
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 72 (2018)

Heft: 2

Artikel: Les manuscrits du sud de la vallée de l'Indus en écriture khojk : état
des lieux et perspectives

Autor: Bhalloo, Zahir / Akhtar, Iqbal

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-813498

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-813498
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DE GRUYTER ASIA 2018; 72(2): 319-338

Zahir Bhalloo* and Iqbal Akhtar

Les manuscrits du sud de la vallée de
l'Indus en écriture khojkï sindhï: état des
lieux et perspectives

https://doi.org/10.1515/asia-2016-0029

Abstract: This article presents an overview of research on the corpus of
eighteenth to twentieth century manuscripts from south of the Indus valley in Khojkï
Sindhï script. After a general introduction to the significance of these

manuscripts, we will first look at how researchers have approached the problem of the

origins of the "Khojkï Sindhï" script and its relation to the religious tradition of
the Khoja merchant caste of Sindh and Gujarat. Then, we systematically present
the main cataloguing attempts and studies from 1964 onwards on the paleography,

codicology, textual content and illustrations of these manuscripts. Finally,
we summarize ongoing research and suggest new directions for future work on
these manuscripts.

Keywords: manuscripts, khojkï sindhï script, Khojas, äghä khän, satpanth

Résumé: L'objectif de cet article est d'établir un état des lieux de la recherche

sur le corpus des manuscrits du XVIIIe au XXe siècle en écriture khojkï sindhï

originaires du sud de la vallée de l'Indus. Après une introduction générale sur
l'importance de ces manuscrits, on s'interrogera sur la manière dont des chercheurs

ont abordé la question des origines de l'écriture khojkï sindhï et sa relation
avec la tradition religieuse associée à la caste marchande des Khojas du Sindh et
du Gujarat. Ensuite, nous présenterons systématiquement les travaux de cata-

logage et les études menés depuis 1964 jusqu'à présent sur l'écriture, les

caractéristiques codicologiques et le contenu textuel et iconographique de ces

manuscrits. Enfin il s'agira de résumer la recherche en cours et de proposer de

nouvelles pistes pour des recherches à venir.

Mots-clés: Manuscrits, écriture khojkï sindhï, Khojas, äghä khän, satpanth

Corresponding author: Zahir Bhalloo, École des Hautes Études en Sciences Sociales, Centre
d'Études de l'Inde et de l'Asie du Sud, 54 boulevard Raspail, 75006 Paris, France.

E-mail: zahir.bhalloo@ehess.fr
Iqbal Akhtar, Florida International University Religous Studies, 11200 SW 8th Street, FIU-

Religious Studies, Miami, FL33199, USA. E-mail: iakhtar@fiu.edu



320 Zahir Bhalloo and Iqbal Akhtar DE GRUYTER

1 Introduction

L'Asie héberge près de soixante pour cent de la population mondiale des musulmans,

elle constitue de ce fait un pôle non-négligeable de l'islam contemporain.
Mais de quel islam s'agit-il Force est de constater qu'il n'existe pas d'islam

commun à toutes les sociétés musulmanes mais des islam-s. Ce constat général

s'applique bien au cas de l'Asie du Sud où chaque région, langue, culture et

société témoignent d'une adaptation particulière à la centralité arabe de l'islam
et à l'islam iranien ou irano-turc.1 L'étude de ces adaptations en tant que réalité

historique remet en question la représentation traditionnelle de l'islamisation du

sous-continent indien par des vagues successives de guerriers arabes, afghans,

turcs et moghols.2

Le corpus de manuscrits en langues vernaculaires indiennes associés aux
deux groupes ismaéliens sud-asiatiques, les Khojas et les Bohras, est révélateur
des processus complexes d'adaptation à l'islam.3 D'abord celle des castes
hindoues de statut inférieur dont est issue une partie importante des Khojas et des

Bohras4; puis l'adaptation de ces castes à l'islam chiite, et enfin à une mouvance

particulière au sein du chiisme, l'ismaélisme.
Les sources manuscrites des Khojas et des Bohras nous permettent en effet de

retracer l'évolution de deux cultures ismaéliennes sud-asiatiques différentes,
localisées dans deux espaces géographiquement proches, à savoir le Sindh
(province du sud-est du Pakistan) et le Gujarat (État de l'ouest de l'Inde). Elles sont,

par ailleurs, de première importance pour l'étude de la langue comme outil
d'expression d'une culture religieuse. Dans le cas des Bohras, un langage
religieux particulier s'est développé, probablement à partir du XVIe siècle. Il s'agit du

lisän al-da'wä, langue de la mission ismaélienne tayyibite en Inde, qui ressemblerait

à un sociolecte du gujarati spécifique à la communauté des Bohras,

façonné par des langues véhiculaires de l'islam, notamment l'arabe, le persan et

l'ourdou. Contrairement à l'invention du lisän al-da'wä chez les Bohras, la langue
des textes religieux des Khojas diffère en fonction de la provenance du manuscrit

1 La matière de ce travail a fait l'objet de notre communication intitulée « Manuscripts in Khojki
Sindhi Script: A State of the Art » lors du workshop « Vernacular Scripts of the Indus Valley and

Beyond » qui s'est tenu à la British Library, Londres, le 20 mai 2016 (Aubin 1986: 25).

2 Bouchon 1986.

3 Les termes « Khoja » et « Bohra » dans cet article se réfèrent au nom de caste de ces deux

groupes. Une minorité des Khojas se sont adhérés à l'époque contemporaine à l'islam imâmite

chiite duodécimain. On ne dispose pas d'un chiffre fiable sur la population des Khojas et des

Bohras, voir Boivin 1998: 157.

4 Boivin 2013.



DE GRUYTER Les manuscrits du sud de la vallée de l'Indus 321

et des langues d'expression de l'auteur d'un texte donné. Les textes des plus
anciens manuscrits des Khojas sont rédigés en sindhi ou dans une koinè des

dialectes du Nord-Ouest de l'Inde, celle des hymnes sacrés (ginân-s) associés à la

tradition religieuse propre aux Khojas dénommée satpanth.
Les manuscrits des Khojas témoigneraient d'un processus de vernacularisa-

tion plus approfondie que ceux des Bohras. Les scribes des manuscrits des Khojas
utilisent une écriture vernaculaire du Sindh d'origine brähmi connue sous le nom
de khojkï. Nous la désignerons également khojkï sindhi dans cet article. En

revanche, les scribes des manuscrits des Bohras emploient une écriture

véhiculaire d'islam, le naskh, le style d'écriture le plus répandu pour l'alphabet
arabe. Cela s'explique sans doute par le fait que les manuscrits des Bohras ont été

copiés surtout par des religieux lettrés musulmans Çulamâ') issus d'une culture

yéménite-gujarati savante alors que les scribes des manuscrits des Khojas seraient

plutôt de nouveaux convertis issus d'une culture hindoue-soufie-chiite locale.

Si les manuscrits des Khojas et des Bohras témoignent des processus différents
de la vernacularisation de l'islam dans le sous-continent indien, elles reflètent

également des processus de construction historique, à l'œuvre à l'époque
coloniale, par lesquels les Khojas et les Bohras émergeront comme des castes musulmanes

marchandes prospères associées à des lignées particulières de spécialistes

religieux de haut statut.5 Dans le cas de la majorité des Khojas, il s'agira d'une

lignée chiite ismaélienne d'origine iranienne, la lignée nizâri qâsim shâhite des

âghâ khän-s, alors que la majorité des Bohras adhéreront à une lignée chiite
ismaélienne d'origine yéménite, la lignée musta'lî tayyibl dâ udite des daï-s.6

L'objectif de cet article est d'établir un état des lieux de la recherche sur les

manuscrits (XVIIIe-XXe siècles) associés aux Khojas en écriture khojkï sindhi. Nous

n'aborderons pas ici la question des livres imprimés en khojkï sindhi à partir de la
fin du XIXe siècle,7 ni celle des manuscrits des Bohras.8 L'article se divise en trois

5 Sur ce terme, voir Gaborieau 1983.

6 Pour ces deux lignées, voir l'annexe de Boivin 1998.

7 Les seuls livres imprimés en khojkï sindhi répertoriés jusqu'à présent sont ceux de la
collection de Harvard, voir Asani 1987.

8 On sait que les Bohras ont une tradition de transmission du savoir religieux en Inde depuis
au moins 1567, date à partir de laquelle les quartiers généraux de la mission ismaélienne

(da'wa) tayyibite du Yémen furent transférés à Ahmedabad au Gujarat. Très peu de chercheurs

ont eu accès aux deux principales archives officielles des Bohras tayyibites dâ udites qui se

trouvent aujourd'hui à Bombay et à Surat. L'état actuel de nos connaissances des manuscrits
des Bohras est en effet limité aux collections familiales privées. Un nombre important de celles-
ci sont préservées à l'Institute of Ismaili Studies (IIS) à Londres, voir par exemple Cortese 2003

et De Blois 2011. Il existe également quelques collections chez des groupes Bohras minoritaires

qui rejettent l'autorité religieuse du dâï tayyibite däudite actuel, comme par exemple la
collection des manuscrits des Bohras 'Alavî de Baroda, Gujarat. Sur cette dernière collection,



322 Zahir Bhalloo and Iqbal Akhtar DE GRUYTER

parties. Dans la première partie, on s'interrogera sur la manière dont des chercheurs

ont abordé la question des origines de l'écriture khojkî sindhi et sa relation

avec la tradition religieuse des Khojas du Sindh et du Gujarat connue sous le nom
de satpanth.9 La deuxième partie sera consacrée à une présentation systématique
des travaux de catalogage et des études menés de 1964 à nos jours sur l'écriture,
les caractéristiques codicologiques, le contenu textuel et iconographique de ces

manuscrits. Enfin la troisième et dernière partie résumera la recherche en cours et

proposera de nouvelles pistes pour des recherches à venir.

2 L'origine de l'écriture khojkî sindhi et sa
relation avec la tradition religieuse des Khojas

2.1 L'hypothèse d'Allânâ, 1964

Les sources britanniques de la deuxième moitié du XIXe siècle et du début du
XXe siècle ne relèvent pas un nom précis pour dénommer l'écriture khojkî
sindhi. Stack, Burton et Grierson ne se réfèrent qu'à l'écriture ou à l'alphabet
employé par la tribu des Khwâja-s comme l'un des systèmes d'écriture courante

pour transcrire le sindhi.10 En effet, l'apparition de noms pour désigner cette

écriture reliant le nom du groupe Khoja aux suffixes possessifs en sindhi kâ, Id et

ko remonte à l'étude désormais classique Sindhî sùrat-khattï (Système de

l'écriture du sindhi) publiée en 1964 à Hyderabad, Sindh.11 Ghulâm 'All Allänä
(1930-), un sindhologue Khoja éminent originaire de Mirpur Sakro, reprend dans

un premier temps la formulation des sources britanniques, 1/« khuwäjikä akhar »

(le « khuwäjikä » écriture ou alphabet). Mais, il dénomme aussitôt cette

écriture 2/« khuwäjikl », 3/« khuwäjiko », 4/« khojikï sindhi » (« khojiki »)

et enfin 5/« chäliha akhari » (les quarante caractères) sans pour autant préciser

l'origine de ces derniers noms.12

voir Akkerman 2015. Les recherches menées jusqu'à présent sur les manuscrits des Bohras se

sont focalisées notamment sur des textes ismaéliens en arabe de l'époque fatimide. Malgré leur

importance pour l'étude de la mission tayyibite en Inde, les textes rédigés en lisân al-da'wâ ont
été négligés et restent à étudier.

9 Pour l'identification du satpanth comme une forme indienne de l'ismaélisme, voir Ivanow

1948, Nanji 1978.

10 Stack 1849: 3-8; Burton 1851: 153; Grierson 1919: 16-17.

11 Allänä 1993 [1964].

12 Allänä 1993 [1964]: 38.



DE GRUYTER Les manuscrits du sud de la vallée de l'Indus 323

Ensuite, Allänä émet l'hypothèse que l'écriture proto-nägarl découverte à

Banbhore sur trois tessons de poterie indigènes (c. VIIe siècle après J.-C.) par
l'archéologue pakistanais F. Khan correspond au « lohänäkl » ou « lârï »,

l'ancienne écriture des hindous de la caste de Lohânâ. Puis Allänä observe

que Pïr Sadr al-DIn (c. XVe siècle qui aurait converti nombre d'hindous de

la caste de Lohänä à l'ismaélisme nizärite et leur aurait attribué le nom « Khoja »,

serait responsable de la modification de leur écriture « lohänäkl »/« lärl » et, de

ce fait, de l'invention de l'écriture « khuwâjkï ».

Enfin, en 1968, Alläna, s'appuyant sur l'écriture contemporaine du khojkî
sindhl, proposa la lecture suivante pour les caractères du tesson de Banbhore

numéroté dix par F.Khan: b-j-r/h-dra. D'après Allänä, ces cinq consonnes
vocalisées donnent deux mots, « bujiri » 0*1) et « hadra/haydra » O/ïrt») - bujiri
hadra serait un type de curcuma utilisé dans des plâtres de la médecine traditionnelle.13

2.2 Les travaux ultérieurs

On ne peut pas sous-estimer l'influence de l'hypothèse d'Allänä sur des travaux
ultérieurs. Dans les deux décennies qui suivent la publication en 1964 de Sindhï

sürat-khatü, deux thèses pionnières soutenues à Harvard se sont appuyées sur
des manuscrits en khojkî sindhï. La thèse de Khakee, en 1972, sur le texte Basa

Avatâra, et celle de A.S. Asani, en 1984, sur le Bujh Nirânjan. Nous y reviendrons.

Dans sa thèse, Khakee n'aborde pas la question des origines de l'écriture
qu'elle dénomme « khojaki » et « khojki ». Mais dans l'article de 1981 issu de

cette thèse, elle réitère l'hypothèse d'Allänä sans mentionner pour autant son
attribution de l'invention de cette écriture à Pïr Sadr al-Dïn. En revanche,
Khakee insiste sur l'origine marchande de cette écriture. L'approche de Khakee

sera reprise par Asani dans sa thèse de 1984 puis dans son article de 1987 issu de

cette thèse.

Contrairement à Khakee, Asani réhabilita Pïr Sadr al-Dïn.14 Pour ce faire, il
s'appuie sur Stack, Grierson et Allänä. L'hypothèse de départ d'Asani est que le

khojld a eu une évolution comparable à celle de l'écriture religieuse des Sikhs, le

gurmukhï. D'après Grierson, le gurmukhï a émergé de l'écriture marchande

13 Cette lecture fut proposé par Allänä pour la première fois dans un article publié en 1968 dans
la revue mensuelle Nain Zindagi, ensuite dans son ouvrage Sindhï Sùrat-khatti (3eme édition
1969: 19, 22 et 23), puis dans sa thèse de doctorat de 1971 « Läraji adabî ain saqäfat! tärlkh »

publié en 1977 (p. 152, 153 et 195) et enfin dans la revue trimestrielle Mehrân, voir Allänä sans
date, ni lieu.

14 Asani 1987: 441-442.



324 Zahir Bhalloo and Iqbal Akhtar DE GRUYTER

courante au Panjab, le landä.15 Asani suggère qu'il n'était pas exclu que le

khojkl provienne aussi d'une variante marchande de landä courante au Sindh
et au Gujarat. Cette écriture serait semblable à celle découverte sur les trois
tessons de poterie de Banbhore. Puis, s'appuyant sur l'identification faite par
Allänä en 1964 de l'écriture proto-nâgari de Banbhore à l'écriture lohänäki ou
läri des hindous lohänä, Asani conclut que si Pir Sadr al-Dîn n'a pas inventé le

khojkl à partir de l'écriture lohänäki de ses nouveaux convertis lohänä-s, il
n'était pas exclu qu'il ait apporté des affinements à leur écriture comme l'a
fait Gurû Angad (1538-1552) à l'écriture landä de ses disciples sikhs. Comme

exemple des affinements que Pir Sadr al-Dîn aurait apportés au lohänäki ou au
lärl, Asani cite Stack, selon lequel l'écriture des Khojas du Sindh serait la seule à

avoir développé un système de signes de voyelles (läkinä/läkanä) pour signaler
la vocalisation des consonnes en sindhi.16

Il est évident qu'on se trouve face à un raisonnement circulaire. L'analyse
d'Asani est d'abord fondée sur l'identification d'Allänä; puis sur l'argument
selon lequel ces hindous lohänä seraient devenus quelques siècles plus tard
des adeptes khojas de Pir Sadr al-DIn. Le manque de sources écrites en
lohänäki ou en läri antérieures aux plus anciens manuscrits du XVIIe siècle

en khojkï sindhi ne nous permettent pas de confirmer ou d'infirmer cette

évolution hypothétique du khojkï sindhi. Par ailleurs, la légende de la conversion

des hindous lohänä par Pir Sadr al-Dïn renvoie à la tradition orale des

Khojas telle qu'elle fut codifiée, sans doute tardivement, puis diffusée à partir
du XXe siècle, parmi les Khojas. Selon cette dernière tradition, suite à sa

conversion d'un groupe d'hindous lohänä, qu'il nomma « Khoja », Pir Sadr

al-Dïn aurait mis en œuvre une stratégie de centralisation religieuse. Il serait

responsable, d'une part, d'avoir inventé pour les Khojas un nouveau lieu de

culte, le premier jamaat-khäna, ainsi qu'une nouvelle prière (du'â*). D'autre

part, il serait intervenu dans l'organisation socioreligieuse de ses nouveaux
convertis, chaque communauté (jamaat) des Khojas étant placée sous la
tutelle d'un mukhï et d'un kämadiä. L'hypothèse d'Allänä, affinée par Asani,
de l'invention du khojkï sindhi par Pir Sadr al-Dïn prolonge en effet cette
dernière perspective.

En 1990, lors d'une conférence organisée à Toronto par l'Heritage

Society pour la sauvegarde des manuscrits en khojkï sindhi, Waez Abualy
Alibhai17 rejeta l'hypothèse de l'invention du khojkï sindhi par Pir Sadr al-Dïn.

15 Grierson 1904: 68.

16 Stack 1849: 2.

17 Abualy Alibhai Aziz (1919-2008), né à Amristar, ville sainte des Sikhs au Panjab, est

considéré comme l'un des plus importants prédicateurs (waez) ismaéliens âghâ khânî-s après



DE GRUYTER Les manuscrits du sud de la vallée de l'Indus 325

D'après lui, l'invention de cette écriture devrait être attribuée à Pir Shams (c. XIVe

siècle ?).18 D'après les notes manuscrites de son grand-père Aziz (m.1928) et la

tradition orale des ismaéliens du Panjab connus sous le nom de Guptï, Alibhai
observe que le khojkï était connu sous le nom de gurmukhï parmi la communauté
des Gupti-s du Panjab. Cette écriture fut inventée par Pir Shams. Elle se distinguait

de celle en usage chez les Sikhs. Le gurmukhï des Sikhs serait un
développement tardif opéré par Gurû Nânak (1469-1539) et ses successeurs.

Cette construction des origines du khojkï sindhî centrée sur le Panjab par
Alibhai s'explique sans doute par ses origines ethniques et celles des Gupti-s
du Panjab. En effet, le choix du nom gurmukhï sert à écarter l'écriture

khojkï sindhî de la communauté des Khojas et à associer son origine à la

communauté des Guptï-s du Panjab. Quoi qu'il en soit, la construction

d'Alibhai, comme celle d'Allänä centrée sur le Sindh, attribue l'invention de

l'écriture khojkï sindhî (gurmukhï d'après Alibhai) aux pïr-s, fondateurs

revendiqués à l'époque contemporaine par la communauté des ismaéliens âghâ

khânî-s d'Asie du Sud.

La contribution en 1992 de l'étude de Shackle et Moir au problème de

l'origine du khojkï sindhî sera minime. Shackle et Moir reprendront l'analyse
d'Asani. Sans recours direct aux travaux d'Allänä, ils affirmèrent, en s'appuy-
ant sur Asani et les alphabets des écritures du Sindh de Stack et de Grierson,

que les caractères du khojkï sindhî ressemblent notamment au « business
hand used by the Sindhi Lohana caste », sans préciser cependant s'il s'agit
de l'écriture des Lohänä hindous de Haydaräbäd, de Shikärpür, de Sakkar ou
de Thatta.19

Plus récemment, en 2005, Boivin revient, d'une part, sur le problème du lien
entre khojkï sindhî et d'autres écritures contemporaines des hindous lohänä du

Sindh, notamment l'écriture khudâwâdï.20 D'autre part, il remet en question
l'identification faite par Allänä en 1964 de l'écriture proto-nagârï des trois
tessons de Banbhore à l'écriture « lohänäki » ou « lârï » des hindous lohänä.
Selon Boivin, le premier caractère de la première ligne du tesson n°10 ressemblerait

plutôt au caractère pour gha en landä et à la lettre bha de la variante
améliorée de khudâwâdï proposée par Grierson en 1919, alors que le deuxième

la deuxième guerre mondiale. Si les écrits de Waez Abualy ainsi que ceux d'un historien
amateur que l'on cite plus loin, Mumtâz Sadîq 'Ali Tâjddïn, sont à lire bien entendu avec

prudence comme sources historiques, ils sont de première importance pour l'étude de la
construction et gestion contemporaine de l'héritage des ismaéliens âghâ khânî-s par des acteurs

appartenant à cette communauté.
18 Aziz 1990: 47-48.
19 Shackle et Moir 1992. Voir également Moir 1997.

20 Boivin 2015.



326 — Zahir Bhalloo and Iqbal Akhtar DE GRUYTER

caractère de la deuxième ligne serait similaire au da en landâ mais sans

équivalent en khudâwâdl. Boivin démontre ainsi que l'hypothèse d'Allänä
reste malgré tout sans preuve définitive. Il s'agirait de savoir, en s'appuyant
sur l'alphabet khojkï sindhi, si Aliéna n'offre pas une lecture possible des

inscriptions des deux autres tessons (n°9 et n°ll) de Banbhore. En d'autres

termes, la construction d'Allânâ, reprise par Asani et d'autres chercheurs, d'un
lien direct entre l'écriture proto-nägärl des tessons de Banbhore, une écriture
médiévale hypothétique dite lohänäkl/lärl des Lohänä hindous et l'écriture
khojkï sindhi associée à l'époque contemporaine aux Khojas repose sur la
seule lecture de l'inscription du tesson n°10 - lecture qu'il est d'ailleurs impossible

de vérifier de façon indépendante. Enfin, on ne dispose pas d'évidences
matérielles de l'écriture médiévale dite lohänäki/läri des Lohänä hindous qui
pourraient nous permettre d'établir un lien entre cette écriture et celle des

inscriptions sur les trois tessons de Banbhore.

2.3 La transmission du corpus existant de manuscrits
en khojkï sindhi

Après ce survol du problème de l'origine du khojkï sindhi, voyons maintenant
ce qu'on sait à propos de la transmission du corpus existant de manuscrits en

khojkï sindhi. Selon des sources qu'il ne cite pas, Tajddin suggère qu'en 1878

ou 1880 le premier äghä khän Hasan 'Ali Shäh Mahalläti a commandé une
collecte des manuscrits des hymnes sacrés des Khojas (ginân-s).21 On sait

qu'un des textes du manuscrit en khojkï sindhi de la British Library fut copié

en 1909 vikram samvat (v.s.)/1856 A.D. avec l'intercession du premier äghä

khän (vasîle äghä hasän alï shäh jo).22 Il est donc probable qu'un processus de

collecte et même de codification des textes était à l'œuvre à l'époque du

premier äghä khän.

La tradition orale des Khojas rapporte cependant plus de détails en ce qui
concerne la période du deuxième äghä khän, 'Alï Shäh (1830-1885). 'Ali Shäh

aurait chargé Lälji Devräj (1842-1930) d'effectuer la collecte des manuscrits
des ginân-s. Ce dernier aurait alors lancé une campagne de collecte de ces

manuscrits auprès des Khojas du Sindh, du Kutch et du Kathiawâr. Pendant

une période de six mois, Devräj aurait employé un certain nombre de scribes

pour faire des copies des ginân-s et des farmän-s en khojkï sindhi. Ces copies
auraient été dans un premier temps rediffusées parmi les Khojas sous forme

21 Tajddin 1990: 50.

22 Voir BL Or.1238.



DE GRUYTER Les manuscrits du sud de la vallée de l'Indus 327

manuscrite. Puis, à l'époque du troisième äghä khän, Sultan Muhammad Shäh

(1877-1957), elles l'auraient été d'abord sous forme lithographique puis sous
forme imprimée. Quant aux 3500 manuscrits originaux en khojkï sindhi
recueillis par Devrâj, ils auraient été enterrés ou brûlés. Si l'on admet ce

témoignage, on peut se demander à propos du corpus existant des manuscrits

en khojkï sindhi s'il s'agit des manuscrits « recopiés » et « rediffusés » par
Devrâj ou de ceux qui ont échappé à sa campagne de collecte et n'ont donc pas

pu été enterrés ou brûlés. En effet, il n'est pas exclu que même les plus anciens

manuscrits que l'on possède nous soit parvenu à la suite d'un processus de

triage qui s'est produit après l'installation du premier äghä khän au Sindh en
1843. Ils refléteraient donc la canonisation « äghä khänienne » de la tradition
religieuse du groupe.23

Ce problème est d'autant plus épineux si l'on admet qu'il existait une
coutume locale au Sindh d'enterrer ou de jeter à l'eau d'anciens manuscrits

une fois une nouvelle copie effectuée.24 On peut en conclure qu'il aurait été

relativement facile de décommander la copie de certains textes comme de

commander la copie de nouveaux textes chaque fois qu'un ancien manuscrit
était jeté à l'eau. Cette coutume expliquerait-elle, par ailleurs, pourquoi on ne

dispose pas de manuscrits en khojkï sindhi d'avant 1736, date la plus
ancienne qui apparait dans le corpus de manuscrits catalogués jusqu'à présent
D'après Tajddin, il est possible d'affirmer l'existence d'une tradition manuscrite

en khojkï sindhi antérieure à 1736. Pour étayer son argument, il cite la
note d'un scribe trouvée dans un manuscrit appartenant à un certain Devdas
Khetta.25 Tajddin cite également trois autres manuscrits qu'il a pu consulter

23 Sur ce processus, voir notamment Boivin 2013.

24 Tajddin relève à ce sujet la note de scribe suivante tirée d'un manuscrit appartenant à

Bhagat Meru copié en c.1902 v.s./1846 A.D.: « Mon grand-père, Piru Tikkam était bien instruit
dans les ginân-s. Son manuscrit était avec Bhagat Rehmu du Sindh. Ce volume était cependant
très abimé. J'ai pu quand même aller (au Sindh le voir avant qu'il ne soit appelé par 'the

flowing waters' (référence à l'Indus Bien que je sois malade et que mes mains tremblent, j'ai
copié les pages encore lisibles ce jour-ci 1902 v.s./1846 A.D », voir Tajddin 1990: 50.

25 Tajddin 1990: 50-51. Ce manuscrit contient le granth Anat akhâdo attribué à Pîr Hasan Kabïr
al-Dïn. Il fut copié en 1902 v.s./1846 probablement à Ahmedabad, Gujarat. Nous donnons ici la
traduction faite par Tajddin de la note de scribe de ce manuscrit: « Une fois, en 1838, je suis allé
à Jiraq [Sindh]. J'avais alors vingt-huit ans. Là, j'ai vu une boite en bois appartenant à feu
kâmadiâ Bhimo qui était dans la possession d'AUarakhia Sumar. La boite contenait un turban,
une canne et un manuscrit de ginân-s. On ne m'a laissé voir que quelques pages de ce

manuscrit qui avait le Das Avatar de Pîr Sadr al-Dïn ainsi que d'autres granth-s copiés en
1574 V.S./1518 A.D. par kâmadiâ Bhimo et ses associés. On m'a dit qu'on l'utilisait pour la
guérison des maladies. »



328 Zahir Bhalloo and Iqbal Akhtar DE GRUYTER

et qui contiennent des dates du XVIe et XVIIe siècles.26 Mais puisque Tajddin
ne mentionne pas la localisation des cinq manuscrits (1-5) sur lesquels il s'est

appuyé dans son étude, il est difficile de confirmer de façon indépendante la
mention de ces dates. Quoi qu'il en soit, on peut admettre que le corpus de

manuscrits en khojki sindhî catalogués jusqu'à présent fut copié d'après des

manuscrits plus anciens, datant du XVIIe ou même du XVIe siècle.

2.3.1 L'identité ethnique et le statut social des scribes

Qui sont les scribes qui copièrent les manuscrits en khojki sindhi Asani
suggère, d'après une enquête de terrain, que des scribes professionnels connus
sous le nom d'âkhûnd allaient de village en village pour préparer de nouvelles

copies des manuscrits en train de se détériorer ou pour copier des textes

religieux qui n'étaient pas disponibles dans la localité en question. Asani ne

précise cependant pas si ces « äkhünd-s » étaient issus des lignages des sayyid-s

ou des mêmes castes que les Khojas. En ce qui concerne les manuscrits de la
collection de Harvard, on peut noter que plusieurs scribes portent le titre
honorifique de Khoja. Par ailleurs, les noms de ces scribes se terminent
fréquemment par les suffixes -ànï, -jï ou jiânl, comme Bhîmji Châglànl, qui
ne semblent pas renvoyer aux sayyid-s mais aux individus déjà intégrés ou en

train de s'intégrer à la nouvelle caste des Khojas. Un grand nombre de scribes

portent des titres de fonction avant leurs noms. On trouve des titres comme
mukhi et kâmâdiâ qui renvoient aux castes hindoues dont sont issus les Khojas.
Le titre de kâkâ est cependant associé à la secte Imäm shàhite.27 Enfin, on peut
relever le titre de bâvâ (également bâvo < bâbâ). On sait que ce titre fut attribué
durant la deuxième moitié du XIXe siècle aux guides spirituels (pir-s) des Khojas,

comme par exemple aux sayyid-s du lignage des äghä khan-s. Mais comment

expliquer alors le nom du scribe Bävo Äsüji au début du XIXe siècle S'agit-il
d'un sayyid Il n'est pas exclu que le titre de bâvâ fut attribué aux adeptes de la

secte des satpanthï-s ayant une bonne connaissance de ses textes religieux,
même s'ils n'étaient pas des sayyid-s.

26 Tâjddin 1990: 50-51. Il s'agit du manuscrit de Khoja Bhimji Pindidas (193 ff., texte de 160

ginân-s, date: 1594 V.S./1538 A.D.); celui de Rehmu Moloo de Nagpur (231 ff., première partie,
ginän-s, deuxième partie, comptes privés, dates mentionnées dans la deuxième partie: 1608

V.S./1552 A.D. et 1613 v.s./1577 A.D.), et celui d'Abdullah Meherali Dharamshi du Kutch (1830

V.S./1774 A.D.), copié du manuscrit de Chandubhai Lakhdir, (1749 v.s./1693 A.D).
27 Voir Ivanow 1936.



DE GRUYTER Les manuscrits du sud de ta vallée de l'Indus 329

En dernière analyse, on est loin d'expliquer définitivement les origines et le

statut social des scribes des manuscrits en khojkï sindhï. Il est probable que des

recherches futures sur l'onomastique des noms de scribes et sur la langue de

leurs notes apporteront de nouveaux éclairages à cette question. Comme l'indique

Moir et Asani, la plupart des scribes, quelle que soit la langue du texte qu'ils
copiaient, ont laissé leur notes en sindhi. Il n'existe cependant pas d'étude sur le
dialecte sindhi utilisé pour ces notes. Une telle analyse linguistique pourrait
nous dire si les scribes étaient principalement kutchiphones ou s'exprimaient
dans d'autres dialectes du sindhi. Enfin, les notes des scribes, généralement
datées, mentionnent souvent des noms de lieux; elles ne manquent donc pas
d'intérêt pour l'étude des voies de transmission de ces manuscrits, surtout
lorsqu'on considère que les plus anciens manuscrits ont été copiés par plusieurs
scribes au cours de ces deux siècles et que certains étaient destinés aux centres
de présence khoja situés en dehors du sous-continent indien, comme Masqat et
Zanzibar.28

3 État de la recherche sur les manuscrits
en khojkï sindhï

Dans cette deuxième partie de notre article, nous résumerons systématiquement
les travaux de catalogage ainsi que l'état de la recherche sur l'écriture des

manuscrits en khojkï sindhï, leurs aspects codicologiques et enfin leur contenu
textuel et iconographique.

3.1 Travaux de catalogage

Quels sont les manuscrits en khojld sindhï catalogués jusqu'à présent et d'où
viennent-ils La première tentative de catalogage remonte à 1971.29 Nooraly
(Moir) a catalogué 114 manuscrits de la collection de la bibliothèque de l'Ismailia
Association for Pakistan à Karachi. Dans le bref préambule qui précède son
catalogue, Nooraly n'offre pas d'éclairage sur la provenance et la collecte de ces
114 manuscrits par l'Ismailia Association of Pakistan. Elle note cependant que
ces manuscrits étaient en train d'être microfilmés selon le numérotage qu'elle a
établi pour son catalogue. Ceci étant, il est probable que les 33 microfilms de

28 Voir par exemple Moir 1985: 27-28 et BL Or.1238.

29 Nooraly 1971.



330 — Zahir Bhalloo and Iqbal Akhtar DE GRUYTER

manuscrits en khojk! sindhi qui se trouvent actuellement aux Archives nationales

du Pakistan à Islamabad (NAP) correspondent à ces 114 manuscrits.

Chaque entrée du catalogue contient les éléments suivants: 1/numéro du manuscrit

et numéro microfilmé correspondant; 2/dimensions et nombre de feuillets
du manuscrit; 3/dates mentionnées dans le manuscrit et les feuillets sur
lesquelles elles apparaissent; 4/notes de scribe qu'on trouve parfois au début ou à

la fin d'un texte, et qu'elle nomme « colophon »; 5/remarque sur la présence ou

non d'une table des matières; 6/description du texte ou, s'il s'agit de plusieurs
textes, liste des textes copiés dans le manuscrit; 7/remarques codicologiques sur
le papier, la reliure et l'état du manuscrit. À la fin du catalogue, on trouve deux
index: le premier donne les noms des auteurs auxquels les textes des manuscrits

catalogués sont attribués, le deuxième présente une liste des textes répertoriés
dans les manuscrits catalogués.

En 1985, Moir a préparé un deuxième catalogue de manuscrits en khojkl
sindhi, celui de 40 manuscrits de la collection de l'Institute of Ismaili Studies

(IIS) à Londres. Elle note que ces 40 manuscrits représentent moins d'un

quart de la collection totale de l'IIS, laquelle se compose de « plus de 150

manuscrits ».30 II est étonnant qu'elle ne fasse guère référence dans l'introduction

à ce nouveau catalogue à sa première tentative de catalogage d'autant
plus que la majorité des manuscrits de la collection de l'IIS, d'après elle, fut
recueillis par l'Ismailia Association for Pakistan dans les années 1960 et 1970

au Panjab, au Sindh, au Gujarat, notamment au Kutch, et enfin à Gawadar. Il
aurait été souhaitable qu'elle signale dès l'abord quels étaient parmi les 40

manuscrits de son nouveau catalogage ceux qui avaient déjà été répertoriés
dans son premier catalogue. En effet, on ne sait toujours pas dans quelle
mesure les 114 manuscrits de la collection de la bibliothèque de l'Ismailia
Association for Pakistan à Karachi ont été transférés à Londres. Moir affirme

cependant que la collection de l'IIS a pu être élargie grâce aux dons de

manuscrits faits par des particuliers. On notera que les entrées du deuxième

catalogue de Moir sont plus détaillées que celles du premier. Outre les

informations fournies dans celles-ci, on trouve les éléments suivants: 1/incipits
de chaque nouveau texte qui apparait dans un manuscrit; 2/remarques

sur l'écriture; 3/remarques sur l'état physique des feuillets de chaque texte;
4/facsimilés des feuillets; 5/références aux versions imprimées du texte par
Devraj ou à une mention du texte, si elle existe, dans des sources secondaires.
Ce deuxième catalogue ne contient pas d'index. Moir affirme en effet dans une
note manuscrite sur la dernière page que l'IIS a mis fin à son contrat avant

qu'elle n'ait pu y travailler.

30 Moir 1985.



DE GRUYTER Les manuscrits du sud de la vallée de l'indus 331

Enfin, en 1992, Asani a publié un catalogue de 25 manuscrits en khojkl
sindhî ainsi qu'un certain nombre de livres imprimés en khojkl sindhi et en

gujaratî, recueillis entre 1970 et 1971, principalement dans le district de Kutch,

au Gujarat.31 Cette collection, actuellement à Harvard, fut numérisée et mise en

ligne suite à son catalogage. Les 25 manuscrits en khojkl sindhi de Harvard
constituent en effet le seul fonds de manuscrits en khojkl sindhi qui ne soit pas
difficilement accessible aux chercheurs. Le catalogue d'Asani, contrairement au
deuxième catalogue de Moir, transcrit les incipits des textes en khojkl sindhî
ainsi qu'en caractères latins. Pour des manuscrits ayant des scribes multiples, il
est regrettable que ni Asani ni Moir ne distinguent entre les différents scribes par
des remarques sur l'écriture. En revanche, ils résument les variantes des

caractères utilisés dans le manuscrit pour des consonnes et des voyelles.
L'utilité de ces résumés de variantes pour déchiffrer l'écriture du scribe d'un
texte donné est donc effectivement minime d'autant plus qu'Asani et Moir
résument ces variantes dans leur propre écriture du khojkl sindhi. Bien

qu'Asani ne mentionne pas, comme l'a fait Moir, l'état physique des feuillets
de chaque texte d'un manuscrit, il inclut un grand nombre d'index. Son catalogue

possède un index des ginân-s, un index des granth-s avec et sans titres et

enfin un index des « other works » qui mélange les noms des titres des textes

avec des noms propres.

3.2 Écriture

Nous avons déjà mis en question l'utilité des résumés des variantes de

l'écriture khojkï sindhi apparaissant dans les travaux de catalogage. En effet,
l'idéal aurait été de reproduire les caractères utilisés par les scribes eux-mêmes

pour rendre compte, d'une part, de leur façon d'écrire un caractère donné, et

d'autre part, de leur système phonologique, c'est-à-dire leur manière de

transcrire des consonnes et des voyelles. Dans l'état actuel de nos connaissances,

on est bien loin d'expliquer comment les quelques 40 caractères de l'alphabet
du khojkï sindhi furent utilisés par les scribes des manuscrits pour transcrire
des langues aussi diverses que le sindhi dans ses formes dialectales, le gujar-
ati, l'hindustani, l'arabe et le persan. Ce problème devient d'autant plus
complexe lorsqu'on admet que le système phonologique de la variante
« standardisée » ou « améliorée » du khojkï sindhi au début du XXe siècle,
utilisé dans les ouvrages imprimés par le Khoja Sindhi Press de Devràj, a

exercé une influence sur les valeurs qu'on a tendance à assigner à l'alphabet

31 Asani 1987.



332 — Zahir Bhalloo and Iqbal Akhtar DE GRUYTER

du khojkl sindhî de ces manuscrits. Il est évident que la relation entre l'écriture
et la phonologie devrait être étudiée en fonction du texte et de son scribe. Il
s'agit donc de s'appuyer sur l'évidence interne du texte transcrit en khojld
sindhî, et, dans la mesure où elles existent, sur d'autres versions du texte
transcrit dans des écritures différentes.

Cette dernière approche concernant l'étude de l'écriture des manuscrits en

khojld sindhî fut développée par Khakee en 1972, puis par Asani en 1984. Khakee

par exemple s'est notamment appuyé sur un manuscrit en devangarî du texte Dasa

avatcira. appartenant au milieu Imâm shâhite de Buhrhânpùr, Madhya Pradesh (D

MS 1815), et sur le livre d'apprentissage du khojkl publié en 1932, pour établir la

phonologie de la variante du khojkl sindhî dans laquelle la plus ancienne version

manuscrite de ce texte est transcrite (Kx MS 1732).32 Asani quant à lui s'appuie
notamment sur un manuscrit du texte Büjh Niranjan transcrit en nasta'liq appartenant

au milieu du Qâdirî soufi de Burhânpùr (P MS 1724) ainsi que sur les éditions

imprimées de ce texte en khojld sindhî et en gujarati pour établir la phonologie de

ces quatre manuscrits en khojkï sindhî de la deuxième moitié du XIXe siècle (MS K-

1, K-3, K-4 et K-5).33 Les remarques de Khakee et d'Asani sur les variantes du

khojld sindhî des scribes dans les manuscrits KX; K-l, K-3, K-4 et K-5 sont jusqu'à
présent les seules analyses détaillées sur cette écriture dans sa forme manuscrite. Il
est important de préciser cependant que le texte du Dasa avatära est dans une
koinè de dialectes du Nord-Ouest de l'Inde alors que le texte Büjh niranjan est en

hindustani. On ne possède donc pas d'étude sur la manière dont des textes en

sindhi, en gujarati, en persan ou en arabe furent transcrits en khojkï sindhî. Enfin,

en 1992, Shackle et Moir ont publié une analyse comparative et synthétique du

système phonologique de l'écriture khojkï sindhî des « MSS » par rapport à celle

des livres imprimés à partir de la fin du XIXe siècle, sans pour autant préciser quels

sont les « MSS » concernés.34

3.3 Caractéristiques codicologiques

Dans son premier catalogue de 1971, Nooraly (Moir) relève, à la fin de chacune de

ses entrées, quelques spécificités du papier, de la reliure et de l'encre des manuscrits

catalogués.35 En revanche, le deuxième catalogue de 1985 présente pour la

première fois une analyse codicologique détaillée des 40 manuscrits de la

32 Khakee 1972.

33 Asani 1984.

34 Shackle et Moir 1992.

35 Nooraly [Moir] 1971.



DE GRUYTER Les manuscrits du sud de la vallée de l'Indus 333

collection de l'IIS.36 D'après Moir, la forme pothï ou khätä de ces manuscrits est

typique de l'Inde du Nord et de l'Ouest au XVIIIe et XIXe siècles. Les dimensions

des 40 manuscrits qu'elle a pu examiner variaient de 13 x 11 cm jusqu'à 36 x 21

cm. Chaque manuscrit contenait de 2 à 121 textes. Au total, 1053 textes étaient

copiés sur 8189 feuillets. Le papier utilisé était d'origine indienne ou européenne.
Les feuillets étaient cousus avec un fil les reliant et la couverture était

généralement en cuir estampé avec un motif géométrique ou floral. Asani
prolonge dans son catalogue de 1992 les remarques de Moir pour les 25 manuscrits en

khojkï sindhl de la collection de Harvard.37 Contrairement à Moir, il préfère les

termes chopda et pothâ pour désigner ces manuscrits et s'attache notamment à un
examen de la disposition du texte sur le folio. Enfin, comme l'a fait Moir, Asani

consacre également une analyse à la question de la reliure, du papier, de la
foliation et de la numérotation ainsi que du format des tables des matières

(tavâsilo).38

3.4 Contenu textuel et iconographique

La recherche sur le contenu textuel des manuscrits en khojkï sindhï était limitée

jusqu'à une époque récente à deux thèses, celle de Khakee en 1972 et celle

d'Asani en 1984. Khakee a comparé la recension longue du texte Dasa avatâra
attribuée à Imâm Shah (m.1517 du milieu Khoja à celle courante chez les Imàm

shàhite-s, en s'appuyant notamment sur le plus ancien manuscrit en khojkï
sindhl, datant de 1736. Asani, quant à lui, s'est interrogé sur la version de 1724

en nasta'liq du poème médiéval, provenant du milieu Qàdirî soufi, Bûjh niranjan
et sur ses recensions, à partir du XIXe siècle, en écriture khojkï sindhl et gujaratî
chez les Khojas. Le principal intérêt de ces deux thèses est de démontrer

comment une épistémè satpanthï spécifique aux Khojas a pu émerger, probablement

à partir du XVIIe siècle, en s'intégrant aux diverses traditions religieuses
locales. Ceci dit, dans le cas du Dasa avatâra, ce processus reste encore à

démêler compte tenu du fait que certaines recensions de ce texte n'ont pas fait

l'objet d'une analyse critique comme par exemple la recension en sindhi
découverte par Khakee et attribuée à PIr Shams.39

36 Moir 1985.

37 Asani 1987: 36-53.

38 L'orthographe n'est pas certaine et varie selon les manuscrits. Moir la nomme tafâsilo alors

qu'Asani offre les lectures suivantes: tafasïlo; tapasïlo; tavasïlo et tapslro. Le mot arabe fihrist
n'est que très rarement utilisé. Voir Moir 1985: vii et Asani 1987: 46, 111.

39 Khakee 1981; 1990.



334 Zahir Bhalioo and Iqbal Akhtar DE GRUYTER

L'approche indo-centrée privilégiée par Khakee et Asani se distingue cependant
de celle de Nanji et Virani. En effet, ceux-ci se sont appuyés sur un grand nombre de

textes copiés dans le corpus existant des manuscrits en khojkî sindhî du XVIIe au XXe

siècle utilisés comme sources historiques. Il s'agit notamment de listes des pïr-s
(pütiyü), ainsi que divers hymnes sacrés (ginân-s) en langues vernaculaires indiennes

qui leur ont été attribués et du texte persan Pandiyât-i Javânmardi attribué à

Mustansirbilläh II (m.904/1498). Cette dernière approche tente en effet de construire

une origine nizârî ismaélienne de la secte des satpanthï-s en Inde, notamment pour
ses sayyid-s et pïr-s fondateurs. Ainsi, par exemple d'après Virani, Sayyid Nûr
Muhammad Shah, auquel nombre d'hymnes sacrés des satpanthï-s sont attribués
dans des manuscrits en khojkî sindhî du XIXe siècle, serait un missionnaire (daï) et

mystique qui œuvrait en Inde au XVe/XVIe siècle pour des imâm-s ismaéliens

nizärites qâsim shähites d'Iran.40 On est fondé à croire finalement qu'il existe une
continuité historique entre la mission (da'wa) ismaélienne fatimide d'Égypte et la

tradition religieuse satpanthï des manuscrits en écriture khojkî sindhî des Khojas

d'Asie du Sud. Enfin nous avons déjà évoqué l'étude de Tajddin qui s'appuie sur un
grand nombre de notes de scribes pour étudier la question des origines et de la

transmission du corpus existant de manuscrits en khojkî sindhî.

Au vu de tout ce qui précède, il est évident que la recherche sur les manuscrits

en khojkî sindhî s'est limitée à l'analyse de leur contenu textuel et qu'il n'existe

pas de recherche sur l'iconographie de ces manuscrits. Asani relève cependant sur
les manuscrits qu'il a pu examiner dans la collection de Harvard l'existence de

quelques rares illustrations qui renvoient à l'iconographie chiite (zulfaqâr ou

panjtan-i pâk). En fait, la quasi-totalité des illustrations des manuscrits

catalogués sont plutôt associées aux pratiques talismaniques. On voit notamment
diverses adaptations de la pratique des carrés magiques au contexte du sud de la
vallée de l'Indus (voir Figure 1. dans l'annexe).

4 Les recherches en cours et à venir

Les quelques recherches signalées en amont qui se sont appuyées sur des manuscrits

en khojkî sindhî se sont focalisées sur un seul genre de textes, les hymnes sacrés

connus sous le nom de ginân associés à la tradition religieuse satpanthï des Khojas.
On sait que ces ginân-s sont attribués à un nombre restreint de pïr-s fondateurs des

Khojas, dont les sanctuaires (dârgâh-s) se trouvent dans les principaux foyers des

disciples du premier âghâ khân, à savoir le sud du Panjab, le Sindh, le Kutch, et le

Kathiawär (Gujarat). En effet, il n'existe aucune étude critique sur d'autres genres de

40 Virani 1995. Pour cette même approche, voir l'étude de Jamani 1985.



DE GRUYTER Les manuscrits du sud de la vallée de l'Indus 335

textes contenus dans ces manuscrits. On peut signaler au moins six genres qui n'ont

pas fait l'objet de recherche411/les généalogies des pïr-s et des imâm-s ismaéliens

(pûtiyû/pïr salâmatjâ nâlâ); 2/le corpus de textes de prières et d'invocations (du a)
qui renvoient à des rituels spécifiques, comme le rituel de ghat-pât (âb-i shifa); 3/le

corpus de textes et d'images relatifs aux pratiques talismaniques et divinatoires,

comme par exemple le manuel d'oniromancie Khäb Nämo; 4/le corpus de textes

pédagogiques qui témoignent de l'islamisation de la caste des Khojas, comme ceux
relatifs à la prière canonique musulmane (namäz) et au mariage musulman (nikâh)

ou aux cosmologies autour de la figure du Prophète comme le Nur Nämo et le Mi'râj
Nämo; 5/les textes relatifs à la chiitisation des Khojas, notamment les élégies

funèbres en sindhi et en hindustani relatives au culte de Husayn (marsiyâ), ainsi

que divers textes en prose en persan, en sindhi et en hindustani attribués aux imäm-s

chiites, comme Kaläm-i Maulä attribué à l'imäm 'Ali (m.661),42 Risälo imäm jäfar
sädikjo attribué à l'imäm Ja'far al-Sädiq (m.765) et Pandiyät-i Javänmardi attribué à

l'imäm ismaélien al-Mustansirbi'llâh (m.1475?); 6/le corpus de décrets (farmän-s) en
sindhi attribués aux membres de la lignée des äghä khän-s.

Nous avons entamé une recherche préliminaire sur le corpus de marsiyâ en
sindhi des manuscrits en khojkï sindhi relatifs au culte de Husayn ainsi que sur
les recensions en persan, en sindhi et en hindustani du texte ismaélien Pandiyät-
i Javänmardi.43 Une recherche est également en cours sur l'adaptation du texte
Nur Nämo à la tradition religieuse des Khojas.44

Outre la recherche sur les textes non étudiés, il faudra envisager l'étude de

la transmission du corpus existant de manuscrits en khojki sindhi à travers

l'analyse comparative des textes copiés dans des manuscrits différents ainsi

que les notes de scribes de ces manuscrits.

Enfin, compte tenu de l'inaccessibilité à l'heure actuelle du corpus des manuscrits

en khojki sindhi de l'IIS à Londres (un travail de catalogage est en cours), il
faudra prévoir un recours, d'une part, aux 33 microfilms des manuscrits en khojki
sindhi conservés aux Archives nationales du Pakistan (NPA) à Islamabad; d'autre

part, il sera sans doute impératif de travailler à partir de la collection des 25

manuscrits numérisés de Harvard, ainsi que des collections privées de manuscrits

en khojki sindhi, comme par exemple la collection de N. Tajdin à Montréal et celle
de Waez Abualy Alibhai à Vancouver. Ces deux collections privées non cataloguées

comptent plus de 200 manuscrits en khojki sindhi.

41 Voir également la classification de Moir 1985 et d'Asani 1987.

42 Sur ce texte, voir Surani 2003.

43 Bhalloo 2015 et Bhalloo 2016, « Le culte de Husayn chez les Khojas d'Asie du Sud, deux
élégies chiites en khojkï sindhi » (à paraître).
44 Akhtar 2016 Chronicle of Light, (à paraître).



336 Zahir Bhailoo and Iqbal Akhtar DE GRUYTER

Annexe

'

' ^^VnV^v. VKÎ,)
l>

*. yYvn 7ft*. ^n1' "*

5 n-fn* ~av.

•»»*̂ aJy<A

/ 5w.7"<n-JPa

&%at2»*9s&
S iS-

IN,

^>^M%
hw/)j#Ci vw £

-—^/|%;
<\% COV

7/p-(/rîir>
1 /fZr*r*tf^fJ*r?0Ar?+.

Harvard University - Middle Eastern Division, Wwener Library, Harvard Coäege Library /DhoermahadlnrtfKdiante vi jar# : manuscript. 1885 MS

Iodic 253« Houghton Library, Harvard University, Cambridge, Mess;

Figure 1: Carré magique d'un manuscrit en écriture khojkî sindhï.

© Harvard University - Middle Eastern Division, Widener Library, Harvard College Library /MS

Indie 2534, Dhoa:mahadhinje:chante:vijanji, fol.260v-261v, Houghton Library, Harvard

University, Cambridge, Massachusetts.



DE GRUYTER Les manuscrits du sud de la vallée de l'Indus 337

Bibliographie

Akhtar, I. (2016): "The Chronicle of Light: Translating 18th Century Sindhi Islamic luminary
cosmology through printed Urdu and Gujarati", communication non publiée présentée lors
de la journée d'études "Comparing the vernacular in Muslim and Hindu Traditions: the

case of Sindhiyyat", Centre d'Etudes de l'Inde et de l'Asie du Sud/École des Hautes Études

en Sciences Sociales, Paris, 31 mai et 1 juin 2016.

Akkerman, 0. (2015): "The Bohra Dark Archive and the Language of Secrecy: A Codicological

Ethnography of the Royal 'AlawT Bohra Library in Baroda." Ph.D. diss., Freie Universität Berlin.

Allänä, Ghuläm 'All (1993 [1964]): Sindhi SûratkhqttT. Hyderabad: Sindhi Language Authority.
Allänä, Ghuläm 'AIT (sans date): "Language Planning of Pir Sadaruddin and Use of Khojiki

Character for Sindhi Language". Hyderabad: Unpublished Typescript, 1-18.

Asani, A.S. (1987): "The Khojkï Script: A Legacy of Ismaili Islam in the Indo-Pak Subcontinent".
Journal of the American Oriental Society 107: 439-449.

Asani, A.S.A. (1984): "The Bujh Niranjan: A Critical Edition of a Mystical Poem in Medieval
Hindustani with its Khojki and Gujarati Rescensions". Ph.D. diss., Harvard University.

Asani, A.S.A. (1992): The Harvard collection of Ismaili literature in Indie languages: A descriptive
catalog and finding aid. Boston, MA: G.K. Hall.

Aubin, J. (1986): « L'Inde dans le contexte du monde islamique ». In: Islam et société en Asie du

sud [Purusartha 9]. Edited by M. Gaborieau. Paris: EHESS, 23-27.
Aziz, Al-Waez Rai Abualy (1990): "On the Origin of Khojki Script". In: Proceedings of the S.O.S.

[Save our Sources] Khojki Conference, January 20th-21st 1990, Toronto, Canada. Edited by
S. Juma and N. Tajdin. Montréal: The Heritage Society, 47-48.

Bhalloo, Z. (2015): « Deux élégies chiites en khojkî sindhî », communication non publiée
présentée lors de la journée d'études « Moharram chez les chiites d'Asie du sud :

vernacularisation ou globalisation », Centre d'Etudes de l'Inde et de l'Asie du Sud/École
des Hautes Études en Sciences Sociales, Paris, 3 juin 2015.

Bhalloo, Z. (2016): "Vernacularization of a Persian IsmâTlî text in Sindhi: the case of Pandiyât-i
Javânmardî", communication non publiée présentée lors de la journée d'études

"Comparing the vernacular in Muslim and Hindu Traditions: the case of Sindhiyyat",
Centre d'Etudes de l'Inde et de l'Asie du Sud/École des Hautes Études en Sciences

Sociales, Paris, 31 mai et 1 juin 2016.

BL Or,1238 Manuscrit Or (1238): Asia, Pacific and Africa Collections. London: British Library.
Boivin, M. (1998): Les ismaéliens. Turnhout: Brepols.

Boivin, M. (2013): L'âghâ khân et les Khojah: Islam chiite et dynamiques sociales dans le sous-
continent (1843-1954). Paris: Karthala-IISMM.

Boivin, M. (2015): "A note on the KhudäwädT: a vanishing script of Sindh". Pakistan Historical

Society LXIII/4: 7-20.
Bouchon, G. (1986): « Quelques aspects de l'islamisation des régions maritimes de l'Inde à

l'époque médiévale (Xlle-XVIe siècles) ». In: Islam et société en Asie du sud [Purusartha 9].
Edited by M. Gaborieau. Paris: EHESS, 29-36.

Burton, R.F. (1851): Sindh and the Races that Inhabit the Valley of the Indus. London: W.H.Allen & Co.

Cortese, D. (2003): Arabie Ismaili Manuscripts: The Zahid Ali Collection. London: IB Tauris.
De Blois, F. (2011): Arabic, Persian and Gujarati Manuscripts: The Hamdani Collection in the

Library of the Institute of Ismaili Studies. London: IB Tauris.



338 — Zahir Bhalloo and Iqbal Akhtar DE GRUYTER

Grierson, G.A. (1904): "On the Modern Indo-Aryan Alphabets of North-West India". Journal of
the Royal Asiatic Society 1904: 67-73.

Grierson, G.A. (1919): Linguistic Survey of India, Vol.VIII, Parti, Indo-Aryan Family, North¬

western Group, Specimens ofSindhi and Landha. Calcutta: Superintendent of Government

Printing.
Ivanow, W. (1936): "The Sect of Imam Shah in Gujrat". JBBRAS 12: 19-70.
Ivanow, W. (ed.) (1948): "Satpanth". In: Collectanea. Vol. 1. London: E.J. Brill, 1-54.
Jamani, H.M. (1985): "Brahm Prakâsh: A Translation and Analysis". Unpublished M.A.

dissertation, McGill University, Montréal.

Khakee, G. (1972): "The Dasa Avatâra of the Satpanthi Ismailis and Imam Shahis of
Indo-Pakistan". Ph.D. diss., Harvard University.

Khakee, G. (1981): "The Dasa avatâra of Pir Shams". In: H. Khuhro ed. Sind through the
Centuries. Karachi: Oxford University Press, 143-155.

Khakee, G (1990): "A Sindhi Version of Pir Shams' Das Avataar: An Unpublished Ginan".
In: Proceedings of the S.O.S. [Save our Sources] Khojki Conference, January 20th-21st 1990,

Toronto, Canada. Edited by S. Juma and N. Tajdin. Montreal: The Heritage Society, 123-125.

Moir, Z. (1985): Catalogue ofKhojkTMSS in the library of the Institute oflsmaili Studies, London:

Unpublished Typescript, 1-312.

Moir, Z. (1997): "Khojki Manuscripts". South Asia Library Group (SALG) Newsletter 44: 18-22.
Nanji, A. (1978): "The NizârT Ismâ'ïlï Tradition in Hind and Sind". Ph.D. diss., McGill University,

Montréal.

Nooraly [Moir], Z. (1971): Catalogue of Khojki MSS in the Collection of the Ismailia Association

for Pakistan. Karachi: Unpublished Typescript, 1-123.

Shackle, C., Moir, Z. (1992): Ismaili Hymns from South Asia: An Introduction to the Ginans.

London: School of African and Oriental Studies (SOAS). [South Asian Texts no.3].

Stack, Capt. George (1849): A Grammar of the Sindhi Language. Bombay: American Mission

Press.

Surani, I. (2003): Explication des vertus de la Connaissance dans le Kalâm-i Maulâ, un texte

ismaélien fondamental. Paris: Maisonneuve.

Tâjddïn, Mumtâz Sadîq 'Ali (1990): "Satpanth Literature in Khojki Manuscripts". In: Proceedings

of the S.O.S. [Save our Sources] Khojki Conference, January 20th-21st 1990, Toronto,

Canada. Edited by S. Juma and N. Tajdin. Montréal: The Heritage Society, 49-58.
Virani, S. (1995): "The Voice of Truth: Life and Works of Sayyid NQr Muhammad Shâh, a 15,h/16th

century Ismâ'ïlï Mystic". Unpublished M.A. dissertation, McGill University, Montréal.


	Les manuscrits du sud de la vallée de l'Indus en écriture khojkī : état des lieux et perspectives

