Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 72 (2018)

Heft: 2

Artikel: Les manuscrits du sud de la vallée de I'Indus en écriture khojk : état
des lieux et perspectives

Autor: Bhalloo, Zahir / Akhtar, Igbal

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-813498

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-813498
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DE GRUYTER ASIA 2018; 72(2): 319-338

Zahir Bhalloo* and Igbal Akhtar

Les manuscrits du sud de la vallée de
I'Indus en écriture khojki sindhi: état des
lieux et perspectives

https://doi.org/10.1515/asia-2016-0029

Abstract: This article presents an overview of research on the corpus of eight-
eenth to twentieth century manuscripts from south of the Indus valley in Khojki
Sindhi script. After a general introduction to the significance of these manu-
scripts, we will first look at how researchers have approached the problem of the
origins of the “Khojki Sindhi” script and its relation to the religious tradition of
the Khoja merchant caste of Sindh and Gujarat. Then, we systematically present
the main cataloguing attempts and studies from 1964 onwards on the paleogra-
phy, codicology, textual content and illustrations of these manuscripts. Finally,
we summarize ongoing research and suggest new directions for future work on
these manuscripts.

Keywords: manuscripts, khojki sindhi script, Khojas, agha khan, satpanth

Résumé: L’objectif de cet article est d’établir un état des lieux de la recherche
sur le corpus des manuscrits du XVIII® au XX® siécle en écriture khojki sindhi
originaires du sud de la vallée de I'Indus. Aprés une introduction générale sur
I'importance de ces manuscrits, on s’interrogera sur la maniére dont des cherch-
eurs ont abordé la question des origines de 1’écriture khojki sindhi et sa relation
avec la tradition religieuse associée a la caste marchande des Khojas du Sindh et
du Gujarat. Ensuite, nous présenterons systématiquement les travaux de cata-
logage et les études menés depuis 1964 jusqu’a présent sur 1’écriture, les
caractéristiques codicologiques et le contenu textuel et iconographique de ces
manuscrits. Enfin il s’agira de résumer la recherche en cours et de proposer de
nouvelles pistes pour des recherches a venir.

Mots-clés: Manuscrits, écriture khojki sindhi, Khojas, agha khan, satpanth

*Corresponding author: Zahir Bhalloo, Ecole des Hautes Etudes en Sciences Sociales, Centre
d’Etudes de I'Inde et de I'Asie du Sud, 54 boulevard Raspail, 75006 Paris, France.

E-mail: zahir.bhalloo@ehess.fr

Igbal Akhtar, Florida International University Religous Studies, 11200 SW 8th Street, FIU-
Religious Studies, Miami, FL33199, USA. E-mail: iakhtar@fiu.edu ‘



320 = Zahir Bhalloo and Igbal Akhtar DE GRUYTER

1 Introduction

L’Asie héberge prées de soixante pour cent de la population mondiale des musul-
mans, elle constitue de ce fait un pdle non-négligeable de I’islam contemporain.
Mais de quel islam s’agit-il ? Force est de constater qu’il n’existe pas d’islam
commun a toutes les sociétés musulmanes mais des islam-s. Ce constat général
s’applique bien au cas de I’Asie du Sud ol chaque région, langue, culture et
société témoignent d’une adaptation particuliére a la centralité arabe de I’islam
et & I'islam iranien ou irano-turc.! L’étude de ces adaptations en tant que réalité
historique remet en question la représentation traditionnelle de I’islamisation du
sous-continent indien par des vagues successives de guerriers arabes, afghans,
turcs et moghols.?

Le corpus de manuscrits en langues vernaculaires indiennes associés aux
deux groupes ismaéliens sud-asiatiques, les Khojas et les Bohras, est révélateur
des processus complexes d’adaptation a I’islam.? D’abord celle des castes hin-
doues de statut inférieur dont est issue une partie importante des Khojas et des
Bohras*; puis ’adaptation de ces castes a I’islam chiite, et enfin & une mouvance
particuliére au sein du chiisme, I'ismaélisme.

Les sources manuscrites des Khojas et des Bohras nous permettent en effet de
retracer 1’évolution de deux cultures ismaéliennes sud-asiatiques différentes,
localisées dans deux espaces géographiquement proches, a savoir le Sindh (pro-
vince du sud-est du Pakistan) et le Gujarat (Etat de 'ouest de I’Inde). Elles sont,
par ailleurs, de premiére importance pour I’étude de la langue comme outil
d’expression d’une culture religieuse. Dans le cas des Bohras, un langage reli-
gieux particulier s’est développé, probablement a partir du XVI° siécle. Il s’agit du
lisan al-da‘wa, langue de la mission ismaélienne tayyibite en Inde, qui ressem-
blerait a un sociolecte du gujarati spécifique a la communauté des Bohras,
faconné par des langues véhiculaires de I'islam, notamment ’arabe, le persan et
I'ourdou. Contrairement a I'invention du lisan al-da‘wa chez les Bohras, la langue
des textes religieux des Khojas différe en fonction de la provenance du manuscrit

1 La matiére de ce travail a fait I'objet de notre communication intitulée « Manuscripts in Khojki
Sindhi Script: A State of the Art » lors du workshop « Vernacular Scripts of the Indus Valley and
Beyond » qui s’est tenu a la British Library, Londres, le 20 mai 2016 (Aubin 1986: 25).

2 Bouchon 1986.

3 Les termes « Khoja » et « Bohra » dans cet article se référent au nom de caste de ces deux
groupes. Une minorité des Khojas se sont adhérés a ’époque contemporaine a I'islam imamite
chiite duodécimain. On ne dispose pas d'un chiffre fiable sur la population des Khojas et des
Bohras, voir Boivin 1998: 157.

4 Boivin 2013.



DE GRUYTER Les manuscrits du sud de la vallée de 'ilndus =— 321

et des langues d’expression de l'auteur d’un texte donné. Les textes des plus
anciens manuscrits des Khojas sont rédigés en sindhi ou dans une koiné des
dialectes du Nord-Ouest de I'Inde, celle des hymnes sacrés (ginan-s) associés a la
tradition religieuse propre aux Khojas dénommeée satpanth.

Les manuscrits des Khojas témoigneraient d’un processus de vernacularisa-
tion plus approfondie que ceux des Bohras. Les scribes des manuscrits des Khojas
utilisent une écriture vernaculaire du Sindh d’origine brahmi connue sous le nom
de khojki. Nous la désignerons également khojki sindhi dans cet article. En
revanche, les scribes des manuscrits des Bohras emploient une écriture
véhiculaire d’islam, le naskh, le style d’écriture le plus répandu pour I’alphabet
arabe. Cela s’explique sans doute par le fait que les manuscrits des Bohras ont été
copiés surtout par des religieux lettrés musulmans (‘ulama’) issus d'une culture
yéménite-gujarati savante alors que les scribes des manuscrits des Khojas seraient
plutdt de nouveaux convertis issus d’une culture hindoue-soufie-chiite locale.

Si les manuscrits des Khojas et des Bohras témoignent des processus différents
de la vernacularisation de l'islam dans le sous-continent indien, elles reflétent
également des processus de construction historique, a I'ceuvre a I’époque colo-
niale, par lesquels les Khojas et les Bohras émergeront comme des castes musul-
manes marchandes prospéres associées a des lignées particuliéres de spécialistes
religieux de haut statut.’ Dans le cas de la majorité des Khojas, il s’agira d’une
lignée chiite ismaélienne d’origine iranienne, la lignée nizari gasim shahite des
agha khan-s, alors que la majorité des Bohras adhéreront a une lignée chiite
ismaélienne d’origine yéménite, la lignée musta'll tayyibi da‘adite des da‘t-s.®

L’objectif de cet article est d’établir un état des lieux de la recherche sur les
manuscrits (XVIII®-XX® siécles) associés aux Khojas en écriture khojki sindhi. Nous
n’aborderons pas ici la question des livres imprimés en khojki sindhi a partir de la
fin du XIX® siécle,” ni celle des manuscrits des Bohras.? L’article se divise en trois

5 Sur ce terme, voir Gaborieau 1983.

6 Pour ces deux lignées, voir I’'annexe de Boivin 1998.

7 Les seuls livres imprimés en khojki sindhi répertoriés jusqu’a présent sont ceux de la
collection de Harvard, voir Asani 1987.

8 On sait que les Bohras ont une tradition de transmission du savoir religieux en Inde depuis
au moins 1567, date a partir de laquelle les quartiers généraux de la mission ismaélienne
(da‘wa) tayyibite du Yémen furent transférés a Ahmedabad au Gujarat. Trés peu de chercheurs
ont eu accés aux deux principales archives officielles des Bohras tayyibites da’'tidites qui se
trouvent aujourd’hui a Bombay et a Surat. L’état actuel de nos connaissances des manuscrits
des Bohras est en effet limité aux collections familiales privées. Un nombre important de celles-
ci sont préservées a I'Institute of Ismaili Studies (IIS) a Londres, voir par exemple Cortese 2003
et De Blois 2011. Il existe également quelques collections chez des groupes Bohras minoritaires
qui rejettent I'autorité religieuse du ddf7 tayyibite da'udite actuel, comme par exemple la
collection des manuscrits des Bohras ‘Alavi de Baroda, Gujarat. Sur cette derniére collection,



322 - Zahir Bhalloo and Igbal Akhtar DE GRUYTER

parties. Dans la premiére partie, on s’interrogera sur la maniére dont des cherch-
eurs ont abordé la question des origines de I’écriture khojki sindhi et sa relation
avec la tradition religieuse des Khojas du Sindh et du Gujarat connue sous le nom
de satpanth.’ La deuxiéme partie sera consacrée a une présentation systématique
des travaux de catalogage et des études menés de 1964 a nos jours sur I’écriture,
les caractéristiques codicologiques, le contenu textuel et iconographique de ces
manuscrits. Enfin la troisiéme et derniére partie résumera la recherche en cours et
proposera de nouvelles pistes pour des recherches a venir.

2 L’origine de 'écriture khojkt sindht et sa
relation avec la tradition religieuse des Khojas

2.1 L’hypothése d’Allana, 1964

Les sources britanniques de la deuxiéme moitié du XIX® siécle et du début du
XX® siécle ne relévent pas un nom précis pour dénommer I’écriture khojki
sindhi. Stack, Burton et Grierson ne se référent qu’a I’écriture ou a 1’alphabet
employé par la tribu des Khwaja-s comme 1'un des systémes d’écriture courante
pour transcrire le sindhi.’® En effet, I’apparition de noms pour désigner cette
écriture reliant le nom du groupe Khoja aux suffixes possessifs en sindhi ka, ki et
ko remonte a I’étude désormais classique Sindhi siirat-khatti (Systéme de
I’écriture du sindhi) publiée en 1964 a Hyderabad, Sindh." Ghulam ‘Ali Allana
(1930-), un sindhologue Khoja éminent originaire de Mirpur Sakro, reprend dans
un premier temps la formulation des sources britanniques, 1/« khuwajika akhar »
(le « khuwajika » écriture ou alphabet). Mais, il dénomme aussitdt cette
écriture 2/« khuwajiki », 3/« khuwajiko », 4/« khojiki sindhi » (« khojiki »)
et enfin 5/« chaliha akhari » (les quarante caractéres) sans pour autant préciser
I’origine de ces derniers noms."?

voir Akkerman 2015. Les recherches menées jusqu’a présent sur les manuscrits des Bohras se
sont focalisées notamment sur des textes ismaéliens en arabe de I’époque fatimide. Malgré leur
importance pour ’étude de la mission tayyibite en Inde, les textes rédigés en lisan al-da‘wa ont
été négligés et restent a étudier.

9 Pour l'identification du satpanth comme une forme indienne de I'ismaélisme, voir Ivanow
1948, Nanji 1978.

10 Stack 1849: 3-8; Burton 1851: 153; Grierson 1919: 16-17.

11 Allana 1993 [1964].

12 Allana 1993 [1964]: 38.



DE GRUYTER Les manuscrits du sud de la vallée de 'Indus = 323

Ensuite, Allana émet I’hypothése que I’écriture proto-nagari découverte a
Banbhore sur trois tessons de poterie indigénes (c. VII® siécle aprés J.-C.) par
I’archéologue pakistanais F. Khan correspond au « lohanaki » ou « lari »,
I’ancienne écriture des hindous de la caste de Lohana. Puis Allana observe
que Pir Sadr al-Din (c. XV® siécle ?), qui aurait converti nombre d’hindous de
la caste de Lohana a I'ismaélisme nizarite et leur aurait attribué le nom « Khoja »,
serait responsable de la modification de leur écriture « lohanaki »/« lari » et, de
ce fait, de I'invention de I’écriture « khuwajki ».

Enfin, en 1968, Allana, s’appuyant sur 1’écriture contemporaine du khojki
sindhi, proposa la lecture suivante pour les caractéres du tesson de Banbhore
numéroté dix par F.Khan: b-j-r/h-dra. D’aprés Allana, ces cing consonnes
vocalisées donnent deux mots, « bujiri » (%) et « hadra/haydra » (53/5%a) — bujiri
hadra serait un type de curcuma utilisé dans des platres de la médecine traditionnelle.'

2.2 Les travaux ultérieurs

On ne peut pas sous-estimer I'influence de I’hypothése d’Allana sur des travaux
ultérieurs. Dans les deux décennies qui suivent la publication en 1964 de Sindhi
surat-khatti, deux théses pionniéres soutenues a Harvard se sont appuyées sur
des manuscrits en khojki sindhi. La thése de Khakee, en 1972, sur le texte Dasa
Avatara, et celle de A.S. Asani, en 1984, sur le Bujh Niranjan. Nous y revien-
drons. Dans sa thése, Khakee n’aborde pas la question des origines de I’écriture
qu’elle dénomme « khojaki » et « khojki ». Mais dans l’article de 1981 issu de
cette thése, elle réitére I’hypothése d’Allana sans mentionner pour autant son
attribution de l'invention de cette écriture a Pir Sadr al-Din. En revanche,
Khakee insiste sur I’origine marchande de cette écriture. L’approche de Khakee
sera reprise par Asani dans sa thése de 1984 puis dans son article de 1987 issu de
cette thése.

Contrairement a Khakee, Asani réhabilita Pir Sadr al-Din.}* Pour ce faire, il
s’appuie sur Stack, Grierson et Allana. L’hypothése de départ d’Asani est que le
khojki a eu une évolution comparable a celle de I’écriture religieuse des Sikhs, le
gurmukhi. D’aprés Grierson, le gurmukhi a émergé de I’écriture marchande

13 Cette lecture fut proposé par Allana pour la premiére fois dans un article publié en 1968 dans
la revue mensuelle Nain Zindagi, ensuite dans son ouvrage Sindhi Sirat-khatti (3*™ édition
1969: 19, 22 et 23), puis dans sa thése de doctorat de 1971 « Laraji adabi ain saqgafati tarikh »
publié en 1977 (p. 152, 153 et 195) et enfin dans la revue trimestrielle Mehrdn, voir Allana sans
date, ni lieu.

14 Asani 1987: 441-442,



324 =— Zahir Bhalloo and Igbal Akhtar DE GRUYTER

courante au Panjab, le landa.”” Asani suggére qu’il n’était pas exclu que le
khojki provienne aussi d’une variante marchande de landa courante au Sindh
et au Gujarat. Cette écriture serait semblable a celle découverte sur les trois
tessons de poterie de Banbhore. Puis, s’appuyant sur I’identification faite par
Allana en 1964 de I’écriture proto-nagari de Banbhore a I’écriture lohanaki ou
lari des hindous lohana, Asani conclut que si Pir Sadr al-Din n’a pas inventé le
khojki a partir de I’écriture lohanaki de ses nouveaux convertis lohana-s, il
n’était pas exclu qu’il ait apporté des affinements a leur écriture comme I’a
fait Guri Angad (1538-1552) a I’écriture landa de ses disciples sikhs. Comme
exemple des affinements que Pir Sadr al-Din aurait apportés au lohanaki ou au
lar], Asani cite Stack, selon lequel I’écriture des Khojas du Sindh serait la seule a
avoir développé un systéme de signes de voyelles (lakind/lakana) pour signaler
la vocalisation des consonnes en sindhi.'®

Il est évident qu’on se trouve face a un raisonnement circulaire. L’analyse
d’Asani est d’abord fondée sur l'identification d’Allana; puis sur I’argument
selon lequel ces hindous lohana seraient devenus quelques siécles plus tard
des adeptes khojas de Pir Sadr al-Din. Le manque de sources écrites en
lohanaki ou en lari antérieures aux plus anciens manuscrits du XVII® siécle
en khojki sindhi ne nous permettent pas de confirmer ou d’infirmer cette
évolution hypothétique du khojki sindhi. Par ailleurs, la 1égende de la conver-
sion des hindous lohana par Pir Sadr al-Din renvoie a la tradition orale des
Khojas telle qu’elle fut codifiée, sans doute tardivement, puis diffusée a partir
du XX°® siécle, parmi les Khojas. Selon cette derniére tradition, suite a sa
conversion d’un groupe d’hindous lohana, qu’il nomma « Khoja », Pir Sadr
al-Din aurait mis en ceuvre une stratégie de centralisation religieuse. Il serait
responsable, d’une part, d’avoir inventé pour les Khojas un nouveau lieu de
culte, le premier jama‘at-khana, ainsi qu’une nouvelle priére (du‘a’). D’autre
part, il serait intervenu dans l’organisation socioreligieuse de ses nouveaux
convertis, chaque communauté (jama'at) des Khojas étant placée sous la
tutelle d'un mukhi et d’'un kamadia. L’hypothése d’Allana, affinée par Asani,
de l'invention du khojki sindhi par Pir Sadr al-Din prolonge en effet cette
derniére perspective.

En 1990, lors d'une conférence organisée a Toronto par I’Heritage
Society pour la sauvegarde des manuscrits en khojki sindhi, Waez Abualy
Alibhai' rejeta 'hypothése de I'invention du khojki sindhi par Pir Sadr al-Din.

15 Grierson 1904: 68.

16 Stack 1849: 2.

17 Abualy Alibhai Aziz (1919-2008), né a Amristar, ville sainte des Sikhs au Panjab, est
considéré comme I'un des plus importants prédicateurs (waez) ismaéliens dghad khéani-s aprés



DE GRUYTER Les manuscrits du sud de la vallée de 'lndus =—— 325

D’aprés lui, I'invention de cette écriture devrait étre attribuée a Pir Shams (c. XIV®
siécle ?).”® D’aprés les notes manuscrites de son grand-pére Aziz (m.1928) et la
tradition orale des ismaéliens du Panjab connus sous le nom de Gupti, Alibhai
observe que le khojki était connu sous le nom de gurmukhi parmi la communauté
des Gupti-s du Panjab. Cette écriture fut inventée par Pir Shams. Elle se distin-
guait de celle en usage chez les Sikhs. Le gurmukhi des Sikhs serait un
développement tardif opéré par Gurii Nanak (1469-1539) et ses successeurs.
Cette construction des origines du khojki sindhi centrée sur le Panjab par
Alibhai s’explique sans doute par ses origines ethniques et celles des Gupti-s
du Panjab. En effet, le choix du nom gurmukhi sert a écarter 1’écriture
khojki sindhi de la communauté des Khojas et a associer son origine a la
communauté des Gupti-s du Panjab. Quoi qu'il en soit, la construction
d’Alibhai, comme celle d’Allana centrée sur le Sindh, attribue I'invention de
I’écriture khojki sindhi (gurmukhi d’aprés Alibhai) aux pir-s, fondateurs
revendiqués a I’époque contemporaine par la communauté des ismaéliens dgha
khéni-s d’Asie du Sud.

La contribution en 1992 de I’étude de Shackle et Moir au probléeme de
I’origine du khojki sindhi sera minime. Shackle et Moir reprendront 1’analyse
d’Asani. Sans recours direct aux travaux d’Allana, ils affirmeérent, en s’appuy-
ant sur Asani et les alphabets des écritures du Sindh de Stack et de Grierson,
que les caractéres du khojki sindhi ressemblent notamment au « business
hand used by the Sindhi Lohana caste », sans préciser cependant s’il s’agit
de I’écriture des Lohana hindous de Haydarabad, de Shikarpir, de Sakkar ou
de Thatta.”

Plus récemment, en 2005, Boivin revient, d’une part, sur le probléme du lien
entre khojki sindhi et d’autres écritures contemporaines des hindous lohana du
Sindh, notamment I’écriture khudawadi®® D’autre part, il remet en question
I'identification faite par Allana en 1964 de l’écriture proto-nagari des trois
tessons de Banbhore a I’écriture « lohdnaki » ou « lari » des hindous lohana.
Selon Boivin, le premier caractére de la premiére ligne du tesson n°10 ressem-
blerait plutét au caractére pour gha en landa et a la lettre bha de la variante
améliorée de khudawadi proposée par Grierson en 1919, alors que le deuxiéme

la deuxiéme guerre mondiale. Si les écrits de Waez Abualy ainsi que ceux d’un historien
amateur que l'on cite plus loin, Mumtaz Sadiq ‘Ali Tajddin, sont a lire bien entendu avec
prudence comme sources historiques, ils sont de premiére importance pour I’étude de la
construction et gestion contemporaine de I’héritage des ismaéliens agha khani-s par des acteurs
appartenant a cette communauté.

18 Aziz 1990: 47-48.

19 Shackle et Moir 1992. Voir également Moir 1997.

20 Boivin 2015.



326 =— Zahir Bhalloo and Igbal Akhtar DE GRUYTER

caractére de la deuxiéme ligne serait similaire au da en landa mais sans
équivalent en khudawadi. Boivin démontre ainsi que I’hypothése d’Allana
reste malgré tout sans preuve définitive. Il s’agirait de savoir, en s’appuyant
sur I’alphabet khojki sindhi, si Allana n’offre pas une lecture possible des
inscriptions des deux autres tessons (n°9 et n°l1) de Banbhore. En d’autres
termes, la construction d’Allana, reprise par Asani et d’autres chercheurs, d’un
lien direct entre ’écriture proto-nagari des tessons de Banbhore, une écriture
médiévale hypothétique dite lohanaki/lari des Lohana hindous et I’écriture
khojki sindhi associée a 1’époque contemporaine aux Khojas repose sur la
seule lecture de I'inscription du tesson n°10 - lecture qu’il est d’ailleurs impos-
sible de vérifier de facon indépendante. Enfin, on ne dispose pas d’évidences
matérielles de I’écriture médiévale dite lohanaki/lari des Lohana hindous qui
pourraient nous permettre d’établir un lien entre cette écriture et celle des
inscriptions sur les trois tessons de Banbhore.

2.3 La transmission du corpus existant de manuscrits
en khojki sindhi

Apreés ce survol du probléme de ’origine du khojki sindhi, voyons maintenant
ce qu’on sait a propos de la transmission du corpus existant de manuscrits en
khoijki sindhi. Selon des sources qu’il ne cite pas, Tajddin suggére qu’en 1878
ou 1880 le premier agha khan Hasan ‘Ali Shah Mahallati a commandé une
collecte des manuscrits des hymnes sacrés des Khojas (gindan-s).* On sait
qu’un des textes du manuscrit en khojki sindhi de la British Library fut copié
en 1909 vikram samvat (v.s.)/1856 A.D. avec l'intercession du premier agha
khan (vasile agha hasan ali shah jo).”* 11 est donc probable qu’un processus de
collecte et méme de codification des textes était a 1’ceuvre a I’époque du
premier agha khan.

La tradition orale des Khojas rapporte cependant plus de détails en ce qui
concerne la période du deuxiéme agha khan, ‘Ali Shah (1830-1885). ‘Ali Shah
aurait chargé Lalji Devraj (1842-1930) d’effectuer la collecte des manuscrits
des ginan-s. Ce dernier aurait alors lancé une campagne de collecte de ces
manuscrits auprés des Khojas du Sindh, du Kutch et du Kathiawar. Pendant
une période de six mois, Devraj aurait employé un certain nombre de scribes
pour faire des copies des ginan-s et des farman-s en khojki sindhi. Ces copies
auraient été dans un premier temps rediffusées parmi les Khojas sous forme

21 Tajddin 1990: 50. _
22 Voir BL Or.1238.



DE GRUYTER Les manuscrits du sud de la vallée de 'Indus = 327

manuscrite. Puis, a I’époque du troisiéme agha khan, Sultan Muhammad Shah
(1877-1957), elles I’auraient été d’abord sous forme lithographique puis sous
forme imprimée. Quant aux 3500 manuscrits originaux en khojki sindhi
recueillis par Devraj, ils auraient été enterrés ou brulés. Si 'on admet ce
témoignage, on peut se demander a propos du corpus existant des manuscrits
en khojki sindhi s’il s’agit des manuscrits « recopiés » et « rediffusés » par
Devraj ou de ceux qui ont échappé a sa campagne de collecte et n’ont donc pas
pu été enterrés ou brulés. En effet, il n’est pas exclu que méme les plus anciens
manuscrits que 1’on posséde nous soit parvenu a la suite d’un processus de
triage qui s’est produit aprés I'installation du premier dgha khan au Sindh en
1843. Ils refleteraient donc la canonisation « agha khanienne » de la tradition
religieuse du groupe.?

Ce probléme est d’autant plus épineux si 'on admet qu’il existait une
coutume locale au Sindh d’enterrer ou de jeter a I’eau d’anciens manuscrits
une fois une nouvelle copie effectuée.?* On peut en conclure qu’il aurait été
relativement facile de décommander la copie de certains textes comme de
commander la copie de nouveaux textes chaque fois qu’un ancien manuscrit
était jeté a I’eau. Cette coutume expliquerait-elle, par ailleurs, pourquoi on ne
dispose pas de manuscrits en khojki sindhi d’avant 1736, date la plus anci-
enne qui apparait dans le corpus de manuscrits catalogués jusqu’a présent ?
D’aprés Tajddin, il est possible d’affirmer I’existence d’une tradition manu-
scrite en khojki sindhi antérieure a 1736. Pour étayer son argument, il cite la
note d’un scribe trouvée dans un manuscrit appartenant a un certain Devdas
Khetta.”” Tajddin cite également trois autres manuscrits qu’il a pu consulter

23 Sur ce processus, voir notamment Boivin 2013.

24 Tajddin reléve a ce sujet la note de scribe suivante tirée d’un manuscrit appartenant a
Bhagat Meru copié en ¢.1902 v.s./1846 A.D.: « Mon grand-pére, Piru Tikkam était bien instruit
dans les ginan-s. Son manuscrit était avec Bhagat Rehmu du Sindh. Ce volume était cependant
trés abimé. J’ai pu quand méme aller (au Sindh ?) le voir avant qu’il ne soit appelé par ‘the
flowing waters’ (référence a I'Indus ?). Bien que je sois malade et que mes mains tremblent, j’ai
copié les pages encore lisibles ce jour-ci 1902 v.s./1846 A.D », voir Tajddin 1990: 50.

25 Tajddin 1990: 50-51. Ce manuscrit contient le granth Anat akhddo attribué a Pir Hasan Kabir
al-Din. Il fut copié en 1902 v.s./1846 probablement 8 Ahmedabad, Gujarat. Nous donnons ici la
traduction faite par Tajddin de la note de scribe de ce manuscrit: « Une fois, en 1838, je suis allé
a Jiraq [Sindh]. J’avais alors vingt-huit ans. La, j’ai vu une boite en bois appartenant a feu
kamadia Bhimo qui était dans la possession d’Allarakhia Sumar. La boite contenait un turban,
une canne et un manuscrit de ginan-s. On ne m’a laissé voir que quelques pages de ce
manuscrit qui avait le Das Avatar de Pir Sadr al-Din ainsi que d’autres granth-s copiés en
1574 v.s./1518 A.D. par kamadia Bhimo et ses associés. On m’a dit qu’on I'utilisait pour la
guérison des maladies. »



328 =— Zahir Bhalloo and Igbal Akhtar DE GRUYTER

et qui contiennent des dates du XVI® et XVII® siécles.’® Mais puisque Tajddin
ne mentionne pas la localisation des cinq manuscrits (1-5) sur lesquels il s’est
appuyé dans son étude, il est difficile de confirmer de facon indépendante la
mention de ces dates. Quoi qu’il en soit, on peut admettre que le corpus de
manuscrits en khojki sindhi catalogués jusqu’a présent fut copié d’apres des
manuscrits plus anciens, datant du XVII® ou méme du XVI® siécle.

2.3.1 L’identité ethnique et le statut social des scribes

Qui sont les scribes qui copiérent les manuscrits en khojki sindhi ? Asani
suggeére, d’aprés une enquéte de terrain, que des scribes professionnels connus
sous le nom d’akhiind allaient de village en village pour préparer de nouvelles
copies des manuscrits en train de se détériorer ou pour copier des textes
religieux qui n’étaient pas disponibles dans la localité en question. Asani ne
précise cependant pas si ces « akhiind-s » étaient issus des lignages des sayyid-s
ou des mémes castes que les Khojas. En ce qui concerne les manuscrits de la
collection de Harvard, on peut noter que plusieurs scribes portent le titre
honorifique de Khoja. Par ailleurs, les noms de ces scribes se terminent
fréquemment par les suffixes —ani, —ji ou jiani, comme Bhimji Chaglani, qui
ne semblent pas renvoyer aux sayyid-s mais aux individus déja intégrés ou en
train de s’intégrer a la nouvelle caste des Khojas. Un grand nombre de scribes
portent des titres de fonction avant leurs noms. On trouve des titres comme
mukhi et kamadia qui renvoient aux castes hindoues dont sont issus les Khojas.
Le titre de kaka est cependant associé & la secte Imam shahite.”” Enfin, on peut
relever le titre de bava (également bavo < babd). On sait que ce titre fut attribué
durant la deuxiéme moitié du XIX® siécle aux guides spirituels (pir-s) des Khojas,
comme par exemple aux sayyid-s du lignage des agha khan-s. Mais comment
expliquer alors le nom du scribe Bavo Asiiji au début du XIX® siécle ? S’agit-il
d’un sayyid ? 1l n’est pas exclu que le titre de bava fut attribué aux adeptes de la
secte des satpanthi-s ayant une bonne connaissance de ses textes religieux,
méme s'ils n’étaient pas des sayyid-s.

26 Tajddin 1990: 50-51. 1l s’agit du manuscrit de Khoja Bhimji Pindidas (193 ff., texte de 160
ginan-s, date: 1594 v.s./1538 A.D.); celui de Rehmu Moloo de Nagpur (231 ff., premiére partie,
gindn-s, deuxiéme partie, comptes privés, dates mentionnées dans la deuxiéme partie: 1608
v.8./1552 A.D. et 1613 v.s./1577 A.D.), et celui d’Abdullah Meherali Dharamshi du Kutch (1830
v.s./1774 A.D.), copié du manuscrit de Chandubhai Lakhdir, (1749 v.s./1693 A.D).

27 Voir Ivanow 1936.



DE GRUYTER Les manuscrits du sud de la vallée de I'Indus = 329

En derniére analyse, on est loin d’expliquer définitivement les origines et le
statut social des scribes des manuscrits en khojki sindhi. Il est probable que des
recherches futures sur I'onomastique des noms de scribes et sur la langue de
leurs notes apporteront de nouveaux éclairages a cette question. Comme I’indi-
que Moir et Asani, la plupart des scribes, quelle que soit la langue du texte qu’ils
copiaient, ont laissé leur notes en sindhi. Il n’existe cependant pas d’étude sur le
dialecte sindhi utilisé pour ces notes. Une telle analyse linguistique pourrait
nous dire si les scribes étaient principalement kutchiphones ou s’exprimaient
dans d’autres dialectes du sindhi. Enfin, les notes des scribes, généralement
datées, mentionnent souvent des noms de lieux; elles ne manquent donc pas
d’intérét pour I’étude des voies de transmission de ces manuscrits, surtout
lorsqu’on considére que les plus anciens manuscrits ont été copiés par plusieurs
scribes au cours de ces deux siécles et que certains étaient destinés aux centres
de présence khoja situés en dehors du sous-continent indien, comme Masgat et
Zanzibar.”®

3 Etat de la recherche sur les manuscrits
en khojki sindhi

Dans cette deuxiéme partie de notre article, nous résumerons systématiquement
les travaux de catalogage ainsi que I’état de la recherche sur I’écriture des
manuscrits en khojki sindhi, leurs aspects codicologiques et enfin leur contenu
textuel et iconographique.

3.1 Travaux de catalogage

Quels sont les manuscrits en khojki sindhi catalogués jusqu’a présent et d’oll
viennent-ils ? La premiére tentative de catalogage remonte & 1971.* Nooraly
(Moir) a catalogué 114 manuscrits de la collection de la bibliothéque de I’Ismailia
Association for Pakistan a Karachi. Dans le bref préambule qui précéde son
catalogue, Nooraly n’offre pas d’éclairage sur la provenance et la collecte de ces
114 manuscrits par I’Ismailia Association of Pakistan. Elle note cependant que
ces manuscrits étaient en train d’étre microfilmés selon le numérotage qu’elle a
établi pour son catalogue. Ceci étant, il est probable que les 33 microfilms de

28 Voir par exemple Moir 1985: 27-28 et BL Or.1238.
29 Nooraly 1971.



330 — Zahir Bhalloo and Igbal Akhtar DE GRUYTER

manuscrits en khojki sindhi qui se trouvent actuellement aux Archives natio-
nales du Pakistan a Islamabad (NAP) correspondent a ces 114 manuscrits.
Chaque entrée du catalogue contient les éléments suivants: 1/numéro du manu-
scrit et numéro microfilmé correspondant; 2/dimensions et nombre de feuillets
du manuscrit; 3/dates mentionnées dans le manuscrit et les feuillets sur les-
quelles elles apparaissent; 4/notes de scribe qu’on trouve parfois au début ou a
la fin d’un texte, et qu’elle nomme « colophon »; 5/remarque sur la présence ou
non d’une table des matiéres; 6/description du texte ou, s’il s’agit de plusieurs
textes, liste des textes copiés dans le manuscrit; 7/remarques codicologiques sur
le papier, la reliure et I’état du manuscrit. A la fin du catalogue, on trouve deux
index: le premier donne les noms des auteurs auxquels les textes des manuscrits
catalogués sont attribués, le deuxieme présente une liste des textes répertoriés
dans les manuscrits catalogués.

En 1985, Moir a préparé un deuxiéme catalogue de manuscrits en khojki
sindhi, celui de 40 manuscrits de la collection de I'Institute of Ismaili Studies
(IIS) & Londres. Elle note que ces 40 manuscrits représentent moins d’un
quart de la collection totale de I'IIS, laquelle se compose de « plus de 150
manuscrits ».%° Il est étonnant qu’elle ne fasse guére référence dans I’introduc-
tion a ce nouveau catalogue a sa premiére tentative de catalogage d’autant
plus que la majorité des manuscrits de la collection de I’IIS, d’apres elle, fut
recueillis par I’'Ismailia Association for Pakistan dans les années 1960 et 1970
au Panjab, au Sindh, au Gujarat, notamment au Kutch, et enfin a Gawadar. Il
aurait été souhaitable qu’elle signale dés I’abord quels étaient parmi les 40
manuscrits de son nouveau catalogage ceux qui avaient déja été répertoriés
dans son premier catalogue. En effet, on ne sait toujours pas dans quelle
mesure les 114 manuscrits de la collection de la bibliothéque de I'Ismailia
Association for Pakistan a Karachi ont été transférés a Londres. Moir affirme
cependant que la collection de I'lIlS a pu étre élargie grace aux dons de
manuscrits faits par des particuliers. On notera que les entrées du deuxiéme
catalogue de Moir sont plus détaillées que celles du premier. Outre les
informations fournies dans celles-ci, on trouve les éléments suivants: 1/incipits
de chaque nouveau texte qui apparait dans un manuscrit; 2/remarques
sur I’écriture; 3/remarques sur I’état physique des feuillets de chaque texte;
4/facsimilés des feuillets; 5/références aux versions imprimées du texte par
Devraj ou a une mention du texte, si elle existe, dans des sources secondaires.
Ce deuxiéme catalogue ne contient pas d’index. Moir affirme en effet dans une
note manuscrite sur la derniére page que I’IIS a mis fin a son contrat avant
qu’elle n’ait pu y travailler.

30 Moir 1985.



DE GRUYTER Les manuscrits du sud de la vallée de 'Indus = 331

Enfin, en 1992, Asani a publié un catalogue de 25 manuscrits en khojki
sindhi ainsi qu’un certain nombre de livres imprimés en khojki sindhi et en
gujarati, recueillis entre 1970 et 1971, principalement dans le district de Kutch,
au Gujarat.> Cette collection, actuellement & Harvard, fut numérisée et mise en
ligne suite a son catalogage. Les 25 manuscrits en khojki sindhi de Harvard
constituent en effet le seul fonds de manuscrits en khojki sindhi qui ne soit pas
difficilement accessible aux chercheurs. Le catalogue d’Asani, contrairement au
deuxiéme catalogue de Moir, transcrit les incipits des textes en khojki sindhi
ainsi qu’en caractéres latins. Pour des manuscrits ayant des scribes multiples, il
est regrettable que ni Asani ni Moir ne distinguent entre les différents scribes par
des remarques sur l’écriture. En revanche, ils résument les variantes des
caractéres utilisés dans le manuscrit pour des consonnes et des voyelles.
L’utilité de ces résumés de variantes pour déchiffrer I’écriture du scribe d’un
texte donné est donc effectivement minime d’autant plus qu’Asani et Moir
résument ces variantes dans leur propre écriture du khojki sindhi. Bien
qu’Asani ne mentionne pas, comme !’a fait Moir, I’état physique des feuillets
de chaque texte d’un manuscrit, il inclut un grand nombre d’index. Son catalo-
gue posséde un index des ginan-s, un index des granth-s avec et sans titres et
enfin un index des « other works » qui mélange les noms des titres des textes
avec des noms propres.

3.2 Ecriture

Nous avons déja mis en question l’'utilité des résumés des variantes de
I’écriture khojki sindhi apparaissant dans les travaux de catalogage. En effet,
’idéal aurait été de reproduire les caractéres utilisés par les scribes eux-mémes
pour rendre compte, d’'une part, de leur fagon d’écrire un caractére donné, et
d’autre part, de leur systéeme phonologique, c’est-a-dire leur maniére de tran-
scrire des consonnes et des voyelles. Dans 1’état actuel de nos connaissances,
on est bien loin d’expliquer comment les quelques 40 caractéres de 1’alphabet
du khojki sindhi furent utilisés par les scribes des manuscrits pour transcrire
des langues aussi diverses que le sindhi dans ses formes dialectales, le gujar-
ati, ’hindustani, I’arabe et le persan. Ce probléme devient d’autant plus
complexe lorsqu’on admet que le systéme phonologique de la variante
« standardisée » ou « améliorée » du khojki sindhi au début du XX°® siécle,
utilisé dans les ouvrages imprimés par le Khoja Sindhi Press de Devraj, a
exercé une influence sur les valeurs qu’on a tendance a assigner a ’alphabet

31 Asani 1987.



332 = Zahir Bhalloo and Igbal Akhtar DE GRUYTER

du khojki sindhi de ces manuscrits. Il est évident que la relation entre ’écriture
et la phonologie devrait étre étudiée en fonction du texte et de son scribe. Il
s’agit donc de s’appuyer sur I’évidence interne du texte transcrit en khojki
sindhi, et, dans la mesure ou elles existent, sur d’autres versions du texte
transcrit dans des écritures différentes.

Cette derniére approche concernant I’étude de I’écriture des manuscrits en
khojki sindhi fut développée par Khakee en 1972, puis par Asani en 1984. Khakee
par exemple s’est notamment appuyé sur un manuscrit en devangari du texte Dasa
avatara appartenant au milieu Imam shahite de Buhrhanptr, Madhya Pradesh (D
MS 1815), et sur le livre d’apprentissage du khojki publié en 1932, pour établir la
phonologie de la variante du khojki sindhi dans laquelle la plus ancienne version
manuscrite de ce texte est transcrite (K, MS 1732).> Asani quant a lui s’appuie
notamment sur un manuscrit du texte Biijh Niranjan transcrit en nasta'liq apparte-
nant au milieu du Qadiri soufi de Burhanptr (P MS 1724) ainsi que sur les éditions
imprimées de ce texte en khojki sindhi et en gujarati pour établir la phonologie de
ces quatre manuscrits en khojki sindhi de la deuxiéme moitié du XIX® siécle (MS K-
1, K-3, K-4 et K-5).>> Les remarques de Khakee et d’Asani sur les variantes du
khojki sindhi des scribes dans les manuscrits Ky, K-1, K-3, K-4 et K-5 sont jusqu’a
présent les seules analyses détaillées sur cette écriture dans sa forme manuscrite. I
est important de préciser cependant que le texte du Dasa avatara est dans une
koiné de dialectes du Nord-Ouest de I'Inde alors que le texte Biijh niranjan est en
hindustani. On ne posséde donc pas d’étude sur la maniére dont des textes en
sindhi, en gujarati, en persan ou en arabe furent transcrits en khojki sindhi. Enfin,
en 1992, Shackle et Moir ont publié une analyse comparative et synthétique du
systeme phonologique de I’écriture khojki sindhi des « MSS » par rapport a celle
des livres imprimés a partir de la fin du XIX® siécle, sans pour autant préciser quels
sont les « MSS » concemés.>*

3.3 Caractéristiques codicologiques

Dans son premier catalogue de 1971, Nooraly (Moir) reléve, a la fin de chacune de
ses entrées, quelques spécificités du papier, de la reliure et de ’encre des manu-
scrits catalogués.® En revanche, le deuxiéme catalogue de 1985 présente pour la
premiére fois une analyse codicologique détaillée des 40 manuscrits de la

32 Khakee 1972.

33 Asani 1984.

34 Shackle et Moir 1992.
35 Nooraly [Moir] 1971.



DE GRUYTER Les manuscrits du sud de la vallée de 'Indus = 333

collection de I'IIS.*® D’aprés Moir, la forme pothi ou khatd de ces manuscrits est
typique de I'Inde du Nord et de I’'Ouest au XVIII® et XIX® siécles. Les dimensions
des 40 manuscrits qu’elle a pu examiner variaient de 13 x 11 cm jusqu’a 36 x 21
cm. Chaque manuscrit contenait de 2 a 121 textes. Au total, 1053 textes étaient
copiés sur 8189 feuillets. Le papier utilisé était d’origine indienne ou européenne.
Les feuillets étaient cousus avec un fil les reliant et la couverture était
généralement en cuir estampé avec un motif géométrique ou floral. Asani pro-
longe dans son catalogue de 1992 les remarques de Moir pour les 25 manuscrits en
khojki sindhi de la collection de Harvard.* Contrairement & Moir, il préfére les
termes chopda et potha pour désigner ces manuscrits et s’attache notamment a un
examen de la disposition du texte sur le folio. Enfin, comme I’a fait Moir, Asani
consacre également une analyse a la question de la reliure, du papier, de la
foliation et de la numérotation ainsi que du format des tables des matiéres
(tavasilo).3®

3.4 Contenu textuel et iconographique

La recherche sur le contenu textuel des manuscrits en khojki sindhi était limitée
jusqu’a une époque récente a deux théses, celle de Khakee en 1972 et celle
d’Asani en 1984. Khakee a comparé la recension longue du texte Dasa avatara
attribuée a Imam Shah (m.1517 ?) du milieu Khoja a celle courante chez les Imam
shahite-s, en s’appuyant notamment sur le plus ancien manuscrit en khojki
sindhi, datant de 1736. Asani, quant a lui, s’est interrogé sur la version de 1724
en nasta’liq du poéme médiéval, provenant du milieu Qadiri soufi, Biijh niranjan
et sur ses recensions, a partir du XIX® siécle, en écriture khojki sindhi et gujarati
chez les Khojas. Le principal intérét de ces deux théses est de démontrer
comment une épistémé satpanthi spécifique aux Khojas a pu émerger, probable-
ment a partir du XVII® siécle, en s’intégrant aux diverses traditions religieuses
locales. Ceci dit, dans le cas du Dasa avatara, ce processus reste encore a
déméler compte tenu du fait que certaines recensions de ce texte n’ont pas fait
l’objet d’une analyse critique comme par exemple la recension en sindhi
découverte par Khakee et attribuée & Pir Shams.*

36 Moir 1985.

37 Asani 1987: 36-53. _

38 L’orthographe n’est pas certaine et varie selon les manuscrits. Moir la nomme tafasilo alors
qu’Asani offre les lectures suivantes: tafasilo; tapasilo; tavasilo et tapsiro. Le mot arabe fihrist
n’est que trés rarement utilisé. Voir Moir 1985: vii et Asani 1987: 46, 111.

39 Khakee 1981; 1990.



334 = Zahir Bhalloo and Igbal Akhtar DE GRUYTER

L’approche indo-centrée privilégiée par Khakee et Asani se distingue cependant
de celle de Nanji et Virani. En effet, ceux-ci se sont appuyés sur un grand nombre de
textes copiés dans le corpus existant des manuscrits en khojki sindhi du XVII® au XX*©
siecle utilisés comme sources historiques. Il s’agit notamment de listes des pir-s
(putiyi), ainsi que divers hymnes sacrés (gindn-s) en langues vernaculaires indiennes
qui leur ont été attribués et du texte persan Pandiyat-i Javanmardi attribué a
Mustansirbillah II (m.904/1498). Cette derniére approche tente en effet de construire
une origine nizari ismaélienne de la secte des satpanthi-s en Inde, notamment pour
ses sayyid-s et pir-s fondateurs. Ainsi, par exemple d’aprés Virani, Sayyid Nur
Muhammad Shah, auquel nombre d’hymnes sacrés des satpanthi-s sont attribués
dans des manuscrits en khojki sindhi du XIX® siécle, serait un missionnaire (da) et
mystique qui ceuvrait en Inde au XV®/XVI® siécle pour des imam-s ismaéliens
nizarites gasim shahites d’Iran.*® On est fondé a croire finalement qu’il existe une
continuité historique entre la mission (da‘wa) ismaélienne fatimide d’Egypte et la
tradition religieuse satpanthi des manuscrits en écriture khojki sindhi des Khojas
d’Asie du Sud. Enfin nous avons déja évoqué I’étude de Tajddin qui s’appuie sur un
grand nombre de notes de scribes pour étudier la question des origines et de la
transmission du corpus existant de manuscrits en khojki sindhi.

Au vu de tout ce qui précéde, il est évident que la recherche sur les manuscrits
en khojki sindhi s’est limitée a I’analyse de leur contenu textuel et qu’il n’existe
pas de recherche sur 'iconographie de ces manuscrits. Asani reléve cependant sur
les manuscrits qu’il a pu examiner dans la collection de Harvard I'existence de
quelques rares illustrations qui renvoient a l'iconographie chiite (zulfagar ou
panjtan-i pak). En fait, la quasi-totalité des illustrations des manuscrits
catalogués sont plutot associées aux pratiques talismaniques. On voit notamment
diverses adaptations de la pratique des carrés magiques au contexte du sud de la
vallée de I'Indus (voir Figure 1. dans I’annexe).

4 Les recherches en cours et a venir

Les quelques recherches signalées en amont qui se sont appuyées sur des manuscrits
en khojki sindhi se sont focalisées sur un seul genre de textes, les hymnes sacrés
connus sous le nom de ginan associés a la tradition religieuse satpanthi des Khojas.
On sait que ces ginan-s sont attribués a un nombre restreint de pir-s fondateurs des
Khojas, dont les sanctuaires (dargah-s) se trouvent dans les principaux foyers des
disciples du premier agha khan, a savoir le sud du Panjab, le Sindh, le Kutch, et le
Kathiawar (Gujarat). En effet, il n’existe aucune étude critique sur d’autres genres de

40 Virani 1995. Pour cette méme approche, voir I'étude de Jamani 1985.



DE GRUYTER Les manuscrits du sud de la vallée de I'indus = 335

textes contenus dans ces manuscrits. On peut signaler au moins six genres qui n’ont
pas fait I'objet de recherche* 1/les généalogies des pir-s et des imam-s ismaéliens
(putiyii/pir salamat ja nala); 2/le corpus de textes de priéres et d’invocations (diz‘a’)
qui renvoient a des rituels spécifiques, comme le rituel de ghat-pat (ab-i shifa’); 3/le
corpus de textes et d’images relatifs aux pratiques talismaniques et divinatoires,
comme par exemple le manuel d’oniromancie Khab Namo; 4/le corpus de textes
pédagogiques qui témoignent de I’islamisation de la caste des Khojas, comme ceux
relatifs & la priére canonique musulmane (namaz) et au mariage musulman (nikah)
ou aux cosmologies autour de la figure du Prophéte comme le Niir Namo et le Mi'‘raj
Namo; 5/les textes relatifs a la chiitisation des Khojas, notamment les élégies
funébres en sindhi et en hindustani relatives au culte de Husayn (marsiya), ainsi
que divers textes en prose en persan, en sindhi et en hindustani attribués aux imam-s
chiites, comme Kaldm-i Maula attribué a I'imam ‘Ali (m.661),%? Risalo imam jafar
sadik jo attribué a 'imam Ja'far al-Sadiq (m.765) et Pandiyat-i Javanmardi attribué a
I'imam ismaélien al-Mustansirbi’llah (m.1475?); 6/le corpus de décrets (farman-s) en
sindhi attribués aux membres de la lignée des agha khan-s.

Nous avons entamé une recherche préliminaire sur le corpus de marsiya en
sindhi des manuscrits en khojki sindhi relatifs au culte de Husayn ainsi que sur
les recensions en persan, en sindhi et en hindustani du texte ismaélien Pandiyat-
i Javanmardi.*> Une recherche est également en cours sur ’adaptation du texte
Niir Namo a la tradition religieuse des Khojas.*

Outre la recherche sur les textes non étudiés, il faudra envisager 1’étude de
la transmission du corpus existant de manuscrits en khojki sindhi a travers
I’analyse comparative des textes copiés dans des manuscrits différents ainsi
que les notes de scribes de ces manuscrits.

Enfin, compte tenu de I'inaccessibilité a I'’heure actuelle du corpus des manu-
scrits en khojki sindhi de I'IIS a Londres (un travail de catalogage est en cours), il
faudra prévoir un recours, d’une part, aux 33 microfilms des manuscrits en khojki
sindhi conservés aux Archives nationales du Pakistan (NPA) a Islamabad; d’autre
part, il sera sans doute impératif de travailler a partir de la collection des 25
manuscrits numeérisés de Harvard, ainsi que des collections privées de manuscrits
en khojki sindhi, comme par exemple la collection de N. Tajdin a Montréal et celle
de Waez Abualy Alibhai a Vancouver. Ces deux collections privées non cataloguées
comptent plus de 200 manuscrits en khojki sindhi.

41 Voir également la classification de Moir 1985 et d’Asani 1987.

42 Sur ce texte, voir Surani 2003.

43 Bhalloo 2015 et Bhalloo 2016, « Le culte de Husayn chez les Khojas d’Asie du Sud, deux
élégies chiites en khojki sindhi » (& paraitre).

44 Akhtar 2016 Chronicle of Light, (a paraitre).



336 = Zahir Bhalloo and Igbal Akhtar

Annexe

Jexslo

| Blbdsoren 925 a5, g e
i Yt .—’,, -r ‘. : ;_ _.j /
gl ST ieg.
i o A
b o

§§? b
S

Al G a e e

LA y
R Yy e = K3 - 5 e
i s t*ﬁ;'eﬂ /(é""‘,'."a ‘%!';f‘ H?OA’?—-»_

Heeverd Undversity - Middle Eastern Divigion, Widener Library, Harvard College Libresy /Dhos mahadhinje:chante vijard « manusorpt, 1885 MS
Incic 2534, Houghten Library, Harverd University, Cambridge, Mess

Figure 1: Carré magique d’un manuscrit en écriture khojki sindhi.

DE GRUYTER

© Harvard University — Middle Eastern Division, Widener Library, Harvard College Library /MS
Indic 2534, Dhoa:mahadhinje:chante:vijanji, fol.260v-261v, Houghton Library, Harvard

University, Cambridge, Massachusetts.



DE GRUYTER Les manuscrits du sud de la vallée de 'Indus =— 337

Bibliographie

Akhtar, 1. (2016): “The Chronicle of Light: Translating 18th Century Sindhi Islamic luminary
cosmology through printed Urdu and Gujarati”, communication non publiée présentée lors
de la journée d’études “Comparing the vernacular in Muslim and Hindu Traditions: the
case of Sindhiyyat”, Centre d’Etudes de I'Inde et de I’Asie du Sud/Ecole des Hautes Etudes
en Sciences Sociales, Paris, 31 mai et 1 juin 2016.

Akkerman, 0. (2015): “The Bohra Dark Archive and the Language of Secrecy: A Codicological
Ethnography of the Royal ‘Alawi Bohra Library in Baroda.” Ph.D. diss., Freie Universitét Berlin.

Allana, Ghulam °‘AlT (1993 [1964]): Sindhi Sdratkhatti. Hyderabad: Sindhi Language Authority.

Allana, Ghulam °Ali (sans date): “Language Planning of Pir Sadaruddin and Use of Khojiki
Character for Sindhi Language”. Hyderabad: Unpublished Typescript, 1-18.

Asani, A.S. (1987): “The Khojki Script: A Legacy of Ismaili Islam in the Indo-Pak Subcontinent”,
Journal of the American Oriental Society 107: 439-449,

Asani, A.S.A. (1984): “The Bujh Niranjan: A Critical Edition of a Mystical Poem in Medieval
Hindustani with its Khojki and Gujarati Rescensions”. Ph.D. diss., Harvard University.
Asani, A.S.A. (1992): The Harvard collection of Ismaili literature in Indic languages: A descriptive

catalog and finding aid. Boston, MA: G.K. Hall.

Aubin, J. (1986): « L’Inde dans le contexte du monde islamique ». In: Islam et société en Asie du
sud [Purusartha 9]. Edited by M. Gaborieau. Paris: EHESS, 23-27.

Aziz, Al-Waez Rai Abualy (1990): “On the Origin of Khojki Script”. In: Proceedings of the S.0.S.
[Save our Sources] Khojki Conference, January 20th-21°" 1990, Toronto, Canada. Edited by
S. Juma and N. Tajdin. Montréal: The Heritage Society, 47-48.

Bhalloo, Z. (2015): « Deux élégies chiites en khojki sindhi », communication non publiée
présentée lors de la journée d’études « Moharram chez les chiites d’Asie du sud :
vernacularisation ou globalisation ? », Centre d’Etudes de I'Inde et de ’Asie du Sud/Ecole
des Hautes Etudes en Sciences Sociales, Paris, 3 juin 2015.

Bhalloo, Z. (2016): “Vernacularization of a Persian Isma’ili text in Sindhi: the case of Pandiyat-i
Javanmardi™”, communication non publiée présentée lors de la journée d’études
“Comparing the vernacular in Muslim and Hindu Traditions: the case of Sindhiyyat”,
Centre d’Etudes de I'Inde et de I'Asie du Sud/Ecole des Hautes Etudes en Sciences
Sociales, Paris, 31 mai et 1 juin 2016.

BL Or.1238 = Manuscrit Or (1238): Asia, Pacific and Africa Collections. London: British Library.

Boivin, M. (1998): Les ismaéliens. Turnhout: Brepols.

Boivin, M. (2013): L’dghad khdn et les Khojah: Islam chiite et dynamiques sociales dans le sous-
continent (1843-1954). Paris: Karthala-IISMM.

Boivin, M. (2015): “A note on the Khudawadi: a vanishing script of Sindh”. Pakistan Historical
Society LXIll/4: 7-20.

Bouchon, G. (1986): « Quelques aspects de I'islamisation des régions maritimes de 'Inde &
’époque médiévale (Xlle-XVle siécles) ». In: Islam et société en Asie du sud [Purusartha 9].
Edited by M. Gaborieau. Paris: EHESS, 29-36.

Burton, R.F. (1851): Sindh and the Races that Inhabit the Valley of the Indus. London: W.H. Allen & Co.

Cortese, D. (2003): Arabic Ismaili Manuscripts: The Zahid Ali Collection. London: IB Tauris.

De Blois, F. (2011): Arabic, Persian and Gujarati Manuscripts: The Hamdani Collection in the
Library of the Institute of Ismaili Studies. London: IB Tauris.



338 =— Zahir Bhalloo and Igbal Akhtar DE GRUYTER

Grierson, G.A. (1904): “On the Modern Indo-Aryan Alphabets of North-West India”. Journal of
the Royal Asiatic Society 1904: 67-73.

Grierson, G.A. (1919): Linguistic Survey of India, Vol.VIll, Part 1, Indo-Aryan Family, North-
Western Group, Specimens of Sindhi and Landha. Calcutta: Superintendent of Government
Printing.

Ivanow, W. (1936): “The Sect of Imam Shah in Gujrat”. JBBRAS 12: 19-70.

Ivanow, W. (ed.) (1948): “Satpanth”. In: Collectanea. Vol. 1. London: E.}. Brill, 1-54.

Jamani, H.M. (1985): “Brahm Prakash: A Translation and Analysis”. Unpublished M.A.
dissertation, McGill University, Montréal.

Khakee, G. (1972): “The Dasa Avatéra of the Satpanthi Ismailis and Imam Shahis of
Indo-Pakistan”. Ph.D. diss., Harvard University.

Khakee, G. (1981): “The Dasa avatdra of Pir Shams”. In: H. Khuhro ed. Sind through the
Centuries. Karachi: Oxford University Press, 143-155.

Khakee, G (1990): “A Sindhi Version of Pir Shams’ Das Avataar: An Unpublished Ginan”.

In: Proceedings of the 5.0.S. [Save our Sources] Khojki Conference, January 20th-21°* 1990,
Toronto, Canada. Edited by S. Juma and N. Tajdin. Montreal: The Heritage Society, 123-125.

Moir, Z. (1985): Catalogue of Khojki MSS in the library of the Institute of Ismaili Studies, London:
Unpublished Typescript, 1-312.

Moir, Z. (1997): “Khojki Manuscripts”. South Asia Library Group (SALG) Newsletter 44: 18-22.

Nanji, A. (1978): “The NizarT Isma‘ili Tradition in Hind and Sind”. Ph.D. diss., McGill University,
Montréal.

Nooraly [Moir], Z. (1971): Catalogue of Khojki MSS in the Collection of the Ismailia Association
for Pakistan. Karachi: Unpublished Typescript, 1-123.

Shackle, C., Moir, Z. (1992): Ismaili Hymns from South Asia: An Introduction to the Ginans.
London: School of African and Oriental Studies (SOAS). [South Asian Texts no.3].

Stack, Capt. George (1849): A Grammar of the Sindhi Language. Bombay: American Mission
Press.

Surani, |. (2003): Explication des vertus de la Connaissance dans le Kaldm-i Mauld, un texte
ismaélien fondamental. Paris: Maisonneuve.

Tajddin, Mumtaz Sadiq ‘Ali (1990): “Satpanth Literature in Khojki Manuscripts”. In: Proceedings
of the S.0.S. [Save our Sources] Khojki Conference, January 20th-21%" 1990, Toronto,
Canada. Edited by S. Juma and N. Tajdin. Montréal: The Heritage Society, 49-58.

Virani, S. (1995): “The Voice of Truth: Life and Works of Sayyid Nir Muhammad Shah, a 15"/16'"
century Isma‘1li Mystic”. Unpublished M.A. dissertation, McGill University, Montréal.



	Les manuscrits du sud de la vallée de l'Indus en écriture khojkī : état des lieux et perspectives

