
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 71 (2017)

Heft: 2

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus = Reviews

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DE GRUYTER ASIA 2017; 71(2): 741-752

Rezensionen - Comptes rendus - Reviews

Geilhorn, Barbara / Iwata-Weickgenannt, Kristina (Hrsg.): Fukushima and the

Arts. Negotiating Nuclear Desaster. London: Routledge, 2017, 230 pp. ISBN 978-

1-1386-7058-7.

Besprochen von Daniela Tan, Asien-Orient-Institut, Universität Zürich, Zürichbergstrasse 4,

8023 Zürich, Schweiz, E-mail: danie!a.tan@aoi.uzh.ch

DOI 10.1515/asia-2017-0028

Der Band Fukushima and the Arts. Negotiating nuclear desaster präsentiert in
insgesamt zwölf Beiträgen aus Literatur, Theater, Film, Musik, Fotografie und
Manga aktuelle Stimmen und Perspektiven im Diskurs um die Konsequenzen der

Katastrophe vom 11. März 2011. Ausgehend von der Frage nach der

Repräsentation untersuchen die Autorinnen und Autoren, wie und mit welcher

Legitimation Fukushima in den verschiedenen Fachgebieten verhandelt wird,
und erörtern die Gründe dafür.

In der Einführungen formulieren die Herausgeberinnen den Kernpunkt
ihres Anliegens, nämlich die Frage nach der Repräsentation (representation)
der Dreifachkatastrophe mit den Worten: „The 3.11 disasters triggered a

tsunami of images that flooded the news and social media, but despite
the overwhelming amount of visual and textual information, the question
of representation remained an immensely difficult one" (9). Demnach hat
sich eine reine Auswertung der Daten und Fakten aufgrund der unterschiedlichen

Angaben und nicht publik gemachter Informationen als problematisch

erwiesen. Wer sind die Betroffenen? Evakuierte im Umkreis einer 20-

Kilometer-Zone? Heiratswillige, denen mit Misstrauen vor radioaktiver
Kontamination begegnet wird? Und wer definiert diese Zugehörigkeit der

töjisha? Die Frage nach der Berechtigung und Authentizität solcher

Aussagen schliesst die Betroffenen mit ein, ihr Schweigen ebenso wie
ihren Kampf um rechtliche Anerkennung. Doch aufgrund von welchen
Kriterien gilt eine Stimme als berechtigt? Bewältigung bedeutet auch die

Aufarbeitung des Geschehenen, die Einbindung der Erinnerung in die

Gegenwart. Der Literaturwissenschaftler Komori Yoichi hat in seinem 2014

erschienenen Band auf die Bedeutung der Stimmen der Toten verwiesen.1

Denn „'Big data' is of no help when it comes to tracing the memories of the
dead. It cannot record the voices of the deceased. But isn't that what
humans have their imagination for?" (9; Shükan Gendai 2013: 118),

1 Komori 2014.



742 Rezensionen - Comptes rendus - Reviews DE GRUYTER

begründen auch die Herausgeberinnen die Bedeutung des Beitrags der
Künste im Fukushima-Diskurs.

In der Diskussion um die menschliche Verantwortung sind die lokalen
Schäden und Langzeitkonsequenzen verbunden mit der umfassenderen Frage,
in wessen Macht und Verantwortung es ist, eine Wiederholung von FUKUSHIMA

zu verhindern. Protestgruppen kritisieren die politische Propaganda wie
beispielsweise den Sicherheitsmythos von Atomkraftwerken (anzen shinwa) und

fragen nach einem bewussten und nachhaltigen Lebensstil mit erneuerbaren

Energien. Im Zeitalter von Social Media sind jedoch Demonstrationen Events, die

mitunter der Eigenprofilierung von einzelnen Protagonisten dienen können.
Obwohl der Rolle und Relevanz der neuen Medien kein eigener Beitrag gewidmet

ist, befassen sich viele Beiträte zumindest am Rande damit. So werden

twitter, LINE und Facebook als poetische und politische Foren am Rande behandelt,

doch wäre eine Auseinandersetzung mit den verschiedenen Kanälen der

Social Media ein Desiderat für künftige Forschung. Dies auch deshalb, weil sie

ein wichtiger Faktor sind, warum Literatur aus Randregionen Japans in den

letzten Jahren einen Boom erlebt, da sie über diese Medien einer grösseren

Bevölkerung überhaupt erst zugänglich ist und so ins Bewusstsein gerückt ist.

Diese Diskrepanz zwischen hegeomoialer Deutungsmacht und lokalen
Bedürfnissen verweist auf das Problem der strukturellen Ungleichheit der

Regionen innerhalb Japans. Die anfänglich gut gemeinten und populären
Slogans wie Ganbarö Nippon!, die die japanische Bevölkerung zur Solidarität
mit der betroffenen Region aufrufen sollten, wurden bald von einem regelrechten

Wiederaufbau-Nationalismus (fukkö nashionarizumu) annektiert. Besonders

im Hinblick auf die geplanten Olympischen Spiele in Tokyo im Jahr 2020 zeigen
sich die Bemühungen der Behörden, die potentielle Bedrohung

herunterzuspielen.
Aus diesen Gründen hat das Ziel des Bandes, die Beziehung zwischen Kunst,

Repräsentation und gelebter Erfahrung zu durchleuchten und hinterfragen, eine

hohe Relevanz. Mit Fukushima and the Arts ist eine Sammlung von
Forschungsbeiträgen gelungen, die einen aktuellen und wichtigen Beitrag
darstellt in der Diskussion von Fukushima und FUKUSHIMA.

Fukushima steht hier zum einen für den geographischen Ort des mensch-

und naturverursachten Disasters, zum anderen steht es in metaphorischem
Sinne für die historische und internationale Dimension der neuerlichen nuklearen

Bedrohung, analog zur Verwendung von HIROSHIMA und NAGASAKI im
Diskurs um die Atombombe und nukleare Gewalt.2 Auch hier ist die Frage nach

2 Bedenkt man das Ausmass der Umweltverschmutzung, lässt sich auch Minamata
hinzuzählen.



DE GRUYTER Rezensionen - Comptes rendus - Reviews — 743

den Betroffenen (töjisha #) oder Opfern (hibakusha ®)§#) eng verbunden

mit deren Kampf um Anerkennung. Die Bedeutung der künstlerischen Arbeit in
Film, Literatur und Theater wird erkennbar im oftmals tabuisierenden Umgang
mit den nach wie vor aktuellen Anliegen der Betroffenen. Neben einer repressiven

Informationspolitik (71) sind es oftmals subtilere Mechanismen, die die

Menschen verstummen lassen. Ein Beispiel dafür ist der Vorwurf der

Unbesonnenheit {fukinshin mit dem jene bedacht wurden, die Kritik
äusserten (200). Das Aufzeigen solcher sozialen Mechanismen wie

Zwangsharmonie im Namen des Aufbaus und ihre Konsequenzen für den

persönlichen, politischen und künstlerischen Ausdruck ist eine der Stärken

dieses Bandes und verdeutlicht die Dringlichkeit der Frage nach der

Repräsentation. Schweigen ist keine Alternative. Doch wer spricht, wie und für
wen? Mittels Literatur, Performance und anderen Formen des künstlerischen
Ausdrucks lässt sich ein alternatives Narrativ von Raum und Erinnerung bilden
im Sinne eines counter-memory.3

In ihrem Beitrag „Literature maps disaster" untersucht Rachel DiNitto die

Erzählungen Kibö no chizu: 3.11 kara hajimaru monogatari (2012) von Shigematsu

Kiyoshi (*1963) und Zön ni te (2013) von Taguchi Randy (*1959), und analysiert
die unterschiedlichen Weisen, eine Kartographie der Katastrophe darzustellen.

Während Taguchi ihren Fokus auf die innere Problematik der Erzählerin legt
und diese mit den kreisförmigen Zonen um den Ausgangspunkt der nuklearen

Katastrophe überlagert, erzählt Shigematsu aus den betroffenen Dörfern entlang
der Küstenlinie, indem er in Form einer Reportage die Stimmen der Bewohner

der von der Tsunami zerstörten Regionen wiedergibt. Trotz unterschiedlicher

Gewichtung der Schwerpunkte und literarischen Arbeitsweisen (semi-dokumen-
tarisch vs. fiktional) weisen die beiden Texte Parallelen auf, wie die

Notwendigkeit einer Neuorientierung innerhalb der im politischen und
ideologischen Diskurs entstandenen imaginierten Räumen. Mittels des theoretischen
Ansatzes von Jeffrey Alexander analysiert DiNitto das literarische Vorgehen des

Erzählens von Trauma.
Dabei fällt der Blick auf das enorme Spannungsfeld zwischen individuellen

Schicksalen an den lokalen Schauplätzen und einer verklärenden Darstellung
der nordöstlichen Töhoku-Region, die als Projektionsfläche für eine der

Modernisierung zum Opfer gefallenen ländlichen Lebensform inszeniert wird.
Diese Gegenüberstellung eines technologisch hochentwickelten Zentraljapans
mit den ruralen Randregionen, die gleichsam als Reservate einer nostalgischen
Sehnsucht inszeniert werden, weist auf die Problematik der Berechtigung des

Berichtens hin.

3 Tachibana 1998.



744 — Rezensionen - Comptes rendus - Reviews DE GRUYTER

Mit der Nostalgie als thematischer Schwerpunkt befassen sich auch die

Beiträge von Scott W. Aalgaard und Pablo Figueroa über die

Auseinandersetzung der Musikszene und der zeitgenössischen Fotografie mit
der Katastrophe. Während Figueroa beim Fotografen Watanabe Toshiya aus

Namie ein tiefes Gefühl von Verlust ausmacht, in dem die Sehnsucht nach

etwas, das nicht mehr ist, widerhallt, stellt er bei Imai Tomoki einen Ausdruck
der Subversion fest. Beide Fotografen sind mit der Schwierigkeit konfrontiert,
über ein visuelles Medium unsichtbare Bedrohungen darzustellen. Diese

Problematik ist sinnbildlich zum einen für Trauma, zum anderen für
Radioaktivität, denn der Versuch, dieses abzubilden führt zwingend an eine

Rückeroberung der eigenen Stimme im Diskurs um die Katastrophe. Das

Erzählen der eigenen Version des Erlebten ist ein wichtiger Teil des schmerzhaften

und schambehafteten Prozesses im Aufarbeiten von Trauma. Figueroa

geht jedoch darauf nicht weiter ein, sondern illustriert in kontrastiver Form die

Ausdrucksmöglichkeiten von Subversion und Nostalgie anhand von Fotografie.
Hier wird zwar die Notwendigkeit eines Kontrapunkts zu den in publizistischen

Medien verbreiteten Bilderflut erwähnt, es fehlt jedoch hier ein Hinweis
auf die Omnipräsenz der Social Media im Kampf um visuelle Hoheitsrechte,

gerade wenn von „immedicay and transparency" (61) die Rede ist. Aalgaards

Beitrag weist eine ähnliche Bauweise auf. Auch hier werden zwei Musiker

besprochen, deren Lieder als Hymnen der Protestbewegung Bekanntheit und
Resonanz gefunden haben: Der Singer-Songwriter Saitö Kazuyoshi, dessen

Protestsongs gegen das „nuclear village" nach der Katastrophe eine neue
Schärfe annahmen, und der nicht unkritisch zu betrachtende Singer-

Songwriter Nagabuchi Tsuyoshi, dessen Song „Hitotsu" nicht nur als Kritik,
sondern auch als nostalgische Ode an die verlorengegangene Heimat Töhöku

verstanden werden kann. Die Bekanntheit ihrer Songs steht in (nicht)
überraschender Diskrepanz zu der Tatsache, dass beide Singer-Songwriter bei
den grossen Musik-Anlässen der offiziellen Kanäle ignoriert wurden - und dies

trotz der publikumswirksam unter dem Label kizuna zur Schau gestellten
Solidarität mit den Betroffenen. Auch hier ist offensichtlich, dass nicht alle

Stimmen in der Auseinandersetzung um die Deutungsrechte des Desasters glei-
chermassen gehört werden bwz. die gleichen Plattformen geboten bekommen,

um sich zu inszenieren. Die von oben verordnete Sichtweise der japanischen
„Einheit", in der abweichende Darstellungen als Störfaktoren unerwünscht sind,
wirft die Konstruktion einer in der Katastrophe geeinten Nation in ein diffuses

Licht: „the attempt to banish difference and generate even alternative
conceptualizations of the 'nation' under a banner of One-ness carries with it a danger
that cannot be ignored." (52) Dieses alternative Kollektiv ist es wohl, für das

Karatanis Ausspruch gilt: „it may be [...] only amid the ruins [that] people gain



DE GRUYTER Rezensionen - Comptes rendus - Reviews — 745

the courage to stride down a new path".4 Und so einen Weg abseits eines neuen

Nationalmythos des ganbarö Nippon! aufzeigen könnte. Wie viel Erfolg solchen

Bemühungen beschieden sein wird, ist unschwer abzuschätzen im Hinblick auf
2020 stattfindende Olympiade in Tokyo, wo die Regierung alles unternimmt, um
Japan nicht nur als geeinte Nation, sondern auch als gefahrenfreie Zone für den

Grossevent zu inszenieren.
Diese Diskrepanz der Herangehensweise wird auch im Beitrag von Saeko

Kimura „Uncanny anxiety. Literature after Fukushima" deutlich. Obwohl die

beiden von ihr behandelten Autorinnen beide ausserhalb Japans leben, und
dadurch eine globale Sichtweise der Umweltkatastrophe vertreten, geht die

thematische Behandlung von Fukushima weit auseinander. Erneut zeigt sich

das Spannungsfeld zwischen nostalgischer Verklärung eines heilen, im Kollektiv
geeinten Japans im bäuerlichen soziokulturellen Umfeld vor dem neoliberalen

Imperativ der verlorenen Dekade - und der Problematik des Schweigens über

die Katastrophe. In seinem Beitrag zu Dokumentarfilmen über 3.11 nennt
Hideaki Fujiki das Problem, dass „this neo-liberalist policy has gone hand in
hand with the proliferation of a discourse of safety and human bonds (kizuna)

promoted by the government and mass media" (93). Eben diese Vereinnahmung
des kollektiven Zusammenhalts durch eine Art neuen Sicherheitsmythos der

Kernenergie erstickt kritische Stimmen im Keim, da ein Aufbegehren gegen die

Kernenergie einem Stören der wiederhergestellten Ordnung gleichkommt. Diese

an eine Perversion grenzende Vereinnahmung der Sicherheit des menschlichen
Lebens durch staatliche Organe wird deutlich an den Diskursen, die Fujiki in
den Dokumentarfilmen ausmacht. Zum einen fokussieren offizielle
Dokumentationen auf die beruhigende Botschaft vom Überwinden der

Katastrophe, von Wiederaufbau und Zusammenhalt. Auf der anderen Seite

thematisieren kritische Dokumentationen auf wissenschaftlicher und individueller

Ebene die Frage nach Leben (seimei) und Lebensweise (seikatsu), worin sich

besonders deutlich Sorge um die unsichtbaren Langzeitschäden der nächsten

Generation und die Prekarität der verlorengegangenen sozialen Netzwerke

aufzeigen lässt. Diese bottom-up-Vorgehensweise ist eine Möglichkeit, der Gefahr

von süsslicher Verklärung auszuweichen. In den Texten von Sekiguchi Ryöko

mag einem diese gelegentlich überkommen, wenn sie hart an der Grenze zur
Sentimentalität die verloren gegangene Lebensweise von Biobauern aus Töhoku
wieder aufleben lässt, um auf die unsichtbare Bedrohung aus den

Nahrungsmitteln zu verweisen. Zu einem radikalen Mittel greift Tawada Yöko,
indem sie ihn ihren Texten apokalyptisch anmutende Szenarien entwirft von
einem Japan, in dem weitere nukleare Katastrophen ein lebensbedrohendes

4 Karatani 2011.



746 Rezensionen - Comptes rendus - Reviews DE GRUYTER

Ausmass für das gesamte Archipel erreichen, die jenes nach den Atombomben
bei weitem übertreffen. Ihre dystopische und pessimistische Science Fiction
erinnert an Murakami Ryüs Gofun go no sekai (1994), das in einem radioaktiv
kontaminierten Japan spielt, das nicht kapituliert hat im August 1945 und auf
das infolgedessen weitere Atombomben abgeworfen wurden. Tawadas Texte

sind jedoch noch weit grotesker, und lassen zudem deutlich buddhistische
Motive erkennen, sei es in den 108 Lebensjahren des Protagonisten Yoshirö,
oder auch im Titel der Erzählung Higan (2014), der für die andere Seite, also das

Jenseits, stehen kann. Nach Fushi no nai shima (2012), Higan (2014) folgte
Kentöshi (2014), das keinen Zweifel mehr an Tawadas politischer Position erkennen

lässt: „Japan was indeed rapidly shifting toward utilitarism and materialism,

with economic benefit taking priority over actual lives. Tawada's story
reveals how this approach acts today as justification for continuing to operate
nuclear power plants in Japan" (81), schreibt Kimura. Wie kann man über die

Gefahren von Radioaktivität schreiben, ohne in sentimentalem Heimatkitsch zu

versinken, oder infolge ideologischer Vereinnahmung sich in seiner

Ausdrucksweise limitiert zu sehen? Wie kann man beschreiben, was nicht
sichtbar, wie sagen, was nicht aussprechbar ist?

Kimura schafft in in ihrem Beitrag eine Verbindung zur literarischen

Verarbeitung der Atombomben herstellt. So lässt sie beispielsweise mit
Hayashi Kyöko durch ihren Text Futatabi rui e (2013) eine wichtige Stimme der

Atombombenliteratur sprechen. „Writings on radioation have the potential to

jolt the community of mute spectators out of complacency, filling their empty
jars of anxiety with words." (87)

Die Frage nach der Fiktionalisierung des Fukushima-Narrativs stellt Kristina

Iwata-Weickgenannt und illustriert diese an Sono Sions Film Kibö no kuni (2012).

Sie greift die Aufsplittung nach 3.11 auf, die bereits Fujiki herausgearbeitet hatte

und weist anhand der Zweiteilung in inochi und seikatsu die gender-spezifische
Problematik des Post-Fukushima-Diskurses nach. So entstehen durch die

Aufteilung in Leben (inochi, seimei) und Lebensweise (seikatsu) die Domänen

Gesundheit und soziales Leben getrennt. Dies zeigt sich an der insbesondere

durch weibliche Protagonistinnen ausgeprägte innere Auseinandersetzung
zwischen Bleiben und Wegziehen, um den noch ungeborenen Nachwuchs zu

schützen. Diverse Kampagnen wie zum Beispiel tabete öen führten zu einer

Abwertung von Äusserung des Protestes, die nun als unsolidarisches und
hysterisches und somit kontraproduktives Verhalten diskreditiert werden konnten.

Gleichzeitig trug die assoziative Nähe zu weiblichen Lebensbereichen wie

Kinder, Gesundheit und Ernährung dazu bei, antinukleare Kritik als durch
Gerüchte hysterisch aufgebauschtes Verhalten darzustellen und abzuwerten.

Iwata-Weickgenannt betont hier ausdrücklich, dass es sich hierbei mitnichten



DE GRUYTER Rezensionen - Comptes rendus - Reviews — 747

um apolitische Fragen handelt, sondern im Hinblick auf Japans schwindende

Geburtenrate und die damit verbundenen Komplikationen um zentrale Punkte

der Politik Japans.
Ein ebenfalls in verschiedenen Beiträgen immer wieder vorkommender

Aspekt ist der des sogenannten jiko sekinin, eines stark mit dem neoliberalen

Imperativ der Eigenverantwortung verbundenen Konzepts, das insbesondere die

Nullerjahre unter der Regierung Koizumi prägte. Während jedoch jiko sekinin

ursprünglich eine Art institutionelle Drohgebärde gegen nonkonformes
Verhalten darstellte, wandelt sich die Bedeutung des Begriffes in der Zeit nach

Fukushima im Sinne des Überlebens aus eigener Kraft, da auf den

Verwaltungsapparat kein Verlass mehr zu sein scheint, wie Iwata-

Weickgenannt aufzeigt (118). Dass dabei Stimmen des Protests und die mit
ihnen assoziierte weibliche Perspektive lächerlich gemacht und, wo nicht zum
Verstummen gebracht, ignoriert werden, ist ein weiterer starker Hinweis auf die

Notwendigkeit einer Diskussion um Recht und Position der Stimmen, die sich zu
Fukushima und dem Leben im Post-Fukushima Japan äussern.

Rituale zur Befriedung der Toten dienen der Einbindung des Verlusts in die
Lebensrealität der Zurückgebliebenen. All zu häufig wird die Trauer nicht
ausgedrückt, zugunsten der sozialen Harmonie und der Wiederherstellung der

Ordnung im Namen des Wiederaufbaus. Was auf psychischer Ebene als Trauma

in Erscheinung tritt (oder eben nicht), sucht das kollektiver Ebene die Lebenden

in Form von Geistern heim. Das mobile „Cafe de Monk" von Kaneda Teiö5 ist ein

Beispiel, das M. Cody Poulton in seinem Beitrag „Antigone in Japan" erwähnt als

Gefäss für die Heimsuchungen des Verlusts. In der Katastrophenregion gibt es

seit dem März 2011 unzählige Geschichten von Spuk und Besessenheit durch
Geister der Verstorbenen, Menschen und Tiere, die nicht zur Ruhe kommen. Wo

die Politik mit patriotischen Gefühlen in die Zukunft eines heilen Japan stürmt,
bleibt die Resilienz auf der Strecke. Psychologen (counseling) und religiöse
Institutionen nehmen sich der Trauer aus der unpolitischen Ecke an - 3.11 ist
keine politische Angelegenheit, sondern eine persönliche, die hinter sich zu
lassen Imperativ und Aufgabe des Individuums ist, um den Fortschritt nicht zu
behindern. Für Sorgen, Ängste und Trauer gibt es keinen Raum. Wer aber

spricht für die Toten? (127) fragt Poulton, und findet im Theater einen Ort,
dessen ritualhafter Charakter den religiösen Zeremonien verwandt ist. „Until
the proper rites of burial and remembrance are enacted and continue to be re-

5 „Cafe de Monk in Japan: Kaffee, Kuchen und ein offenes Ohr für Tsunami-Überlebende".

Global Voices vom 29. Dezember 2015. URL: https://de.globalvoices.org/2015/12/29/cafe-de-
monk-in-japan-kaffee-kuchen-und-ein-offenes-ohr-fur-tsunami-uberlebende/ (8. März 2017).

Mullins/Nakano 2016.



748 Rezensionen - Comptes rendus - Reviews DE GRUYTER

enacted on a regular basis, the lives of the survivors can return to no semblance

of normality" (127), schreibt er. Das Theater ist jedoch auch der Ort, indem das

Aussprechen und Sichtbarmachen des Erlebten Kräfte freisetzt für das Leben

nach der Katastrophe. In Form von temporären autonomen Zonen entstehen

Freiräume, in denen die Zeit danach als Phase der Veränderung (yonaoshi)

akzeptiert und - auf der Bühne, in Performances an Demos - verschiedene

Optionen einer neuen Ordnung durchgespielt werden können. Der Beitrag ist
spannend, da er konkrete Überlegungen beinhaltet, wie eine Ära des saigo

angegangen und definiert werden kann. Die Theaterbühne als ritueller Ort der

Integration des Erlebten dient als verbindendes Element zu der spirituellen
Ebene, die somit ebenfalls erlebbar gemacht wird und eine Brücke zur
Verbindung des Dies- und Jenseits herstellt. Dies ist ebenso der Ursprung der

griechischen Tragödie wie des Nö-Theaters, wie sich beispielsweise im Konzept
der Marebito von Orikuchi Shinobu zeigt oder in neuerlichen Äusserungen wie

„the stage is the place where ghosts can be seen" von Okada Toshiki.
Die Rolle der sozialen Medien, die FUKUSHIMA zur meist dokumentierten

Katastrophe bis dato machen, werden in verschiedenen Beiträgen angesprochen.
Die Möglichkeit der unmittelbaren Teilnahme in Echtzeit jedoch erwies sich als

hinderlich für eine reale Anteilnahme, da die Flut an Daten-Rohmaterial (raw
data) letztendlich nur die Grenzen dieser Form von visueller und sprachlicher
Teilhabe aufzeigte. Ähnlich wie die Texte unmittelbar nach den

Atombombenabwürfen im August 1945 sind die überlieferten und verbreiteten
Daten fragmentarisch, aus einer äusserst subjektiven Sichtweise dokumentarisch
und bemüht, Wissen über das tatsächliche Ausmass des Geschehenen weiterzugeben

in Form von häufig ungesicherten wissenschafüichen Informationen. Die

Sozialen Medien (Facebook, Line, Twitter, Mixi, YouTube, online-Tagebücher
und Blogs) funktionierten so gesehen als great equalizer, da die schiere Fülle der

Datenmenge eine sinnvolle Aufarbeitung verunmöglichten. Es wäre hier die

Frage nach einem Algorithmus, doch zeigen die aktuellen Fehlprognosen zu

politischen Ereignissen die Fehlbarkeit eines solchen, ebenso wie die lauernde

Drohung einer hegemonialen Interpretation von Wahrheiten, die allzu schnell
abweichende Meinungen als falsch kennzeichnen könnte. Da diese Gefahr

gegenwärtig eine hochaktuelle Bedrohung darstellt, ist es um so wichtiger,
Nebenschauplätze zu kreieren und so das Aussprechen von Nicht-Konformem
und einer neokonservativen Leitlinie nicht bekömmlichen Meinungen zu

ermöglichen. Auch wenn sie, wie das Antigone-Projekt von Matsuda Masataka

über den Twitterfeed von den Toten (@shisya) eine erschütternd kleine Zahl von
Followern aufweisen. Oder gerade deswegen? Im zweiten Teil behandelt Poulton
Die Fukushima-Stücke von Elfriede Jelinek Kein Licht und ihre Inszenierungen
durch Takayama Akira beschreibt er als gleichermassen berührend und



DE GRUYTER Rezensionen - Comptes rendus - Reviews — 749

befremdend. Die fühlbare Distanz wahrt die Würde der Toten, deren Stimmen

und Andenken multimedial und intertextuell inszeniert werden.
Barbara Geilhorn analysiert in ihrem Beitrag „Challenging reality with

fiction" Theaterstücke und Inszenierungen von Okada Toshiki, der nicht nur
einen Wandel hin zu slow theatre gemacht hat, sondern auch die Katastrophe
als Wendepunkt für das Theater betrachtet: „catastrophe has given renewed

purpose to their work" (166). Die Bühne als Ort, das Unsichtbare sichtbar zu
machen bespielt er mit einer Mischung aus Schweigen und Satire als Medium für
soziale und politische Kritik.

FUKUSHIMA steht hier als ein Teil der kollektiven Erinnerung - und der

kollektiven Amnesie. Das von oben hab verordnete Schweigen illustriert Lorie

Brau treffend in ihrem Beitrag zum Food-Manga Oishinbo (2014) von Kariya
Tetsu (Text) und Hanasaki Akira (Bild). Eine Episode des in Japan populären
Manga griff die Thematik einer drohenden radioaktiven Verseuchung von
Nahrungsmitteln aus Fukushima auf, und wurde nach massiven Protesten gar
zensiert. Nicht nur die um ein Bild des harmonischen Wiederaufbaus bemühte

Regierung, auch Ansässige der betroffenen Regionen reagierten mit massiver

Kritik auf den Manga. Denn ,,[p]ainting an image of Fukushima as unlivable was
construed as harming the region's reputation and stigmatizing the people. In
other words, critics said that Kariya's story constituted fühyö higai, spreading
false rumors that cause economic damage." (178). Dieses Beispiel illustriert
treffend die in verschiedenen Beiträgen angesprochene Ambivalenz der

Solidarität und der kizuna-Propaganda. Iwaki Kyoko spricht hier von einer

„Non-compilance with the 'code of wa'" (171): Notwendiger Protest wird als

störend zum Verstummen gebracht, denn in Zeiten des Aufbaus (fukkö) muss
eine optimistische Stimmung wenn nötig von oben her zwangsverordnet werden.

Zensur und repressive Massnahmen wie das 2014 erlassene Pressegesetz
lassen jedoch eine individuelle Aufarbeitung des Traumas nicht zu. Deshalb ist
ein Medium zum Ausdruck der Stimmen - der Lebenden und der Toten - in der
Post-Fukushima-Ära wohl notwendiger denn je. „One understands the reluctance

to shape these events into packageable narratives. We are, nonetheless,
animals that are constantly telling stories about our lives, trying to make sense

of experience, and so the first impulse after catastrophe is to record what
happened, to create documents and records of the event." (141)6

In seinem Beitrag „Poetry in an era of nuclear power" untersucht Jeffrey

Angles, wie die poetische Welt über die Katastrophe geschrieben und dieses

reflektiert hat. Nach einleitenden Bemerkungen über das Engagement von
bekannten Autoren und Autorinnen wie Öe Kenzaburö, Tsushima Yüko und

6 Parallelen zur Atombombenliteratur sind deutlich. Siehe hierzu beispielsweise Treat 1995.



750 Rezensionen - Comptes rendus - Reviews DE GRUYTER

Ishimure Michiko, sowie dem von Freiwilligen betriebenen online-Buchshop
Words & Bonds von Shimada Masahiko (http://fukkoshoten.com/) zur
Unterstützung der Katastrophenregion macht er dabei vier Phasen aus, die er

bei allen Dichtern feststellt: 1. Dokumentieren der Ereignisse, 2. Sinnsuche im

Geschehenen, 3. Protest und 4. eine Krise der Repräsentation, in der die

Beziehung zwischen Kunst, Repräsentation und gelebter Erfahrung neu gedacht
werden muss (146). Anhand von Arai Takako, Takahashi Mutsuo und - wohl der

bekannteste Name - Wagd Ryöichi - macht er in der Welt der gendaishi diese

Thematik fest. Während Wagd über twitter die offiziellen Kanäle umgehen und

aus der betroffenen Region unmittelbar und in Echtzeit Bericht erstattete,

erlangte er quasi über Nacht grosse Bekanntheit.7 Dies ldste nicht nur positive
Reaktionen, sondern auch Neid und Kritik aus. Die Reproduzierbarkeit und
Einfachheit der Sprache bei Wagd sind mit Gründe für die Rezeption. Die

Notwendigkeit einer Erneuerung der Lyrik nach 3.11 betont auch Takahashi

Mutsuo, der einer älteren Generation angehdrt, die bereits mit dem Aufbau-
Diskurs nach der japanischen Kapitulation 1945 gross geworden ist.

Fukushima steht bei ihm als Mahnmal, 3.11 als Lektion, die einen Wendepunkt
zur Abkehr vom pervertierten Umgang mit natürlichen Ressourcen zwecks Gier

und Bequemlichkeit führen soll. Die Anspielungen an T.S. Eliots Wasteland

findet sich bezeichnenderweise auch bei anderen Autorinnen seiner

Generation, die über die Atombomben schrieben, wie beispielsweise Öba

Minako. Die schon vor Fukushima als social poet bekannte Arai Takako benutzt
die Sprache der Dichtung zur Erzeugung von Rhythmus, der auch aus repetiti-
ven Elementen besteht. Das wiederholte Erzählen des Immergleichen jedoch ist
ein konstitutives Element der Traumaverarbeitung (148). Eine einfache, der

gesprochenen Sprache nahen, direkten und eingängigen Sprache zu finden
und dadurch der Dichtung neue Kraft zu verleihen, ist die Aufgabe der Dichter
nach 3.11 und sich dieser Herausforderung zu stellen ist die Aufgabe, die im

vorliegenden Band als „Krise der Repräsentation" verstanden wird. Für einen

wirklich nachhaltigen Wiederaufbau (nicht einfach olympische
Propagandakosmetik), der im Sinne traditioneller Traumaverarbeitung als

Grundlage für Resilienz wirkt, ist im Sinne eines saigo das Überdenken der

sprachlichen Ausdrucksformen unabdingbar.
Im Aussprechen und Schreiben der Ängste und des Gefühls der Bedrohung

und Ungewissheit entsteht Raum, um über das Leben und das lebenswerte

daran nachzudenken. Das Leben des einzelnen hat sich nicht in

Eigenverantwortung aufzuopfern für die grossen Ziele der staatlichen

Maschinerie, in deren Interesse auch im Hinblick auf die geplante Olympiade

7 Siehe hierzu auch Beret 2015.



DE GRUYTER Rezensionen - Comptes rendus - Reviews — 751

in Tokyo die Gefahr verschwiegen und statt dessen ein geschöntes Bild eines in
der Katastrophe vereinten japanischen Staatskörpers nach aussen verkauft werden

muss. Dadurch werden die Stimmen der Betroffenen erstickt und ein
notwendiger Diskurs über den Wert des Lebens im Zeitalter der Kernenergie

verunmöglicht. Gerade dieser ist aber unerlässlich, wenn man von einem saigo

als Wendepunkt sprechen will.
In ihrem Beitrag „The politics of the senses" untersucht Kyöko Iwaki anhand

der stillen Inszenierungen von Takayama Akira die Möglichkeiten,
Gegenstimmen zum politischen Diskurs der Einheit und des Verschweigens

zum Ausdruck zu bringen. Seine Formulierung „'perhaps the only possibility
of theatre becoming political lies in not becoming political in the literal sense'"

(Takayama 2012: 35, zit. 201) ist programmatisch. Indem sich die Künste der

Terminologie von oben verweigern, öffnen sich Möglichkeiten, die Heterogenität
der unterschiedlichen Stimmen zum Ausdruck zu bringen. Dies umfasst nicht

nur die Stimmen der tojisha, sondern auch der Toten (200) - und derer, die aus

anderen Gründen schweigen. Als problematisch formuliert Iwaki zwei

Haupttendenzen: zum einen der Zwang zur Harmonie, der durch das Konzept

fukinshin verdeutlicht wird: die Tendenz, laute Stimmen zu diskreditieren, da sie

die zum Wiederaufbau vermeintlich notwendige Einheit der Meinung stören,
und sich gar schädlich auf die Betroffenen auswirken könnten. Einen ähnlichen
Ansatz findet sich in der Besprechung des Food-Manga im gleichen Band. Das

andere Problem ist die karnevaleske Gesellschaft, die nur noch aus Events und
Stimuli besteht, und den Grossstädter gänzlich absorbiert. In seinem Ansatz
eines „stillen Theaters" versucht Takayama, Orte der Kontemplation zu erschaffen,

an denen der Geist der Zuschauer Ruhe findet, um seine eigenen Sinne und
Gedanken in Bezug auf die Katastrophe zu sammeln. Nur dadurch sei es

möglich, der Diversität der Erlebnisse, Sicht- und Handlungsweisen angemessen
Raum zu verleihen, um sich zu entfalten. Das Umdenken soll hier also nicht
durch weitere Spektakel geschehen, sondern durch die insbesondere in Urbanen

Gebieten selten gewordenen temporären Auszeiten, die den Betrachter Orte des

Innehaltens bieten. Spannenderweise kommen hier die Möglichkeiten der SNS

zur Sprache, das Publikum als Masse aufzulösen und die Betrachter als

Individuen auf eine temporäre Reise nach innen zu schicken (218), ähnlich wie
dies in traditionellen Theaterformen wie dem mugen no erlebt werden konnte, in
denen der Reisende den Geistern begegnen konnte (217). Diese Form des

Erlebens von fiktiven Räumen bezeichnet Iwai passend als raum-zeitlichen
Tourismus. Mit diesem versucht Takayama die abgestumpften Sinne des

Publikums wieder zu wecken und so den Blick frei zu machen für neue

Perspektiven - die sich nicht von einer politisch-ideologischen Agenda diktiert
werden, sondern aus dem Inneren des einzelnen Betrachters eröffnen.



752 — Rezensionen - Comptes rendus - Reviews DE GRUYTER

Der 11. März 2011 stellt eine Zäsur innerhalb der Heisei-Zeit dar, wie auch
das Paradigma eines saigo M'iit („nach der Katastrophe") von Mikuriya 2012 (3)

verdeutlicht. Doch inwiefern kann eine Neuorientierung im Post-Fukushima-
Diskurs festgestellt werden?

Wo öffentliche Diskussionen und Protestbewegungen zum Schweigen
gebracht werden durch repressive Massnahmen oder die Reizüberflutung einer nach
Aktualität und News gierenden Masse von Nachrichtenkonsumenten, deren Gier

nach Echtheit und Aktualität mit immer neuen Schreckensnachrichten gestillt
werden muss, braucht es die Literatur und weitere Formen der Kunst, um das

festzuhalten, was in den Schlagzeilen nicht mehr gesagt werden darf. Dies zu
verdeutlichen und die Ausdrucksmöglichkeiten in Literatur, Film und Theater

neu zu denken, dazu empfiehlt sich der Band Fukushima and the Arts als

lesenswerter und facettenreicher Beitrag.

References

Beret, Madien (2015): „Worte ohne Schutzanzug". Wagd Ryöichi: Japanische Lyrik nach

„Fukushima". Berlin: EB Verlag.

Karatani, Kojin (2011): "How Catastrophe Heralds a New )apan". Translated by Seiji M. Lippitt.
CounterPunch 24. März. http://www.counterpunch.org/20U/03/24/how-catastrophe-her
alds-a-new-japan/ (8. März 2017).

Komori, Yöichi (2014): Shisha no koe, seija no kotoba: bungaku de tou genpatsu no

NihonW*> Tökyö: Shin Nihon Shuppansha.
Mullins, Mark R. / Nakano, Koichi (Hrsg.) (2016): Disasters and Social Crisis in Contemporary

Japan: Political, Religious, and Sociocultural Responses. New York: Palgrave Macmillan.

Tachibana, Reiko (1998): Narrative as Counter-Memory: A Half-Century of Postwar wRiting in

Germany and Japan. Albany: State University of New York Press.

Treat, John Whittier (1995): Writing Ground Zero: Japanese Literature and the Atomic Bomb.

Chicago: University of Chicago Press.



DE GRUYTER ASIA 2017; 71(2): 753-757

Steineck, Raji C. / Lange, Elena Louisa / Kaufmann, Paulus (Hrsg.): Begriff und

Bild der modernen japanischen Philosophie. Stuttgart-Bad Canstatt; frommann-

hoizboog Philosophie interkulturell Band 2), 2014, 348+XVI pp. ISBN

978-3-7728-2629-0

Besprochen von Steffen Doli, Universtität Hamburg, Asien-Afrika-Institut, Edmund-Siemers-

Allee 1, Flügel Ost, Hamburg 20146, Germany, E-mail: steffen.doell@uni-hamburg.de

DOI 10.1515/asia-2017-0029

Die letzten Jahre haben - in wissenschaftlichen wie in populären Kontexten -
ein gesteigertes Interesse an der japanischen Philosophie gesehen. Mit dem

Erscheinen bzw. der Neuauflage von Quellentextsammlungen1 sowie der

Problematisierung des historischen und semantischen Horizontes des Begriffes

„japanische Philosophie" haben zudem längst überfällige Differenzierungen
begonnen. Der Mitte 2014 erschienene Band von Steineck, Lange und
Kaufmann knüpft nicht nur an diese Entwicklungen an, sondern geht in
Konzeption und Ausführung darüber hinaus, insofern er bis dato gänzlich
unbeachtet verbliebene Themenbereiche vorstellt und der weiteren Diskussion
auch und gerade im interkulturell philosophischen Kontext öffnet.

Die vorliegende Sammlung von 14 Aufsätzen setzt drei thematische

Schwerpunkte; Teil eins (die Aufsätze von Steineck zu Nishi Amane, R. Müller zu
Inoue Enryö, Lange zu Nishida Kitarö und Schäfer zu Tosaka Jun) widmet sich

„Systematischejn] Untersuchungen: Themen der Moderne"; Teil zwei präsentiert
„Philosophische Strömungen in Japan" (im Einzelnen Toda zum Empirismus,
Uchida zum deutschen Idealismus, Kajitani zur Phänomenologie, Matsumoto zu

Existentialismus, Anthropologie und Religionsphiloosphie, S. Müller v. a. zur
Sartre-Rezeption sowie Yamaguchi zur analytischen Philosophie); Teil drei
diskutiert „Themenschwerpunkte philosophischer Forschung in Japan" (Abe A. zur
Gesellschaftsphilosophie, Abe H. zur Umweltethik und Steineck zu Leib und Körper).
Neben einem programmatischen „Vorwort" und einem einleitenden Aufsatz

durch die Herausgeber, in dem in höchst aufschlussreicher Art und Weise historische

und historiographische Fragen der japanischen Philosophie erörtert werden,
findet sich der Band abgerundet durch einen zweckmäßigen Personen- und

Sachregisterapparat.
Dabei verfolgt die Aufsatzsammlung eine doppelte Zielsetzung: „Zum einen

[will] sie einen Überblick über die Formierung der modernen japanischen

1 Vgl. Heisig et al. 2011, Ohashi 2011.



754 — Rezensionen - Comptes rendus - Reviews DE GRUYTER

Philosophie sowie über ihre gegenwärtigen Strömungen und Themen vermitteln.
Zum anderen möcht[e] sie zur weiteren Auseinandersetzung mit den in Japan

geführten philosophischen Diskussionen anregen" (VII). Während unter dem

Stichwort der interkulturellen Philosophie bereits einige etablierte Strukturen
und Organe zu verzeichnen sind,2 ist es insbesondere der Bezug auf
gegenwärtige Formen philosophischen Denkens in Japan, mit dem Steineck,

Lange und Kaufmann Neuland betreten. Denn es sind eben nicht, oder zumindest

nicht nur, jene Philosophen und philosophischen Traditionen, die man
mittlerweile unter der Rubrik „japanische Philosophie" erwartet, ja fast schon

befürchtet: Mit dem vorliegenden Band wird überaus deutlich, dass die

japanische Philosophie sich nicht in der Tradition der Kyöto-Schule sowie den

Kultur- und Religionsphilosophen in ihrem Dunstkreis - etwa Watsuji Tetsurö

und Suzuki Daisetsu - erschöpft, sondern mehr - Vielfältigeres, Substantielleres

und Anschlussfähigeres - zu bieten hat. Dass in diesem Format neben den
usual suspects also auch Nishi, Inoue und Tosaka zur Sprache gebracht werden,
ist eine willkommene Bereicherung des deutschsprachigen Forschungsstandes;
dass darüber hinaus etwa Empirismus, Existentialismus, analytische
Philosophie und Umweltethik als Traditionen und Themen der japanischen
Philosophie aufgriffen und eingehend diskutiert werden, kann als

Alleinstellungsmerkmal bezeichnet werden.

Die Bemühung der Herausgeber um eine ausgewogene, repräsentative und
informierte Zusammenstellung schlägt sich auch in der Auswahl der

Beitragenden nieder: Neben ausgewiesenen Spezialisten auf dem Gebiet der

japanischen Philosophie aus dem deutschsprachigen Raum treten (in Teil zwei

und drei) die Berichte zeitgenössischer japanischer Philosophen. Es ergibt sich
das Bild einer reichhaltigen Tradition des Philosophierens, die sich nicht in
kulturalistischer Art und Weise auf spezifische Formen „japanischen" Denkens

reduzieren lässt, sondern deren Interessen als genuin philosophische in

eigenem Recht stehen. Die Frage nach dem Eigenen und Eigentlichen
japanischen Denkens findet sich zurückgestellt; Beachtung finden Aspekte, die

ganz folgerichtig den Begriff der Philosophie gegenüber dem Beiwort

„japanisch"betonen.
Aus der obigen Skizze wird deutlich, welchen Anspruch das Projekt vertritt

und wie signifikant es für die aktuelle Auseinandersetzung mit der japanischen

Philosophie in Geschichte und Gegenwart ist. Das mögen die folgenden

2 Zu verweisen ist hier etwa auf die institutionell an die Deutsche Gesellschaft für Philosophie

angebundene „Forschungsarbeitsgemeinschaft für Asiatische Philosophie" oder das seit 2013

publizierte Journal ofJapanese Philosophy.



DE GRUYTER Rezensionen - Comptes rendus - Reviews 755

Hinweise unterstreichen, die Vorannahmen und Beschränkungen dieses Bandes

aufzuzeigen versuchen.
So lässt sich die Frage formulieren, ob nicht das an japanischen

Universitäten zumeist strukturvorgebende und mittlerweile durchaus traditionalistisch

zu nennende Schema des unspezifischen „Denkens" (shisö Siffi) vor der

Meiji-Restauration auf der einen und der Philosophie (tetsugaku im
eigentlichen Sinne nach 1868 auf der anderen Seite mit nur minimalen Modifikationen
übernommen wird. Daran ändern die auf Seite 4 eingeführten Begriffe

„Vorgeschichte (ca. 1700-ca. I860)" oder „traditionelle Gelehrsamkeit" genauso
wenig wie die Ausweitung der Phase der „Herausbildung moderner Philosophie"
auf die Zeit zwischen 1860 und 1880. Die Diskontinuität des Schemas ist insofern

reflexionsbedürftig, als dass sie zu suggerieren scheint, dass eine genuine

Philosophie erst in der intensiven Begegnung mit westlichen Formen des

Denkens Zustandekommen konnte. Von den offensichtlichen sachlichen und
wissenschaftstheoretischen Problempunkten einmal abgesehen, ist eine klare

Abgrenzung traditionelles Denken vs. moderne Philosophie in methodologischer
Hinsicht kaum haltbar. Bezeichnenderweise wird es auch im vorliegenden Band

nicht durchgehalten: Mehrere Beiträge verweisen auf Phänomene aus der

„Vorgeschichte", um ihre Untersuchungen moderner und zeitgenössischer
philosophischer Phänomene zu kontextualisieren und zu plausibilisieren. Dass man
sich auf dieses Schema nicht unbedingt einlassen muss, zeigen - bei aller
Unterschiedlichkeit der Ansprüche - beispielsweise sowohl Heisig et al. in
ihrem Sourcebook als auch Pörtner und Heise in ihrer Philosophie Japans,3

die jeweils der japanischen Tradition seit ihren Anfängen philosophisches
Engagement zugestehen und folglich deren Kontinuitäten betonen.4

Anders als jenes über 1300 Seiten lange Sourcebook vertritt Begriff und Bild
freilich auch keinen enzyklopädischen Darstellungsanspruch, und dass es im

gesetzten Rahmen nicht um eine summarische Sammlung philosophischer
Positionen - noch nicht einmal moderner - gehen kann, erscheint einleuchtend.
Nichtsdestotrotz lässt sich die Repräsentativität der Auswahl bzw. die

Gewichtung der einzelnen Beiträge durchaus hinterfragen. So überrascht, dass

im Teil „Philosophische Strömungen" zwar gleich zwei Beiträge zum
Existenzialismus aufgenommen wurden, Ästhetik und Hermeneutik sich aber

3 Pörtner/Heise 1995.

4 Eine noch radikalere Position nimmt etwa Gregor Paul ein, der mit seinem Philosophie in

Japan. Von den Anfängen bis zur Heian-Zeit. Eine kritische Untersuchung (1993) eine

Untersuchung vornehmlich des Diskurses um Probleme der buddhistischen Logik im
japanischen Altertum vorlegt. Dass in der vorliegenden Sammlmung kein einziges Mal darauf
reflektiert oder wenigstens verwiesen wird, ist bedauerlich.



756 — Rezensionen - Comptes rendus - Reviews DE GRUYTER

nur im Rahmen der Phänomenologie finden; dass die Sprachphilosophie zwar
erwähnt, aber nicht diskutiert wird; und dass man trotz der anhaltenden und
intensiven japanischen Auseinandersetzung gerade auch mit Vertetern der

jüngeren französischen Philosophie Hinweise auf (Post)Strukturalismus und
(De)Kon-struktivismus vergeblich sucht.5

Ein gewisses Ungleichgewicht tritt überdies in Länge und Tiefgang der

einzelnen Beiträge zutage: Einigen Beiträgen (R. Müller, S. Müller) wurde
deutlich mehr Platz eingeräumt als anderen, und obwohl die dortigen
Ausführungen fraglos lesenswert sind, hätte eine etwas bündigere Fassung der

Nachvollziehbarkeit und Folgerichtigkeit des Bandes insgesamt gut getan. Die

Bestimmung des Teils „Systematische Untersuchungen" bleibt insofern etwas

unscharf, als dass es in den einzelnen Beiträgen zuweilen nur am Rande um „die
Frage, was Philosophie denn eigentlich sei" (X) geht; vielmehr einzelne

Fragestellungen kleinteilig verfolgt werden (exemplarisch sei auf Langes
Fundamentalkritik an Nishidas Ausgangspositionen aus der Perspektive des

Marx'schen Fetischbegriffes verwiesen). Angesichts solch gründlicher
Behandlungen verwundert es dann etwas, wenn im zweiten Teil die sehr kurzen

Kapitel beispielsweise zu „Empirismus" oder „Analytischer Philosophie" dazu

tendieren, sich im Referat forschungsgeschichtlicher Entwicklungen oder

Aufzählungen, wer wo zu welchem Thema arbeitet, zu erschöpfen. Die
offensichtliche Zurückhaltung der Herausgeber in allen Ehren - hier hätte eine

größere editorische Strenge sicherlich dazu geführt, dass den von der
unbestreitbaren Originalität des Projektes geweckten Leseerwartungen noch besser

hätte entsprochen werden können.

In diesem Sinne bleibt auch eine Liste der Beitragenden, ihrer institutionellen

Zugehörigkeiten und Tätigkeitsbereiche sowie ein Hinweis auf deren

einschlägige Publikationen ein Desiderat. Denn für die Beiträge konnten zwar
durchweg namhafte japanische Philosophen und/oder Japanologen aus dem

deutschsprachigen Raum gewonnen werden, doch mögen gerade demjenigen
Leserkreis, welcher der Einführung und des Überblickes bedarf, diese Namen

nicht geläufig sein. Ebenfalls hingewiesen sei auf die mitunter irritierenden

Disparitäten in der Einfügung originalsprachlicher Begriffe und Schriftzeichen,
in Ausführung und Umfang der jedem Beitrag nachstehenden Bibliographien
sowie in der Angemessenheit einzelner Übersetzungsentscheidungen.

Die oben angeführten Punkte dürfen jedoch nicht darüber hinwegtäuschen,
dass mit Begriff und Bild zweifelsohne eine der wichtigsten, weil im Wortsinne

wegweisenden Veröffentlichung der letzten Jahre zum Thema japanische

5 Darauf hatte auch schon Hans Peter Liederbach in seiner Besprechung hingewiesen
(Liederbach 2015: 1294).



DE GRUYTER Rezensionen - Comptes rendus - Reviews — 757

Philosophie vorgelegt wurde. Einzelheiten, die noch nicht vollkommen schlüssig

erscheinen, hängen auch damit zusammen, dass hier ein bahnbrechendes

Projekt gewagt und zu einem erfolgreichen Abschluss geführt wurde. Es

beschreitet außerhalb des japanischen Sprachraumes gänzlich eigene Wege. Die

neuen Akzente, die es setzt, werden nicht unbemerkt bleiben, und es steht zu

hoffen, dass seine Impulse auf die Forschung (nicht nur) zur japanischen
Philosophie ihr Potential entfalten. Mir jedenfalls wäre es ein echtes Anliegen,
das Unternehmen, jene Strömungen und Themen der japanischen Philosophie,
die bisher aufgrund des herrschenden reduktiven Fokus' auf Kultur- und

Religionsphilosophie sowie Kyoto-Schule im Dunkeln geblieben waren, dem

europäischen Publikum vorzustellen, zugänglich zu machen und aus verschiedenen

Blickwinkeln zu diskutieren, in einem Folgeband weitergeführt und

ergänzt zu sehen. In diesem Sinne ist Begriff und Bild der modernen japanischen
Philosophie natürlich kein Abschluss - und das ist auch gut so. Vielmehr ist es

ein echter Anfang - und das ist natürlich noch besser.

Bibliographie

Heisig, James W. / Kasulis, Thomas P. / Maraldo, John C. (Hrsg.) (2011): Japanese Philosophy.
A Sourcebook. Honolulu: University of Hawai'i Press.

Liederbach, Hans Peter (2015): „Begriff und Bild der modernen japanischen Philosophie
(Concept and Image of Modern Japanese Philosophy) ed. by Raji C. Steineck, Elena Louisa

Lange, Paulus Kaufmann (Book Review)". Philosophy East & West 65.4:1293-1297.
Ohashi, Ryösuke (Hrsg.) (2011): Die Philosophie der Kyöto-Schule. Zweite, erweiterte und mit

einer neuen Einführung versehene Auflage. Freiburg/München: Karl Alber.

Paul, Gregor (1993): Philosophie in Japan. Von den Anfängen bis zur Heian-Zeit. Eine kritische

Untersuchung. München: ludicium.

Pörtner, Peter / Heise, Jens (1995): Die Philosophie Japans. Von den Anfängen bis zur
Gegenwart. Stuttgart: Alfred Kröner.





DE GRUYTER ASIA 2017; 71(2): 759-765

Steineck, Raji C.: Kritik der symbolischen Formen I - Symbolische Form und

Funktion (Philosophie Interkulturell; 3). Stuttgart-Bad Cannstatt:

frommann-holzboog, 2014, 148 S., ISBN 978-3-7728-2673-3.

Besprochen von Christian Uhl, Department for Languages and Cultures/South and East Asia,

Faculty of Arts and Philosophy, Ghent University, Blandijnberg 2, 9000 Ghent, Belgium.
E-mail: Christian.Uhl@UGent.be

DOI 10.1515/asia-2017-0025

Der Band Kritik der symbolischen Formen I: Symbolische Form und Funktion ist die

erste und theoretisch grundlegende „einer Reihe von Studien", in welcher der

Philosoph und Japanologe Raji Steineck sich vorgenommen hat, „[...] in
Auseinandersetzung mit japanischen Quellen die von Ernst Cassirer vorgeschlagene

.Philosophie der symbolischen Formen' methodisch wie inhaltlich weiterzuentwik-
keln" (1). Diese einleitende Ankündigung seines Versuches, „Phüosophie als Kritik
der Kultur" (18-23) systematisch zu begründen und zu betreiben, ist allerdings
zunächst noch ein Understatement, verbindet sich mit Steinecks Unternehmen

doch zugleich ein zumindest in dieser ersten grundlegenden Studie hervortretender

Anspruch, der über den Horizont sowohl der kulturwissenschafdichen Japanologie
als auch den der Cassirer-Forschung im engeren Sinne hinausreicht. Steinecks

philosophische Kulturkritik versteht sich nämlich explizit auch als phüosophische

Grundlegung eines umfassenden, systematisch kohärenten Verständnisses von
Kultur, das explizit im Widerspruch steht zu aktuellen Tendenzen „wieder
erstarkender Nationalismen" und „religiöser Fundamentalismen", vor allem aber

auch zur Anmaßung „sich zunehmend als Erlösungslehre gebärdender [Natur-]

Wissenschaften" (134). Die Verabsolutierung des Geltungsanspruchs der exakten

Wissenschaften gerät in Steinecks Buch immer wieder in den Fokus: „Für jede gerade

erfolgreich voranschreitende Disziplin finden sich Vertreter und Verkünder, die [...]

mit ihr zugleich weltanschauliche Orientierung liefern und moralische Normen

begründen" wollten, während die Abschaffung der Geisteswissenschaften, und
„insbesondere der Philosophie [...] periodisch auf die Tagesordnung gesetzt" werde

(78). Die gerade von der Administration Donald Trumps im Namen effizienter

Haushaltsdisziplin angekündigte vollständige Streichung der beiden National
Endowments for the Arts (N.E.A.) und for the Humanities (N.E.H.) - es geht dabei

um nicht einmal 0,02% des US-Haushalts1 - mag die aktuelle Relevanz von

1 Phillip Bump, "Trump reportedly wants to cut cultural programs that make up 0.02% of
federal spending." The Washington Post, https://www.washingtonpost.com/news/the-fix/wp/



760 Rezensionen - Comptes rendus - Reviews DE GRUYTER

Steinecks Versuch illustrieren, solch pausbäckiger Anmaßung mit Cassirer

philosophisch entgegenzutreten.
Ernst Cassirer wird der zweiten Generation der Marburger Schule des

Neukantianismus zugerechnet. Kant hatte die Forderung aufgestellt, daß die

Philosophie nicht mehr von gegebenen Gegenständen ausgehend nach der

Beziehung dieser Gegenstände zu deren Erkenntnis zu fragen, sondern umgekehrt

zu ergründen habe, wie und unter welchen Bedingungen überhaupt etwas
als Gegenstand erfahren und erkannt werden kann. Mit anderen Worten, statt
mit einer Ontologie müsse die Philosophie, wie Cassirer kommentiert, mit „der
Reflexion der Vernunft über sich selbst, über ihre Voraussetzungen und
Grundsätze, ihre Probleme und Aufgaben, beginnen",2 also mit einer Kritik der

menschlichen Erkenntnisvermögen. Diese „Kopernikanische Drehung"3 der

philosophischen Blickrichtung steht allerdings selbst schon unter dem Eindruck der

aufstrebenden „Mathematik und Naturwissenschaft, die durch eine auf einmal

zu Stande gebrachte Revolution das geworden sind, was sie jetzt sind", wie Kant
selbst im Vorwort zu seiner ersten Kritik sichtlich beeindruckt hervorhebt.4

Kants „Kopernikanische Drehung" (Cassirer) ist daher - negativ gesagt - auch
als Versuch zu verstehen, für die Philosophie, die durch die sich zusehends breit
machende moderne Wissenschaft in Bedrängnis geraten ist, durch eine

Neubestimmung ihrer Aufgabe einen Ort in der sich ausbildenden modernen

Ordnung des Wissens zu reklamieren. Der Preis für diese Reklamation, so könnte

man sagen, ist eben die Abtretung allen Anspruchs auf Gegenstandserkenntnis

an die verschiedenen Einzelwissenschaften und die Reduktion der Philosophie
zu einem Mittel der formalen Kritik wissenschaftlicher Theorien und Aussagen
über die Welt. „Transzendental" ist diese neue Philosophie in dem Sinne, daß

sie die reinen Verstandesbegriffe (z.B. den der Kausalität), sowie die

Anschauungsformen von Raum und Zeit als die allgemein menschlichen,
subjektiven Bedingungen der Möglichkeit objektiver naturwissenschaftlicher
Erkenntnis aufweist.

Das Dilemma der Geisteswissenschaften, das sich im Grunde schon bei Kant

latent anbahnt, ist, so möchte ich annehmen, auch einer der Anlässe, die Cassirer

dazu bewogen haben, in seiner Kulturphilosophie schließlich über Kant und
dessen Fokussierung allein auf die naturwissenschaftliche, begriffliche
Erkenntnis hinauszugehen. Schon am Ende seines Buches Zur Einsteinschen

2017/01/19/trump-reportedly-wants-to-cut-cultural-programs-that-make-up-0-02-percent-of-fed
eral-spending/?utm_term=.69de01c86221, retrieved on 05. February 2017, at 21:13.

2 Cassirer 1977: 161.

3 Cassirer 1977: 159.

4 Kant 1974: 25.



DE GRUYTER Rezensionen - Comptes rendus - Reviews 761

Relativitätstheorie macht Cassirer deutlich, daß Raum und Zeit für Einstein als

Physiker doch etwas ganz anderes sind, als für einen Künstler, oder für das

Alltagserleben eines gewöhnlichen Fußgängers, und verlangt nach einer

Philosophie „der symbolischen Formen", die der Vielfältigkeit der „Modalitäten"
menschlichen Weltbegreifens und menschlicher Weltverhältnisse, von denen das

naturwissenschaftliche eben nur eines ist, Rechnung trägt.5 Mit seiner

dreibändigen Philosophie der Symbolischen Formen, von denen der erste Band

der Sprache (1923), der zweite dem mythischen Denken (1925), und der dritte der

Phänomenologie der (wissenschaftlichen) Erkenntnis gewidmet ist (1929), kommt
Cassirer dieser Forderung nach. Dabei bleibt er dem Kantischen Gedanken

verpflichtet, daß, was auch immer wir erfahren, immer schon geformt ist. Allerdings
verallgemeinert Cassirer Kants transzendentalphüosophischen Ansatz, indem er

dessen Vertsandesformen weitere „symbolische Formen" oder Deutungsrahmen

hinzugesellt - die Sprache, den Mythus, die Kunst, das Recht - die alle die

Konstitution je eigener Wirklichkeiten ermöglichen: „Es gibt nicht einen

Gegenstandsbereich und dann Begriffe und Formeln, die uns helfen, in ihm

Zusammenhänge zu erklären. Sondern die Begriffe einer symbolischen Form
definieren unter dem Gesichtspunkt einer einzigen Fragestellung, was für sie als

Gegenstand gelten darf und beschreiben so ihren Gegenstandsbereich" (37). So

sind die Vorstellungen etwa des mythischen Denkens eigenständige, nur im
Rahmen der symbolischen Form des Mythus mögliche Weisen, in welcher dem

Menschen die Welt etwas zu bedeuten vermag, und nicht bloß Verklärungen und

Mißdeutungen jener einen Wirklichkeit, die uns nach szientistischem Dafürhalten

nur durch die naturwissenschaftliche Betrachtung entschleiert und unverfälscht

entgegentritt. Eine geschwungene Linie kann hier mathematisches Symbol und
dort künstlerischer Ausdruck sein (32); und Einsteins Formel „E mc2" kann aus
ihrem wissenschaftlichen Zusammenhang isoliert und zum ikonischen „Ausdruck"
der Genialität des ebenso ikonischen Wissenschaftsheroen Einstein werden, was

allerdings erst „im Rahmen einer mythischen Vorstellung von moderner
Wissenschaft" Sinn mache, wie Steineck (34; 58-59) im Vorbeigehen, und sicher

nicht ohne kulturkritische Hintergedanken bemerkt.

Die Erweiterung des tranzendentalphilosophischen Ansatzes auf Sprache,

Mythos, oder Kunst, d. h. in den Worten Steinecks, „die Priorisierung der
kritischreflexiven Aufgabe der Philosophie bei Ausweitung der Gegenstandsbereiche der
Reflexion auf alle Dimensionen des menschlich-kulturellen Lebens" (19), erlauben

es Cassirer, den bereits von Dilthey erhobenen Anspruch auf die Eigenständigkeit der

Geisteswissenschaften zu bekräftigen und „gegenüber einer Naturwissenschaft"

geltend zu machen, „deren Propagandisten", wie Steineck moniert, „sich manchmal

5 Cassirer 1980: 110, 113, 118.



762 — Rezensionen - Comptes rendus - Reviews DE GRUYTER

als Oligarchen im Reich des Rationalen gebärden und dabei populäre Vorstellungen
einer reinen Objektivität bedienen, die unbeeinflusst durch historische

Gegebenheiten, gesellschaftliche Zwänge, Wertentscheidungen oder kulturelle wie
persönliche Interessen wäre" (81). Die Aufgabe der Philosophie besteht Cassirer

zufolge darin, die allen kulturellen Prägungen gemeinsame Qualität der Formung
auf die eigentümlichen „Modalitäten" und je spezifischen produktiven Strukturen

hin zu untersuchen, die in ihnen wirksam sind, und diese immanent, d. h. „in ihrem

gestaltenden Grundprinzip zu verstehen und bewusst zu machen".6 Steineck schließt
sich diesem Programm an. Doch so sehr wir ihm dafür danken müssen, uns in klarer

Sprache eine komplexe Kulturphilosophie nahezubringen, ist sein Buch doch weit
mehr als eine selbst für Japanologen verständliche, nacherzählende Einführung ins

Denken Cassirers. Schon der Titel der Studie Steinecks und die einleitende

Formulierung seines Projekts der Gewinnung und methodischen und inhaltlichen

Weiterentwicklung der „bleibenden Substanz" (1) von Cassirers Kulturphilosophie
impliziert, daß sein Verhältnis zu Cassirer durchaus problematisch ist. Die analytische

und kritische Arbeit angemessen und im Detail zu würdigen, die Steineck in
seiner Kritik der Symbolischen Formen am Denken Cassirers leistet, muß einem

kenntnisreicheren Rezensenten vorbehalten bleiben. Zusammenfassend aber läßt
sich vielleicht sagen, daß die Adjustierungen, Korrekturen und Erweiterungen, die

Steineck auch unter Einbeziehung alternativer philosophischer Positionen an
Cassirer vornimmt, auch deshalb erforderlich sind, weil Cassirer angesichts der

Vielfalt und Eigentümlichkeit der Erfahrung auch jenseits des Horizonts der
wissenschaftlichen Erkenntnis die Frage nach den Ermöglichungsbedingungen solch

anderer Erfahrungsmodi nicht immer konsequent verfolgt hat. Die Gegenstände des

Mythos oder der Kunst mögen anderer Art sein, als die der wissenschaftlichen

Erkenntnis. Doch gerade, wenn man darauf besteht, daß auch sie Gegenstände

sind, daß also auch im Mythos oder der Kunst geistige Form und mannigfaltiger
Inhalt zu einer Einheit verschmelzen, so daß auch hier im Kantischen Sinne von
Erfahrung gesprochen werden kann, muß geklärt werden, wie und unter welchen

Bedingungen solche Erfahrung überhaupt möglich ist.

Im Zusammenhang mit dieser Frage werden schließlich auch die „Dimension
der Sozialität" (38) und der Geschichte problematisch. Cassirer führt aus, daß,

eben weil es niemals nur eine einzige, vor allen anderen ausgezeichnete symbolische

Form gibt, stets auch das „wechselseitige Verhältnis", der „Gegensatz", die

„Anziehung" und „Abstoßung"7 dieser Formen bedacht werden müsse: Die

„spezifischen Funktionen der symbolischen Formen", so Steineck, werden „erst in ihrer

Auseinandersetzung deutlich, also gerade, indem sie in Widerstreit miteinander

6 Cassirer 1994: 51.

7 Cassirer 1924: 31.



DE GRUYTER Rezensionen - Comptes rendus - Reviews — 763

geraten" (78). Dieser „Widerstreit" konstituiert das dynamische Kräftefeld der

Kultur, in welcher Mensch und Mitmensch sich immer schon vorfinden, die aber

immer auch Raum für produktive Erneuerung und Umformung bietet. „Mit dem

Moment sozialer Gebundenheit", so Steineck, gehe bei Cassirer der Gedanke

einher, daß „alle symbolischen Formen [...] auf Überlieferung angewiesen" und

somit „notwendig historisch" seien: In der Überlieferung „[...] als produktiver
Aneignung liegt ein kreatives Moment", zumal „das Überlieferte [...] immer auch

den aktuell geltenden Bedingungen symbolischer Produktion an- und eingepasst

werden" müsse (113). Cassirer also hält zwar an der transzendentalphilosophischen
Prämisse fest, daß uns ohne Formen, die der Erfahrung vorausgehen, nichts

gegeben sein kann, daß also, was wir je erfahren, immer schon geformt ist.

Doch im Unterschied zu Kants transhistorischen Verstandesformen sind die
symbolischen Formen Cassirers und deren Architektur sowohl geschichtlich bedingt
als auch historisch produktiv. Allerdings nimmt die historische Dynamik der

symbolischen Formen bei Cassirer letztlich eine problematische Gestalt an, die

im Widerspruch zu den eigentlichen Intentionen seiner pluralen Kulturphilosophie
zu stehen scheint. Steineck schreibt: „Trotz der erklärten Absicht, sie als

eigenständige Weisen des Weltzugangs zu würdigen, [...] fällt er immer wieder in
ein traditionell teleologisches Modell zurück, nach dem sich das Denken vom
(primitiven, quasi-naturhaften) Mythos über die (sozusagen klassische) Sprache

zur Erkenntnisform der mathematischen Naturwissenschaft emporarbeitet" (63). In
diesem Rekurs „auf evolutionäre Stufenfolgen", so Steineck weiter unten, spiegele
sich „eher das Selbstbild der europäischen bürgerlichen Kultur des späten 19. und

frühen 20. Jahrhunderts als die systematischen Errungenschaften der Philosophie
der symbolischen Formen" (66-67) für „die Suche nach den irreduziblen

Leistungen jeder symbolischen Form" (66). Allerdings läßt sich an diesem Punkt
auch fragen, ob ohne eine Theorie der bürgerlichen Gesellschaft die historisch

spezifischen Bedingungen der Möglichkeit eines solch bürgerlichen Selbstbildes

und des noch immer ungebrochenen Geltungsanspruchs der exakten

Wissenschaften sich adäquat erfassen lassen, sind sie doch nicht bloß falsch

und fiktiv, oder, mit Adorno zu reden, „nur verdeckende Ideologie des gesellschaftlichen

Systems, sondern drücken zugleich dessen Wesen aus, die Wahrheit über

es, und in ihren Veränderungen schlagen die der zentralsten Erfahrungen sich
nieder".8 Muß nicht eine Philosophie, die umgekehrt die Geschichte aus der

Dynamik der Kultur (im obigen Sinne) begreifen will, in einer idealistischen

Kritik des Bewußtseins sich erschöpfen?

Im vierten Kapitel seines Buches, „Der Symbolbegriff als Kritik der
klassischmodernen Philosophie", und dort im zweiten Abschnitt „Wirklichkeit und

8 Adorno 1969: 311.



764 Rezensionen - Comptes rendus - Reviews DE GRUYTER

symbolische Vermittlung: Zur Kritik von Idealismus und Materialismus", setzt sich

Steineck mit der Frage nach Cassirers Stellung zum Idealismus explizit und
ausführlich auseinander. Er vertritt dort die Auffassung, daß die Philosophie der

symbolischen Formen „in systematischer Hinsicht auf einer Kritik des Idealismus
ebenso wie des Materialismus" beruhe, eine These, die, wie er einräumt, „angesichts
der dezidiert idealistischen Selbstpositionierung ihres ersten Proponenten
überraschen [mag]" und erläuterungsbedürftig sei (103). Die Philosophie der
symbolischen Formen, so Steineck, habe „ein Bewusstsein dafür, daß jede symbolische
Artikulation ideell an eine unter mehreren symbolischen Formen und materiell an
historisch-soziale Bedingungen gebunden" sei (96). Allerdings müsse eine Position,
die für sich in Anspruch nehme, den Gegensatz von Idealismus und Materialismus
hinter sich gelassen zu haben, zeigen, „daß das, was der Gedanke ist, er nur sein

kann, wenn er zugleich nicht nur Gedanke ist, sondern auch das ihm schlechthin
Äußerliche an sich hat" (119). Um dies zu leisten, führt Steineck das

„Materialisierungsprinzip des Geistes" (104) ein: Eine Idee müsse, um etwas zu

bedeuten, „in einem sozialen Raum behauptet und überliefert", d. h. symbolisch
artikuliert werden, und das sei nicht möglich, ohne daß sie eine sinnlich wahrnehmbare

Gestalt annehme (109). Diese Gestalt aber sei eben deshalb nicht nur ein Gefäß

für einen ideellen Gehalt, „sondern Ermöglichungsbedingung der Bildung des

.Ideellen' selber" (104). Steineck, so läßt sich vielleicht sagen, versucht hier
Cassirers Definition der symbolischen Form als „universelle geistige Energie",
durch welche „ein Bedeutungsinhalt an ein konkretes sinnliches Zeichen geknüpft
und diesem Zeichen innerlich zugeeignet"9 werde, nach der Seite des dem Gedanken

„schlechthin Äußerlichen", der sinnlich faßbaren Zeichengestalt, dem Materiellen

hin zu radikalisieren. So spannend aber Steinecks Radikalisierungsversuch ist,

spricht doch auch er noch stets von Materialisierungen des Geistes, aus deren Mit-
und Gegeneinander, wie oben angedeutet, auch der sozio-kulturelle Raum insgesamt

sich konstituieren soll und hinter deren Formen wie hinter Goethesche

Urphänomene (vgl. 32-33) nicht zurückgegangen werden kann. Dementsprechend
besteht die Aufgabe der Philosophie in nicht mehr und nicht weniger als eben darin,

„Geltungsansprüchen, bzw. mit solchen verbundene kulturelle Phänomene [...] zu

reflektieren" (109): Etwas werde „zum philosophischen Problem", so Steineck, „weil
es mit einem Geltungsanspruch überliefert wird bzw. worden ist, und weil dabei

Konflikte zwischen diesem und anderen Ansprüchen bzw. zwischen seinem

Anspruch und seiner Wirksamkeit auftreten, die zur Reflexion auffordern"
(111-112). So kann die Philosophie der symbolischen Formen zum Beispiel zeigen,
daß wissenschaftliche Tatsachen nur im Rahmen wissenschaftlicher Theorien

möglich sind, und daß die moderne Wissenschaft im Zuge der Totalisierung ihres

9 Cassirer 1924: 15.



DE GRUYTER Rezensionen - Comptes rendus - Reviews 765

Geltungsanspruchs mit ihrer eigenen Logik - also mit ihrem Anspruch, Wissenschaft

zu sein - in Widerstreit gerät (78-79). Das ist ein starkes Argument, in dessen

Horizont allerdings der Geltungsanspruch der Naturwissenschaften etwa als

Ausdruck des Wesens und der Wahrheit der entfalteten kapitalistischen
Warenproduktion nicht mehr zu verhandeln ist. Er erscheint als ein Problem allein
des philosophischen Diskurses, und in dieser Hinsicht läßt sich fragen, ob Steineck der

Kulturphilosophie Cassirers den Idealismus auch wirklich radikal genug
ausgetrieben hat.

Dieser Einwand kann allerdings das Verdienst Steinecks nicht schmälern, uns
einen bedeutenden Kulturphilosophen neu erschlossen zu haben, an dem niemand

mehr achtlos vorbeigehen sollte, der an Kulturwissenschaft interessiert ist. Darüber

hinaus hat sich Steineck hier ein beeindruckendes begriffliches Instrumentarium

geschaffen, das sich, wie er schreibt, an der Auseinandersetzung mit japanischem
Quellenmaterial zwar erst noch bewähren müsse (135). Daran aber, daß er der

Philosophie neue Verkehrswege bahnen und der kulturwissenschaftlichen

Japanologie neue Einsichten verschaffen wird, kann kein Zweifel bestehen. Auf die

in seinem Prolegomenon (9) angekündigten Folgebände dürfen sich Cassirer-

Spezialisten und Japanologen gleichermaßen freuen.

Literatur

Adorno, Theodor W. (1969): Minima Moralia. Reflexionen aus dem beschädigten Leben.

Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag.

Cassirer, Ernst (1924): „Der Begriff der symbolischen Form im Aufbau der

Geisteswissenschaften". In: Vorträge der Bibliothek Warburg. 1922 - 1923/L Teil. Hrsg.

von Fritz Saxl. Leipzig: Teubner, 11-39.

Cassirer, Ernst (1977): Kants Leben und Lehre. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.
Cassirer, Ernst (1980): „Zur Einsteinschen Relativitätstheorie". In: Zur modernen Physik.

Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1-125.

Cassirer, Ernst (1994): Die Philosophie der Symbolischen Formen. Erster Teil: Die Sprache.
Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Kant, Immanuel (1974): Kritik der reinen Vernunft 1, Werkausgabe Band III. Frankfurt a. M.:

Suhrkamp.


	Rezensionen = Comptes rendus = Reviews

