
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 71 (2017)

Heft: 2

Artikel: Bedeutungswandel der Zivilgesellschaft oder das Elend der
Ideengeschichte : eine kommentierte Übersetzung von Hirata Kiyoakis
Aufsatz zum Begriff shimin shakai bei Antonio Gramsci (Teil 1)

Autor: Kremers, Daniel / Izuta, Shunsuke

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-696911

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-696911
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DE GRUYTER ASIA 2017; 71(2): 713-739

Daniel Kremers* und Shunsuke Izuta

Bedeutungswandel der Zivilgesellschaft
oder das Elend der Ideengeschichte: Eine
kommentierte Übersetzung von Hirata
Kiyoakis Aufsatz zum Begriff shimin shakai
bei Antonio Gramsci (Teil 1)

Kiyoaki Hirata: Über Gramscis Begriff der bürgerlichen
Gesellschaft (Teil 1: Hegel und Marx im Begriff der bürgerlichen
Gesellschaft)

DOI 10.1515/asia-2017-0044

Abstract: The history of ideas is a history of translations and interpretations, of

finding new words for old phenomena and attributing new phenomena to old
words. In this commented translation from a Japanese source text, this historical

process is demonstrated for the term civil society and the languages German,

French, Italian and Japanese. In his 1989 article "On Gramsci's notion of civil
society", Japanese Marxist Kiyoaki Hirata compared the use of the term by Georg

W. F. Hegel, Karl Marx and Antonio Gramsci, while translating it to Japanese as

shimin shakai rfTUcfh^J, today a highly popular term in Japan. We have

Anmerkungen zu Übersetzung und Zitationsweise: Namen werden mit dem Vornamen voran
wiedergegeben. Die Umschrift japanischer Begriffe in lateinischen Lettern (romaji) erfolgt nach
dem Hepbum-System. Von den Übersetzern hinzugefügte Umschriften sowie Übersetzungen

von Titeln im Original erwähnter Publikationen sind durch eckige Klammern gekennzeichnet.
Runde Klammern außerhalb von eckigen Klammern entsprechen der Setzung des Autors im

Original. Alle anderen typograflschen Sonderzeichen innerhalb der Übersetzung entsprechen
Hervorhebungen des Autors im Original. Anmerkungen und Kommentare der Übersetzer befinden

sich in den Fußnoten.

Originaltitel: Guramushi no shimin shakai gainen ni yosete (I: Shimin shakai gainen ni okeru

Hehgeru to Marukusu) tfy JtdärT (I: <5^—
X), von Kiyoaki Hirata

Corresponding author: Daniel Kremers, Deutsches Institut für Japanstudien (DIJ), Tokyo, Jochi

Kioizaka Bldg. 2F, 7-1 Kioicho, Chiyoda-ku, Tokyo 102-0094, Japan. E-mail: kremers@dijtokyo.org
Shunsuke Izuta, Faculty of Foreign Languages, Department of German, Dokkyo University,
1-1 Gakuen-cho, Soka-shi, Saitama 340-0042, Japan. E-mail: izuta@dokkyo.ac.jp



714 — Daniel Kremers und Shunsuke Izuta DE GRUYTER

translated the first part of Hirata's article, in which he endeavors on the connections

and differences between Hegel and Marx. His major finding is that Karl

Marx in Misere de la philosophie (1847) has taken Hegel's concept of civil society

or civic community (bürgerliche Gesellschaft), splitting it in two and so differentiating

between civil society (societe civile) and bourgeois society (societe bour-

geoise). However, as Hirata noticed, when Misere de la philosophie was
translated to German as Das Elend der Philosophie in 1888 this differentiation

was lost. The German version, just like Hegel's Grundlinien der Philosophie des

Rechts only spoke of bürgerliche Gesellschaft. When Hirata translated the text to

Japanese, however, he opted for using the French original as source text, thus

distinguishing between shimin shakai and burujoa shakai. What Hirata does not
mention though, is that by translating the French societe bourgeoise to German

as bürgerliche Gesellschaft, Eduard Bernstein, Karl Kautsky and Friedrich Engels
have cut off the German discussion on bürgerliche Gesellschaft from the global
discussion of civil society for more than a century. Only in the late 1980s,

German speaking Marxist intellectuals engaging with the works of Antonio
Gramsci began to realize that there is more to bürgerliche Gesellschaft than

being a translation for societe bourgeoise. This inspired them even to invent
the new word Zivilgesellschaft as a translation for the Gramscian societä civile -
a linguistic trick that is peculiar to the German language, and became necessary
because the German language had lacked a marker for the difference between

bourgeois and citoyen. In the following years however, Zivilgesellschaft became

such a popular term that has by now replaced Hegel's bürgerliche Gesellschaft as

a translation for civil society in many contexts and has been attributed many
contested meanings - way beyond the realm of Marxist theory. These processes
of translations and transformation are usually invisible in our daily use of
language, and become only apparent when we actively compare and interpret
sources from different epochs and languages.

Keywords: history of ideas, civil society, Hegel, Marx, Japan

Die europäische politische Philosophie, die zu der des Westens geworden ist und sich noch

immer weiter über dessen Grenzen vorschiebt, lässt sich als eine Folge von Übersetzungen

beschreiben, und zwar im Doppelsinn: Äquivalenzbildung in einer anderen Sprache und
Übertragung auf einen anderen Sachverhalt, der durch einen historischen Einschnitt vom

ursprünglich so Bezeichneten geschieden ist.

Wolfgang Fritz Haug (1994: 494)



DE GRUYTER Über Gramscis Begriff der bürgerlichen Gesellschaft — 715

1 Einleitung

Die Wiederentdeckung des Begriffs der civil society (shimin shakai in
der Politik und den Sozialwissenschaften ab Ende der 1980er Jahre - im
Deutschen begleitet von einer Neuschöpfung (Zivilgesellschaft) und

Umdeutungen (Bürgergesellschaft) - wurde ausgelöst durch den Versuch der

sozialistischen Machthaber in Polen, den aufkeimenden sozialen Bewegungen
und Protesten ein marxistisch klingendes Etikett anzuhängen.1 Die Wahl fiel auf
„bürgerliche Gesellschaft" (civil society / spoleczenstwo obywatelskie).2 Diese

Ereignisse fielen zeitlich zusammen mit dem fünfzigsten Todestag des italienischen

Kommunisten Antonio Gramsci (1891-1937) sowie dem Beginn der

Übersetzung seiner Gefängnishefte ins Englische und Deutsche.3

Auch in Japan wurde Gramscis Hauptwerk ab Mitte der 1980er Jahre stärker

wahrgenommen. 1989 erschien bei Shakai Hyöronsha ein Sammelband mit dem Titel

Lebender Gramsci.4 Der von Kiyotomo Ishidö, Momo Iida und Kaoru Katagiri
herausgegeben Band enthielt auf 550 Seiten 36 wissenschaftliche Beiträge, die sich mit
Gramscis Leben und Denken sowie mit deren Bedeutung für Kultur und soziale

Bewegungen in Japan auseinandersetzten. Darüber hinaus enthielt der Band mehrere

kommentierte Übersetzungen von an Gramsci gerichteten Briefen, eine Bibliographie
japanischsprachiger Veröffentlichungen über Gramsci sowie eine Kurzbiografie.

Ein zentrales Element der Gesellschaftstheorie Gramscis ist sein Begriff der

bürgerlichen Gesellschaft bzw. Zivilgesellschaft (societä civile). Dieser widmete
sich innerhalb jenes Sammelbandes ein Beitrag von Hirata Kiyoaki (1922—1995)5

1 Buttigieg 1991: 9; Dahrendorf 1992: 35; Demirovic 1991: 41; Habermas 1992: 399; Haug 1988:

38, 1989: 72; 1994: 494; Reiman 1987: 21.

2 Zaleski 2007: 222. Pawel Zaleski räumt auf mit dem Mythos, dass bürgerliche Gesellschaft ein

zentraler Begriff osteuropäischer Oppositioneller und Dissidenten gewesen sei, vgl. Zaleski 2007.

Dieser tauchte erst 1987 in oppositionellen Schriften auf. Vermehrt gebraucht wurde er 1989 durch
die sozialistischen Machthaber innerhalb der Verhandlungen am "runden Tisch". Mit dem Rückgriff
auf den marxistischen Begriff versuchte der Staatssozialismus einen Raum für freie

Zusammenschlüsse zu benennen ohne das politische System zu reformieren. Der Begriff wurde in
der Folge durch die westliche Berichterstattung über diese Ereignisse popularisiert.
3 Gramsci et al. 1992-2007; Gramsci et al. 1991-2002.

4 Ishido et al. 1989.

5 Der japanische Wirtschaftshistoriker und -theoretiker Kiyoaki Hirata hat die marxistische Theorie
im Japan der Nachkriegszeit als Vertreter der sogenannten „Theorie der bürgerlichen Gesellschaft"

(shimin shakairon rffBfjifcÄira) wesentlich mitgeprägt. In Abgrenzung zum staatssozialistischen
Marxismus-Leninismus bemühte sich Hirata um die Nutzbarmachung des Begriffs der bürgerlichen
Gesellschaft als Kategorie einer materialistischen Gesellschaftstheorie. Anders als der andere

bekannte Vertreter der shimin shakairon, Yoshihiko Uchida (1913-1989), ging es Hirata weniger
um eine Unterscheidung zwischen bürgerlichen (England) und feudalistischen Gesellschaften



716 — Daniel Kremers und Shunsuke Izuta DE GRUYTER

mit dem vielversprechenden Titel „Über Gramscis Begriff der bürgerlichen
Gesellschaft".6 Bei einer genaueren Betrachtung des Textes stellte sich jedoch
heraus, dass Hirata, der vielen als Vertreter der „Theorie der bürgerlichen
Gesellschaft" (shimin shakairon) innerhalb des japanischen Marxismus bekannt
ist, sich weniger für Gramsci und mehr für den Begriff der bürgerlichen
Gesellschaft bei Marx interessierte.7

So handelt es sich bei seinem Beitrag weniger um eine intensive

Auseinandersetzung mit den Schriften des unter dem italienischen Faschismus

inhaftierten Kommunisten, als um eine Gegenüberstellung seiner Begrifflichkeiten
mit denen Marx' und Hegels. Dies wird besonders deutlich darin, dass es sich bei

Hiratas Beitrag nicht um ein originäres Werk handelt, sondern um eine - wenn auch

erheblich erweiterte - Neufassung eines bereits 1987 in der Vierteljahreszeitschrift
Kikan Kuraishisu erschienen achtseitigen Essays mit dem Titel „Marx' Begriff der

bürgerlichen Gesellschaft überdenken".8 Dessen erweiterte Fassung von 1989

besteht damit aus zwei Teilen, erstens dem bereits erschienen Essay zum Begriff der

bürgerlichen Gesellschaft bei Hegel und Marx sowie zweitens einem Aufsatz über

die Adaption des Begriffs durch Antonio Gramsci. Wir legen hier eine Übersetzung
des ersten Teils in der Fassung von 1989 vor.9

Hiratas primäre Quellen in diesem sind Hegels Grundlinien der Philosophie
des Rechts (GPR), darin vor allem der dritte Abschnitt „Der Staat" des dritten
Teils „Die Sittlichkeit", und Marx' Misere de la Philosophie sowie dessen deutsche

Übersetzung Das Elend der Philosophie. Dabei machte Hirata eine interessante

„Entdeckung", nämlich, dass Marx in der französischen Fassung von

(Japan), sondern um eine Weiterentwicklung marxistischer Begrifflichkeiten für ein besseres

Verständnis des Gegenwartskapitalismus, vgl. Avenell 2011: 324. Sein Ausgangspunkt dabei war
die Unterscheidung zwischen societe civile und societe bourgeoise in Marx' Misere de la Philosophie,

welche er 1948 ins Japanische übersetzt hatte. In den 1980er Jahren setzte er sich intensiv mit der

französischen Schule der Regulationstheorie auseinander, vgl. Hirata 1989: 137; Seifert 1999: 23;

sowie Liepitz 1992. Hirata wurde als Nachfahre einer Adelsfamilie aus Satsuma (heute Präfektur

Kagoshima) 1922 in Tokyo geboren. 1949 schloss er sein Studium an der Handelshochschule Tokio

(heute Hitotsubashi University) ab. 1970 wurde er Professor am wirtschaftswissenschaftlichen

Institut der Universität Nagoya. 1978 folgte er einem Ruf an das wirtschaftswissenschaftliche

Institut der Universität Kyoto. Von 1984 bis 1985 war er Gastprofessor an der Universität von
Paris, Sorbonne. 1988 erhielt er eine Ehrenprofessur an der Universität Kyoto. Er starb 1995 in
Kagoshima, Hishiyama 1995; Yagi 1995.

6 Hirata 1989.

7 Foljanty-Jost/Haufe 2006: 249; Kato 1991: 16; Seifert 1999: 23; Tsujinaka 2010; Yagi 2005.

8 Hirata 1987a.

9 Die Idee zu dieser Übersetzung entstand während unserer Zeit am Internationalen Graduiertenkolleg

„Formwandel der Bürgergesellschaft - Japan und Deutschland im Vergleich" (IGK) Halle-

Tokyo.



DE GRUYTER Über Gramscis Begriff der bürgerlichen Gesellschaft — 717

Misere de la Philosophie zwischen societe civile und societe bourgeoise
unterschied, in der deutschen Übersetzung (die Hirata ebenfalls Marx zuschreibt) aber

meist nur von bürgerlicher Gesellschaft die Rede ist.10 Damit ist Hirata, ohne es

zu bemerken, auf den Ursprung eines Bruchs in der deutschsprachigen Ideen-

und Begriffsgeschichte der bürgerlichen Gesellschaft gestoßen, der trotz intensiver

Diskussion im Deutschen so noch nicht benannt wurde. Die Relevanz von
Hiratas „Entdeckung" für die Begriffsgeschichte sei im Folgenden dargestellt.

1.1 Bürgerliche Gesellschaft übersetzen

Die Wiederentdeckung der civil society ab Ende der 1980er Jahre ging im
Deutschen mit der Erfindung des Wortes Zivilgesellschaft einerseits und der

Umdeutung des Ausdrucks Bürgergesellschaft andererseits einher.

„Zivilgesellschaft" wurde von Wolfgang Fritz Haug gewählt, um einerseits
Gramscis societä civile und andererseits das von Gorbatschow aufgegriffene
grazhdanskoye obshchestvo (rpax<flaHCKoe oömecTBo) ins Deutsche zu
übersetzen.11 1992 deutete Jürgen Habermas den Begriff um. In Faktizität und

Geltung markiert die Zivilgesellschaft einen Teilbereich des Habermasschen

Öffentlichkeitsbegriffs - den der freiwilligen Vereinigungen, des gewaltlosen
Protestes und zivilen Ungehorsams.12 In ähnlicher Weise wurde der Begriff
„Bürgergesellschaft", der lange davor gleichbedeutend mit Verein war, von
Michael Reiman benutzt, um grazhdanskoye obshchestvo zu übersetzen.13 Für
Ralf Dahrendorf erschien der Begriff als geeignete Übersetzung für das englische
civil society}" Grund für diese Wortspielereien war, dass das deutsche Adjektiv
bürgerlich als Entsprechung sowohl für das französische civile als auch bourgeoise

herhalten muss, und damit für das nun zu Bezeichnende ungeeignet
erschien.

Der begriffsgeschichtliche Ursprung dieses Dilemmas liegt in Karl Marx'
Misere de la philosophic von 1847, in dem dieser eine Unterscheidung von
societe civile und societe bourgeoise vorgenommen hatte.15 In der französischen

Originalfassung erscheint societe civile als ein die Epochen übergreifender sowie
Überbau und Basis vereinender Oberbegriff - analog zu dem Begriff der

10 Hirata 1989: 122.

11 Haug 1988, 1989.

12 Habermas 1992: 464.

13 Lange 1961; Reiman 1987: 21.

14 Dahrendorf 1992: 44; vgl. Hettling/Foljanty-Jost 2009: 21-21.

15 Hirata 1989: 122; Marx 1968 [1847].



718 Daniel Kremers und Shunsuke Izuta DE GRUYTER

„Sittlichkeit" bei Hegel. Das wesentliche Merkmal dieser societe civile, welche in
der späteren deutschen Übersetzung als nicht näher spezifizierte „Gesellschaft"
firmiert, sind Klassengegensätze. Erst aber die von der Bourgeoisie
durchgeführte bürgerliche Revolution, so Marx, habe aus der alten „societe"
eine „societe bourgeoise" gemacht.16 Diese bilde nun die Basis der bürgerlichen
Herrschaft: Die Sphäre der kapitalistischen Produktion, auf dem egoistische
Individuen den naturzuständlichen der Krieg aller gegen aller fortsetzen und
sich als Kapitalisten ungehindert den durch die Arbeit des Proletariats erzeugten
Mehrwert aneignen können.

Emanzipation habe die bürgerliche Revolution nur in Form „politischer
Emanzipation" und „Bürgerrechten" im Überbau verwirklicht, d.h. im politischen

Staat.17 Dieser setzt sich zusammen aus den mit Rechten ausgestatteten

Bürgern und einer mit Autorität ausgestatteten Regierung. Von dieser politischen

Emanzipation bleibe das Proletariat jedoch ausgeschlossen - denn Marx

ging hier noch davon aus, dass sich die Bourgeoisie den Forderungen der

Arbeiterschaft nach allgemeinem Wahlrecht auf lange Sicht widersetzt. Zu

einer vollständig emanzipierten Gesellschaft, in welcher der Naturzustand
auch in der Sphäre der Produktion aufgehoben ist, komme es dem zu Folge

erst nach einer proletarischen Revolution, welche an die Stelle der alten „societe
civile" eine „association" setzt, in der alle Klassengegensätze aufgehoben sind.18

Als 1888 die deutsche Übersetzung Das Elend der Philosophie erschien,

hatten Eduard Bernstein und Karl Kautsky, redaktionell betreut von Friedrich

Engels, jedoch societe civile als Gesellschaft und societe bourgeoise als

bürgerliche Gesellschaft übersetzt.19 Mit dieser Unterschlagung des Zivilen
haben die Übersetzer einen Einschnitt in der deutschsprachigen

Theoriegeschichte vorgenommen. Der Begriff der bürgerlichen Gesellschaft, der

von Hegel als Entsprechung für das Lockesche civil society ins Deutsche

eingeführt wurde, war nun zur Entsprechung der Marxschen societe bourgeoise

geworden. Die Marxsche societä civile, die sowohl Elemente Hegels bürgerlicher
Gesellschaft als auch Lockes civil society enthielt und von Gramsci als societä

civile wieder aufgegriffen wurde, ging im Deutschen verloren. Ihre

Wiederentdeckung Ende der 1980er Jahre erforderte daher ein Ausweichen auf
einen Alternativbegriff, als der sich inzwischen Zivilgesellschaft etabliert hat.

Der begriffsgeschichtliche Ausgangspunkt der „Zivilgesellschaft", Gramscis

societä civile, ist - anders als die societe civile des jungen Karl Marx - kein

16 Marx 1968 [1847]: 67-68.
17 Marx 1976 [1844].

18 Marx 1968 [1847]: 68.

19 Marx 1968 [1847], 1972 [1888],



DE GRUYTER Über Gramscis Begriff der bürgerlichen Gesellschaft 719

Oberbegriff. Gramsci gebrauchte societä civile zur Bezeichnung eines Teilsystems
innerhalb des „integralen Staats", welcher die größte Kategorie seiner politischen

Theorie darstellt - vergleichbar der sittlichen Substanz bei Hegel und der

societe civile bei Marx. Der integrale Staat enthält neben der Zivilgesellschaft die

Sphäre der politischen Gesellschaft. Gramsci reaktivierte also Begriffe, die schon

bei John Locke auftauchen. Nur dass letzterer sie noch synonym und damit
näher am Original verwendete - denn die Attribute politisch und zivil sind

äquivalent, erstes ist griechischen und zweites lateinischen Ursprungs.20 Bei

Gramsci jedoch bilden sie unterschiedliche Aspekte des Gemeinwesens.

Die politische Gesellschaft (societä poliüca) ist bei Gramsci die Sphäre der mit
Sanktionsgewalt ausgestatteten politischen Institution. Also die Judikative,

Legislative und Exekutive sowie das von diesen drei Gewalten hervorgebrachte
und erzwungene positive Recht. Zentrales Moment der politischen Gesellschaft ist
der Zwang; ihre zentralen Akteure sind Bürokraten. Die Zivilgesellschaft hingegen
versteht Gramsci als Sphäre der Überzeugungen, Meinung, Werte und

Weltanschauungen. Diese ist juristisch indifferent, d.h. frei von politischem
Zwang. Auch die Zivilgesellschaft verfügt über Institutionen. Im bürgerlichen
Staat sind dies vor allem Schulen, Kirchen, Medien, freiwillige Zusammenschlüsse

und Parteien, welche Überzeugungen, Meinungen, Weltanschauungen hervorbringen

und kultivieren. Zentrales Moment der Zivilgesellschaft ist die Hegemonie; ihre

zentralen Akteure nennt Gramsci Intellektuelle.
Die Zivilgesellschaft Gramscis ist zwar frei von Zwang, nicht aber frei von

Herrschaft und Klassengegensätzen. Im bürgerlichen Staat sei es der Bourgeoisie
gelungen, ihre Werte und Weltanschauung fest in der Zivilgesellschaft zu
verankern, die damit ein Bollwerk gegen gewaltsame Umstürze bildet. Die

Institutionen der Zivilgesellschaft erziehen die Angehörigen aller Klassen zur

freiwilligen Unterwerfung unter die kapitalistische Produktionsweise. Eine

Emanzipation vom Kapitalismus und die Aufhebung von Klassengegensätzen
kann daher in entwickelten Staaten nur durch den langsamen Prozess der

intellektuellen Hegemoniegewinnung erfolgen. Kommunistinnen müssten sich

also auf einen langwierigen „Stellungskrieg" in der Zivilgesellschaft einstellen,
bei dem die Emanzipation von der Herrschaft der Bourgeoisie und die Errichtung
einer klassen- und zwanglosen Gesellschaft, d.h. eines „ethischen Staates", in
unabsehbare Ferne rücken.

Die Funktionen der beiden Sphären des Staates bringt Gramsci in der Formel

„Staat politische Gesellschaft + Zivilgesellschaft, das heißt Hegemonie,

gepanzert mit Zwang" auf den Punkt.21 Institutionen, die im bürgerlichen Staat

reproduktive und produktive Funktionen erfüllen, wie Familien und Fabriken,

20 Locke 1999: 139; Pijl 1996: 61.



720 — Daniel Kremers und Shunsuke Izuta DE GRUYTER

sind für Gramsci nicht von theoretischem Interesse, bzw. stellt für ihn die

Familie, anders als für Hegel kein gesellschaftskonstituierendes Element dar.
Als Hirata Kiyoaki 1948 und damit lange vor seiner Beschäftigung mit

Gramscis Konzepten Marx' Das Elend der Philosophie ins Japanische übersetzte,

bemerkte er die Diskrepanz zwischen französischem Original und deutscher

Übersetzung.22 Wie das Deutsche kennt aber auch das Japanische keine

Unterscheidung zwischen civile und bourgeoise. Das Problem löste Hirata, indem

er societe bourgeoise als burujoa shakai und societe civile als shimin shakai
übersetzte.23 Die Technik, Fremdworte durch Umschrift in Katakana zu japanisie-

ren, erlaubte es ihm, die Unterscheidung aufrechtzuerhalten. Es ist Hirata hoch

anzurechnen, dass er sich bei der Übersetzung am französischen Original
orientierte, denn so blieb der japanischen Nachkriegsdebatte eine radikale

Umdeutung der bürgerlichen Gesellschaft (shimin shakai), bzw. eine

Verwechslung von shimin (Bürgerin) und burujoa (Bourgeois) weitgehend erspart.
Deshalb benötigt Hirata auch keinen Alternativbegriff zu shimin shakai,

wenn er im zweiten Teil seines Aufsatzes die societä civile Gramscis übersetzt,
welche eine Weiterentwicklung Hegels bürgerlicher Gesellschaft und Marx'
societe civile ist, nicht aber seiner societe bourgeoise. So schrieb Haug 1988:

Nur wenn man Marx' Rede von der »bürgerlichen Gesellschaft« mit civil society übersetzt

statt mit bourgeois society [hier kehrt Haug die historische Richtung der Übersetzung um],
kann man sagen, daß Marx und Gramsci den selben Term benutzen für unterschiedliche

Gehalte, den Unterschied im Sprachgebrauch zur gegensätzlichen Sachauffassung steigernd.
Dasselbe Objekt scheint dann für Marx zur Basis, für Gramsci zum Überbau zu gehören.24

Den Ursprung jener Verwechslung entdeckte Hirata, das Ausmaß des daraus

resultierenden „hermeneutischen Schlamassel [s]"25 war ihm wohl nicht bewusst.

Da sich die bürgerliche Gesellschaft im Deutschen fest als Entsprechung der
societe bourgeoise etabliert hatte, musste die deutsche Gramsci-Übersetzung auf
einen Alternativbegriff ausweichen, um Gramscis societä civile von dieser
unterscheidbar zu machen. 1988 schlug Wolfgang Fritz Haug vor, den Begriff „der
Sprache etwas Neues beibringend [...] als zivile Gesellschaft"26 zu übersetzen.

1989 legten sich er und andere auf Zivilgesellschaft fest.

Es würde aber zu noch größerem Schlamassel führen, übersetzten wir nun
Hiratas shimin shakai von 1989 rückwirkend als Zivilgesellschaft. Aus diesem

21 Gramsci et al. 1991-2002: H6 § 88, 783.

22 Hirata 1989: 122.

23 Hirata 1989: 122.

24 Haug 1988: 34.

25 Haug 1988: 33.

26 Haug 1988: 43



DE GRUYTER Über Gramscis Begriff der bürgerlichen Gesellschaft — 721

Grund haben wir uns entschieden, Hiratas sprachliches Manöver nachzuspielen.
Wir übersetzen shimin shakai (societe civile/societä civile) konsequent als

bürgerliche Gesellschaft, egal ob es sich dabei um den Hegeischen, Marxschen

oder Gramscischen Begriff handelt. Das Japanische burujoa shakai (societe bour-

geoise/societä borghese) soll dementsprechend als bourgeoise Gesellschaft

übersetzt werden. Wir tun damit so, als hätte es die deutsche Übersetzung von
Das Elend der Philosophie nie gegeben. Nur ein einziges Mal taucht in dieser

übrigens die „Bourgeoisgesellschaft" auf.27 Das Wort erscheint uns daher nicht
nur ungeeignet als Gegenstück zur bürgerlichen Gesellschaft sondern als

ideengeschichtlich irrelevant, weshalb wir es nicht benutzen.

1.2 Die Bedeutung des Textes für die Ideengeschichte

Hiratas Entdeckung, dass Marx 1847 zwischen societe civile und societe bourgeoise
unterschieden hatte, hat bis heute keinen Nachhall gefunden. Weder in der

japanischen, deutschen oder englischen Begriffsgeschichte wurde seine

Beobachtung zur Kenntnis genommen. Genauso verhält es sich mit seinem eigenen

Beitrag zur civil society (shimin shakai) Debatte nach 1990.28 Dies ist besonders

bemerkenswert, da es anders als im deutschsprachigen Raum im Japanischen mit
Hirata einen marxistischen Intellektuellen gab, der sich die ganze Nachkriegszeit
hindurch intensiv mit der bürgerlichen Gesellschaft als Methodenbegriff
auseinandersetzte.

Obwohl es also in Japan bereits vor dem civil society hype der 1990er Jahre

eine aktive intellektuelle Auseinandersetzung mit dem Begriff shimin shakai

gab und diese, anders als in Deutschland, auch in der Folge mit dem gleichen
Begriff weitergeführt wurde, hatte die ältere keinen großen inhaltlichen
Einfluss auf die jüngere Debatte.29 Es kam damit auch in Japan zu einer
„Übertragung auf einen anderen Sachverhalt".30 Anders als Simon Avenell
suggeriert, ist der japanischsprachige Beitrag zum Begriff der „civil society"
(shimin shakai) in der Nachkriegszeit (vor 1990) daher auch keine

Pionierleistung in Bezug auf die Wiederbelebung des Begriffs in den 1990er
Jahren.31 Der Beitrag Hiratas und anderer marxistischer Intellektueller in Japan
wie in Europa von vor 1990 wurde vom hegemonialen Diskurs ab ca. 1990

völlig ignoriert (oder fehlinterpretiert).

27 Marx 1972 [1888], 2, § 5: 181.

28 Vgl. Avenell 2011.

29 Vgl. Foljanty-Jost/Haufe 2006.

30 Haug 1994: 494.

31 Avenell 2011: 333; vgl. auch Seifert 1999: 23.



722 — Daniel Kremers und Shunsuke Izuta DE GRUYTER

Der rote Faden der Ideengeschichte der bürgerlichen Gesellschaft wurde in
dem Moment ein zweites Mal abgetrennt, als Jürgen Habermas den Begriff
Zivilgesellschaft hijackte, um ihn für etwas anderes zu benutzen als er eigentlich
vorgesehen war, d.h. nicht als Übersetzung der Gramscischen societä civile in
Abgrenzung zur societä politico, sondern in einem engeren und normativ
überfrachteten Sinne, als Abgrenzung zu den stärker „vermachteten" Bereichen
der Öffentlichkeit, d.h. dem Lobbyismus etablierter Verbände und Parteien einerseits

sowie den professionalisierten Medien andererseits.32 Habermas verlangt
von den Akteuren der Zivilgesellschaft übermenschliches, nämlich, dass sie

ausschließlich „problemlösend" agieren und sich in „Selbstbegrenzung" üben,
also nicht bloß ihre Interessen vertreten und auf Macht verzichten.33

Dem Habermasschen Beispiel folgend und dieses weiter vulgarisierend,
benutzen die meisten Autorinnen den Begriff Zivilgesellschaft (civil society

/shimin shakai) ab ca. 1990 neo-tocquevillianisch, d.h. als Abgrenzungsbegriff
zu den liberal (also unkritisch und ahistorisch) definierten Bereichen Familie,
Markt und Staat sowie normativ als Aufforderung zur Kritik an Regierungen und

Geschäftspraktiken von links - dann oft mit Bezug auf Habermas oder einen
falsch verstandenen Gramsci - oder aber zum freiwilligen Engagement in
Vereinen und der Kirche von rechts - mit Bezug auf Dahrendorf in Europa
und Putnam in den USA und Japan sowie einem rein legitimatorischen
Rückgriff auf einen falsch verstandenen und fehlerhaft übersetzten

Tocqueville.34 Daran konnte auch die Wiederentdeckung und Übersetzung der

Gefängnishefte Gramscis wenig ändern. Der bis hier nachvollzogene
Bedeutungswandel ist in Tabelle 1 veranschaulicht.

Im nun folgenden ersten Textteil zeigt Hirata, dass Marx Hegels bürgerliche
Gesellschaft in societe civile und societe bourgeoise aufspaltet und den (politischen)

Staat der societe civile d.h. der Gesellschaft unterordnet. Darauf aufbauend

legte Hirata 1989 dar, wie Gramsci den Staat Hegels als „intergralen Staat" -
befreit von monarchistischen Vorzeichen und weltgeistlicher Metaphysik35 -
wieder als zentralen Begriff des Überbaus einführt, den er aus bürgerlicher
Gesellschaft bzw. Zivilgesellschaft und politischer Gesellschaft zusammensetzt.
Wie bei Marx bildet auch bei Gramsci die bourgeoise Gesellschaft (societä

32 Habermas 1992: 453-458.
33 Habermas 1992: 443, 449; vgl. auch Markner 1994.

34 Vgl. Edward/Foley 1998; Edwards et al. 2001; Haug 1994:493; Kessl 2011:1769; Zaleski 2008:260.

35 In den GPR entwarf Hegel eine teleologische Hierarchie sozialer Ordnungen. Die primitivste
Form sozialer Organisation sei die Familie. Aus dieser hervor ginge im Laufe der historischen

Entwicklung die bürgerliche Gesellschaft, welche dann zur höchstentwickelten Form des

Gemeinwesens, dem Staat, führen kann (Horstmann 2005: 204; Bourgeois 2005: 224). Am besten

verwirklicht sah Hegel diesen in der konstitutionellen Monarchie. Hegel personifizierte Staaten,



DE GRUYTER Über Gramscis Begriff der bürgerlichen Gesellschaft 723

Tabelle 1: Bedeutungswandel und Übersetzungen der bürgerlichen Gesellschaft.

Hegel, Sittlichkeit / sittlicher Geist / sittliche Substanz

Gans Familie bürgerliche Gesellschaft Staat

natürlicher A: ; B. C: höchstes Recht
Geist

+ Subjekt
System der Rechtspflege
Bedürfnisse Schutz des

Berufsstände, Eigentums
Markt

Polizei und

Korporation
Bürokratie,
Wohlfahrt,

Vereinigungen

politisches
Gemeinwesen,

öffentliche
Meinung,
Exekutive,
Legislative

Marx
(Engels,
Bernstein,
Kautsky)

(kapitalistischer) Staat / Gesellschaft (societe civile)
repräsentative Demokratie politische Emanzipation
Basis Überbau

Produktionsverhältnisse Herrschaft / Rechtsordnung
bürgerliche Gesellschaft

(,societe bourgoise)
politischer Staat

Menschenrechte Bürgerrechte
Pnvatrecht (Krieg aller gegen alle) öffentliches Recht

Eigentum, Besitz, Bildung, Religion Gemeinwesen : Autorität
(egoistischer) Mensch, Bourgeois Bürger : Regierung

Gramsci Uberbau juristisch indifferent <— Integraler Staat — juristisch verbindlich

Zivilgesellschaft
(,societä civile)

politische Gesellschaft
(societä politico)

Alltagsverstand, Meinung, Normen Gesetze, positives Recht

Kirche, Schule, Medien, Judikative, Legislative, Exekutive
Wissenschaft, Vereinigungen
Intellektuelle — Hegemonie Beamte — Zwang

Basis Produktions- und Reproduktionsverhältnisse

Habermas Gesellschaft / Rechtsstaat

Gesellschaft Staat

Lebenswelt | Politische Öffentlichkeit

Privatsphäre i <— Öffentlichkeit —
1 nicht-vermachtet (autochthon) / vermachtet

politisches
Zentrum

Individuen | Zivilgesellschaft | Medien | Lobbyismus Gewaltmonopol
Sprache / Diskurs

Eigene Darstellung nach Bourgeois 2005; Gramsci/Bochmann/Haug 1991-2002; Habermas

1992; Hegel 1981; Horstmann 2005; Marx 1968 [1847], 1972 [1888], 1976 [1844],

borghese) die ökonomische Basis. Wie dies im Einzelnen von Hirata ausgelegt
wurde, wird in der noch anstehenden Übersetzung des zweiten Teils des hier

besprochenen Aufsatzes zu zeigen sein.

in dem er diesen einen inhärenten „Volksgeist" zuspricht. In der Weltgeschichte vereinigten
sich diese dann zum „Weltgeist" (Pijl 1996: 76).



724 — Daniel Kremers und Shunsuke Izuta DE GRUYTER

2 Übersetzung

„Über Gramscis Begriff der bürgerlichen Gesellschaft (Teil 1)"
I. Hegel und Marx im Begriff der bürgerlichen Gesellschaft
I. a) Einleitung - Die Bedeutung des Lesens

Liest man eine Schrift nicht vorurteilsfrei, wird man sie nicht wirklich gelesen
haben. Doch würde die Handlung des Lesens nicht auskommen ohne ein

Verlangen nach einem ideellen Rahmen, welcher Ort und Weise des eigenen
Lebens in gewissem Sinne ausleuchtet. Es gibt nur zwei wesentliche Arten
des Lesens: heuristisches (heuristique) Lesen und problematisches (problema-
tique) Lesen als Infragestellung des Selbst. Das Lesen ist damit eine subjektive

Einmischung in die Wirklichkeit. Als sich Louis Althusser (1918-1990)

seinem Werk „Das Kapital" lesen widmete, war dies eine philosophische
Einmischung in die ganz Frankreich umfassende kapitalistische Kultur,
durch die Darlegung der Lesart einer einzelnen Schrift.36

Als ich 1968 „Bürgerliche Gesellschaft und Sozialismus"37 veröffentlichte,
hat dies eine Resonanz erzeugt, mit der ich nicht gerechnet habe. Es wurde
vielfach gelesen und kommentiert. Ich als Autor befürchtete damals weder die

notwendige Reichweite, noch mein Ziel erreichen zu können.
Dies hatte einen historischen Hintergrund. Die Spuren der Nachkriegsrevolution

wurden von einem Vorgefühl der hereinbrechenden Krise der 1970er Jahre

überlagert. Marx ist auf eine der Zeit eigene Weise gelesen und interpretiert worden.

Dabei wurde auch meine Lesart, der man das Etikett .Theorie der bürgerlichen
Gesellschaft' angehängt hatte, zum Gegenstand der Diskussion und rief ab und zu

Kritik hervor.

Heute, in der zweiten Hälfte der 1980er Jahre, befinde ich mich in einem

Japan, welches sich von Marx abgewandt hat. In einem Japan des ausgehenden

Jahrhunderts, dessen .Nachkriegszeit vorbei ist'38 und dessen Hochmut als

.Wirtschaftsmacht' in der Welt Stirnrunzeln hervorruft, während es im Innern

36 Lire le Capital, erschienen 1965, vgl. Althusser 1996. Die Althusserische Interpretationsweise
wird u.a. dafür kritisiert, dass sie den ersten Abschnitt des Kapitals, in dem Marx das Verhältnis

von „Ware und Geld" beschreibt, völlig außer Acht gelassen bzw. „zensiert" habe, vgl. Liepitz
1992: 22; sowie Grefrath 2016.

37 Shimin shakai to shakaishugi, vgl. Hirata 1969; sowie Seifert 1999: 23.

38 Mohaya sengö de ha nai (Formulierung aus dem 1956er Wirtschaftsweißbuch des

Wirtschaftsplanungsbüros [Keizai Kikakuchö], heute Kabinettsbüro [Naikakufu]).



DE GRUYTER Über Gramscis Begriff der bürgerlichen Gesellschaft 725

durch eine .Epoche der Ungewissheit'39 in einen Ozean des Agnostizismus
stürzt.

Während meiner Zeit als Gastprofessor an der (siebten und dritten)
Universität von Paris diskutierte ich häufig mit verschiedenen französischen

Freunden über das heutige Japan. Dabei wurde mir bewusst, dass unter den

verschiedenen Aspekten des Gegenwartskapitalismus, für den die Dominanz

multinationaler Konzerne charakteristisch ist, ein Thema existiert, welches

„die räumlichen Sphären der bürgerlichen Gesellschaft der Gegenwart"40

genannt werden sollte.
In der Gestalt von multinationalen Unternehmen entwickeln sich die

Zirkulationsprozesse des Produktionskapitals vor einem globalen Horizont und
einem nationalen Wasserstand. Dies befördert einerseits die Gestaltung neuer
und originärer sozialer Räume und lässt andererseits neue politik- und
sozialwissenschaftliche Problemfelder entstehen. Gleichzeitig spürte ich, dass dies

einen tiefgreifenden Impact auf die politische Ökonomie hatte. Mir dieses

Gedankens bewusst werdend, habe ich ein Diskussionspapier mit dem Titel

„Die politische Ökonomie des Gegenwartskapitalismus (Prolog)"41 in Shisö (vom

August 1987) veröffentlicht.
Je mehr ich dem gegenwärtigen Japan anhafte, gleichwohl ich dieses mehr

oder weniger von außen beobachte, umso mehr empfinde ich die Notwendigkeit
eines „Bezugspunktes" {shiza JKÜ), der sich als Gemeinsamkeit durch
unterschiedliche Epochen hindurch zieht. - Die gesellschaftlichen Verhältnisse einer
bestimmten Epoche lassen sich nicht allein auf die wirtschaftlichen
Produktionsverhältnisse42 zurückführen. Während sie durch die letzteren
beschränkt und konditioniert werden, haben sie doch die Möglichkeit zur
selbständigen Entwicklung. Ihre eigentümliche Modalität wiederum liefert den

epochenspezifischen Rahmen, welcher zwischen den Produktionsverhältnissen
und den Produktionskräften vermittelt. Somit sind gerade die Widersprüche der

rhythmisierten Produktionskräfte und -Verhältnisse die gemeinsame Grundlage

von Umwälzungsprozessen der staatlichen Dimension
Lässt sich dieser Gedanke nicht schon bei Marx im Begriff „bürgerliche

Gesellschaft"43 in Bruchstücken erahnen? Mit dieser Überlegung habe ich den

39 Fukakujissei no jidai (von John Kenneth Galbraith kreierte Fernsehserie der BBC aus dem

Jahre 1977 „The Age of Uncertainty").
AO Gendai shimin shakai no kükanteki shoken'iki

41 „Gendai shihonshugi no seiji keizaigaku (joshö)", vgl. Hirata 1987b.

42 Seisan shokankei

43 Shimin shakai TfTRtt^.



726 Daniel Kremers und Shunsuke Izuta DE GRUYTER

Artikel „Der Kapitalismus der Gegenwart und die bürgerliche Gesellschaft" (in
Hirata/Yamada/Yagi [Hrsg.] [1987]: Kreislauf der bürgerlichen Gesellschaft der

Gegenwart, Shöwadö)44 verfasst.

Mit der Veröffentlichung der beiden oben genannten Artikel habe ich mich,
während ich gleichzeitig auf Marx' Das Kapital zurückschaute, an einer
wissenschaftsgeschichtlichen Erläuterung versucht, die sich mit der Verbindung seiner
.Ökonomie'45 und seiner .Politikwissenschaft'46 befasst.

Mir bestätigte sich erneut, dass der Gebrauch von Marx erst vermittelt durch
eine Re-Immanenz47 von Marx verwirklicht wird.

In diesem Prozess begegnete ich erneut den klassischen Themen bürgerliche
Gesellschaft und Staat.

Zum einen liegt hier ein ideelles Theorieproblem vor, das mit der

Beziehung zwischen Hegel und Marx zu tun hat. Ersterer sah die Aufhebung
der bürgerlichen Gesellschaft im Staat vor. Letzterer stellte eine Aufhebung
von Staat und bürgerlicher Gesellschaft in Form eines Wiederaufgehens des

Staates in der bürgerlichen Gesellschaft in Aussicht. Gleichzeitig besteht hier
aber auch ein ideen- und bewegungsgeschichtliches Problem, welches sich in
der Auseinandersetzung zwischen Proudhon und Marx um die Unterscheidung
und den Zusammenhang von sozialen und politischen Bewegungen verbirgt.
Ich glaube daher, dass jene klassischen Begriffe bürgerliche Gesellschaft und
Staat auch mit den bewegungstheoretischen Problemstellungen des

gegenwärtigen Japans in Verbindung stehen.

Soweit es der Umfang dieses Aufsatzes erlaubt, werde ich hier zunächst,

wozu ich bisher nicht die Gelegenheit hatte, meine Begegnung mit dem Begriff
der bürgerlichen Gesellschaft bei Marx schildern. Daran anschließend werde ich
die zum Ende des Jahrhunderts und 50 Jahre seinem Tod neu erlangte, sozial-

und geschichtswissenschaftliche Bedeutung Antonio Gramscis aufzeigen.

1.1 Der Begriff „bürgerliche Gesellschaft" in Das Elend der Philosophie -
Unterscheidung und Zusammenhang von societe bourgeoise und societe

civile
In den Jahren 1948 und 1949 hatte ich Das Elend der Philosophie [aus dem

Französischen] ins Japanische übersetzt. Dabei .entdeckte' ich, dass in dessen

44 „Gendai shihonshugi to shimin shakai", vgl. Hirata 1987c.

45 Keizai gaku puran y y.
46 Seiji gaku puran tfk'Ia f-y'y >.
47 Sainaizai ff rt®.



DE GRUYTER Über Gramscis Begriff der bürgerlichen Gesellschaft — 727

letzten Abschnitten societe bourgeoise und la societe civile unterschiedlich

gebraucht werden.

Marx, der kritische Nachfolger Hegels, der „bourgeois"48 (Privatmensch [shijin

Ti.A]) und „citoyen"49 (Staatsbürger [kömin AK]) unterschiedlich auffasste, hat

jenen zwei Begriffen verschiedene Bedeutungen gegeben und darüber hinaus die

beiden französischen Vokabeln im Sinne eines gesellschaftskritischen
Selbstverständnisses klar getrennt. Es ist daher auch nichts Mysteriöses daran,
den Zusammenhang der beiden zu diskutieren.

Im von ihm verwendeten Deutschen jedoch fehlte das Vokabular, um die

beiden zu unterscheiden. Im Deutschen hat Marx, wie auch schon Hegel, beide

gleichermaßen als die bürgerliche Gesellschaft [deutsch im Original] ausgedrückt.50

Im Französischen hingegen sind die beiden, auch wenn zwischen ihnen ein

Zusammenhang besteht, deutlich unterschieden. Marx war sich dessen bewusst
und verwendete daher diese zwei Termini in Das Elend der Philosophie

entsprechend.
Daher müssen bei einer Übersetzung auch unterschiedliche

Übersetzungsbegriffe verwendet werden. Ich habe also, mehr oder weniger von
Zögern begleitet, ersteren als „bourgeoise Gesellschaft"51 und letzteren als

„bürgerliche Gesellschaft"52 übersetzt. Letzterer enthält, ähnlich dem Begriff der

„Staatsbürgergesellschaft",53 einen bedeutenden Aspekt im Punkt der Verhältnisse

zum Staat. Aber in Anbetracht dessen, dass Marx' Begriff des „Staatsbürgers/
citoyen"54 mehr als bei Hegel eine reale soziale Bestimmtheit mit einschließt,
habe ich mich letztendlich für „bürgerliche Gesellschaft" entschieden. -Dieser
Punkt verdient besondere Beachtung, da er mit jener ökonomischen
Trinitätsformel zusammenhängt, die beim späten Marx von gesamtheitlicher
Bedeutung ist.

Nun aber da ich Übersetzungen veröffentlicht sehe, welche sich für den

Übersetzungsbegriff „shimin shakai" entschieden haben (1950 Marx Engels

Sammlung ausgewählter Schriften [Marukusu-Engurusu senshü], Band 1),

schmerzt mir die Brust. Der Übersetzungsbegriff „shimin shakai" lässt einen an

48 Burujoa V >'s::y a T.
49 Shitowaiyan -> M7 4 -Yls.
50 Hier irrt Hirata. Er lässt nicht nur unberücksichtigt, dass die Übersetzung nicht von Marx
selbst, sondern von Eduard Bernstein und Karl Kautsky stammt, auch übergeht er, dass diese i.
d.R. nur societe bourgeoise als bürgerliche Gesellschaft übersetzten, während sie aus der societe

civile meist eine nicht näher attributierte Gesellschaft machten.
51 Burujoa shakai ~f)Vy 3

52 Shimin shakai
53 Kömin shakai ÄKttE.
54 „Staatsbürger" (kömin fig) in Kanji mit „citoyen" (shitowaiyan h V-T V V) als Furigana.



728 — Daniel Kremers und Shunsuke Izuta DE GRUYTER

die bürgerliche Gesellschaft [deutsch im Original] im Deutschen denken. Zu leicht
kann hier die Unterscheidung von „bourgeoise Gesellschaft" und „bürgerliche
Gesellschaft" verschwinden. Um sicher zu gehen, möchte ich jene Übersetzung

an dieser Stelle zitieren.

„Mit Bezug auf die Bourgeoisie (den Bürgerstand) haben wir zwei Phasen zu unterscheiden:

die, während derer sie sich unter der Herrschaft des Feudalismus und der absoluten

Monarchie als Klasse konsütuierte, und die, wo sie, bereits als Klasse konstituiert, die

Feudalherrschaft und die Monarchie umstürzte, um die Gesellschaft zu einer
Bourgeoisgesellschaft55 zu gestalten "56

„Die arbeitende Klasse wird im Laufe der Entwicklung an die Stelle der alten bürgerlichen
Gesellschaft57 l'ancienne societe civile eine Assoziation une association setzen, welche die

Klassen und ihren Gegensatz ausschließt, und es wird keine eigentliche politische Gewalt

mehr geben, weil gerade die politische Gewalt der offizielle Ausdruck des

Klassengegensatzes innerhalb der bürgerlichen Gesellschaft ist."

„Man sage nicht, daß die gesellschaftliche Bewegung die politische ausschließt. Es gibt
keine politische Bewegung, die nicht gleichzeitig auch eine gesellschaftliche wäre"

(Karl Marx: Misere de la Philosophie, la Reponse ä la Philosophie de la Misere de M.

Proudhon, Tokyo Aoki Shoten, 1982: 176-177; japanische Übersetzungen Marukusu keizai-

gaku tetsugaku ronshü, Gendai no daishisö II.4., Kawade Shobö: 436-437. Marukusu

Engerusu zenshü 4, Ötsuki Shoten: 189-190).58

Dans la bourgeoisie, nous avons deux phases ä distinguer: celle pendant laquelle eile se

constitua en classe sous le regime de la feodalite et de la monarchie absolue, et celle oü, dejä

constitute en classe, eile renversa la feodalite et la monarchie, pour faire de la societe une
societe bourgeoise. La premiere de ces phases fut la plus longue et necessita les grands
efforts. Elle aussi avait commence par des coalitions partielles contre les seigneurs feodaux.

On a fait bien des recherches pour retracer les differentes phases historiques que la

bourgeoisie a parcourues, depuis la commune jusqu'ä sa constitution comme classe.

Mais quand il s'agit de se rendre un compte exact des greves, des coalitions et des autres

formes dans lesquelles les proletaires effectuent devant nos yeux leur organisation comme

classe, les uns sont saisis d'une crainte reelle, les autres affichent un dedain transcendental.

55 Bei Hirata „einer bourgeoisen Gesellschaft" (hitotsu no burujoa shakai une societe bourgeoise).

56 Aus der deutschen Übersetzung von Das Elend der Philosophie. Hervorhebungen und

Ergänzungen bei Hirata 1989: 122.

57 Eine der seltenen Stellen in Das Elend der Philosophie bei denen societe civile als bürgerliche

Gesellschaft übersetzt wurde.

58 Aus der deutschen Übersetzung von Das Elend der Philosophie, Hervorhebungen und

Ergänzungen nach Hirata 1989: 122-123. An dieser Stelle folgt ein längerer Auszug aus der

französischen Originalfassung von 1847. Dieser wird hier vollständig wiedergegeben.

Anschließend folgt zum Vergleich die entsprechende Textstelle in der deutschen Übersetzung

von Eduard Bernstein und Karl Kautsky aus dem Jahr 1888.



DE GRUYTER Über Gramscis Begriff der bürgerlichen Gesellschaft — 729

Une classe opprimee est la condition vitale de toute societe fondee sur l'antagonisme des

classes. L'affranchissement de la classe opprimee implique done necessairement la

creation d'une societe nouvelle. Pour que la classe opprimee puisse s'affranchir, il faut

que les pouvoirs produetifs dejä acquis et les rapports sociaux existants ne puissent plus
exister les uns ä cöte des autres. De tous les instruments de production, le plus grand

pouvoir produetif c'est la classe revolutionnaire elle-meme. L'organisation des elements

revolutionnaires comme classe suppose l'existence de toutes les forces produetives qui
pouvaient s'engendrer dans le sein de la societe ancienne.

Est-ce ä dire qu'apres la chute de l'ancienne societe il y aura une nouvell domination de

classe, se resumant dans un nouveau pouvoir politique? Non.

La condition d'affranchissement de la classe laborieuse c'est l'abolition de toute classe, de

meme que la condition d'affranchissement du tiers etat, de l'ordre bourgeois fut l'abolition
de tous les etats et de tous les ordres.

La classe laborieuse substituera, dans le cours de son developpement, ä l'ancienne societe

civile une association qui exclura les classes et leur antagonisme, et il n'y aura plus de

pouvoir proprement dit, puisque le pouvoir politique est precisement le resume officiel de

l'antagonisme dans la societe civile.

(Mit Bezug auf die Bourgeoisie haben wir zwei Phasen zu unterscheiden: die, während
derer sie sich unter der Herrschaft des Feudalismus und der absoluten Monarchie als

Klasse konstituierte, und die, wo sie, bereits als Klasse konstituiert, die Feudalherrschaft
und die Monarchie umstürzte, um die Gesellschaft zu einer Bourgeoisgesellschaft [der

Begriff taucht in der deutschen Übersetzung nur ein einziges Mal auf] zu gestalten. Die

erste dieser Phasen war die längere und erforderte die größeren Anstrengungen. Auch das

Bürgertum hatte mit partiellen Koalitionen gegen die Feudalherrn begonnen.

Man hat viel [sie!] Untersuchungen angestellt, um den verschiedenen historischen Phasen

nachzuspüren, welche die Bourgeoisie von der Stadtgemeinde an bis zu ihrer

Konstituierung als Klasse durchlaufen hat.

Aber wenn es sich darum handelt, sich genau Rechenschaft abzulegen über die Strikes,
Koalitionen und die anderen Formen, unter welchen die Proletarier vor unseren Augen ihre

Organisation als Klasse vollziehen, so werden die einen von einer wirklichen Furcht

befallen, während die anderen eine transzendentale Geringschätzung an den Tag legen.

Eine unterdrückte Klasse ist die Lebensbedingung jeder auf den Klassengegensatz

begründeten Gesellschaft. Die Befreiung der unterdrückten Klasse schließt also notwendigerweise

die Schaffung einer neuen Gesellschaft ein. Soll die unterdrückte Klasse sich
befreien können, so muss eine Stufe erreicht sein, auf der die bereits erworbenen

Produktivkräfte und die geltenden gesellschaftlichen Einrichtungen nicht mehr
nebeneinander bestehen können. Von allen Produktionsinstrumenten ist die größte
Produktivkraft die revolutionäre Klasse selbst. Die Organisation der revolutionären
Elemente als Klasse setzt die fertige Existenz aller Produktivkräfte voraus, die sich

überhaupt im Schoß der alten Gesellschaft entfalten konnten.

Heißt dies, dass es nach dem Sturz der alten Gesellschaft eine neue Klassenherrschaft

geben wird, die in einer neuen politischen Gewalt gipfelt? Nein.



730 — Daniel Kremers und Shunsuke Izuta DE GRUYTER

Die Bedingung der Befreiung der arbeitenden Klasse ist die Abschaffung jeder Klasse, wie
die Bedingung der Befreiung des dritten Standes, der bürgerlichen Ordnung, die

Abschaffung aller Stände (4) war.

Die arbeitende Klasse wird im Laufe der Entwicklung an die Stelle der alten bürgerlichen
Gesellschaft eine Assoziation setzen, welche die Klassen und ihren Gegensatz ausschließt,
und es wird keine eigentliche politische Gewalt mehr geben, weil gerade die politische
Gewalt der offizielle Ausdruck des Klassengegensatzes innerhalb der bürgerlichen
Gesellschaft ist.

(4) Stände hier im historischen Sinn der Stände des Feudalstaats, Stände mit bestimmten

und begrenzten Vorrechten. Die Revolution der Bourgeoisie schaffte die Stände samt ihren
Vorrechten ab. Die bürgerliche Gesellschaft kennt nur noch Klassen. Es war daher durchaus

im Widerspruch mit der Geschichte, wenn das Proletariat als „vierter Stand" bezeichnet

worden ist.)

Beachtet man beim Lesen dieses Abschnittes die bestimmten und
unbestimmten Artikel, sollte folgender Sachverhalt klar werden.

(1) Mit „Bourgeoisie" ist hier nicht direkt die Klasse der Kapitalisten gemeint,
sondern in erster Linie private Individuen, die stark bestimmt sind von
Waren und Geldmitteln. Diese [privaten Individuen] betreten die Bühne der
Geschichte als persönliche Vermittler der Transformation des Geldes zum

Kapital. Während sie sich selbst als Klasse formieren, scheiden sie das

Proletariat aus und verwandeln sich selbst in kapitalistische private
Individuen. Da „in dem Maße, wie die Bourgeoisie sich entwickelt, sich in
ihrem Schöße auch ein neues Proletariat, ein modernes Proletariat entwickelt"

(op.cit S. 115), gibt es entsprechend im „Lauf seiner Entwicklung [...]

zwei Phasen."

(2) Jene Gesellschaft, welche von der Bourgeoisie beherrscht wird, nachdem

diese sich zunächst unter dem „Feudalismus und der absoluten

Monarchie" als eine Klasse herauszubilden begann und anschließend

deren Bindungen zerstörend sich zur Klasse formierte, sollte „bourgeoise
Gesellschaft" genannt werden. Deren „innere Organisation" reift zu einer

„historischen Produktionsorganisation", welche auf originelle Weise von
der politischen Ökonomie interpretiert werden sollte. Diese immanente
kritische Erkenntnis macht die Zukunft („Assoziation-Gesellschaft" [rengö

shakai als eine durch die inhärenten Widersprüche der

Gesellschaft als Ganzem herbeigeführte „eigene Entwicklungsstufe" sichtbar.

Daher ist das, was hier bourgeoise Gesellschaft genannt wird, später
oft als „Kapitalistengesellschaft" bezeichnet worden.

(3) Demgegenüber ist „die bürgerliche Gesellschaft" ein Ort, an dem durch

„politische Macht" ein „öffentlicher Zusammenschluss", d.h. eine politische
Zusammenfassung hergestellt wird. Sie ist eine Staatsbürgergesellschaft



DE GRUYTER Über Gramscis Begriff der bürgerlichen Gesellschaft 731

(bzw. eine politische/avt'Z Gesellschaft59 - Rousseau), die von inneren

„Klassengegensätzen" charakterisiert ist. Es sollte besondere Beachtung
finden, dass diese Sphäre sozial und politisch spezifisch ist.

Im Gegensatz zu der oben erwähnten „bourgeoisen Gesellschaft", welche „eine"
historisch errichtete Gesellschaftsform ist, ist „die bürgerliche Gesellschaft" ein

moderner Gesellschaftsraum, der auf dem Grund der Spannung mit dem
politischen Staat steht. Marx hatte ihre Aufhebung als ein solcher Gesellschaftsraum

in der Aufhebung des Staates als ihren eigenen Entwicklungsprozess
vorhergesehen.

Indem Marx jenen Begriff der bürgerlichen Gesellschaft vorgelegte, hat er
jenseits einer Ökonomie, im Sinne einer Anatomie der bourgeoisen Gesellschaft, den

Horizont der Staatstheorie im Sinne einer Lehre des kritischen Verstehens der

bürgerlichen Gesellschaft aufgestoßen. Damit hat er sich an einer Kritik an
Proudhon versucht, der die bloße Notwendigkeit von sozialen Bewegungen
erklärt hatte und die Bedeutung von politischen Bewegungen verneinte. Seine

Kritik war aber nicht eine bloße Erklärung der Notwendigkeit politischer
Bewegungen, sondern vielmehr die Erklärung der grundlegenden Bestimmtheit

von politischen Bewegungen durch soziale Bewegungen. Der Vollständigkeit halber
hörte Marx in seiner Kritik derpolitischen Ökonomie nicht bei einer rein begrifflichen
Entgegensetzung zu Proudhon auf. Je mehr seine Bemühungen eine Systematik zu

errichten voranschritten, wurde seine theoretische Arbeit zu einem Theoriegefüge,
welches die Gesamtgestalt der Verdinglichung als Entfremdung in den Blick nahm.

Gleichzeitig erhielt sie einen systematischen Charakter als kritische Nachfolge der

Hegeischen Rechtsphilosophie. Dieser Streitpunkt ist in den Debatten über den

„kapitalistischen Staat", welche seit der Staatsableitungsdebatte60 geführt wurden,
umfassend nachgewiesen worden.

59 „Politisch" (seiji gfcfn) in Kanji mit „civil" (shivuru >V) als Furigana. Während Gramsci

eine deutliche Unterscheidung zwischen politischer und bürgerlicher bzw. Zivilgesellschaft
macht, bezieht sich Hirata in dieser Gleichsetzimg auf Rousseau bzw. Locke.

60 Zum Verhältnis bürgerlicher Gesellschaft und Staatableitungsdebatte siehe u.a. Deppe 2007:

„[...] in der sog. ,Staatsableitungsdebatte' der 70er Jahre stand das Bemühen um die .richtige
Ableitung' des Staates aus dem .Kapital' im Zentrum. Diese Debatte verlief sich bald in hoch
abstrakte Elaborate, deren Bezug zur wirklichen Bewegung und zu den Kämpfen der Zeit kaum
noch nachzuvollziehen war". Ferner Hirsch 2002: „Die Staatsableitungsdebatte hatte einen

explizit politischen Bezugspunkt. Sie richtete sich [...] gegen Illusionen über die Spielräume
und Möglichkeiten staatlicher Reformpolitik. [...] Die Staatsableitung ist [...] keine fertige
Staatstheorie, sondern [...] die Bestimmung der politischen Form der bürgerlichen
Gesellschaft, die in einen umfassenderen theoretischen und historischen Kontext gestellt werden

muss. Wenn dies nicht gemacht wird, läuft man [...] in eine theoretische Sackgasse. [...]. Die
Ansätze von Gramsci und Poulantzas können mit den Ergebnissen der Staatsableitung in



732 — Daniel Kremers und Shunsuke Izuta DE GRUYTER

1.2 Staat und bürgerliche Gesellschaft bei Hegel und Marx - Versuch einer
analytischen Skizze

Man kann wohl sagen, dass es von Marx aber auch von den ihm folgenden
Generationen als Hegels größte Leistung angesehen wurde, dass dieser über die

Erkenntnis von Gesellschaft hinaus die Hobbessche und Lockesche

„Vermengung" von bürgerlicher Gesellschaft und Staat einer methodischen

Kritik unterzogen hat. Fragt man nach der die beiden verbindenden

Überschneidungsfläche, so liegt diese wohl darin, dass [beide] historische
Veränderungen61 als sozialen Wandel62 begriffen haben.

(1) Sich deutlich auf Adam Smith beziehend, gleichwohl den Namen

Rousseaus anführend, wies Hegel auf deren gemeinsamen Fehler hin. -
Jene die bürgerliche Gesellschaft bildenden privaten Individuen lassen der

Entwicklung der bürgerlichen Gesellschaft ihren Lauf, während sie durch
ihre allseitige Exklusivität im Ergebnis ein „System allseitiger
Abhängigkeiten" bilden. Während die mit der bürgerlichen Gesellschaft

verflochtenen gesellschaftlichen Zusammenhänge den privaten Individuen
oberflächlich einen gewaltigen Nutzen bringen, werden ihre inneren
Zusammenhänge zu einem Entfremdungszustand zerrissener Einzelner.
Daher ist sie selbst ein „oberflächlicher Staat" und ein „Zwangsstaat".63

Die bürgerliche Gesellschaft ist aber auch eine Assoziation,64 die von

Verstandesregeln regiert wird, welche von oberflächlichen Notwendigkeiten

durchdrungen sind. Sie ist also auch ein „Verstandesstaat".65 In ihr
existiert ein Fundament, auf dem Kants Rationalismus66 ruht (bis hier

Rechtsphilosophie § 182).

Als der gleichen Ideensphäre angehörend nennt und kritisiert Hegel
insbesondere Rousseau, der die „Aufgabe des Staates" auf „die Sicherung
des Eigentums und den Schutz der persönlichen Freiheiten der Person"

einiger Hinsicht präzisiert und weiterentwickelt werden. Kurz gesagt, geht es bei Gramsci vor
allem um die Analyse hegemonialer Prozesse und das komplexe Verhältnis von Staat und

.ziviler' Gesellschaft. [...]. Als Analyse der politischen Form der bürgerlichen Gesellschaft bleibt
die Staatsableitungsdebatte gültig und unverzichtbar. Notwendig ist aber darüber hinaus ein

theoretisches Konzept, das es ermöglicht, historische Strukturveränderungen des Kapitalismus
und des Staates, konkrete Klassenstrukturen, hegemoniale Prozesse und Krisen zu verstehen".

61 Rekishi no henka flllfeWÜHL.
62 Shakai no hendö

63 Bei Hegel ist von „Not- und Verstandesstaat" die Rede, vgl. Hegel 1981, GPR § 183: 221.

64 Kyödötai ÄlUffc.
65 Gosei kokka

66 Gosei shugi tAJÜÄ.



DE GRUYTER Über Gramscis Begriff der bürgerlichen Gesellschaft — 733

beschränkt und bei der Errichtung eines Staates von einem gesellschaftlichen

Einverständnis („Gesellschaftsvertrag") ausgeht.
Er [Hegel] schätzte Hobbes, Locke, Smith und Rousseau als die Epoche

definierende Denker der „Moderne", verurteilte sie aber auch als Mittäter
eines „der Moderne eigenen Trugschlusses". es ist wohl erlaubt, dies so

zu lesen, als würde Hegel hier plötzlich zu .Marx'.
(2) Genauso aber ist Hegels die bürgerliche Gesellschaft [deutsch im Original]

identisch mit den von Marx in Misere de la Philosophie gleichzeitig
gebrauchten Begriffen „bourgeoise Gesellschaft" und „bürgerliche
Gesellschaft". Innerhalb der Systementwicklung hat man sich weitgehend
an dieser Deutung der orientiert.

Als bourgeoise Gesellschaft ist Hegels bürgerliche Gesellschaft die kapitalistische

Gesellschaft auf der von Smith (und Stuart) beschriebenen Stufe. Eine

Gesellschaft, in der Arbeitende gleichzeitig selbständige Produzenten und
Lohnarbeitende sind, und Bourgeoise zur gleichen Zeit „private Personen" im

Allgemeinen und Kapitalisten im Besonderen sind. In dieser besteht eine

Tendenz zur Polarisierung zwischen „exzessivem Reichtum" und „exzessiver
Armut". Darüber hinaus werden „Person", „Eigentum" und „Recht" zum
universellen und ersten Prinzip. Dann wird die „Moral" als die individuelle
Manifestation des freien Willens zum zweiten Prinzip. Diese Prinzipien bereiten
die Gründung der bürgerlichen Gesellschaft vor. Je mehr diese Prinzipien innerhalb

der bürgerlichen Gesellschaft an Handlungsraum gewinnen und sich

entwickeln, desto mehr erhöht sie sich [die bürgerliche Gesellschaft] zu einer

Entwicklungsform des Staates. So schrieb Hegel:

Wie die bürgerliche Gesellschaft der Kampfplatz des individuellen Privatinteresses aller

gegen alle ist, so hat hier der Konflikt desselben gegen die gemeinschaftlichen besonderen

Angelegenheiten, und dieser zusammen mit jenem gegen die höheren Gesichtspunkte und

Anordnungen des Staats, seinen Sitz (Rechtsphilosophie § 289).67

Als Ort jenes Gegensatzes und Zusammenstoßes ist die bürgerliche Gesellschaft
sowohl die „Sphäre der Bildung" (birutongu), welche eine „Verfeinerung" als

Sittlichkeit erhält, als auch der Horizont, der sich zum „politischen Staat"

67 Hirata zitiert Hegel in der japanischen Übersetzung wie folgt: „

—AA,®) ", vgl. Hirata 1989: 126. Das Zitat stammt aus dem dritten Abschnitt
„Der Staat" des dritten Teils „Die Sittlichkeit" der GPR, vgl. Hegel 1981: GPR § 289, Notiz: 336.



734 Daniel Kremers und Shunsuke Izuta DE GRUYTER

entwickeln soll. Folglich, da ihr die oben beschriebene Stellung zukommt,
„[gehört] die Schöpfung der bürgerlichen Gesellschaft [...] der modernen
Welt an".68

(3) Während die bürgerliche Gesellschaft unaufhörlich ihre Beziehung zum
Staat reproduziert, wird sie folgendermaßen skizziert.

a. In der modernen bourgeoisen Gesellschaft steht das „Privateigentum"
[GPR § 46] des Bodens, dem „Vermögen der Gesellschaft" des

städtischen „Handwerksstandes" [GPR §204] entgegen. Beide treten

gemeinsam in ein Spannungsverhältnis zum „Staatsvermögen" [GPR

§ 306: 352]. Der Gegensatz von arm und reich in der Stadt ist ein Aspekt
des Gegensatzes jener universellen Prinzipien. Dort steht vor allem die alte

Masse des Privatbesitzes, der Adel gemeinsam mit den Bauern dem

Bourgeois der Stadt gegenüber. Dann treffen die beiden auf den
„allgemeinen Stand" [GPR § 205], „Beamtenschaft und Militärangehörige".

b. Diese ständischen=klassenspezifischen Interessengegensätze werden

durch die öffentliche Zusammenfassung in Form von Oberhaus,

Unterhaus, den Organen der Regierung und den Ministerien
übernommen. Der grundbesitzende Adel schickt seine Vertreter ins

Oberhaus, Händler und Industrielle die ihren ins Unterhaus. Dadurch,
dass letztere die Vorstände der zu ihnen gehörenden Korporationen69 in
die Regierungsorgane entsenden, wird die Verbindung von bürgerlicher
Gesellschaft und Staat gestärkt. Was die Beamten und Militärangehörigen
betrifft, so „hat der allgemeine Stand [...] in seiner Bestimmung das

Allgemeine für sich zum Zwecke seiner und zu seinem Boden" [GPR

§ 250: 273]. Demgegenüber hat der Stand der Grundbesitzenden70'71 „an
der Substantialität seines Familien- und Naturlebens in ihm selbst unmittelbar

sein konkretes Allgemeines, in welchem er lebt [...]" und ist der

„substantielle Stand" [GPR § 250: 273; GPR § 202, 203: 235]. Zwischen den

beiden steht der Stand des Gewerbes. Dieser Stand „ist auf das Besondere

wesentlich gerichtet und ihm ist daher vornehmlich die Korporation
eigentümlich" [Hegel 1981, GPR § 250: 273]. Seine Eigenschaft, das „[...]

68 Hier zitiert Hirata ohne Quellenangabe aus dem längeren Zusatz zu GPR § 182. Die Zusätze

wurden von Hegels Schüler Eduard Gans (1797-1897) auf der Grundlage von Vorlesungen seines

Lehrers verfasst und den GPR nachträglich hinzugefügt, vgl. Gans 1981 [1833]: 9.

69 Bei Hirata wörtlich „Berufsverbände" (shokunö dantai flStlBJfö).
70 Bei Hegel steht an entsprechender Stelle: „Der ackerbauende Stand" (GPR § 250: 273).

71 Tochi shoyüsha mibun



DE GRUYTER Über Gramscis Begriff der bürgerlichen Gesellschaft — 735

Besondere für sich" zu sein, macht ihn zum „reflektierten Stand"72 [Hegel

1979, § 523: 321, § 528: 322].73

Die horizontale Verbindung zwischen den drei Schichten substanzieller,
reflektierender und allgemeiner Stand verwirklicht sich in einer vertikalen

Beziehung als Verhältnis von bürgerlicher Gesellschaft zum Staat. Sodann

erhält die „Familie", welche das natürliche Fundament der Sittlichkeit ist, in
der bürgerlichen Gesellschaft als dem konkreten Ort ihres Lebens, [ihre]

„Verfeinerung". Im „politischen Staat" als der Vereinigung von „fürstlicher
Gewalt", „Regierungsgewalt" und „gesetzgebender Gewalt" lässt sie sich selbst

vollenden. Dies ist im Schaubild auf der folgenden Seite illustriert.74

c. Wie oben gezeigt, werden „Person", „Eigentum" und „Recht", welche
tatsächlich abstrakte Bestimmungen der Sittlichkeit sind, zu dem

Zeitpunkt, in dem sich die Sittlichkeit im „Staat" im weiteren Sinne verwirklicht,

als Universelles ins Gegenteil gesetzt, und die „Moral", welche die

unmittelbare Form der Sittlichkeit ist, wird als das repräsentiert, was die

Bildung in der bürgerlichen Gesellschaft vollendet. Dadurch wiederum wird
im Gegenzug die Universalisierung des Bourgeois, der eine in den Sphären
des „Rechts" und der „Moral" erzogene Privatperson (Privatmensch) ist, als

„Mensch" verwirklicht.

Entsprechend ist das Staatwerden bei Hegel die Sphäre des höchsten „Geistes",

in der Marxschen Dialektik des Umsturzes jenes Element, welches sich in Das Elend

der Philosophie hin zu einer zukünftigen „Assoziation" drehen kann.

d. Wenn Hegel solch eine große Bedeutung für Marx hat, wird deutlich, dass

Marx' eigenes Denken nicht so eng ist, wie das häufig von ihm gezeichnete Bild
des Wirtschaftswissenschaftlers. Die politisch-ökonomischen Kategorien [...]

72 In den Grundlinien heißt dieser auch „der reflektierende oder formelle" Stand (GPR § 202:

235, Hervorhebung im Original).
73 Hier zitiert Hirata aus mehreren Textstellen und ohne Quellenverweis aus den Grundlinien

der Philosophie des Rechts sowie aus der Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften im

Grundriss. Die japanischen Zitate konnten wir den deutschen Entsprechungen zuordnen und
somit nachträglich mit Quellenangaben in eckigen Klammern versehen. Zum Vergleich geben

wir die betreffende Textstelle im Original wieder, vgl. Hirata 1989: 126: „"iTSt • ¥Afi r-&©'(£

ic^L-c, r©£t§^©
ß ©© 5 U t-tzzt iciot, r©^!I#© 5 "hx-MSX
-5J -efcäo z<Dm%<Dmc&oxmx.m&Mt

U r-e©
XhZ>, "

74 Auf eine Reproduktion der Schaubilder an dieser Stelle wurde verzichtet.



736 — Daniel Kremers und Shunsuke Izuta DE GRUYTER

dieses großen Denkers, welche sich in der „Politikwissenschaft" des jungen
Marx und in der „Ökonomie" seiner Zwischenphase erkennen lassen, sind in
folgendem Schaubild, welches bereits in der Zeitschrift Shisö veröffentlicht
wurde, dargestellt. Ich habe es überarbeitet und dabei den Fokus auf den

Kontrast zu Hegel gelegt.

In diesem Schaubild sind die Momente, in denen die bürgerliche
Gesellschaft dem Staat entfremdet wird, gleichzeitig die Vermittlungspunkte,
welche den Staat in die bürgerliche Gesellschaft wiederaufnehmen. Dort
können die ideologischen Apparate, die Hegemonieapparate des Systems sind,
in Organe der Hegemonie umgewandelt werden, die das System aufheben,

e. Die Kategorien „politische Zivilisation" und „Industrialismus" innerhalb der
oben abgebildeten Kategorien sind bis heute von der Marxologie kaum
beachtet worden. Genauso verhält es sich mit den sich

gegenüberstehenden Ausdrücken „Zentralismus" und „Föderalismus".
Ferner ist es nicht nur in der „marxistischen Ökonomie" sondern sogar
auch in der „marxistischen Politikwissenschaft" nie zu einer theoretischen
und systematischen Erkenntnis der [Bedeutung] der „selbstverwalteten
Kommunen" gekommen. Auch ist nicht über die Unterscheidung von
„Staatsbürger (citoyen)" und „Volk"75 (peuple [püpuru ~f—7"zk]) sowie
„Nation:76 (nation [nashion im Zusammenhang mit den

ökonomischen Kategorien nachgedacht worden. Ist die universale

Bedeutung der Machtzerstreuung und Dezentralisierung, die man im bour-

geois-demokratischen Charakter der „Teilung der drei Gewalten" erkennt,
verstanden worden?

Dies sind die begrifflichen Apparate, welche mit der Unterscheidung von
Staat und bürgerlicher Gesellschaft sowie von bürgerlicher Gesellschaft und

bourgeoiser Gesellschaft in Zusammenhang stehen. Sie alle bieten einen ideellen
Rahmen zur Erfassung der Wirklichkeit und sind es wert, heute noch einmal
überdacht zu werden.

Die Gramsci-Forschung der Gegenwart weist berechtigter Weise darauf hin,
dass Gramscis Hegemonietheorie bzw. [sein Konzept des] bürger-gesellschaft-
lichen Stellungskriegs77 an Hegels Theorie der bürgerlichen Gesellschaft angelehnt

ist. Aber dieser wichtige Hinweis würde zu einer Nachlässigkeit

75 JinminXS:.
76 Kokumin HR.
77 Sftimin shakaiteki zcmgösenron



DE GRUYTER Über Gramscis Begriff der bürgerlichen Gesellschaft — 737

ideengeschichtlicher Forschung, wenn man behauptete .nicht Marx sondern

Hegel' sei der ausschließliche Ursprung Gramscis Theorie der bürgerlichen
Gesellschaft. Dies kann mit Hilfe des oben sehr einfach skizzierten Bildes von
Marx verstanden werden. Wenn heute Hegel wieder aktuell ist, können wir auch

Marx' reichen Begriffsapparat auf die Gegenwart anwenden. Ferner kann
dadurch der wahre Wert Gramscis unser Gemeingut werden.78

Bibliographie

Althusser, Louis et al. (1996): Lire le Capital. Paris: Presses universitaires de France.

Avenell, Simon (2011): „)apan and the Global Revival of the 'Civil Society' Idea:

Contemporaneity and the Retreat of Criticality". Japan Forum 23.3: 311-338.

Bourgeois, Bernard (2005): „Der Begriff des Staates". In: Grundlinien der Philosophie des

Rechts. Edited by Georg W. F. Flegel. Hrsg. von Ludwig Siep. Berlin: Akademie Verlag,
217-242.

Buttigieg, Joseph A. (1991): „Gramscis Methode". Das Argument 185: 9-26.
Dahrendorf, Ralf (1992): Der moderne soziale Konflikt: Essay zur Politik der Freiheit. Stuttgart:

Deutsche Verlags-Anstalt.
Demirovic, Alex (1991): „Zivilgesellschaft, Öffentlichkeit, Demokratie". Das Argument 185:

41-55.

Deppe, Frank (2007): Krise und Erneuerung marxistischer Theorie: Anmerkungen eines

Politikwissenschaftlers. http://linkesdsgruppe3.minuskel.de/fileadmin/linke.sds/MCFI_
Reader/Frank_Deppe_-_KRISE_UND_ERN EUERUNG_MARXISTISCHER_TFlEORIE.pdf (15/02/
2017).

Edwards, Bob / Diani, Mario / Foley, Michael W. (Hrsg.) (2001): Beyond Tocqueville: Civil Society
and the Social Capital Debate in Comparative Perspective. Hanover: University Press of

New England.

Edwards, Bob / Foley, Michael W. (1998): „Civil Society and Social Capital beyond Putnam".
American Behavioral Scientist 42.1: 124-139.

Foljanty-Jost, Gesine / Haufe, Karoline (2006): „Bürgerliche Gesellschaft versus
Zivilgesellschaft: Die neuere Debatte in Japan". Japanstudien 18: 247-269.

Gans, Eduard (1981 [1833]): „Vorrede". In: Grundlinien der Philosophie des Rechts oder
Naturrecht und Staatswissenschaft im Grundrisse. Edited by Georg W. F. Hegel. Berlin:

Akademie-Verlag, 13-28.
Gramsci, Antonio / Bochmann, Klaus / Haug, Wolfgang F. (1991-2002): Gefängnishefte. Berlin:

Argument-Verlag.
Gramsci, Antonio / Buttigieg, Joseph A. / Callari, Antonio (1992-2007): Prison Notebooks. New

York: Columbia University Press.

78 Hier endet der bereits 1987 in Kikan Kuraishisu erschienene erste Teil des Aufsatzes. Der dort
abgedruckte Schlusssatz ist in der Buchfassung von 1989 nicht mehr enthalten: „Diesen Aufsatz
habe ich anlässlich der Teilnahmen an einem gemeinsamen Gedenken an Gramsci verfasst."



738 Daniel Kremers und Shunsuke Izuta DE GRUYTER

Greffrath, Mathias (2016): Aktuelle Brisanz der Marxschen Kategorie. http://www.deutschend
funk.de/re-das-kapital-l-6-aktuelle-brisanz-der-marxschen-kategorie.1184.de. html?dram:

article_id=369501 (16/02/2017)
Habermas, Jürgen (1992): Faktizität und Geltung: Beiträge zur Diskurstheorie des Rechts und

des demokratischen Rechtsstaats. Berlin: Suhrkamp.

Haug, Wolfgang F. (1988): „Gramsci und die Politik des Kulturellen". Das Argument 167: 32-48.
Haug, Wolfgang F. (1989): Gorbatschow: Versuch Uber den Zusammenhang seiner Gedanken.

Hamburg: Argument-Verlag.

Haug, Wolfgang F. (1994): „Editorial". Das Argument 206: 493-498.
Hegel, Georg W. F. (1979): „Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften im Grundrisse".

In: Werke 10. http://www.zeno.org/nid/20009179399 (01/09/2016).
Hegel, Georg W. F. (1981 [1833]): Grundlinien der Philosophie des Rechts oder Naturrecht und

Staatswissenschaft im Grundrisse. Berlin: Akademie-Verlag.

Hettling, Manfred / Foljanty-Jost, Gesine (2009): „Formenwandel der Bürgergesellschaft: Japan

und Deutschland im Vergleich". Formenwandel der Bürgergesellschaft: Arbeitspapiere des

Internationalen Graduiertenkollegs Halle Tokyo 1:1-63.
Hirata, Kiyoaki ipESffSS (1969): Shimin shakai to shakaishugi TfTEliäs tltisFfc. Tokyo:

Iwanami Shoten.

Hirata, Kiyoaki (1987a): „Marukusu shimin shakai gainen no saikö"

£WlKikan Kuraishisu ^fll? 7 ft 's7 32: 62-69.
Hirata, Kiyoaki (1987b): „Gendai shihonshugi no seiji keizaigaku (joshö)"

0*#). Shisö SS 758: 46-69.
Hirata, Kiyoaki (1987c): „Gendai shihonshugi to shimin shakai" t TtTR

fias. In: Gendai shimin shakai no senkai Hrsg. von Hirata Kiyoaki /
Yamada Toshio / Yagi Kiichirö A/fc!2—fill. Kyoto: Shöwadö.

Hirata, Kiyoaki (1989): „Guramushi no shimin shakai gainen ni yosete" ft'y Ki/<DTfT

KttKdÄIlitT. In: Ikite iru Guramushi: Botsugo gojü nen ki'nen bunshü TV 5
if 71* 'sftftM. 50 [Lebender Gramsci: Schriftsammlung zum 50. Todestag],

Hrsg. von Ishidö Kiyotomo / lida Momo / Katagiri Kaoru /fflfü. Tökyö: Shakai Hyöronsha,

120-137.

Hirsch, Joachim (2002): „Tote Hunde wecken? Interview mit Joachim Hirsch zur Staatstheorie
und Staatsableitung". Arranca! 24, http://arranca.org/ausgabe/24/tote-hunde-wecken
(15/02/2017).

Hishiyama, Izumi SlllÄ (1995): „(Tsuioku bun) Hirata Kiyoaki san o shinobu" (Ütll3C)
H?iW £ A/SriB-S. Keizai Ronsö ÜSPs&Ü 156.6: 82-85.

Horstmann, Rolf-Peter (2005): „Hegels Theorie der bürgerlichen Gesellschaft". In: Grundlinien

der Philosophie des Rechts. Edited by Georg W. F. Hegel. Hrsg. von Ludwig Siep. Berlin:

Akademie Verlag, 193-216.

Ishidö, Kiyotomo ZSStinfäi / lida, Momo©l</££> t> / Katagiri, Kaoru Jtflflli (Hrsg.) (1989):

Ikite iru Guramushi: Botsugo gojü nen ki'nen bunshü TV^-5 F'7A50 ^15^:
Tökyö: Shakai Hyöronsha.

Kato, Tetsuro (1991): „Japanese Perception of the 1989 Eastern European Revolution".

Hitotsubashi Journal of Social Studies 23.1:1-23.
Kessl, Fabian (2011): „Zivilgesellschaft". In: Handbuch Sozialarbeit/Sozialpädagogik. Hrsg. von

Hans-Uwe Otto / Hans Thiersch. München: Ernst Reinhardt, 1765-1774.

Lange, Joseph (1961): 100 Jahre BUrgergesellschaft Neuß 1861-1961. Neuß: Bürgergesellschaft.



DE GRUYTER Über Gramscis Begriff der bürgerlichen Gesellschaft — 739

Liepitz, Alain (1992): „Vom Althusserismus zur .Theorie der Regulation'", in: Hegemonie und

Staat: Kapitalistische Regulation als Projekt und Prozess. Hrsg. von Alex Demirovic / Hans-

Peter Krebs / Thomas Sablowski. Münster: Westfälisches Dampfboot, 9-54.
Locke, John (1999): „Der Staat als Zusammenschluß zur Sicherung natürlicher Grundrechte". In:

Klassische Texte der Staatsphilosophie. Hrsg. von Norbert Hoerster. München: Deutscher

Taschenbuch Verlag, 133-152.

Markner, Reinhard (1994): „Freiwillige Selbstbegrenzung: Jean L. Cohen und Andrew Aratos

Theorie der bescheidenen Revolution". Das Argument 206: 577-586.

Marx, Karl (1968 [1847]): Misere de ia Philosophie: Reponse ä la Philosophie de la misere de

Proudhon. https://www.marxists.org/francais/marx/works/1847/06/kml8470615.htm
(01/09/2016).

Marx, Karl (1972 [1888]): „Das Elend der Philosophie". Übers, von Eduard Bernstein und Karl

Kautsky. In: Karl Marx /Friedrich Engels - Werke 4. Berlin: Dietz Verlag, http://www.
mlwerke.de/me/me04/me04_063.htm (01/09/2016).

Marx, Karl (1976 [1844]): „Zur Judenfrage". In: Karl Marx /Friedrich Engels - Werke 1. Berlin:

Dietz Verlag, 347-377. http://www.mlwerke.de/me/me01/me01_347.htm (01/09/2016).

Pijl van der, Kees (1996): Vordenker der Weltpolitik. Opladen: Leske und Budrich.

Reiman, Michael (1987): Lenin, Stalin, GorbaEev: Kontinuität und Brüche in der sowjetischen
Geschichte. Hamburg: Junius.

Seifert, Wolfgang (1999): „Notizen zum Begriffsverständnis von shimin shakai in Japan".

japanstudien 11: 19-30.
Tsujinaka, Yutaka (2010): „Civil Society in Japan". Inter Faculty 1. https://journal.hass.tsukuba.

ac.jp/interfaculty/article/view/6/22 (01/09/2016).
Yagi, Kiichiro SIS (1995): „Eien ni gakumon no akari" Keizai

Ronsö 156.6: 86-91.
Yagi, Kiichiro (2005): Problems ofJapanese Economy and Public Space: Embedding Japanese

Economy in the Civil Society, http://www.econ.kyoto-u.ac.jp/~yagi/yagi2005/linkfiles/
recent/Beijingyag.pdf (01/09/2016).

Zateski, Pawet (2007): „Propaganda spoteczenstwo obywatelskiego w dobie transformacji".
Zeszyty Prasoznawcze 3/4: 41-51.

Zaleski, Pawel (2008): „Tocqueville on Civilian Society: A Romantic Vision of the Dichotomic
Structure or Social Reality". Archiv für Begriffsgeschichte 50: 260-266.




	Bedeutungswandel der Zivilgesellschaft oder das Elend der Ideengeschichte : eine kommentierte Übersetzung von Hirata Kiyoakis Aufsatz zum Begriff shimin shakai bei Antonio Gramsci (Teil 1)

