
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 71 (2017)

Heft: 2

Artikel: Über die Idee und das Wirkliche (Teil II)

Autor: Woldering, Guido

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-696904

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-696904
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DE GRUYTER ASIA 2017; 71(2): 601-626

Guido Woldering*

Über die Idee und das Wirkliche (Teil II)

DOI 10.1515/asia-2017-2303

Zusammenfassung: Dieser Beitrag setzt die in der vorangehenden Nummer der

Asiatischen Studien begonnene Übersetzung der Summe von Ishibashi

Ningetsus 1865-1926) poetologischen Überlegungen fort. Die
literaturhistorische Bedeutung des Texts besteht in der Einführung eines weder

regional noch historisch eingeschränkten, ausserdem auch alle Textsorten ein-

schliessenden Konzepts der „Poesie" (shi f#), das sich klar vom klassischen

Begriff der Schriftgelehrsamkeit (bungaku ~$C¥) unterscheidet. Die japanische
Literatur entwickelt sich nun deutlich zu einem vollwertigen Bestandteil eines

autonomen Feldes „Kunst". Eine weitere Leistung des Sö jitsu ron besteht in der

Integration traditioneller japanischer und moderner europäischer theoretischer
Ansätze. Das macht den Text zu einem Meilenstein auf dem Weg zu einer

selbständigen japanischen wissenschaftlich-theoretischen Auseinandersetzung
mit der eigenen Literatur.

Schlüsselwörter: Literaturtheorie, Intertextualität, Literaturbegriff, Textsorten

3 Charakter der Idee und des Wirklichen

Grob unterschieden gibt es zwei Urquellen der Poesie. Die eine nenne ich die Idee,

die andere das Wirkliche. Die Idee ist die gestaltlose Vorstellung, das Wirkliche ist
die wahrnehmbare Gestalt.1 Die wahrnehmbare Gestalt kann man festhalten, die

1 „Wahrnehmbare Gestalt" für shinkei SS bezeichnet hier die ausserhalb der Poesie
bestehende, empirisch nachvollziehbare Wirklichkeit (Erscheinungswelt). „Gestaltlose Vorstellung"
für kyoshö Als literaturtheoretischer Terminus ist diese Zusammensetzung nicht verifizierbar.

Das darin enthaltene kyo dt ist hier im Sinne von „Abwesenheit" (DKJ 9-32709) zu

interpretieren, shö M im Sinne von „Gestalt" (DKJ 10-36372). Ishibashi meint hier die noch
nicht in eine (sprachliche oder sonst darstellende) Form gegossene Idee und bezieht sich
inhaltlich deutlich auf die seit Futabatei Shimeis „Shösetsu söron /btftl&in" („Allgemeine
Abhandlung über den Roman", 1886) geführte Diskussion der begrifflichen Dichotomie

„Form" - „Idee" (bei Futabatei in den Termini fömu [< engl, form] und aidia 7

Originaltitel: Sö jitsu ron iSjfllm, von Ishibashi Ningetsu

Corresponding author: Guido Woldering, Privatgelehrter, Frankfurt am Main, Germany.
E-mail: guido.woldering@gmail.com



602 — Guido Woldering DE GRUYTER

gestaltlose Vorstellung kann man nicht festhalten. So ist also das äusserste Ende

der Seele das Wirkliche, das äusserste Ende des Geistes die Idee.2 Das Material der

Poesie ist schliesslich überall zu finden, und deswegen ist der Poet auch an

jedwedem Ort in Stadt und Land zu Hause. Das Gewichtigste aber, auf das der

Poet sein Augenmerk richtet, ist das Leben des Menschen. Allerdings gehört das

Leben, das der Mensch bereits erfahren hat oder zu erfahren im Begriff ist, zum

Wirklichen, das noch nicht erfahrene Leben dagegen zur Idee. Historische Werke

und Biographien sind unter den wirklichen Dingen die wirklichsten,
Mythologien,3 göttliche Botschaften,4 Zaubersprüche,5 Gespenstergeschichten
und andere epische Texte, deren erzählter Inhalt6 mit menschlicher Weisheit

nicht ermessen werden kann, sind unter den Ideen diejenigen, die am weitesten

in die Idee ragen. Man mag wohl sagen, dass das Wirkliche erfordere, bis zum
äussersten in das Wirkliche hineinzugehen, dass die Idee erfordere, bis zum
äussersten in die Idee hineinzugehen. Der Grund ist, dass das Wirkliche die

Wahrheit7 ist und man es nicht verbiegen und zur Unwahrheit machen kann; und
dass die Idee das Gestaltlose ist und man es nicht verbiegen und unter Kontrolle

bekommen kann. So ist es, und wie könnte es wohl auch anders sein! So, wie ich es

i fr T [< engl, idea] s). In der Einleitung des Shösetsu söron heisst es mit deutlichem Bezug

auf Visarion Grigor'evic Belinskij (1811-1848) (der wiederum sich indirekt auf Hegel bezieht):

„Im allgemeinen existiert dort, wo eine Gestalt, eine Form ist, eine Vorstellung, eine Idee. Die

Vorstellung erscheint in Abhängigkeit von der Gestalt, die Gestalt existiert in Abhängigkeit von
der Vorstellung. Auf der Ebene der Existenz der Dinge spricht man von der Gestalt, die nur ist,

weil es eine Vorstellung gibt, und von der Vorstellung, die nur ist, weil es eine Gestalt gibt; es

ist schwer, dem einen grösseres Gewicht, dem anderen kleineres Gewicht zu geben. Spricht man
aber auf der Ebene des Wesens [der Dinge] davon, so ist doch die Vorstellung das Wichtigere.
Gerade weil die Vorstellung im Inneren existiert, nimmt sie nach aussen hin Gestalt an, doch

existiert sie noch immer, auch wenn es keine Gestalt gibt. Die Gestalt hingegen kann auch für
eine vorübergehende Zeit nicht existieren, wenn es keine Vorstellung gibt." (NKiBT 4: 403;

analytische Synopse des „Shösetsu söron" in Woldering 2015a). Ishibashi greift diesen

Gedanken weiter unten anhand des Begriffes mukei no shinri („gestaltlose

Wahrheit") wieder auf.

2 „Idee" für sö S.
3 „Mythologie" für shin'i It®, in meiner Übersetzung als Abkürzung für shin'i setsu Itltfft
(„Erzählung vom göttlichen Willen") gedeutet.

4 „Göttliche Botschaften" für shintaku ftf£.
5 „Zaubersprüche" für juso RERE. Diese nicht nachweisbare Schreibung ist wohl ein Druckfehler

oder eine orthographische Variante von juso BEIfi.

6 „Erzählter Inhalt" für kyakushoku Jip-fe, womit häufiger die vom Poeten in der hier erwähnten

„menschlichen Weisheit" ersonnene Textgestalt (wörtliche Bedeutung „Fundament und

Färbung") gemeint ist. Aus logischen Gründen kann dies hier aber nicht gemeint sein.

7 „Wahrheit" für shin Ä. Ishibashi verwendet später den Begriff shinri ÄS im selben Sinn.



DE GRUYTER Über die Idee und das Wirkliche (Teil II) 603

mir denke, muss das Wirkliche der Poesie so unwirklich als möglich,8 muss die Idee

der Poesie so weit als möglich von der Idee entfernt sein.9 Diese Worte wirken zwar
äusserst seltsam, sind es aber nicht. Man möge hören, wie ich dies erkläre.

Was das Wirkliche angeht, so schweift es stets auf Irrwegen umher, die Idee

läuft stets aus den kategorischen Grenzen der Wahrheit10 hinaus. Aus diesem Grund

ist es weder angängig, sich in einseitiger Weise allein an das Wirkliche zu halten,

noch, sich in einseitiger Weise allein an die Idee zu halten. Um wieviel mehr gilt dies

im Falle des Wirklichen der Poesie, die schon keine künstlerische Schrift mehr ist,

wenn man im Wirklichen aufgeht! Und um wieviel mehr gilt dies auch im Fall der

Idee der Poesie, von der man nicht hoffen kann, dass sie das Seelenleben oder das

Geistesleben des Menschen sei, wenn sie in der Idee aufgeht! Deswegen ist der

Kernpunkt der Poesie, dass sie im Inneren eine gestaltlose Vorstellung erzeugt,
welche die Schrift zum Wirklichen macht, dass sie sich in der Aussenwelt eine

wahrnehmbare Gestalt nimmt und diese zu einer gestalüosen Vorstellung
umgestaltet.11 Daher soll die Poesie aus der Idee hinaustreten in das Wirkliche, soll aus

dem Wirklichen hinaustreten in die Idee. Es ist ein in der Allgemeinheit verbreiteter

Fehler, die Idee und das Wirkliche voneinander zu trennen und der idealistischen

oder der realistischen Sparte zuzuordnen.12 Ob etwas sich aufteilt in die

8 Das Wirkliche der Poesie (die durch die Poesie geschaffene Welt) wird hier Teil eines weiter
gefassten Wirklichen, das auch die Welt ausserhalb der Poesie einschliesst. Eine kleine
sprachliche Inkonsistenz besteht an dieser Stelle darin, dass der sonst „das Wirkliche" bezeichnende

Begriff jitsu M hier adverbial im Sinne von „in der Tat" gebraucht wird.
9 Anders formuliert lautet Ishibashis Postulat: „Die in der Literatur beschriebene Wirklichkeit
muss ein Substrat (Konzentrat) der referierten Realität sein und sich voll auf diejenigen ihrer
Elemente beschränen, welche die Idee verkörpern. Die in der Literatur beschriebene Idee muss

so konkret und gegenständlich wie nur möglich sein."
10 „Wahrheit" für shinri MM. Weiter oben verwendet Ishibashi den Begriff shin M im selben

Sinn. Shinri steht in Futabatei Shimeis „Shösetsu söron" („Allgemeine Abhandlung über den

Roman", 1886; siehe Woldering 2015a) für den Hegeischen Begriff „Idee". Da Ishibashi die

Formulierung nicht als Zitat kennzeichnet, kann nur (aber mit grosser Sicherheit) angenommen
werden, dass er Futabatei zitiert.
11 „Gestaltlose Vorstellung" für kyoshö iMM.
12 Erneut bezieht Ishibashi sich hier auf den Disput zwischen Tsubouchi Shöyö und Mori Ögai

(1862-1922). Letzterer hatte im November 1889 in Shigarami zöshi Mi* unter
dem Titel „Ima no shoka no shösetsuron wo yomite (Bei der

Lektüre aktueller Romantheorien diverser Autoren) die realistisch-psychologische Erzählung
(shinriteki shösetsu <UJ!&?)'MS£) und das Prinzip des vom „Schmutz der trivialen Realität

gereinigten", abstrakten Idealismus (chüshö risö shugi fftsfe&tiSiSÜi) gegenübergestellt
(316-318). Mori bezog sich damit explizit auf Tsubouchi Shöyö (1859-1935), der

wegen seines Eintretens für die naturgetreue Schilderung der Beweggründe menschlichen
Handelns (besonders in Shösetsu shinzui 1885/1886) als Hauptvertreter des
„realistischen Flügels" (shajitsuha bezeichnet wurde.



604 — Guido Woldering DE GRUYTER

idealistische oder realistische Ausrichtung, hängt allein davon ab, ob Austreten und
Eintreten der Idee und des Wirklichen zuerst oder nachfolgend geschehen. Genau

dort, wo das nicht wirkliche Wirkliche und die nicht vorgestellte Idee sich im

Hinausgehen und Hineingehen miteinander abstimmen, dort wird die Poesie geboren.

Nehmen wir als Beispiel [den Satz] „Sehnsüchtig wartete ich auf den

Gespielen".13 Da er wirklich ist und das Wirkliche so wiedergibt wie es ist, stellt er

den Geist bloss, so dass es ausserhalb des Satzes weder einen emotionalen

Nachklang noch einen eleganten Geschmack14 gibt. Dies ist noch keine zur Kunst

gehörige Schreibweise. Überführt man dies aber von der Idee in das Wirkliche und

bringt die beiden Dinge miteinander in Einklang, etwa in dem Satz „Unter dem weit

ausgebreiteten Moskitonetze schlafe ich bald, bald erhebe ich mich, und das

Gedenken in meinem Busen brennt mehr noch als das Feuer, in dem Moskitos

verbrannten." (Volkslied)15 - dann erldingen Gefühl, Geschmack und Wohlklang
bei weitem mehr als im zuvor zitierten Satz. Ändert man andererseits [den Satz] „Die
Flammen der Laterne trafen auf den Wind und wankten hin und her" um in „das

Laternenlicht, das im Wind mit den Augen klimpert",16 so entsteht in der Schrift ein

13 Dies ist der Sachgehalt, auf den Ishibashi zwecks Kontrastierung das anschliessend zitierte

„Volkslied" reduziert.
14 „Emotionaler Nachklang" für yojö ^ ff, „eleganter Geschmack" für fümi Jjütiflc. Den Begriff
yojö zitiert Ishibashi aus seiner eigenen Abhandlung „Shiika no seishin oyobi yojö" (Jan. 1890;

Ishibashi 1890e), indirekt also aus Kien shiwa des Minagawa Kien IfJllÄH (Minagawa 1771).

15 „Volkslied" für riyö MsS- Die erste Hälfte des hier zitierten Volksliedes geht zurück auf das

Haiku Okite mitsu nete mitsu kaya no hirosa kanaMizXJLoiSTiCOlX £ („Ich stehe

auf und schaue, ich lege mich hm und schaue - ach, die Weite des Moskitonetzes!"). Dieses Gedicht

wurde lange der Dichterin Kaga no Chiyo (1703-1775) zugeschrieben und mit dem Tod

ihres Gatten in Verbindung gebracht. Dieser Interpretation zufolge hätte Kaga no Chiyo nach dem

Tod des Gatten unter dem für zwei Personen gedachten Netz allein schlafen müssen und die

Betonung der nun nicht mehr notwendigen Weite des Moskito-Netzes wäre verhaltener Ausdruck

der Einsamkeit der Dichterin. Allerdings herrscht inzwischen die Auffassung vor, dass das Haiku

von einer Prostituierten namens Ukihashi SM des Bordells Maruyama in Nagasaki stamme.

Demnach habe Ukihashi vergeblich auf Freier gewartet und ihre Langeweile in dem Haiku

ausgedrückt. Die zweite Hälfte des Volksliedes denotiert durch den Vergleich des „Gedenkens"

(omoi St» mit der Glut des Räucherbeckens (dessen Duft Moskitos vertreiben soll) die von der

Dichterin nur konnotierte Sehnsucht (oder Langeweile). Gänzlich denotierend ist die von Ishibashi

vorausgeschickte sachliche Feststellung der Sehnsucht. Ishibashi führt hier demjenigen, der das

Haiku als Vorstufe zum Volkslied kennt, also zwei Stufen der Denotation vor.
16 Wortlaut: Kaze ni matataku tomoshibi LT-tk. Die Übersetzung „mit den Augen
klimpern" folgt der Etymologie des Verbes matataku P< (ma > me Auge; tataku klimpern).
Diese Umschreibung des instabilen Lichtes (anderwärts wiederum häufig als Metapher für

flüchtiges Leben verwendet) gehört seit dem Genji monogatari (10. Jhdt.) zum metaphorischen

Standardrepertoire der japanischen Literatur. Ishibashi deutet keine Quelle seines Zitates an. Ein

möglicher Prototext ist das von Enami Teifu fMUMm (?—1712) stammende kyöka-Gedicht Nr. 278

aus der von Asakura Köfü kompilierten Sammlung Gosen ikyoku shü



DE GRUYTER Über die Idee und das Wirkliche (Teil II) 605

Moment der Bewegung, und in ihm ist eine fein durchdachte Wirkung. Das liegt
daran, dass man hier vom Wirklichen zur Idee übergegangen ist.

Ich möchte noch ein weiteres Beispiel anführen, um uns des Effektes der

Harmonisierung von Idee und Wirklichem zu versichern.

Träten Tränen der Traurigkeit aus den Augen hervor, Tränen des Zornes aber aus den

Ohren, so könntest du wohl ohne Worte mein Herz verstehen. Doch treten die Tränen nun
einmal immer nur aus den Augen hervor. (Shigure Kotatsu)."

Den dornenreichen Weg von der Kinderwiege bis zum Friedhof gehen wir alle, ob nun am
Stock oder ohne Stock, einmal bis zum Ende. (Aus der Gedichtsammlung des Mirza
Schaffy,18 aus der ich im Vorworte meines bescheidenen Werkes Tsuyuko hime19 in
Übersetzung zitiert habe.)

(Nachlese andersartiger Stücke, 1672). Es lautet: Fushigi ya nakaze ni matatakutomoshibi nokienu

to omoebahotaru nite sörö ^MM-^^Ml^^fztzK. (Seihakudö/
Asakura 1929 [1672]: 200; siehe auch Kuroki 1985: 57). „Wundersam fürwahrüm Winde klimpert
mit den Augendie Latemeund kaum meint man, sie sei erloschen[stellt sich heraus,] es war ein

Glühwürmchen". Wie schon im Falle des haiku der Prostituierten Ukihashi stellt Ishibashi hier das

Denotat der Trope als Kontrastmittel voran.
17 „Shigure Kotatsu" bezeichnet eine Szene aus dem zweiten Akt des 1720 erstmals

aufgeführten Jöruri-Puppentheaters Shinjü Ten no Amijima -k'f'iTcrolBH (Der Liebes-

Doppelselbstmord von Amijima) des Chikamatsu Monzaemon ürftlFE].£#iPl3 (1653-1724). In
der betreffenden Szene, aus der Ishibashi wörtlich zitiert (NKBT 49: 373), vergiesst der

Protagonist Tränen, kurz nachdem er auf Drängen seiner Familie seiner Geliebten (einer

Prostituierten) schriftlich abgeschworen hat und zu seiner Frau zurückgekehrt ist. Seine Frau

interpretiert die Tränen zunächst als Beweis dafür, dass ihr Mann die Prostituierte noch immer
liebe und Tränen der Reue über seinen Schritt vergiesse, doch dieser erklärt ihr, dass er nicht
aus Trauer weine, sondern aus Wut über einen vermeintlichen Betrug seitens der Prostituierten.
(Keene 1961: 407-408).
18 „Mirza Schaffy" für Mirsä Schäfi Waseh (1792-1852), in Tbilissi (Georgien) ansässiger

Dichter, bei dem Friedrich von Bodenstedt (1819-1892) im Jahre 1844 orientalische Sprachen
studierte. Bodenstedt veröffentlichte 1851 unter dem Titel Lieder des Mirza Schaffy und 1887

unter dem Titel Aus dem Nachlasse des Mirza-Schaffy eigene Gedichte, die er zunächst als seine

Übersetzungen von Gedichten des Mirsä Schäfi Waseh ausgab. Im Nachwort räumt Bodenstedt
aber ein: „Ich zeichnete das Bild Mirza Schaffy's, wie es vor meinem geistigen Augen stand

und Hess sein Wesen in den Liedern und Sprüchen sich abspiegeln, die ich ihm in den Mund
legte und die zum grossen Theil in der That unter den Anregungen entstanden waren, welche
ich ihm verdankte." (Bodenstedt 1887: 202). Ishibashi übersetzt das titellose Gedicht Nr. 10 aus

Aus dem Nachlasse (Bodenstedt 1887: 52), das im Original lautet: „Den Dornpfad von der Wiege
bis zum Grab/ Muss jeder gehn, ob mit, ob ohne Stab:/Die Einen unterscheiden sich von Andern

/ Nur durch die Art wie sie durchs Leben wandern". Ishibashis Übersetzung ist allerdings mehr
als komplett: Wird im Original die Verschiedenheit der Lebensweise wertneutral erwähnt,
erweitert Ishibashi die Beschreibung um die Wertungen „gut" und „ungut" sowie „klug" und

„dumm".
19 „Tsuyuko hime": (Prinzessin Tautropfen, 1889 erschienene Erzählung von Ishibashi
Ningetsu (Ishibashi 1889d). Ishibashi beginnt sein eigenes Vorwort zum Tsuyuko hime mit seiner



606 — Guido Woldering DE GRUYTER

Der erste [Text] setzt das Wirkliche der Aussage „Ich weine nicht aus Trauer,
sondern aus Zorn" um in die Idee, der zweite setzt die Idee der Aussage „Wie
beschwerlich auch immer der Lebensweg sein mag, gelangen alle bis zum Tode,

sobald sie nur einmal geboren sind" um in das Wirkliche. Deswegen [sage ich]:
das, wovon er spricht, mag keine tiefe Bedeutung haben, aber ist es denn nicht
so, dass es mit viel Gefühl und Geschmack angereichert ist und, von nicht
Ausgesprochenem überströmend, die Herzen der Menschen in Bewegung bringt?
Wer also möchte da Poesie verfassen nur mithilfe der Idee? Wer möchte da

Poesie verfassen nur mithilfe des Wirklichen?

4 Gebiet des Menschen und Gebiet der Poesie

Im unendlich weiten Lebensraum des Menschen findet sich zwar verstreut das

Material des Poeten in tausendfacher und zehntausendfacher Vielfalt, so dass

er es an jedem beliebigen Orte einsammeln kann, doch gibt es darunter
solches, das zur Poesie gehören kann und solches, das nicht zur Poesie

gehören kann. Das ist der Grund, weswegen ich zwischen dem Gebiete des

Menschen und dem Gebiete der Poesie unterscheide. Sollte nun jemand ohne

Wissen um den Unterschied zwischen dem Gebiet des Menschen und dem

Gebiet der Poesie gedankenlos eine Schrift zusammenstellen und behaupten,
es handele sich um Poesie, dann ist er, wenn schon nicht dumm, so doch in
seinem Blicke oberflächlich. Ich weiche nicht unbedingt von den Ansichten
der Realisten ab, und überdies erkenne ich an, dass im Schönen nicht unbedingt

auch das Gute existieren muss.20 Und doch entkommen solche [Autoren]

(nicht als solche gekennzeichneten) Übersetzung des Gedichtes Nr. 10 aus Friedrich von
Bodenstedts Aus dem Nachlasse des Mirza-Schaffy (s. o.). Dem ersten Kapitel von Tsuyuko

hime stellt Ishibashi dann das Gedicht Nr. 10 mit Quellenangabe in Originalsprache und -schritt

voran (MBgZ 23: 219), ohne seine zuvor gebotene Übersetzung damit in Verbindung zu bringen.
20 „Realisten" fiir;'issha ha allgemein die Bezeichnung für die Bewegung des literarischen

Realismus. Der Beginn der japanischen Diskussion des Verhältnisses zwischen ausserliterarischer

(gesellschaftlicher) Wirklichkeit und Literatur wird in der Literaturgeschichtsschreibung einhellig bei

der Schrift Shösetsu shmzui /hiÄWM (1885/ 1886) von Tsubouchi Shöyö iTAlSill (1859-1935)

angesetzt. Als Vorform der „Erzählungen der Gegenwartsgesellschaft" kennzeichnet Tsubouchi die

„Bücher der menschlichen Gefühle" (nlnjöbon Affiles bei Tsubouchi in der Schreibung ninjöbon ffife)
des Bakin-Zeitgenossen Tamenaga Shunsui ^A#7k (1790-1843). Tamenagas Erzählungen schildern

die sozialen Verhältnisse der „untersten Gesellschaftsschicht" (karyü shakai TiSftttos) der Gegenwart

(NKiBT 3:82). Da Ishibashi im nächsten Satz Tamenaga konkret nennt, liegt die Vermutung nahe, dass

Ishibashi mit dem Begriff „Realisten" Bezug auf Tsubouchi nimmt. Doch nimmt er wohl auch auf den

zwischen Iwamoto Yoshiharu ®£A1S?p (1863-1942) und Mori Ögai ab April 1889 geführten Disput



DE GRUYTER Über die Idee und das Wirkliche (Teil II) 607

wie jener Tamenaga Shunsui,21 mögen ihm auch die Vorteile der

Detailgenauigkeit22 nicht abgehen, schliesslich nicht der Einordnung in die
Reihe der oberflächlichen Betrachter. Aber auch die älteren Werke von Meister
Köson,23 Hara no ko, Mawariguruma und Ko no tegashiwa (die allesamt in
Muratake enthalten sind),24 betrachten das Gebiet der Poesie und das Gebiet

über das wünschenswerte Verhältnis zwischen Literatur und Natur (Realität, Fakten) sowie über das

Schöne (bi ü) und das Gute (zen U) in der Literatur. Iwamoto vertrat die Meinung, dass die grösste

Literatur diejenige sei, welche die Natur so darstelle wie sie ist. Zudem seien in der Literatur das Gute

und das Schöne untrennbar miteinander verbunden. Mori hielt Iwamoto vor, die naturgetreu
abbildende wissenschaftliche Literatur nicht von der die im Gegenstand verborgene Idee herausarbeitende

schönen Literatur zu trennen. Ishibashi bezieht hier, wenn auch undeutlich, Position für Moris

Standpunkt in Bezug auf die Wahl des in der Literatur behandelbaren Stoffes. Die von Mori in

.„Bungaku to shizen' wo yomu" entwickelte Vorstellung einer „Idee" (ide ffi.) als einer unendlichen

Bedeutung, die man in endlichen Gegenständen erkenne (Ide wa yügen no mono ni tsuite mugen no gi

wo mim mono nari )8(±^ßl©#!lCgtt^T4S|5S©Ji:är.E<5'fc><T)&l9o OGZ 16: 13; vollständige
Übersetzung: Woldering 2015b) greift Ishibashi auffälligerweise nicht auf.

21 „Tamenaga Shunsui" Autor der späten Edo-Zeit, der in seinen ninjöbon AIWA
(„Büchern menschlicher Gefühle") das Gefühlsleben etwa einer Prostituierten und ihres

Geliebten auf realistische Weise schilderte. In Shösetsu shinzui kontrastiert Tsubouchi Shöyö
die Texte dieses Autors mit den yomihon des Takizawa Bakin 'MrKM/W (1767-1848), wobei
Tsubouchi die Protagonisten Bakins als unrealistische, überkommene Moralvorstellungen

stereotyp verkörpernde Figuren kennzeichnet.
22 „Detailgenauigkeit" für samatsu SA. Der Ausdruck kennzeichnet sonst häufig abwertend
die Trivialiät, kann hier aber nur positiv gemeint sein.

23 „Meister Köson" für Köson-ö respektvolle Bezeichnung des Autors und
Theaterkritikers Aeba Köson IfüSjlf-t (1855-1922). Aebas Werke sind in Stoff und Stil der

Erzählprosa der Edo-Zeit verpflichtet. So ist beispielsweise Aebas Hasu ha musume (1888) eine

Anlehnung an das Köshoku Ichidai onna (1686) von Ihara Saikaku.

24 Shösetsu Muratake (Aeba 1889-1890) ist der Titel der 1889 bis 1890 im Verlag

Shun'yödö veröffentlichten Sammlung von 62 Erzählungen, die Aeba zwischen 1887 und
1890 einzeln veröffentlicht hatte. Muratake fasst in 5 Bänden 20 Einzelhefte (kan #) zusammen.
Ishibashi hatte beim Schreiben seiner Abhandlung offensichtlich den im März 1890 abgeschlossenen

Band 3 der Sammlung vor sich. Darin enthalten sind die hier erwähnten Erzählungen Hara no
ko (Heft 13), Megurigumma S0$ und Ko no tegashiwa ÄAtt (Heft 12). Ishibashi hatte
schon im August 1889 in „Köson shi no „Muratake" Jtftft© itfGtjTJ („Das "Muratake" des

Herrn Köson"; Kokumin no tomo 58; Ishibashi 1889b) vorgehalten, abgegriffene Gestaltungsmuster
nach Art des Tamenaga Shunsui zu verwenden. Vernichtend aber war die zwei Monate vor dem „Sö

jitsu ron" veröffentlichte Kritik „Muratake Dai jüichi kan ts LttlJH—Ishibashi 1890d). Nach

einem höflich-rituellen Lobgesang auf Aebas grosse Talente wirft Ishibashi dem Autor vor, (a)

Motive (shukö ® in]) zu verwenden, die man in dieser oder ähnlicher Gestalt schon allzu oft gesehen

habe, (b) weit von Empfindungen (jö tW) zu sein, im Realitätjsbezug] flach zu sein (jitsu ni asaku

shite iSlLL < lt),(c) in Idealvorstellungen flach und dünn zu sein (risö senpaku ni shite Sllffliää

LT), (d) es an [Gestaltungsjdichte (chimitsu iüflE), überragender Schönheit (shürei ^M) und
Aufrichtigkeit (shinsotsu XA) fehlen zu lassen, (e) dass die ganze Erzählungen (zenpen 4tS)
umfassenden Motive und persönlichen Begebenheiten (jinji A#) flach und abgenutzt seien. Die



608 Guido Woldering DE GRUYTER

des Menschen als dasselbe, sind daher Werke, in die man mit Gewalt Dinge
hinein gezwängt hat, die nicht zur Poesie gehören. Ich möchte daher
zugespitzt sagen, dass derartige Werke keine Romane sind. Bezieht man zusätzlich
die dritt- und viertklassigen Romanautoren ein, so reicht der Platz nicht aus,
um diejenigen Werke aufzuzählen, die den besagten Schwächen erliegen. Um

nun an dieser Stelle ein extremes Beispiel anzuführen: die Gestalt einer

Bauersfrau, die auf dem Felde ihre Beine ungehemmt ausstreckt und
Bratkartoffeln verspeist, gehört in der Tat in das Gebiet des Menschen, wohingegen

die Gestalt einer Bauersfrau, die auf einem Gemüsefelde steht,
zurückblickt und die ihr sehnsüchtig nachgefolgten zahmen Tauben mit Brot

füttert, gehört in der Tat in das Gebiet der Poesie.25 Ich habe bislang noch nicht
davon gehört, dass ein Poet in China oder Europa ein praktisches Beispiel für
das Gebiet der Poesie gegeben hätte (und wenn man mit Gewalt danach sucht
und sich herausstellt, dass es doch ein Beispiel gibt, so ein ausserordentlich

unausgereiftes). In unserem Lande gibt es ein einzig dastehendes Beispiel,
möchte ich sagen, nämlich die Poetin des Damengemaches, Sei Shönagon.26

Sind nicht in ihrem Makura söshi die zehn mal einhundert Beispiele, die sie

unter „Was das Herz zum Klopfen bringt",27 „Was Sehnsucht weckt, wenn es

vorbei ist",28 „Was uns zufrieden macht",29 „Was unangenehm ist",30

„Was unpassend wirkt"31 und anderem aufführt, eine feinsinnige Auswahl

wesentlichen Gründe für die Mängel seien, (1) dass Aeba die Disposition (jisupojichion

7 des Gesamtwerkes zu leicht nehme, (2) dass Aeba keine Schönheit (bi jt) schaffe, bei welcher

er sich um Phantasie (fantaji SS) kümmere.

25 Wieder schickt Ishibashi eine „unpoetische" Szene vorweg, um ihr sofort die „poetische"
Variante gegenüberzustellen. Für die Szenerie mit Bäuerin und Tauben konnte weder eine

textuelle noch eine bildliche Vorlage ermittelt werden.

26 Sei Shönagon Dienerin im Damengemach der Kaisergattin und Dichterin am Hofe

der Heian-Zeit (Ende 10, Anfang 11. Jhdt.), Verfasserin der im folgenden erwähnten Miszellen-

Sammlung Makura no söshi tkM-p (Das Kopfkissenbuch der Hofdame Sei Shonagon, um 1000,

Sei (1000); Ishibashi gibt die Titelvariante Makura söshi ftWüffi an). Ishibashi zitiert im folgenden

einige der Kategorien, welche die Poetin geschaffen hat, um darunter ihre persönlichen
Eindrücke und Empfindungen vor allem des höfischen Lebens ihrer Zeit einzusortieren.

27 Kokoro tokimeki suru mono orthographische Variante des Originaltitels
Kokoro tokimeki suru mono (NKBT 19: 72). Die deutschen

Übersetzungen der Kategorientitel in Das Kopfkissenbuch der Hofdame Sei Shonagon (Sei/

Watanabe 1952 [1000]) sind ungenau.
28 Sugikoshi kata koishiki mono A 21 LfrfcW. Variante des Originaltitels Suginishi

kata koishiki mono LcD (NKBT 19; 72).

29 Kokoro yuku mono d ~ -5 <75 (NKBT 19: 72).

30 Nikuki mono II# t>©: Schreibvariante des Originaltitels Nikuld mono (C< # i>CD (NKBT 19:68).

31 Susamajiki mono J; L# (NKBT 19: 64).



DE GRUYTER Ober die Idee und das Wirkliche (Teil II) 609

dessen, was in das Gebiet der Poesie gehört? Ach, Sei Shönagon war eine

fürwahr einzigartige Meisterin!
Ich bin der Meinung, dass man, wenn man Poesie verfassen will, sein

Augenmerk zunächst einmal auf zweierlei richten sollte. Das erste besteht

darin, das Gebiet des Menschen und das Gebiet der Poesie genau zu

ergründen. Das zweite besteht darin, das Gebiet der Poesie in künstlerischer
Gestalt32 zu konzentrieren. Man sollte aber, wenn man dies unternimmt, sich

einerseits das Wirkliche zum Vorbilde nehmen, sich andererseits die Idee zum
Vorbilde nehmen. Der Poet Graf Platen hat einst das folgende gesagt:

„Glücklich, fürwahr, ist der Poet. Der Poet bewahrt nicht nur die Gegenwart,
welche die Zeit gebiert, für die Ewigkeit, er lässt auch das Gegenständliche an
seinem Orte unvergänglich werden."33 Damit hat er in besonderer Weise auf die

Notwendigkeit hingewiesen, dass der Poet sich das Wirkliche zum Vorbilde
nehme. Ob es nun die Ewigkeit, das Bewahren oder das Unvergängliche ist:
schliesslich ist das nichts anderes als die feinsinnige Auswahl im Gebiete der
Poesie. Auch Mirza Schaffy, ein Philosoph aus Tiflis im fernen Russland,34

äusserte sich dazu mit den Worten:

Dichtergenie - oh, Dichtergenie, vom Himmel verliehene Begabung! Du legst den Boden

des menschlichen Lebens aus mit duftenden Blüten, entnimmst aus der Freude Watte,

gewinnst aus dem Leiden Arzenei, und, um das Wiederspiegeln der Klarheit35 aus dem

alten Brunnen des Lichtes und der Wahrheit hervorzurufen, führst du einen goldenen
Strahl vom Himmel in das Herz.36

32 „Künstlerische Gestalt" für bijutsu-teki no shökei

33 Das auf den 2. August 1829 datierte Epigramm des August von Platen (1796-1835) ist unter
der Überschrift „Dichtergeschick" enthalten in Epigramme (1847) und lautet „Selig der Dichter,

er kann festhalten das zeitliche Dasein, aber verewigen auch alle Gestalten des Raums!"

(Platen-Hallermünde 1847-2: 268). Da Ishibashi im übernächsten Satz auf Wörter aus seiner

eigenen Übersetzung Bezug nimmt, musste ihr hier der Vorzug vor dem Platenschen Original
gegeben werden.

34 „Tiflis" (amtlich „Tbilissi", heutige Hauptstadt Georgiens) gehörte von 1801 bis 1917 zum
russischen Zarenreich.

35 Den Begriff „Klarheit" verschriftet Ishibashi hier nach dem oben beschriebenen Muster
kuräruhaito [meikai].

36 Das von Ishibashi übersetzte (in Wahrheit von Bodenstedt und nicht von Mirza Schaffy
verfasste) titellose Gedicht Nr. 57 aus Aus dem Nachlasse des Mirza-Schajfy lautet: „0 Geist der

Dichtung, göttliche Gabe, du / Deckst mit Blumen den Abgrund des Lebens zu;Du beutst Weihe

der Freude und Balsam dem Schmerz / Ziehst goldne Fäden vom Himmel ins HerzAuf dass

schon hienieden ein Abglanz der Klarheit / Uns werde vom Urborn des Lichts und der
Wahrheit." (Bodenstedt 1887: 69). Ishibashi hat offensichtlich das von Bodenstedt im Sinne

von „bieten" verwendete Verb „beuten" gar nicht, das im Sinne von „Heiligung" verwendete
Wort „Weihe" (Deutsches Wörterbuch von Jacob Grimm und Wilhelm Grimm, Leipzig 1854-1960,



610 — Guido Woldering DE GRUYTER

Damit hat er in besonderer Weise die Notwendigkeit hervorgehoben, dass der

Poet sich die Idee zum Vorbild nehme. Ob es die Blüten sind, ob die Watte, ob es

die Arzenei ist, ob das Licht, ob es die Wahrheit ist, ob ein goldener Strahl - es

bedeutet nichts anderes, als das Gebiet der Poesie in künstlerischer Weise zu
konzentrieren. Mit einem Worte: die Dichtung erreicht letztendlich nicht das

Gebiet der Poesie, wenn sie sich für ihren Gegenstand nicht das Wirkliche zum
Vorbild nimmt, und wenn sie sich nicht die Idee zum Vorbild nimmt, so kann das

Gebiet der Poesie wiederum nicht zum „Schönen" gehören.37 Wenn nun aber die

Idee sich nicht auf das Wirkliche verlässt, so ist sie schliesslich haltlos oder
leer.38 Wenn andererseits das Wirkliche sich nicht auf die Idee verlässt, so

kehrt es sich schliesslich um in das Gebiet des Menschen.

5 Ewiges und Unvergängliches

Es ist die erlesene Kunst des Poeten, die Phänomene des menschlichen Lebens

hin- und herzuwenden, genau in Augenschein zu nehmen, ausserhab des

Phänomens die gestaltlose Wahrheit39 zu erfassen und womöglich eine Welt
Widerscheinen zu lassen, die um eine Stufe weiter fortgeschritten ist als die

Phänomene. Unreif in der Poesie ist derjenige, der das Gestaltlose nicht im

gestalthaften Phänomen sucht, der das Hohe und Weite nicht in den niederen,
erdnahen menschlichen Empfindungen aufspürt. Der Unreifste unter den

Unreifen ist derjenige, der das Gestalthafte nicht in der gestaltlosen Wahrheit
Widerscheinen lässt, der das Niedrige und Erdnahe nicht in hohe und weite
Entwürfe40 überträgt. Der grosse Poet hat für gewöhnlich das Auge, das um eine

Stufe über seine Gegenwart hinausgeht; beim kleinen Poeten aber ist das

Gegenteil der Fall. Der grosse Poet fürchtet nicht den Zorn seiner Altvorderen,
vielmehr graut es ihm vor dem Gelächter der Nachwelt; beim kleinen Poeten

aber ist das Gegenteil der Fall. Der grosse Poet bedenkt die Ereignisse, macht

s.v. beuten, Weihe) falsch verstanden und mit „Watte" (mawata übersetzt, weil er es wie

„Arzenei" („Balsam") als einen aus der Medizin entliehenen Ausdruck zur Verbildlichung des

Begriffes „Trost" interpretiert. Darüberhinaus hat Ishibashi die in der Bodenstedtschen

Übersetzung durch „schon hienieden" implizierte Jenseitsvorstellung nicht umgesetzt.
37 Hier bezeichnet das Wort „Poesie" (shi I#) Texte, die in das „Gebiet der Poesie" (shikyö WM)
gehören. Mit „Schönes" (bi j!) meint Ishibashi „schöne Künste" (bijutsu liftf), in die nur Texte

gehören, die im „Gebiet der Poesie" liegen.
38 „Haltlose Idee" für mösö leitB („Wahnidee"), „leere Idee" für küsö („Phantasterei").
39 „Gestaltlose Wahrheit" für mukei no shinri Zuvor hat Ishibashi den Ausdruck

kyoshö l&Mt („gestalüose Vorstellung") verwendet, um den selben Gedanken auszudrücken.

40 „Entwurf" für ishö SSE.



DE GRUYTER Über die Idee und das Wirkliche (Teil II) 611

sich Gedanken über die Dinge und versteht es, deren geheimnisvolle Tiefe

Widerscheinen zu lassen; beim kleinen Poeten aber ist das Gegenteil der Fall.

Mit einem Worte: der kleine Poet trachtet danach, die gewöhnliche Freude eines

Augenblickes für sich in Anspruch zu nehmen, ist willkürlich und wankelmütig,
liebt es, düstere und grelle Farben aufzutragen und bemerkt nicht, wie flach und
seicht er im Prinzip41 ist. Der grosse Poet trachtet danach, an allen Orten der

Erde und zu allen Zeiten gelesen zu werden und ist darum bemüht, Texte

genialen Geistes hervorzubringen, die dem Ewigen entsprechen und es

durchschreiten. Aus diesem Grunde bewirken die Werke des grossen Poeten, dass ihre
Leser nicht anders können, als sie drei mal zu bedenken. Die Werke des kleinen
Poeten mögen beim allerersten Anblicke noch Freude machen, doch rufen sie

nach einiger Zeit Überdruss hervor. Das eine wird dem Philosophen zur Quelle
der Gedanken, das andere endet als Spielzeug des gewöhnlichen Menschen.42

Oberbreyer43 hat einst die Charakterbilder des Theophrast44 kommentiert und

gesagt: „Die Eigenheiten, die Herr Theophrastus abgebildet hat, sind schlechte

und gute Menschen45 seiner Gegenwart. Man hat in diesem Buche also Portraits

von Menschen gezeichnet, die in der Tat vor über zweitausend und zweihundert
Jahren existiert haben. Doch breite ich diese Portraits vor meinem Auge aus, so

sehe ich darin exakte Abbildungen unserer selbst - ist es nicht eine

Überraschung, die ich da erlebe? Erblicken wir darin nicht die Gestalt der
Freunde und Feinde, die unsere Zeitgenossen sind? Welchen Grund hat nun
aber diese vollständige Übereinstimmung zwischen jenen Jahrtausende alten
Menschen und uns, die uns so überraschen mag? Wohl nicht den, dass Herr

Theophrastus schlechte und gute Menschen einzig abgebildet hätte. Es liegt
daran, dass er durch die Haut drang, das Innere erreichte und so das

Charakteristische der Menschheit herausarbeitete, dass er sie zwar die Maske

schlechter und guter Menschen aufsetzen liess, aber nicht nach Landessitten,

Alter, Mann oder Frau und nach Beruf fragte. Sitte und Klima der verschiedenen

41 „Prinzip" für ri 3.
42 Die hier entwickelte Vorstellung von der Kunst als Quelle der sich entwickelnden
philosophischen Vernunftidee lässt erneut den Hegeischen Gedanken von der Schönheit als Präsenz

der Vernunftidee (Gethmann-Siefert 2005: 54-56) anklingen.
43 Max Oberbreyer (1851-1918) hat neben seinen Tätigkeiten als Schriftsteller, Journalist und
Feuilletonist zahlreiche lateinische und griechische Klassiker übersetzt und kommentiert.
44 „Theophrast": 372-287 a.Chr. n. Sein um 319 v. Chr. verfasstes Werk Charakteres (auch
Ethikoi charakteres) enthält 30 Definiüonsskizzen zu Charakterzügen des Menschen (z.B.
„Überheblichkeit", „Feigheit").
45 „Schlechte und gute Menschen" für azenjin iSSA, worin a jg als Synonym für o

fungiert.



612 Guido Woldering DE GRUYTER

Länder üben wohl Einfluss auf das Äussere des Menschen aus, doch ihr Herz

und ihr Empfinden werden sicherlich zu keiner Zeit und an keinem Orte davon

bewegt. Was sie trennt, sind alleine Zeit und Raum, im Geiste aber gibt es

zwischen ihnen keinen Abstand. Es gibt zwischen dort und hier einen

Unterschied in der Sprache, nicht aber einen Unterschied in Denken und

Vorstellung. Es gibt einen Unterschied in den Sitten, nicht aber einen

Unterschied im Handeln."46 So hat er gesprochen. (Für Obiges ziehe man die

Zweitübersetzung „Verschiedene Menschen" des Meisters Jishö47 zurate.)

Wahrhaftig, der Grund dafür, dass das Buch Charakterbilder den ehrenvollen

46 Im Original lautet die von Ishibashi zitierte, von Nishimori Takeki (Nishimori 1888) etwas

ungenau übersetzte Textstelle aus Oberbreyers „Einleitung": „Diejenigen nämlich, deren Sitten

uns Theophrast in seinen Charakterbildern malt, waren doch seine Zeitgenossen, die Athener,
und seit der Zeit, da er von diesem Volke von Athen Schilderungen entworfen, sind bis heute 22

Jahrhunderte verflossen: und doch - wenn wir jetzt diese Zeichnungen vor Augen halten,
müssen wir nicht mit Staunen unser eigenes Porträt darin erkennen? Werden wir nicht die

Züge auch unserer Zeitgenossen, unserer Freunde und Feinde in ihnen sehen? Woher diese

überraschende, so vollständige Aehnlichkeit mit Menschen, die durch so viele Jahrhunderte von
uns geschieden sind? Nun, der griechische Philosoph hat hier eben nicht nur Athener skizzirt,

er ist durch die Schale auf den Kern gedrungen und hat, nur unter der Maske des Atheners, den

Menschen gezeichnet, den Menschen allein ohne Rücksicht auf Nationalität, Alter, Geschlecht,

Beruf. So bestätigt sich auch hier die Wahrheit des alten Erfahrungssatzes, dass wohl Klima und

Sitten eines Landes die Menschen im Aeussern beeinflussen können, dass sie aber im Grunde

nach Herz und Leidenschaften sich alle gleich bleiben - zu jeder Zeit und unter jeder Zone. Was

Jene und uns trennt sind nur zeitliche und örtliche, nicht geistige Abstände; nur Unterschiede

der Sprache, nicht der Gedanken; nur Ungleichheiten der Sitten, nicht der Handlungen."
(Oberbreyer 1874: 5-6).
47 „Meister Jishö" (Jishö shi g ^H1) ist das Pseudonym des Nishimori Takeki (1862—

1913). Bekannt war Nishimori bereits 1888 durch die Veröffentlichung satirischer

Charakterschilderungen von Japanern unter dem Titel Hyakunin hyakuiro UTAHf-fe (Ukiyo

shashin (Hundert Menschen, hundert Farben - Fotografien unserer Welt; Nishimori
1888). Das Frontispiz zeigte Nishimori als Fotografen, der mit seiner Kamera in eine japanische

Menschenmenge hineinphtographiert. Es folgten dann Schilderungen etwa des typischen

Quacksalbers (yabu isha), eines Mannes, der durch die Meiji-Restauration seinen privilegierten
Samurai-Status eingebüsst hatte (kyü samurai), des traditionellen China-Gelehrten (kangaku

sha) und des modernen West-Gelehrten (yögaku sha). Die Zweitübersetzung der Charakteres

von Theophrast veröffentlichte Nishimori zuerst in 26 Folgen unter dem Titel Hito samazama A
$ "£ (Verschiedene Menschen) vom 8. Juni bis zum 31. August 1889 im Anhang (bessatsu,

furoku Sl; Nishimori 1889) der Morgenausgabe der Yomiuri shinbun. Folge 1 enthält die

Übersetzung von Oberbreyers Vorwort. Ishibashi zitiert diesen Text mit kleinen
orthographischen Abweichungen. 1892 erschien Nishimoris Übersetzung unter dem selben Titel als

Monographie im Verlag Seikandö ffiütLsü



DE GRUYTER Über die Idee und das Wirkliche (Teil II) 613

Namen „Goldenes Büchlein" erhielt, dürfte wohl hierin liegen.48 Wenn ein

Poet diese kritischen Worte stets beherzigt, sich deren Sinn zueigen macht und
ihn nicht vergisst, so wird seine Poesie über alle Zeiten hinweg hochgeschätzt
werden und sicherlich nicht in einer Zeit vergehen. Deswegen meine ich stets,
dass die Poesie das Ewige und Unvergängliche hochschätzt. Trachtet

man danach, sie zu etwas Ewigem und Unvergänglichen werden zu lassen,

so sollte man zum einen das Gestaltlose im gestalthaften Phänomen aufsuchen,

das Hohe und Weite im niedrigen und erdnahen Empfinden des

Menschen aufspüren, und man sollte zum anderen das Gestalthafte mit der

Wahrheit des Gestaltlosen erleuchten, das Niedrige und Erdnahe in hohe und
weite Entwürfe überführen. Diese Betätigung49 beschreibe ich als

„Ausrichtung an der Idee bei Ausrichtung am Wirklichen". Das Ewige und
Unvergängliche bei Theophrastus liegt an nichts anderem als am kunstvollen
Umgange mit der Idee und mit dem Wirklichen. Aus diesem Grunde also sage

ich, dass die Ausrichtung des Poeten an der Idee und die Ausrichtung am
Wirklichen die Voraussetzungen für das Stadium der Ewigkeit und der

Unvergänglichkeit sind.

48 Max Oberbreyer übernimmt die Hymne auf „attischen Geschmack und griechische
Eleganz" sowie das epitheton ornans livre d'or (Oberbreyer 1874: 5) von Jean de La

Bruyere (1645-96) aus dessen Vorwort (Discourse sur Theophraste) zu Les Caracteres de

Theophraste traduits du grec avec Les Caracteres ou les maeurs de ce siecle (1688) (La

Bruyere 1886: 6) und übersetzt livre d'or in „goldenes Büchlein" (Ishibashi von dort aus in

ögon shösatsu jü-sfe/hflU). Ishibashi hat seine an Oberbreyer 1874 festgemachten
Anschauungen bereits am 22. Juni 1889 in der Zeitschrift Kokumin no tomo in seinem

Beitrag „Yomiuri shinbun Hito samazama MtEStMA $ (Hito samazama in der

Yomiuri shinbun; Ishibashi 1890f) kundgetan. Darin schilderte er grob Anlage und Gehalt
der Charakteres und zitierte wörtlich Teile von Nishimoris Übersetzung des Oberbreyerschen
Vorwortes. Seine wesentlichen Gedanken und das Nishimori-Zitat daraus greift er ohne
Rückverweis erneut auf, wohl, weil in jenem Beitrag auch das kompromittierende
Eingeständnis, dass er damals die Oberbreyersche Vorlage gar nicht und Nishimoris
Übersetzung nur teilweise kannte, enthalten ist.
49 Den Begriff „Betätigung" verschriftet Ishibashi nach dem schon beschriebenen Muster

betechigungu ÄfE [dösa]. Prototext ist erneut § 19 aus Deutsche Poetik (1879) von Werner

Hahn, wo es im Original unmittelbar nach der in Fussnote 79 zitierten Passage heisst: „Sie
stehen in innerem Zusammenhang ,mit ihren Vorstufen' d.i. mit dem leiblichen Organismus des

Menschen; namentlich unmittelbar mit dessen zwei allgemeinen Bethätigungen: mit der durch
die Sinne (Auge, Ohr etc.) bewirkten Bethätigung nach aussen; und mit der durch Nerven und
Blut vermittelten Bethätigung im Körper selbst." (Hahn 1879: 43).



614 — Guido Woldering DE GRUYTER

6 Grösse50

Trachtet man danach, ewig und unvergänglich zu sein, so muss man erkennen,

was dichterische Grösse51 eigentlich ist. Das Ewige und Unvergängliche
geht sicherlich mit Grösse einher und ist niemals davon getrennt. Ich meine,
dass es bei der Grösse52 zwei Arten gibt, nämlich zum einen diejenige, die ich
als Grösse des Äusseren bezeichne, zum anderen diejenige, die ich als die

Grösse des Inneren bezeichne. Grösse des Äusseren beschränkt sich darauf, die
Oberfläche der Poesie gross zu gestalten, Grösse des Inneren macht allein das

Wesen gross.53 Mag die Oberfläche auch noch so gross sein - wenn das Wesen

nicht gross ist, so ist [die Poesie] im Nutzen so unterlegen wie im allgemeinen
ein grosser Angelika-Baum gegenüber einem Paternosterbäumchen von nur
einem Sun Höhe.54 Wenn aber demgegenüber das Wesen [der Poesie] gross ist,
dann möchte ich sie preisen als etwas, woran man dichterische Grösse

erkennt, und mag ihre Oberfläche auch klein sein. Wenn jemand wiedergibt,
wie Berge und Felsen zerbersten, wie Drachen und Tiger miteinander kämpfen,
so ist das für sich genommen zwar gross, doch bedeutet das nichts weiter als

die äussere Anlage der Poesie gross zu machen, und es heisst nicht, das Herz

der Poesie55 gross zu machen. Wenn etwas aber vom Herzen der Poesie her

nicht gross ist, so kann man es von vorneherein nicht als ein grosses

50 Dieser Abschnitt erschien zuvor als selbständiger Artikel unter dem Titel „Dai jz" in der

Zeitung Köko shinbun am 5. April 1890 (Ishibashi 1890a).

51 „Poetische Grösse" für shidai f#;k.
52 Den Begriff „Grösse" verschriftet Ishibashi, nachdem er ihn in der Überschrift und im Text

bislang mit dai iz wiedergegeben hat, hier nach dem schon beschriebenen Muster mit gurese jz
[dai] (> deutsch „Grösse").
53 „Wesen" für seishin ffW.
54 Der bis etwa zwei Meter hohe „grosse Angelika-Baum" (botan. Aralia cordata, japan, udo no

taiboku wörtlich „der für sich selbst lebende grosse Baum") wird hier als Sinnbild
der Nutzlosigkeit eingesetzt: der Wildwuchs seiner Stämme macht ihn unkontrollierbar, er

besteht zu 95 % aus Wasser (enthält also keine Nährstoffe) und ist ausserdem für Nutzholz zu

weich. Demgegenüber ist das Holz des kleinen „Paternosterbaums" (botan. Melia azedarach,

japan. sendan #F9) vielseitig verwendbar (etwa für Rüstungen und Arzneien). Selbst ein junger
Paternosterbaum von nur 1 „sun" Tf (ca. 3 cm) Höhe wird deswegen in Japan traditionell sehr

geschätzt. Darüber hinaus verströmt der Paternosterbaum schon in seiner Jugend seinen
angenehmen Duft und steht deswegen im Sprichwort Sendan futaba yori köbashi („Ein
Patemosterbaum duftet, sobald seine Blätter sich teilen") sinnbildlich für ein früh
aufkeimendes grosses Talent. Wegen beider Eigenschaften wird der Paternosterbaum hier als

Sinnbild der Nützlichkeit eingesetzt.
55 „Herz der Poesie" für shishin f#<D.



DE GRUYTER Über die Idee und das Wirkliche (Teil II) 615

Schriftwerk von literarischem Werte56 bezeichnen. Freilich: Kinder, Frauen

und gemeine Menschen57 mögen die Aufzeichnungen von der Strandung des

Robinson58 und das Shintö Suikoden lesen59 und diese Werke als angenehm
oder absolut einzigartig loben, und da sie Poesie geradeso wie ein Spielzeug
betrachten, kann man ihnen darum keine tiefgehenden Vorwürfe machen. Und

mögen die persönlichen Angelegenheiten und die persönlichen
Begebenheiten,60 die [diese Werke] wiedergeben, auch gering erscheinen,

mögen in ihnen müssiggängerische Mutwilligkeiten in abgelegenen Gefilden

enthalten ist,61 mag es darin um nicht mehr gehen als um die Liebeslust
einfacher Männer und Frauen,62 so sind sie doch im Geiste, im Herzen der

56 „Literatur" fur bungaku Notabene: bis hierher hat Ishibashi den allgemeinen Begriff
„Schriftwerk" (monji ~5C¥) verwendet.

57 „Kinder, Frauen und gemeine Menschen" fur jijo bon'yö %icAM.
58 Der Robinson-Stoff war in Japan seit der spaten Edo-Zeit sehr popular und Gegenstand zahlreicher

Bearbeitungen. Das Feld der in Frage kommenden Prototexte lasst sich daher nur ungefähr
abstecken. Ishibashi nennt als Titel Robinson hyöryü fantyyy tüsftfd (Aufzeichnungen von der

Strandung des Robinson). Zu den frühesten japanischen Übersetzungen des Defoeschen Romans

{The Life and Strange Surprizing Adventures of Robinson Crusoe of York, Manner, 1719) zahlt das

Robinson hyökö kiryaku 'UWtMMftIHüS- (Kurze Aufzeichnungen von der Strandung des Robinson,

1857) von Yokoyama Yoshikiyo fililöffif (1826-1879). Zwischen Yokoyamas Übersetzung und
Ishibashis Schreibgegenwart (1890) erschienen mehrere Bearbeitungen mit Titeln, die mit dem

von Ishibashi genannten teilweise oder ganz übereinstimmen. Nimmt man die Titelangabe des

allerdings häufig ungenau zitierenden Ishibashi einmal ernst, kommen als Prototext das Robinson

hyöryü kt (Inoue 1883) des Inoue Tsutomu (1850-1905) und das Robinson

hyöryü kl HSStlSiJSäfElE (Ushiyama 1887) von Ushiyama Kakudö ^iiltl^ und Atobe Sozan ©F&liiS

til (Lebensdaten in beiden Fallen unbekannt) in Frage.

59 „Shintö Suikoden": Kurztitel des Shunketsu Shintö Suikoden (Heldengotter-
Shuihu zhuan, 1828-1882), ein auf chinesischen Vorlagen beruhender, hinsichtlich der Anzahl
handelnder Personen und Textmenge von 140 Heften in 128 Banden monumentaler yomihon-

Abenteuerroman, verfasst von Gakutei Kyüzan jE^frlil (Lebensdaten unbekannt) (Bde. 1-4)
und Chisokukan Shökyoku JwSSSftUli, (Lebensdaten unbekannt) (Bde. 5-128) (Gakutei/
Chisokukan 1898 [1828-1882]). Notabene: Ishibashi bezieht sich auf einen der Erzahltradition
der spaten Edo-Zeit verpflichteten Abenteuerroman, dessen letztes Kapitel nur sieben Jahre vor
dem „Sö jitsu ron" erschien.

60 Vorausdeutung auf den folgenden Abschnitt.
61 Ishibashi meint die kleinen und langsamen Schotte des auf einer abgelegenen Insel lebenden

Robinson hin zu einem zivilisierten Leben.

62 Ein Beispiel fur die von Ishibashi wohl gemeinten Liebesgeschichten einfacher Manner und
Frauen im Shunketsu Shintö Suikoden ist Kapitel 2 in Band 2. Der tugendhafte Räuberhauptmann
Akushirö Takamasa hat den Verbrecher Kongo Jirö geschlagen und fordert nun das als Geisel im
Versteck lebende Madchen Koshiba auf, sich zu entleiben. Sie sei die Geliebte ihres Entfuhrers

Kongo Jirö geworden und habe damit ihre jungfrauliche Reinheit verloren. Das Madchen bittet
um ihrer in einem abgelegenen Dorf lebenden Eltern willen um Gnade, wovon Takamasa sich

gerührt zeigt. Da sie ein einfaches „Madchen vom Lande (domin no musume)" sei, begnadigt er



616 — Guido Woldering DE GRUYTER

Poesie gross und haben in der Tat den Sinn der Poesie erfasst. Sie gehören zur
höchsten Poesie.63 Erzählungen wie das Kajin no kigü des Shiba Tökai,64 wie
das Setchübai des Suehiro Tetchö65 und wie das Höchi ibun des Yano Ryükei66

sie nicht nur, sondern schickt sie unter der Bedingung absoluter Verschwiegenheit mit dem

gesamten ihr geraubten Geld zurück in ihr Heimatdorf, damit sie ihren Verlobten Yosanda

heirate. So geschieht es schliesslich auch (Gakutei-Chisokukan 1898 [1828-1882] 44: 16-19).

63 Die Robinson-Bearbeitungen von Inoue und Ushiyama sind weniger in der Textmenge als

vielmehr in der räumlichen Ausdehnung der Handlung gross angelegt. Beim Shintö Suikoden

verhält es sich umgekehrt. Ishibashi meint demnach, dass auch in der räumlichen Ausdehnung
der Handlung oder in der Textmenge gross angelegte literarische Werke die von ihm postulierte
innere Grösse enthalten können und bereitet damit die Kontrastierung mit den ebenfalls gross

angelegten, im folgenden genannten politischen Romane Kajin no kigü, Setchübai und Höchi

ibun vor.
64 Kajin no kigü 11 (Wundersame Begegnung schöner Menschen): In 10 Bänden von
1885 bis 1897 veröffentlichter Fortsetzungsroman des Shiba Shirö (1852-1922;

Pseudonym Tökai sanshi M'MWd), der in puncto Monumentalität den zuvor genannten
Titeln Robinson und Shunketsu nicht nachsteht (Shiba 1885-1897). Dies gilt auch für die im

folgenden genannten Titel Setchübai und Höchi ibun. Der an sich schon umfangreiche Haupttext
jedes Bandes des Kajin no kigü ist in ein aufwendig gestaltetes Ensemble aus Vor- und

Nachworten eingebettet. Die Exposition schildert das Zusammentreffen politischer Flüchtlinge
verschiedener Länder auf dem Turm der Freiheitsglocke von Philadelphia. Man kommt ins

Gespräch über das Streben nach Wiedererlangung der Freiheit in den Heimatländern. Von

dort aus verzweigt sich die Erzählung in Gespräche und komplexe, locker zusammengefügte

Handlungsstränge einzelner Protagonisten. Kajin no kigü ist ein herausragendes Werk des

Genres „politischer Roman" (seiji shösetsu jESc/b'M£), büsste aber wegen struktureller Mängel

(etwa wegen der unmotiviert wirkenden Einführung autobiographischer Elemente) und der

bevorzugten Behandlung der abstrakten politischen Geschichte Europas und Amerikas vor der

in den Hintergrund tretenden konkreten Handlung der Protagonisten an Interesse unter der

Leserschaft ein und blieb unvollendet. Ishibashis Kritik fällt mitten in die Entstehungszeit des

Romans und hat womöglich zu dessen kommerziellem Misserfolg beigetragen.

65 Setchübai (Pflaumenblüten im Schnee) von Suehiro Tetchö JkfSÄlI (1849-1896)

erschien 1887 in 2 Bänden zu je 7 Kapiteln (Suehiro 1887). Die Exposition des Romans

beschreibt, wie im Jahr 173 der Regierung des Meiji-Kaisers anlässlich der Gedenkfeier zur

Einrichtung des Parlamentes ein Denkmal für Kuninomoto ausgegraben, seine Verdienste um
die parlamentarische Demokratie rekonstruiert und seine „Setchübai" betitelte Biographie
entdeckt werden. Wie das zuvor erwähnte Kajin no kigü gilt auch das Setchübai als

repräsentativ für das Genre des „politischen Romans". Die Protagonisten sind hier schon

anhand ihrer Namen als Allegorien bestimmter Haltungen erkennbar, etwa der für Freiheit

und Volksrechte eintretende Protagonist, dessen Name „Kuninomoto I5SFS" wörtlich
„Grundstein des Landes" bedeutet.

66 Höchi ibun $J£p|iL[!f) (Unerhörtes aus dem Hause der [Zeitung] Höchi) ist der ursprüngliche
Titel des Romans, den Yano Ryükei (1850-1931) im März 1890 in 63 Kapiteln
veröffentlichte. Im April erschien der Roman unter dem Titel Ukishiro monogatari

(Erzählung von einer schwimmenden Burg; Yano 1890), der ursprüngliche Titel wurde zum

Titelvorsatz (tsunogaki ÄH). Die Protagonisten kapern ein Piratenschiff, mit dem sie nach



DE GRUYTER Ober die Idee und das Wirkliche (Teil II) 617

hingegen sind alle miteinander Erzeugnisse des Unwissens darum, was
dichterische Grösse ausmacht. Deren Autoren sind ganz und gar von der Grösse der
Oberfläche67 fasziniert und geben nicht acht darauf, wie es um das Wesen

steht. Aus diesem Grunde sind ihre Schriftwerke zeitgebunden und

vergänglich, sie können nicht ewig und unvergänglich sein. Bei Werken wie
den kurzen Liedern eines Goethe68 oder den haikai eines Bashö69 sind die

darin angesprochenen Tatsachen gewöhnlich und unbedeutend, weswegen
man daran beim ersten Blicke von der Oberfläche70 aus keinerlei
Besonderheit feststellen mag, und doch erweist sich, wenn man ihre
Rückseite71 sorgsam prüft, dass in ihnen besondere Grösse im Wesen sowie

in Empfinden und Denken72 ruht. Deswegen rufen sie auch bei beständig
wiederholter Rezitation nicht im mindesten Überdruss hervor. Ich preise
Werke von derartiger Grösse des dichterischen Herzens und bezeichne sie als

grossartige Schriftwerke, geeignet, die gesellschaftliche Situation zu befrieden.73

In jüngster Zeit stellen jene, die über die Poesie diskutieren, immer

Indonesien fahren und dort politisch agieren. Wie schon in Suehiros Setchübai (s. o.) verweisen

auch hier die Namen der Protagonisten auf deren allegorischen Charakter. So heisst etwa der

Protagonist, der im Roman für zivile Gelehrsamkeit eintritt, „Sakura Gibun t^j§:li3C", worin
„Sakura (> sakura fK, „Kirschblüten") und „bun 3t" („Text") traditionell auf das

Schriftgelehrtentum, „Gi it" („Pflichttreue") auf die Tugendhaftigkeit deuten. Entsprechend
heisst der Protagonist, der für militärisches Geschick und Siegeswillen steht, „Tachibana
Shöbu" (etwa „Sieg der Mandarinenorange"). Ishibashi kritisiert die Romane Kajin no kigü,

Setchübai und Höchi ibun hier für ihr vermeintliches Missverhältnis zwischen grosser äusserer

Anlage und unterentwickeltem Wesen (seishin f##).
67 „Grösse der Oberfläche" für hisö no gurese Gemeint sind damit die räumliche

Ausdehnung der Handlung und die Textmenge.
68 Johann Wolfgang von Goethe (1749-1832). Welche Gedichte mit „kurze Lieder" (tangin finA)
gemeint sind, bleibt offen.

69 Matsuo Bashö feHEiÜ (1644-1694), der wohl berühmteste Dichter des haikai ßflli, einer

possenhaften Variante des haiku, die wie jenes aus nur drei Versen zu 5, 7 und 5 Moren Länge
besteht und auf engstem Raum komplexe Gegenstände pointenreich einfängt.
70 Die „Oberfläche" wird hier mit hyömen SB bezeichnet, nicht wie zuvor mit dem häufig
abwertend verwendeten Wort hisö Äfl.
71 „Rückseite" für rimen 1KB.
72 Das Verhältnis des „Wesens" (seishin ff#) zu „Empfindung und Gedanken" (können i!®;fS)

ziüert Ishibashi hier aus Abschnitt 2, wo er es wiederum aus der poetologischen Schrift Kien

shiwa (1771) von Minagawa Kien (Minagawa 1771) zitiert.
73 „Befriedung der gesellschaftlichen Situation" für keisei Ishibashi bezieht sich hier auf
die von Aufklärern der frühen Meiji-Zeit (allen voran Fukuzawa Yukichi und Nakamura

Masanao) formulierte Kritik an dem vermeintlich geringen gesellschaftlichen Nutzen der

Literatur (siehe hierzu Schamoni 1975) und hält dieser Kritik sein Urteil entgegen. Dabei
verwendet er den traditionellen Ausdruck keisei, der als Abkürzung für keiseika

(„Mann der Befriedung der gesellschaftlichen Situation") diejenigen Intellektuellen der Edo-



618 Guido Woldering DE GRUYTER

wieder Forderungen an die Poeten. Sie sagen: „Seid grossartig!" Sie sagen:
„Seid mutig und gross!" Sie sagen: „Seid erhaben und gross!" 74 Es ist wahrlich

Zeit bezeichnete, die abseits der politischen Machtstrukturen konkrete Massnahmen zur

„Befriedung der Welt" {keisei) und der „Rettung des Volkes" (saimm i^S) erarbeiteten. Den

Abstand zu Strukturen politischer Macht haben die von Ishibashi favonsierten Poeten mit den

keiseika gemein.
74 Alle drei Begnffe (idai JSkk., yüdai W~k und ködai enthalten den m diesem Abschnitt
zentralen Bestandteil dai jz. Wahrscheinlich bezieht Ishibashi sich damit auf jenen hteraturtheo-
retischen Disput, den Iwamoto Yoshiharu (1863-1942) mit seinem Text „Bungaku to
shizen t Ö (Literatur und Natur) ausloste. Kernthema des Disputes wurde hiernach das

Verhältnis von Literatur und Natur. Iwamoto veröffentlichte seme Theone m Nr. 159 der Jogaku

zasshi (Iwamoto 1889) und kennzeichnet dabei im Titelvorsatz „Kokumin no tomo dai-yonßhachi gö

Hf3bi!.S!S?H+A-§-" (Kokumm no tomo Nummer 48, Marz 1889), dass er sich auf die in dieser

Nummer enthaltenen Beitrage „Konmchi no bungakusha 0 (Die heutigen Literaten,
Verf. Monta Shiken ||E0 Bff, 1861-97; Monta 1889), „Genron no fujiyü to bungaku no hattatsu H"

Eh (Die Unfreiheit der Rede und die Entwicklung der Literatur, Verf.

Tokutorm Sohö 1863-1957; Tokutomi 1889) sowie „Jiji shmpö to Jogaku zasshi ni shissu

t (Was ich der Jiji shmpö und der Jogaku zasshi vorzuwerfen habe, Verf.

Ishibashi Nmgetsu; Ishibashi 1889a) bezieht In „Bungaku to shizen" bekräftigt Iwamoto seinen
wiederholt vorgetragenen Standpunkt, dass die „grosste" (saidai ftA) Literatur diejenige sei, die es

schaffe, die Natur genau so darzustellen wie sie ist. Iwamoto verficht zudem die These, dass

„Kunstwerke von ausserster Schönheit" (gokubi no byutsu FUlrojlftf) gar nicht m der Lage

seien, Tugendloses (futoku 05fig) mlt sich zu fuhren (MBgZ 32- 25). Auf diese Darlegungen
Iwamotos antwortet Mon Ögai in Nr. 50 der Kokumm no tomo HRSlS; (Juni 1889) mit seinem
Artikel „.Bungaku to shizen' wo yomu F 0 JmJ*" („Bei der Lektüre von .Literatur und

Natur'"; Mon 1889). Mon konzentnert sich in seinem Beitrag auf Iwamotos Trennung der Begriffe
Grosse (dai Jz) und Schönheit (hl jt). Unter Berufung auf die Aesthetischen Forschungen von Adolf
Zeismg (Frankfurt 1855) und Die Idee des Schonen und ihre Verwirklichung durch Natur, Geist und

Kunst von Montz Carnere (Leipzig 1859) lehnt Mon die von Iwamoto betnebene Trennung der

Begriffe „Schönheit" und „Grosse" ab. In den genannten Quellen werde „Grosse" als Variante, als

Wirkung oder Prozess des „Schonen" bezeichnet. Ausserhalb des „Schonen" gebe es keine „Grosse"

und ausserhalb letzterer nicht erstere. Zwar habe der im Begriff „höchste Grosse" enthaltene Begriff
„Grosse" eme grosse Wirkkraft im literanschen Werk, man könne sie aber nicht (analog zur

Beziehung „Schönheit" - „schone Künste") als die zentrale Eigenschaft des literanschen
Kunstwerks kennzeichnen. Mon verwendet m semer Darlegung die Wortzusammensetzung
eruhäben (< deutsch „erhaben") ÄA [ködai] und bezieht sich damit ausdrücklich auf den im
deutschen Idealismus seit Kant intensiv diskutierten Begnff (vollständige kommentierte

Übersetzung von Möns Beitrag: Woldenng 2015b). Kant definiert im Zweiten Buch semer Kntik
der Urteilskraft (1790) in § 25 das Erhabene als „schlechthin gross" und stellt es als magmtudo der

messbaren, äusseren quantitas gegenüber (Kant 1968 [1790]: 169). Ishibashi verwendet wie Mon den

Begriff ködai lUdv, gibt aber keinerlei Lesung dazu an. Es ware also immerhin möglich, dass

Ishibashi den von Mon über diese Schreibung eingeführten deutschen Begnff „Erhabenheit"

meint. Wahrend aber Kant das Erhabene als ein subjektives und relatives Urteil kennzeichnet,

behandelt Ishibashi es wie emen objeküven Befund.



DE GRUYTER Über die Idee und das Wirkliche (Teil II) — 619

begrüssenswert, dass man sich Grossartigkeit, grossen Mut und hervorragende
Grösse erhofft. Wenn man allerdings nicht aufzeigt, von welchem Charakter

jene Menschen von wahrhafter Grossartigkeit, Grossmütigkeit und hervorragender

Grösse sind, dann wird es wohl nicht wenige Irrtümer bezüglich derer

Nachfolger geben. Ach, wie sollte wohl Grösse etwas sein, das sich auf die

formale Anlage und Tatsachen75 gründet! Grösse liegt im Wesen, in empfindsamen

Gedanken, im Herzen der Poesie. Anders gesagt: sie liegt hinter der

formalen Anlage der Poesie.76 Ach, wie sollte es leicht sein, Grösse zu

erreichen!

7 Personen und persönliche Begebenheiten77

Persönliche Begebenheiten gibt es erst dann, wenn es eine Person gibt. Eine

Person gibt es nicht erst dann, wenn es persönliche Begebenheiten gibt.
Deswegen sollte in der Poesie (besonders im Romane) stets die Person die

Hauptsache sein, die persönlichen Begebenheiten sollten sich an sie anlehnen.

Wenn man sich zunächst eine Person ersinnt, so zeigen sich deren persönliche
Begebenheiten in Anlehnung an deren Empfinden, entstehen in Anlehnung an
deren Gedanken.78 Die Person muss von Anfang bis Ende eine Einheit sein. Die

persönlichen Begebenheiten sind beständigen Schwankungen und Wechseln

unterworfen und ruhen nicht. Sollte man danach trachten, für die unruhigen
persönlichen Begebenheiten eine feststehende Person zu verwenden, so entsteht
letztendlich eine seltsame, unnatürliche Person, zusammengeflickt aus dem

Ernsthaften, dem Schelm, dem Leidenschaftlichen und dem Gleichgültigen.

75 „Tatsachen" für jijitsu Das darin enthaltene jitsu H („Wirklichkeit") ist einer der

beiden Kernbegriffe in Ishibashis Abhandlung.
76 „Formale Anlage der Poesie" für shikei

77 „Person" für jinbutsu hty», „persönliche Begebenheiten" für jinji A0. Unter dem selben
Titel {Jinbutsu jinji) hat Ishibashi dieses Kapitel kurz zuvor (19. März 1890) selbständig in der
Köko shinbun veröffentlicht (Ishibashi 1890b). Am Ende des Kapitels kennzeichnet er es als

systematisch nicht direkt zur Abhandlung gehörig.
78 „Gedanken" für nen ."it. Der hier abgeschlossene Gedanke variiert Tsubouchi Shöyös These

Shösetsu no shunö wa ninjö nari, setai füzoku kore ni tsugu /M£©"l")PfiAt#& V tkUlEfSTl
„Das Herzstück des Romanes ist das menschliche Gefühl; die Situation und das

Verhalten folgen nach." (Shösetsu shinzui /htÜWlS, 1885/86; NKiBT 3; 68). Nanette Twine
übersetzt diese These recht frei: „The main business of the novel is human nature. Social
conditions and behaviour rank second." (Tsubouchi/Twine 1981: 23.)



620 — Guido Woidering DE GRUYTER

Wollte man diesem Defekt mit Gewalt ausweichen, so käme man am Ende nicht
umhin, wegen der persönlichen Begebenheiten eine lästig grosse Zahl von
Personen zu schaffen. Doch auch wenn man eine feststehende Person zur
Hauptsache macht, mag man sie im Zusammenhang mit ihrer Situation, im

Zusammenhang mit ihrer Position in einem gewissen Masse Wandlungen
unterwerfen, auch wenn die persönlichen Begebenheiten unbeständig sein mögen.
Auf diese Weise wird es möglich, stets Parallelität und Übereinstimmung
zwischen dem Handeln und dem Charakter79 der Person zu erreichen. Als ich
neulich über das Oboroyo von Nansui80 und das Kuraku von Takamura81 eine

Kritik verfasste und argumentierte, „Personen sollten um der Personen willen
handeln. Man sollte unter keine Umständen Personen um einer Begebenheit
willen auftreten lassen,"82 so war das aus genau diesem Grunde. Die motivische
Anlage83 sollte ganz von selbst aus dem Charakter der Personen hervorquellen.
Wenn man eine Person steuert, um mit Gewalt eine motivische Anlage zu

schaffen, so zeigt das nichts anderes als das Vergessen darum, dass im Roman

das Hauptaugenmerk auf dem Menschen liegt. Es verrät auch das Unwissen

darüber, dass das Kemmaterial des Romanes der Mensch ist. Mir scheint, dass

79 „Handeln" für gyöi ffik, „Charakter" für seishitsu '[4M. Das Ideal einer Übereinstimmung
zwischen Handeln und Charakter einer Person im Roman formulierte Ishibashi im Februar 1890,

also einen Monat vor „Sö jitsu ron" in „Maihime (Die Tänzerin) in Kokumin no tomo 72

(Ishibashi 1890c) im Rahmen seiner Kritik an der gleichnamigen Erzählun des Mori Ögai.

Ishibashi kritisiert, dass der Protagonist Öta Toyotarö in seinem grausamen Verhalten

gegenüber seiner Geliebten gegen seinen eigenen Charakter handele. Mit dieser Kritik löste

Ishibashi den sogenannten Maihime-Disput (Maihime ronsö ItJiEim#-) aus. Mori konterte im

April 1890 in „Kidori Hannojö ni atauru sho (Kidori Hannojö

zugeeignetes Schreiben); Shigarami zöshi; Mori 1890), dass schliesslich Shakespeare auch

widersprüchliche Figuren wie den Hamlet geschaffen habe.

80 „Oboroyo" MM -K [sie!]: unvollständige Lesung (wohl ein Druckfehler der MBgZ-Ausgabe)

des Romantitels Oborozukiyo MM (Düstere Mondnacht; Shun'yödö 1890; Sudö 1890)

von Sudö Nansui (1857-1920). Zusammen mit dem nachstehend erwähnten Aeba

Köson und anderen Autoren war Sudö an der Redaktion der seit Januar 1889 erscheinenden

Zeitschrift Shin shösetsu (Neue Romane) beteiligt.
81 „Takamura" Sf-t: Lesungsvariante des Autorenvornamens von Aeba Köson SÜSSEff.
Dessen hier erwähnte Erzählung Kuraku Msfä (Leid und Freude) erschien von März bis Juli
1889 in der Zeitschrift Shin shösetsu (Aeba 1889).

82 Die hier erwähnte Kritik veröffentlichte Ishibashi 1889 unter dem Titel ,„Kuraku' to

.Oborozukiyo' no hikaku t MA Jkj ©üt£" (Vergleich von Kuraku und

Oborozukiyo) im Juli 1889 in Nr. 55 der Kokumin no tomo HSÄM (Ishibashi 1889c).

83 „Motivische Anlage" für shukö Ü[rJ. „Motiv" meint hier im im engeren Sinne die

Handlungsstränge und nicht die Gesamtkonzeption des Romanes.



DE GRUYTER Über die Idee und das Wirkliche (Teil II) — 621

heutzutage viele Autoren in erster Linie eine motivische Anlage anstreben,

dieser die szenische Gestaltung,84 das Auftragen der Farben,85 die

Positionierung86 und die Anordnung87 nachordnen, und dass erst danach endlich

Gefühle und Gedanken der Personen entstehen.88 Deshalb sind die

Personen dann nichts weiter als die Silhouette der motivischen Anlage. Und so

vertritt ein einzelner Mensch dreie, viere, fünfe oder sechse zu Zeiten des

Ruhmes, zu Zeiten des Scheiterns, zu Zeiten der Aufmunterung, zu Zeiten der

Hoffnungslosigkeit, wenn man weinen soll, wenn man lachen soll. Man mag
wohl sagen, dass dieses Vorgehen nicht übermässig mühselig ist, doch der
Schaden dabei ist, dass es letztendlich die Feinheiten des Menschen nicht
herauszuarbeiten vermag. Es vermag nicht, eine unvergängliche Wahrheit
durch das ganze Werk strömen zu lassen. Der Geist ist dünn und schwach,
und den Worten mangelt es an Gesundheit und Vollständigkeit.89 Wenn ein

Roman seinen Wert verliert, dann muss man das hauptsächlich hierauf
zurückführen. Wollen die vielen Schriften der Gegenwart innerhalb der tausend
Ären auf die Suche nach menschlicher Weisheit gehen, so sollten sie sich nicht
den Vorlieben des Zeitgeschmackes ergeben (denn das gemeine Auge erfreut
sich allein an der motivischen Gestaltung), sondern sie sollten ihre
Aufmerksamkeit auf das menschliche Leben richten. In der Tat liegt das

Hauptaugenmerk des Romans auf dem Menschen, es liegt nicht auf de[ssen]

Begebenheiten.90 Ich will nun ein Beispiel hierfür anführen. Das Keisei Uta

84 „Szenische Gestaltung" für fukei TtTjc.

85 „Auftragen der Farben" für das nicht verifizierbare Kompositum tenshoku

86 „Positionierung" für haichi IE8, womit die Positionierung von Romanfiguren gemeint ist.
87 „Anordnung" für junjo im Sinne zeitlicher Abfolgen.
88 Ishibashi wiederholt hier dem Sinn nach die zentralen Aussagen, die Tsubouchi Shöyö in
seinem Artikel „Meiji nijüni nen no chosakuka fjTjfntf (Die Autoren des Jahres

1887, Yomiuri shinbun, 16. Jan. 1889; Tsubouchi 1889) vertrat. Mit dieser Übernahme der

Tsubouchi-Thesen sucht Ishibashi womöglich, aus der Schusslinie der von Tsubouchi wiederholt

vorgetragenen Kritik an der zeitgenössischen Literatur zu kommen. Tsubouchi hatte
namentlich in „Meiji nijüni nen bungaku kai (omo ni shösetsu kai) no füchö üfbp-tf

# (SlC/Mfe#) <DS.M (Strömungen der literarischen Welt (insbesondere der Romanwelt)
des Jahres 1889; Yomiuri shinbun, 14. Jan. 1890; Tsubouchi 1890) Ishibashi als einen derjenigen
genannt, deren Kritiken zu einer sorgfältigeren und raffinierteren Gestaltung literarischer Texte

geführt haben, dass aber nun die Überbetonung von Sorgfalt und Rafinesse zulasten von
Authentizität und Realitätsnähe in der Literatur gehe (KBHT 1: 86).

89 „Gesundheit und Vollständigkeit" für kernen ttü.
90 „Begebenheit" für koto Erneut klingt hier das von Tsubouchi Shöyö postulierte Primat
der „menschlichen Gefühle" (ninjö) vor den geschilderten Begebenheiten.



622 — Guido Woldering DE GRUYTER

shamisen von Kiseki91 ist mit Gewalt darauf angelegt, die Freudenviertel der drei

grossen Städte in einem Werke erschöpfend zu behandeln, macht also - um der

motivischen Gestaltung willen - Gebrauch von nutzlosen Personen.

Demgegenüber scheinen mir Werke wie König Lear der Steppe des Turgenjev
(Russland),92 von dem ich ein wenig lesen konnte, und das Fischermädchen des

Bjornson (Norvegen)93 die menschlichen Begebenheiten zur Nebensache zu
machen und die Personen an die höchste Stelle zu setzen.94 Deswegen gibt es

dort keine silhouettenhaften Personen.

Auf das Ende [dieses Abschnittes] schauend, sollte ich anfügen, dass die
Person häufig aus der Idee, die persönlichen Begebenheiten häufig aus dem

91 ,JCeisei Uta shamisen" Titelvariante des Keisei Uta shamisen

^(Lieder eines Freudenmädchens zur Laute, ein ukiyozöshi-Heft von Ejima Kiseki flUÄJÄ
(1666-1735) (Ejima/Kokumin tosho 1928 [1732]). Ejima führt den Leser darin anhand einer

wechselvollen Rahmenhandlung der Protagonisten (einer weiterverkauften Prostituierten und
des ihr folgenden Geliebten) durch die Welt der drei Bordellviertel Shimabara (Kyoto),
Yoshiwara (Edo) und Shinmachi (Osaka). Ishibashi zitiert weiter unten einen Abschnitt aus

diesem Text.

92 In seiner 1870 veröffentlichten Novelle Stepnoj korol' Lir (russ., Ein König Lear der Steppe)

überträgt Ivan Sergejevich Turgenev (1818-1883) den Stoff des Shakespeare-Dramas King Lear

(um 1605) in die Welt der Gutsbesitzer der russischen Provinz. Schon 1870 erschienen

Übersetzungen von Turgenevs Novelle in mehreren europäischen Sprachen, von Adolf
Gerstmann 1871 eine Übersetzung unter dem Titel Ein König Lear des Dorfes in Band 6 von
Iwan Turgenjew's Ausgewählte Werke (Mitau: Behre; Turgenev/Gerstmann 1871 [1870]) und 1882

unter dem Titel Ein König Lear der Steppe (Übers. Adolf Gerstmann, Berlin: Janke; Turgenev/
Gerstmann 1871 [1882]). Ishibashis an das Deutsche anklingende Titelangabe Suteppe no Rearu ö

legt die Vermutung nahe, dass er einer der beiden Gerstmann-Übersetzungen zur Hand hatte

und deren Titel spontan übersetzte. Im Mittelpunkt der Novelle steht der Gutsbesitzer Charlov

(die Entsprechung zu Shakespeares König Lear), dessen Persönlichkeitsentwicklung Turgenev
mit der selben Eindringlichkeit schildert wie der Schöpfer der Vorlage dessen Figuren. Der von
Ishibashi hier favorisierte Realitätsbezug wird bei Turgenev noch dadurch gesteigert, dass

zahlreiche Gestalten aus Stepnoj korol' Lir deutlich erkennbar lebenden Personen aus der

Turgenevs Umgebung nachgebildet sind.

93 Der norwegische Autor Bjornstjerne Bjprnson (1832-1910) veröffentlichte 1869 den hier
erwähnten Roman Fiskerjenten (schwed., Das Fischermädcheri). Noch im selben Jahr erschien

unter dem Titel Das Fischermädchen die erste deutsche, von August Peters besorgte

Übersetzung (Bremen: Küthmann; Bjornson/Peters 1869), 1877 unter dem gleichen Titel die

von Wilhelm Lange besorgte Übersetzung (Leipzig: Reclam; Bjornson/Lange 1877). Ishibashi

gibt hier als Titel Gyoka no musume MffctDfA (Das Fischermädchen) an. Da ein solcher
japanischer Übersetzungstitel nicht nachzuweisen ist, liegt die Vermutung nahe, dass Ishibashi die

Länge-Übersetzung zur Hand hatte und hier spontan den Titel übertragen hat. Der stark vom
französischen Realismus beeinflusste Bjprnson schildert mit psychologischem Tiefblick die

Entwicklung eines phantasiebegabten Mädchens zur Künstlerin.

94 Die für Ishibashi relevante Gemeinsamkeit der beiden erwähnten literarischen Werke

besteht darin, dass die persönliche Entwicklung der Protagonisten im Mittelpunkt steht.



DE GRUYTER Über die Idee und das Wirkliche (Teil II) 623

Wirklichen kommen. Davon, so scheint mir, machen die Grossen Europas

regelmässig Gebrauch, und es ist das beste Mittel, um das Wesen der Poesie95

zu treffen. Zwar habe ich noch keine tiefschürfenden Forschungen ansammeln

können und kann deshalb die Unabdingbarkeit nicht mit Sicherheit behaupten,
doch so weit ich das bisher begreifen konnte, verhält es sich tatsächlich so. Ich
möchte die mit Scharfblick ausgestatteten Meister der Sprache bitten,
freundlicherweise keine Scheu vor einer Belehrung meiner Person zu haben, wann
immer sie in dieser Sache etwas auf dem Herzen haben. In Bezug auf eine

Abhandlung über die Idee und das Wirkliche hat das Verhältnis von Personen

und menschlichen Begebenheiten keinen übermässigen Zusammenhang, doch

glaube ich, dass es in wohl nicht geringem Masse dem Poeten zur Unterweisung
dient. So hat es sich ergeben, dass ich es an dieser Stelle angefügt habe.

Abkürzungen

Sigle Auflösung

DKJ Morohashi, Tetsuji fifüßflSüfc: Dai kanwa jiten ;kSi?PS?Ä. Tokyo: 12 Bde. + Index.

Taishükan shoten 1960
INZ Ishibashi Ningetsu zenshü tfeÄ. Hrsg. Yamamoto, Kenkichi

Inagaki, Tatsurö fSfSiltSß und Odagiri, Susumu 4 Bde. Tökyö: Yagi

shoten A7k#j£. 1995-96
KBHT Kindai bungaku hyöron taikei Tökyö: Kadokawa shoten ÄJIIIr

JS.10 Bde. 1971-75
MBgZ Meiji bungaku zenshü 99 Bde. + Suppl. Tökyö: Chikuma shobö

JWIM, 1966-89
NKBT Nihon koten bungaku taikei 100 Bde. + Supp. und Indices.

Tökyö: Iwanami shoten lig-äSIHJj, 1958-68
NKiBT Nihon kindai bungaku taikei 61 Bde. Tökyö: Kadokawa shoten

ßilWtfS, 1970-75
NMZ Nihon meicho zenshü 0Edo bungei no bu ÜFlStSiipß. 31 Bde.

Tökyö: Nihon meicho zenshü kankökai 1926-29
NOAG Nachrichten der Gesellschaft für Natur- und Völkerkunde Ostasiens. Hamburg:

OAG,1926-
OGZ Ögai zenshü 33 Bde. + 2 Suppl. Tökyö: Iwanami shoten

1951-1956

(continued)

95 „Wesen der Poesie" für shigaku no seishin IDas darin enthaltene Wort shigaku f#
bezeichnet üblicherweise (die hier aus logischen Gründen nicht in Frage kommende) Poetik

als Wissenschaft von der Poesie.



624 — Guido Woldering DE GRUYTER

(continued)

Sigle Auflösung

SKQS S/ku quanshu Hongkong- Chinese University of Hong Kong and Digital
Heritage Publishing Ltd. http://erf.sbb spk-berlin.de/han/SikuQuanshu (Letzter

Zugriff: 2017-03-24).
ZTB Zoku Teikoku bunko 50 Bande. Tokyo: Hakubunkan

1898-1903.

Literaturverzeichnis

Primärliteratur
Unter Primärliteratur werden die im Text behandelten Versionen des im

Mittelpunkt stehenden „Sö jitsu ron" von Ishibashi Ningetsu sowie die mit ihnen

in Form von Zitaten oder Anspielungen intertextuell verflochtenen Texte

subsummiert.

Aeba, Köson ÜSHEft (1889): „Kuraku" ilrsfe. In: Shin shösetsu IfjvMft (Marz-Juli).

Aeba, Köson (1889-1890): Shösetsu muratake /J^tUtfhYf- 20 Bande. Tokyo Sä: Shun'yödö

Bjprnson, Bjprnstjerne/Peters, August (1869)- Das Fischermadchen. Norwegische Erzählung.

[Fiskerienten], Bremen: Kuhtmann.

Bjprnson, Bjprnstjeme/Lange, Wilhelm (1869): Das Fischermadchen. [Fiskerjenten], Bremen:

Kuhtmann.

Bodenstedt, Friedrich (1887) Aus dem Nachlasse des Mirza-Schaffy Neues Liederbuch von

Friedrich Bodenstedt. Fünfzehnte vermehrte Auflage. Leipzig- Brockhaus.

Ejima, Kiseki /lHÄl® Kokumin Tosho (1928-1979 [1732]): Keisei Uta shamisen It©it©«RH
BfegS. In: KNBT: 5. 417-519.

Gakutei, Kyüzan Chisokukan, Shökyoku tnjüitfiföjli (1828-1882): Shunketsu Shintö

Suikoden fS-KItliTKläHS. In: ZTB 44-46.
Hahn, Werner (1879). Deutsche Poetik. Berlin Hertz.

Inoue, Tsutomu SP-hKl (1883): Robinson hyöryü kl Tokyo fu ÄÄif?: Nagaoka

Kagesuke

Ishibashi, Ningetsu 5JÜ-5SI (1889a): „Jiji shinpö to Jogaku zasshi ni shissu"

IfStIn. Kokumin no tomo 48 (Apr.). Moderner Nachdruck: INZ 3: 67-68.
Ishibashi, Ningetsu (1889b)- „Köson shi no ,Muratake'" Itftft© In: Kokumin no

tomo 58 (Aug.). Moderner Nachdruck: INZ 3. 80-81.
Ishibashi, Ningetsu (1889c): ,„Kuraku'to .Oborozukiyo'no hikaku" t TUtSi-SJ ©bfc

4&. In. Kokumin no tomo 55 (Juli). Moderner Nachdruck: INZ 3- 77-78.

Ishibashi, Ningetsu (1889d): Tsuyuko hime Tökyö: Shun'yödö #S§i^. Moderner

Nachdruck: MBgZ 23- 219-254.

Ishibashi, Ningetsu (1890a): „Dai" S:. In: Köko shinbun /It&lfrffl, 05.04. Moderner Nachdruck:

INZ 3: 153.



DE GRUYTER Über die Idee und das Wirkliche (Teil II) — 625

Ishibashi, Ningetsu (1890b): „Jinbutsu jinji" AfeAV. In: Köko shinbun /XriSffM, 19.03.1890.
Moderner Nachdruck: INZ 3: 134-135.

Ishibashi, Ningetsu (1890c): „Maihime" H®. In: Kokumin no tomo BKäS 72 (Feb.).

Moderner Nachdruck: NKiBT 57: 88-91.
Ishibashi, Ningetsu (1890d): „Muratake Dai jüichi kan" tf —#. In: Kokumin no tomo

(70). Moderner Nachdruck: INZ 3:110-112.
Ishibashi, Ningetsu (1890e): „Shiika no seishin oyobi yojö" In: Kokumin no

tomo 69 Oan.). Moderner Nachdruck: INZ 3: 103-106.
Ishibashi, Ningetsu (1890f): „Yomiuri shinbun Hito samazama" SttSStMAc?^ In:

Yomiuri shinbun IrcjSSfffl, 22.06. Moderner Nachdruck: INZ 3: 75-76.
Iwamoto, Yoshiharu j$tAI§/o (1889): „Kokumin no tomo dai yonjühachi gö Bungaku to shizen"

§8$. In: Jogaku zasshi 159 (Apr.). Moderner
Nachdruck: KBHT 1: 67-68.

Kant, Immanuel (1968 [1790]): Kritik der Urteilskraft. In: Immanuel Kant: Werke, Bd. 10

(Hg. Wilhelm Weischedel; Frankfurt am Main: Suhrkamp): 73-442.
La Bruyere, lean de (1886 [1688]): Les caracteres. Tours: Cattier.

Minagawa, KienUrJIIÄllS (1771): Kien shiwa Moderner Nachdruck: Nihon shiwa sösho
5 (Hgg. Ikeda, Roshü fliiHÜtiltl; Kokubu, Takatane B^ffiJfL; Tokyo Iä:

Ötori shuppan URttiHS): 177-226.

Mori, Ögai 3&Sl:7f- (1889): .„Bungaku to shizen' wo yomu" Y li#kj In: Kokumin

no tomo BKÄS 50 (Mai). Moderner Nachdruck: KBHT 1: 69-75.
Mori, Ögai (1890): „Kidori han no jö ni atauru sho" In: Shigaramizöshi

(April). Moderner Nachdruck: NKiBT 57: 92-99.
Morita, Shiken ü&EBS^F (1889): „Konnichi no bungakusha" 0 In: Kokumin no

tomo 48 (Apr.) Moderner Nachdruck: KBHT 1: 59-61.
Nishimori, Takeki ÜLiSSfc® (1888): Hyakunin hyakuiro WAHTfe (Ukiyo no shashin

Tökyö SS: Kyöryü sha ÄUHtt.
Nishimori, Takeki (1889): „Hito samazama" AS^S'S. In: Yomiuri shinbun gcTeSrlÜ!, 11.

Juni - 31. August.

Oberbreyer, Max (1874): Theophrast's Charakterbilder. Leipzig: Reclam (Reclams

Universalbibliothek, 619).

Platen-Hallermünde, August von (1847): Epigramme. In: August von Platen-Hallermünde:
Gesammelte Werke des Grafen August von Platen, Bd. 2 (Vw. Gödeke, Karl. Stuttgart,
Tübingen: Cotta).

Sei, Shönagon (1000): Makura no söshi Moderner Nachdruck: NKBT 19:

5-402.
Seihakudö Köfü, ^Ö^fTJS. /Asakura, Kaichö (1672): Gosen ikyoku shü

Moderner Nachdruck: NMZ 19: 185-280.
Shiba, Shirö ^E§fl (1885-1897): Kajin no kigü {irA^-Sil. Tökyö Hakubundö j#;$C)ä£.

Sudö, Nansui (1890): Oborozukiyo MBfä. Tökyö IS: Shun'yödö
Suehiro, Tetchö (1887): Setchübai W'f'fS. Tökyö SiST: Hakubundö [#Ä^.
Tokutomi, Sohö (1889): „Genron no fujiyü to bungaku no hattatsu" § Ö t

^©5§3t. In: Kokumin no tomo 48 (April). Moderner Nachdruck: KBHT 1: 62-66.
Tsubouchi, Shöyö (1889): „Meiji nijü ni nen no chosaku ka"

In: Yomiuri shinbun 15.01.



626 — Guido Woldering DE GRUYTER

Tsubouchi, Shöyö SFiflitifi (1890): „Meiji nijüni nen bungaku kai (omo ni shösetsu kai) no

füchö" (illC/J^Jf-) OB.M. In: Yomiuri shinbun SetEStM, 14.01.

Moderner Nachdruck: KBHT 1: 86-88.
Turgenev, Ivan/Gerstmann, Adolf (1870): Ein König Lear des Dorfes. [Stepnoj korol' Lir], In: Ivan

Turgenev: Iwan Turgenjew's Ausgewählte Werke, Bd. 6 (Hg. N.N., Mitau: Behre).

Ushiyama, Kakudö ^LÜttls" (1887): Robinson hyöryü ki (Shin'yaku SfIR). Tokyo

fu S/StH?: Shun'yödö
Yano, Ryükei (1890): Ukishiro monogatari (Höchi ibun $6£nHfJfl). Tokyo

ff: Höchi sha Moderner Nachdruck: MBgZ 15: 77-178.

Sekundärliteratur
Neben der Forschungsliteratur werden hier auch Übersetzungen der

Primärliteratur (Abschn. 17) nachgewiesen.

Gethmann-Siefert, Annemarie (2005): Einführung in Hegels Ästhetik. München, Paderborn:

Finck (Uni Taschenbücher, 2646).

Keene, Donald (1961): Major Plays of Chikamatsu. New York: Columbia University Press.

Kuroki, Shöko (1985): „Kinsei zenki kyöka no naka no kayö"

.Kokon ikyoku shü' .Gosen ikyoku shü' .Gin'yö Ebisu Uta shü' no shuhö ni tsuite"
ÜSJ mmn&MÜ ITIBäSSlSfcüy In: unbungaku ronshü AX^trnM 3: 51-64.

Schamoni, Wolfgang (1975): „Die Entwicklung der Romantheorie in der japanischen

Aufklärungsperiode". In: NOAG 118: 9-39.
Sei, Shönagon Watanabe, Mamoru (1952 [1000]): Das Kopfkissenbuch der Hofdame

Sei Shonagon. Zürich: Manesse.

Tsubouchi, Shöyö ifFrtifiiiS Twine, Nanette (1885-1886 [1981]): The Essence of the Novel.

Tsubouchi Shöyö. Queensland: University of Queensland Press (Occasional Papers, 11).

Woldering, Guido (2015a): „Bijutsu no hongi (1885) und Shösetsu söron (1886) von Futabatei

Shimei. Die Emanzipation der japanischen Erzählprosa zu einer Kunstform". In: Bunron
zStfin 2:15-47. Online verfügbar unter http://crossasia-journals.ub.uni-heidelberg.de/
index.php/bunron/article/view/658 (letzter Zugriff: 12. Feb. 2017).

Woldering, Guido (2015b): „Fiktion und Wirklichkeit in der japanischen Literaturtheorie der

Jahre 1850 bis 1890: Mori Ögais .Bungaku to shizen wo yomu' (1889)". In: NOAG 189-190:
57-126.

Notes: Zu den verschiedenen Textfassungen und der Grundlage der hier gegebenen

Übersetzung siehe Teil I in Asiatische Studien /Ftudes Asiatiques 71.1.


	Über die Idee und das Wirkliche (Teil II)

