
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 71 (2017)

Heft: 2

Artikel: Die Zukunft des Japanischen Tanzes (1908)

Autor: Yamada, Daniel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-696903

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-696903
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DE GRUYTER ASIA 2017; 71(2): 585-599

Daniel Yamada*

Die Zukunft des Japanischen Tanzes (1908)

Kommentar und Übersetzung

DOI 10.1515/asia-2017-0037

Abstract: The following translated essay by Tsubouchi Shöyö (1859-

1935) gives an example of one of the earliest public discussions about the

theatrical form called buyö IfE§ (dance) based on Western scientific approaches

in Japan. Within the theatre renewal movement (engeki kairyö undö Jf)!
Mb), which has been initiated by intellectuals of the political and cultural elite of
the Meiji-state, Shöyö on the one hand championed for a preservation of the old
dance forms but on the other hand criticized the underlying texts of dance. He as

well mentioned the lack of experts at his time who could develop high quality
dance performances appropriate to the modern times. As a pioneer of the theatre

renewal movement, Shöyö not only focused dance on a theoretical basis, but had
also created plays of modern dance theatre as a commixture of Japanese and

Western theatrical aspects. In the face of the intense wave of westernization,
which affected nearly all areas of life at this time, Shöyö shifts his readers'

attention on Japanese dance (shosagoto ßfffW) to become aware of its importance

as a unique national and cultural value as well as he commented methods
and dynamics of contemporary international dance-activities.

Keywords: Tsubouchi Shöyö, shosagoto, theatre renewal movement, choreography
in the early 20th century, dance studies in Japan, early modern internationally
touring dance-protagonists

1 Einführung

Tsubouchi Shöyö1 (1859-1935) gilt als einer der führenden Intellektuellen Japans
und war in einer Zeitspanne von drei Kaisergenerationen2 aktiv. Er wird

1 Tsubouchi Shöyö SprtitUi (1859-1935), geboren in der Stadt Oita, der heutigen Präfektur

Kyüshü, eigentlicher Personenname Yüzö SHE. Shöyö ist ein vom Gelehrten selbst gewähltes

Originaltitel: Nippon buyö no shörai 0 S5, von Tsubouchi Shöyö ßflfliSiS

Corresponding author: Daniel Yamada, Independent scholar, Berlin, Germany.
E-mail: daniyamada@gmail.com



586 — Daniel Yamada DE GRUYTER

einerseits mit seinen Schriften zur modernen Literaturtheorie,3 andererseits im

Kontext seiner herausragenden Leistung, der erstmaligen Übersetzung

sämtlicher Dramen Shakespeares ins Japanische, in Verbindung gebracht. Mit
den hier übersetzten Texten leistete er einen Beitrag, der Grundlagen für die

Tanzwissenschaften in Japan legte.
Wenn wir über den Bühnentanz in der Meiji-Zeit (1868-1912) sprechen, dann

sind damit in der Regel das Kabuki oder die aus ihm abgeleiteten „Tanzdramen"
shosagoto1'* bzw. furugoto5 gemeint. Die neue Regierung begann rasch, ihre
politischen und wirtschaftlich-industriellen Institutionen unter dem Motto „japanischer
Geist und westliche Technik" (wakon yösai an westliche Standards

anzupassen6 und erkannte auch, dass damit sämtliche Gesellschaftsschichten,

Pseudonym und umfasst die Bedeutungsnuancen „umherspazieren", „lustwandeln", welches

hier wie in etlichen (japanischsprachigen) Studien über ihn üblicherweise beibehalten wird.
Ansonsten werden in der vorliegenden Arbeit, wie in Japan gebräuchlich, Familiennamen den

Personennamen vorangestellt.
2 Die Dynastien der Kaiser Meiji (1868-1912), Taishö (1912-1926) und Shöwa (1926-1989).

3 Als sein bekanntestes Werk gilt Shösetsu shinzui tMKJCM (Das Wesen des Romans) aus dem

Jahr 1885.

4 Shosagoto EftEV, auch: buyö geki, furigoto oder keigoto genannt. Shosa beinhaltet die

Bedeutungsnuancen „Gebärde", „Bewegung zu Musik", „Pose" und meint Tänze oder die auf
einer Kabuki-Bühne aufgeführten Tänze. Es wird zwischen dramatischen Tänzen mit starker

bzw. schwacher Erzählstruktur unterschieden. Sie werden auch als jöruri shosagoto bezeichnet,

da oftmals musikalisch in den Stilen nagauta, kiyomoto oder tokiwazu begleitet wird.
Üblicherweise beginnen shosagoto mit einer oki g# (Vorbereitung), gehen über in die

michiyuki itt? (Passage) und münden in eine katari f§ 9 (Erzählung). Shöyö setzte stark auf
die „Unverfälschtheit" des shosagoto und räumte ihm hohe Relevanz für die Entwicklung eines

modernen japanischen Tanztheaters ein.

5 Fu(ri) Ji[ 9 ] / furigoto /furugoto (Geste, Pose; im engeren Sinne „Nihon buyö tanzen"). Tänze

zu „alten Volksliedern" (kouta) werden etwa kouta furi gennannt. Furigoto meint mitunter auch

den Tanz im Kabuki. Bei Shöyö ist furugoto als Begriff synonym zum (japanischen)

„Tanztheater" (buyögeki) zu verstehen. Im Gegensatz zu Tänzen, denen ein Rollentext zugrunde

liegt, werden mit furigoto eher jene gemeint, bei denen die Darstellungsweise, die

Kunstfertigkeit der tänzerischen Bewegung und die Inszenierung im Vordergrund stehen. Furi

repräsentieren insbesondere dramatische Momente der Freude, Trauer oder des Zorns, die oft

von lyrischen Gesängen begleitet werden. Aus furi leitet sich die heutige Bezeichnung für

„Choreograf" (furitsuke-shi 8! 9 Ltltffl) ab. Ursprünglich kreierte der Kabuki-Darsteller seine

Tänze selbst, erst mit der Zeit stellten sich Choreografen ein, die sich durch ihre verschiedenen

Stile (ryüha) voneinander unterscheiden.

6 Schon vor der erzwungenen Öffnung des Landes durch den Westen herrschte Interesse für
westliche Wissenschaft und Technik. Vor allem ab 1720, als die Einfuhr ausländischer Bücher

bedingt freigegeben wurde, konnten privilegierte Dolmetscher, Ärzte und Gelehrte

niederländische Bücher studieren und auswerten, d.h. Rangaku Md1 („Hollandstudien")



DE GRUYTER Die Zukunft des Japanischen Tanzes (1908) — 587

u. a. die neu definierten heimin,7 in den „Zivilisierungs- und Aufklärungsprozess"
Cbunmei kaika mit eingebunden werden mussten. Die Elite war bestrebt,

die „Zusammenarbeit zwischen Regierung und Regierten zu fördern, überlebte

Sitten und Gewohnheiten zu beseitigen und Gerechtigkeit und Aufrichtigkeit zu
kultivieren".8 Dem volksnahen und populären Kabuki kam inmitten dieses

historischen Wandels Anfang der Meiji-Zeit die besondere Funktion zu, einen wichtigen
Beitrag zu leisten: Den gesellschaftlich-politischen Zusammenhalt sicherzustellen

und die verschiedenen Denkströmungen der Moderne durch ein „staatsbedachtes"
Theater zu lenken.9 Damit wurde eine der ersten Maßnahmen zur „Bewegung zur

Erneuerung des Theaters" (engeki kairyö undö eingeleitet, wozu es

auch einer Neubewertung der eigenen Kulturtraditionen durch umfassende

kulturwissenschaftliche Analysen bedurfte. Zu diesen Versuchen einer Neubewertung
können Shöyös Essays zweifelsohne gezählt werden.

betreiben. Besonderes Interesse galt medizinischen, militärtechnischen und agrarwissenschaft-
lichen Studien, vgl. Kindermann 1970: 56.

7 1870 wurden die vier gesellschaftlichen Stände der vorangegangenen Edo-Zeit neu definiert.
Heimin JpR bedeutete die neue Klasse der „Gewöhnlichen", die sich aus den früheren unteren
Schichten (Kaufleute und Bauern) zusammensetzte. Die ehemals „Ausgestoßenen" (burakumin),

zu denen auch darstellende Künstler sowie (Theater-) Autoren zählten, wurden „Neue
Gewöhnliche" (shinheimin) genannt, womit sich Diskriminierungen fortsetzten. Zu den neuen
Privilegien der heimin gehörte u.a. die Annahme eines Familiennamens. In der Meiji-Zeit zählten
die Aristokratie (kazoku) und die Samurai (shizoku) zu den zwei weiteren gesellschaftlichen
Schichten, vgl. Henshall 2014:150. In der Tokugawa-Zeit wurden Schauspieler auch „Menschen
des Flussbetts" (kawaramono) genannt, denen Restriktionen wie u.a. eine eingeschränkte Wahl
des Wohnorts oder das Bedecken des Gesichts in öffentlichen Räumen auferlegt wurden. Einige
Kabuki-Darsteller wurden nichtsdestotrotz sehr erfolgreich, erhielten höchstdotierte Gagen und
wurden landesweit verehrt, ähnlich den Filmstars unserer Tage. Der Prozess fortschreitender

Verwestlichung befreite sie jedoch nur allmählich vom Stigma der Ausgestoßenen, vgl. Ortolani
1990: 169.

8 Kindermann 1970: 62.

9 In der neuen Hauptstadt Tokyo wurde zu dieser Zeit eine besondere Tendenz von
Kabukiaufführungen beschrieben: „Scenes of grotesque violence became commonplace"
(Ortolani 1990: 184). Eine Vielzahl an Stücken über Diebe, Geister und Mörder wurde zur
Aufführung gebracht, die von Horrorszenen und grotesker Übersinnlichkeit geprägt waren.
Die Regierung zeigte sich über diesen Hang zur Halbwelt besorgt und leitete Maßnahmen ein.
Im August 1872 erließ die Tokyoter Stadtregierung gegen diese „Exzesse" ein Dekret, welches an
die Theaterbetriebe gesandt wurde und folgende Punkte beinhaltete: 1. Theater darf die kaiserliche

Familie nicht porträtieren. 2. Theater soll sich vorwiegend mit Fragen zu Gerechtigkeit
auseinandersetzen, um die öffenüiche Moral zu heben. 3. Schauspieler zählen nicht mehr zu
den sogenannten „außerhalb Menschlichen" (ningaimono), sondern ab sofort zur neuen
gesellschaftlichen Schicht der (shin-)heimin (siehe Anm.7). 4. Schauspieler mögen sich an den
hohen moralischen Ansprüchen messen, die ihr neu gewonnener sozialer Status fordere, vgl.
Leiter 2002, 40.



588 — Daniel Yamada DE GRUYTER

Die ehemals lizensierten Kabuki-Theater wurden aufgelöst und staatlich

geförderte Theaterbetriebe im Stadtzentrum positioniert: „physically nearer the

center of power".10 Dieser Umzug der Theaterbetriebe ins Machtzentrum
markierte den Ausgangspunkt eines Transformationsprozesses des Kabuki, das

zunehmend Akteure aus Politik, Kunst und Wirtschaft gemeinsam auf den

Plan rief.11 Eine Anpassung an westliches Theaterleben wurde zum politischen
Kurs der Meiji-Regierung. Im Jahre 1887 wurde gar Kaiser Meiji in den Garten des

Außenministers Inoue Kaoru (1836-1915) zu einem Kabuki-Spiel geladen.

Danjürö IX. und Kikugorö V., die damaligen „Stars" der Kabuki-Welt sowie

weitere auserwählte Darsteller gaben Kanjinchö12 und Terakoya13 zum Besten.14

Zum Empfang erschienen sämtliche Darsteller im Smoking.15 Dieses gesellschaftliche

Ereignis trug dazu bei, den sozialen Aufstieg der Kabuki-Darsteller sowie

Theaterautoren zu fördern.

Im Jahr 1904 veröffentlichte Shöyö sein Theoriewerk Shingakugekiron
Im (Über das neue Musiktheater) und zur selben Zeit das Bühnenwerk Shinkyaku
Urashima $f ft (if,% (Der neue Urashima).16 Shinkyoku Urashimas Handlung ist
nicht sehr kompliziert.17 Neuartig war vor allem das musikalische Arrangement:

10 Powell 2002: 5.

11 In der Edo-Zeit existierten drei lizensierte Theater, das Nakamura-za, das Ichimura-za und
das Morita-za, die später nacheinander durch die von der Regierung veranlasste

„Theaterreform" (gekijö kaikaku ins Stadtzentrum verlegt wurden, vgl. Nagai 2014: 23.

12 Kanjinchö UftiS®? (Stiftungsliste). Als eines der populärsten Stücke aus dem Kabuki-

Repertoire jühachiban (Sammlung der achtzehn traditionellen Kabukistücke) zählt es zu den

shosagoto, den Tanzdramen. Kanjinchö basiert auf dem Nö-Spiel Ataka welches 1465 von
Kanze Nobumitsu tSJS:{a3t (14357-1516) verfasst wurde. Es war die erste Adaption eines Nö-

Spiels; der Titel, mit dem das Publikum bereits vertraut war, wurde beibehalten; vgl. Ortolani

1990: 202.

13 Terakoya (Die Dorfschule) ist ein Akt aus dem Kabuki Sugawara Denju Tenarai

Kagami-, der Stoff wurde als Puppentheater 1746 im Osakaer Takemoto-za erstaufgeführt und

zur gleichen Zeit als Kabuki von Nakamura Kiyosaburö I. lüft'T'fTifbiH. (1721-1777) bearbeitet.

In Edo wurde Terakoya 1747 im Ichimura-za zum ersten Mal gespielt, vgl. Nihon Kokugo

Daijiten 0 A, Onlineausgabe.
14 Mori 2014: 4.

15 Takahashi beschreibt die Eröffnungszeremonie: „[A] dazzling display of Western amenities"

(Takahashi 2002: 126). Etwa 1000 Geladene, darunter der damalige Premierminister und

hochrangige Regierungsmitglieder, Aristokraten, ausländische Delegationen, Unternehmer wie

Pressevorstände fanden sich zu diesem Spektakel ein.

16 Ömura 1958: 162.

17 Shinkyoku Urashima war bereits in der Muromachi-Zeit (1336-1573) eine populäre Erzählung.
Sie handelt vom jungen Fischer Urashima Tarö, der von einer Schildkröte zum

Unterwasserpalast des Drachenkönigs begleitet wird. Nach drei Jahren kehrt er heim, jedoch
sind alle Verwandten und Freunde bereits gestorben und er ist zu einem alten Mann geworden.



DE GRUYTER Die Zukunft des Japanischen Tanzes (1908) 589

Shöyö verband für den Gesang poetische Rezitative aus dem Nö sowie

Volksballaden zu Shamisenbegleitung. Dazu vermengte er die Stile takemoto,18

tokiwazu,19 kiyomoto20 und özatsuma21 mit Elementen alter höfischer Musik. Im
dritten Akt kamen auch westliche Musikinstrumente nebst der Shamisen und der
koto22 zum Einsatz. Die Anordnung verschiedener musikalischer Stile,
Rezitationsweisen und Instrumente wird für die Entwicklung eines neuen
Musiktheaters als völlig neuartig und bahnbrechend beschrieben.23 Am

häufigsten zur Aufführung kam neben Shinkyoku Urashima das Tanzdrama
Onatsu Kyöran $3JÖ:ESL (Onatsus Wahnsinn).24 Ansonsten werden Shöyös

Shöyö konzipierte dieses landesweit bekannte Stück in drei Akten und zwei Szenen. Für die

Erstaufführung übernahm Kine'ya Rokushirö III. (1874-1956) die

Komposition, die Choreografie Fujima Kanemon II. (1840-1925).
18 Takemoto ff#. Eine Art des jöruri (traditionelle japanische Musik in Begleitung zur
Shamisen sowie lyrischen, narrativen Elementen). Auch als takemoto ryü (Takemoto Schule)

bezeichnet, in Anlehnung an die diese Entwicklung prägende Schauspieler-Dynastie Toyotake

Uff. Toyotake I. war in Osakas Viertel Dötonburi als Theaterdichter tätig. Takemoto Gidayü ff
(1651-1714) debütierte als Sänger fürs bunraku in Osaka und war für seine klangvolle

Sümme und hervorragende Artikulation berühmt. Der Stil gidayü bushi wurde äußerst beliebt
und wird oftmals synonym mit jöruri verwendet.
19 Tokiwazu Eine Ausprägung des jöruri. Entwickelt von Shauspieler Tokiwazu

Mojitayü /^^#^C:?:^:^(1709-1781), welcher Mitte des 18. Jahrhunderts seinen neuen Stil als

tokiwazu jimojidayü bezeichnete. Dieser Rezitativgesang konzentriert sich weniger stark auf
Emotionen wie z. B. das shinnai, ist jedoch dramatischer ausgerichtet und damit bis heute
besonders mit dem shosagoto verbunden. Es ist heller im Ton als gidayü und begegnet einem

beispielhaft in den Tanzdramen Seki no To, Modori Kago oder Momijigari. Oft zu Tänzen

eingesetzt, in denen ein einzelner Darsteller „mehrere Kostümwechsel in kürzester Zeit"
(henge mono (SfEW vollbringt.
20 Kiyomoto ?#7C, auch als kiyomoto-bushi bezeichnet. Eine Art des jöruri-, gegründet von
Kabuki-Darsteller Kiyomoto Enjudaiyü (1777-1825), welcher u.a. in den

Erstaufführungen von Yasuna oder Yamauba mitwirkte. Kiyomoto ist eine der späteren
Erneuerungen des jöruri und zeichnet sich durch seine fein ausgearbeiteten Melodien, eine
hohe Stimmlage und nasal-feminine Ausprägung aus.
21 Özatsuma AcSÜlÜ Eine Art des jöruri. Von Özatsuma Shusendayü (1695—

1759) entwickelt, zeichnet es sich durch seine heldenhaft-majestätischen Melodien aus.
Besonders häufig kommt es im Kabuki des aragofo-Stil vor.
22 Koto W. Japanische Wölbbrettzithern, 6- oder 13-saitig, die mit Plektren gespielt werden.
23 Ömura 1958: 163.

24 Onatsu Kyöran ist ein im tokiwazu-Stil konzipiertes shosagoto, erstaufgeführt 1914 von Onoe

Baiko VI. (1870-1934), basierend auf einer Episode aus Ihara Saikakus Köshoku gonin

onna felAft aus dem Jahre 1686. Das junge Mädchen Onatsu verliebt sich in einen
Frauenschwarm, einen Samurai aus Osaka. Gemeinsam bestehlen sie ihren Vater und fliehen.
Er wird hingerichtet, worauf sie vor Trauer wahnsinnig wird. Die Tänze zeigen Onatsus

Umherirren inmitten der herbstlich gefärbten Felder auf der Suche nach ihrem verstorbenen

Geliebten, vgl. Hamaguchi 2007: 86.



590 Daniel Yamada DE GRUYTER

Stücke nicht oft wiederaufgenommen, was wohl mit der Schwierigkeit der

Umsetzung seines „Gesamtkunstwerks" mit dergestalt unterschiedlichen
theatralischen Elementen zu tun hat. Besonders Stücke, die Aspekte westlicher und

japanischer Musik vereinigen, wurden und werden selten aufgeführt.25 Im Jahr

1906 gründete er zusammen mit Kunstkritiker, Theaterautor und Darsteller
Shimamura Högetsu (1871-1918) den „Literatur- und Kunstverein" (Bungei

kyökai Im Mittelpunkt dieser jungen Forschergruppe standen
sämtliche Aspekte der darstellenden Künste sowie die intensive Unterrichtsund

Aufführungspraxis der (angehenden) Bühnendarstellerinnen. In der der

Waseda Universität zugeordneten Vereinigung übte man sich im westlichen

Musiktheater, im Nö, Kabuki, japanischen Lied und erzählerischen

Darstellungsformen wie Rakugo oder ködan.26 Dazu wurden Vorlesungen zu

Religion, Kunst, Erziehung und Literatur abgehalten sowie als Vereinsorgan
die Zeitschrift Waseda bungaku veröffentlicht.27

Shingakugekiron sei zwar nur ein dünnes Bändchen, dafür aber eine erste

und sehr geordnete Aufsatzsammlung und in der Geschichte des Japanischen
Tanzes einzigartig. Darin brachte Shöyö den Wert der Tanzkünste seines Landes

erstmals auf Grundlage westlicher wissenschaftlicher Methoden zur Sprache und
stellte ihn einer interessierten Öffentlichkeit zur Diskussion. Er gilt somit als

erster Gelehrter Japans, den man zurecht als Tanzwissenschaftler bezeichnen
konnte.28 Zudem besaß er eine seismographische Sensibilität, was die (beschleunigten)

Prozesse der Erneuerungsbewegung betraf. Shöyös Bedeutung für die

engeki kairyö undö, seine Erörterungen und Diskussionen um den Theatertanz in
der Meiji-Zeit werden in der Forschung nur punktuell gewürdigt.
Theaterwissenschaftler Benito Ortolani jedoch, der mehr als 40 Jahre lang
Studien zum japanischen Theater betrieb, würdigte Shöyös Bedeutung für die

Theaterbewegung wie folgt: „Tsubouchi is very important as a pioneer in producing

and directing plays that remained as landmarks in the history of the new
theatre. He is one of the founder of theatre research in Japan".29 Bereits 1932

ermunterte Wilhelm Solf in seinen „Aufzeichnungen zu den Aufgaben des

25 Hamaguchi 2007: 87.

26 Eine Rezitationsweise, die auf ein stilisiertes Erzählen von historischen oder literarischen
Themen am Hofe der Heianzeit (794-1185) zurückgeführt wird.
27 Zudem wurde im Jahre 1928 das Theatermuseum der Waseda Universität zum Gedenken an
Dr. Tsubouchi (Waseda Daigaku Tsubouchi Hakase Kinen Engi Hakubutsukan

in Shöyös Anwesenheit eröffnet; ein bis heute einzigartiges, sich auf
Darstellende Künste spezialisierendes Museum des Landes.

28 Ömura 1958: 169.

29 Ortolani 1990: 245.



DE GRUYTER Die Zukunft des Japanischen Tanzes (1908) — 591

Japaninstituts in Berlin"30 dazu, Shöyös Essays aufgrund ihres „herausragenden
literarischen Wertes" ins Deutsche zu übersetzen.

2 Übersetzung

„Die Zukunft des Japanischen Tanzes" (1908)31

Es gibt wohl kein Land, in dem nicht getanzt wird. Sofern sich in einem Land,

wie unzivilisiert es auch sein mag, irgendetwas Lied- oder Musikähnliches

findet, existiert ohne Zweifel auch der Tanz. Wissenschaftler berichten von
grundlegend andersartiger Charakteristik der Melodien in diesen und von
andersartigen Tänzen in jenen Ländern. Doch innerhalb all dessen, was wir Tanz

nennen, gab es welche, die westlichen [früheren griechischen] Tänze oder unser
bon odori V ,32 bei denen die Freude am Tanzen im Vordergrund stand,

anstatt dass diese Tänze hauptsächlich für jemanden aufgeführt wurden.
Darüber hinaus gab es solche, die das für jemanden Tanzen zur Hauptsache
hatten. Der Tanz muss, wie die Malerei, die Bildhauerei, die Architektur und die

Literatur, als eine eigenständige Form von Kunst betrachtet werden. Bloß etwas

fünf oder sechs Monate lang Eingeübtes, etwas, das irgendwer irgendwie
nachzuahmen imstande ist, kann mit Sicherheit nicht wahre Kunst genannt werden.

Wahre Kunst ist, was sich mittels Talent und mindestens zehn Jahre langer
Übung und darüber hinaus manifestiert. Im Westen, in der vergangenen
Blütezeit der Griechen, florierten Tänze, die, wenn sie nicht von sogenannten
Experten ausgeführt wurden, dem Publikum nicht genügt hätten. Diese Tänze

wurden später nach Rom überliefert, verschwanden aber gleichzeitig mit dem

Verfall des Imperiums. Heute kann nicht einmal mehr mit Resten davon
aufgewartet werden. Das Charakteristische an ihnen aber war, dass es sich nicht nur
um gefällige Bewegungen der Gliedmaßen in Verbindung mit Rhythmen

30 Wilhelm Solf (1932): Aufzeichnungen über die Aufgaben des Japaninstituts in Berlin. Berlin:
Puchelt. S. 4. In einem Satz erwähnt Solf das Genji monogatari von Murasaki Shikibu (ca. 978-
1014), die Werke von Chikamatsu Monzaemon (1653-1725), Ihara Saikaku (1642-1693) und jene

von Tsubouchi Shöyö, den er als einen "bedeutenden Schriftsteller und Dramaturg des modernen

Japans" kennzeichnet. Solf (1862-1936) war u.a. deutscher Botschafter in Japan und setzte

sich für die Gründung des Japanisch Deutschen Kulturinstituts in Tokyo ein. In seine Amtszeit
fiel auch der Besuch von Albert Einstein im Jahre 1922. Für diesen Hinweis danke ich Katja
Schmidtpott von der Freien Universität Berlin.
31 0 (1908); übersetzt nach Tsubouchi 1977, Band 3: 671-678.

32 Bon odori werden die Tänze zum buddhistischen Allerseelenfest o-bon täik im August
benannt, bei denen die Ahnen auf die Erde zu Besuch kommen. Zum Fest werden
Willkommensfeuer angezündet, Opfergaben dargebracht, Sutten rezitiert und ein Besuch am
Familiengrab abgehalten, vgl. Ashikaga 1950: 217.



592 Daniel Yamada DE GRUYTER

handelte, sondern dass damit einerseits gewisse Erzählungen beziehungsweise
gewisse ziemlich komplexe Gefühle ausgedrückt wurden, andererseits die

Bewegungen des Körpers und des Antlitzes im Rhythmus und all die anderen

Bewegungen etwas Konkretes darstellten. Heute sind diese Tänze völlig
verschwunden und Details zu ihnen in Erfahrung zu bringen, ist unmöglich geworden.
Doch es scheint, dass es in diesen Tänzen, ähnlich den Schwerttänzen unseres

Landes, ziemlich gereifte und bewegende Darstellungen gab, die den

Choreografien gleichen, die etwas mit „Liebe" (HKS: ren'ai) zu tun hatten,

anmutig und schön waren und angemessen entwickelt wurden. Ich hörte, dass

es heute in Frankreich im Vergleich dazu etwas völlig verschiedenen Ursprungs

gibt, das man shosa no bare33 ßfrfh U nennt. Diese theatralen Tänze, die

aktuell ebenso in vielen anderen Ländern aufgeführt werden, sind der

blühenden Kraft der Oper jedoch mitnichten ebenbürtig, und, wie es heißt,
heute auch nicht mehr besonders gefragt. Die musikalisch begleiteten Ballett-
Pantomimen des Westens, wo allein versucht wird, zu Rhythmen interessante

Bewegungen zu gestalten, sind von ziemlich gleichem Schlage: Clownesk,

einfältig und unvergleichlich mit jenen des frühen Griechenlands.34 Ist es denn
nicht bemerkenswert, dass etwas den griechischen Tänzen Ähnliches in Fernost

einzig und allein in Japan zu finden ist? Etwas, das in mehreren Schichten

aufgetragen wurde, etwas Komplexes, langsam und sorgsam Entwickeltes: Sie

werden shosagoto beziehungsweise furugoto genannt und waren eben genau so

ausgerichtet. Da ich Einzelheiten dazu in einem meiner letzten Bücher

Shingakugekiron35 behandelte, möchte ich hier nicht weiter ausschweifen.

Jedenfalls lässt sich klar sagen, dass die Situation des gegenwärtigen
Theatertanzes eine einmalige ist. In Zeitschriften las ich, dass anfänglich
Amerika, Deutschland und so fort auf Basis eines flüchtigen Blicks auf unser
shosagoto Pläne schmiedeten, dieses auf irgendeine Weise zu verwenden, um
eine Art neues Tanztheater entstehen zu lassen. Es kann davon ausgegangen

33 Die in der Renaissance an europäischen Fürstenhöfen entwickelte Tanzkunst. Die geöffnete

Hüfte, das Halten der Balance und Sprünge mit durchgestreckten Kniegelenken sind neben den

fünf Grundpositionen der Füße die wichtigsten Elemente des Klassischen Balletts. Erster

Ballettlehrer lapans wurde der Italiener Giovanni Vittorio Rosi (1867-?) an der Musikabteilung
des Kaiserlichen Theaters in Tokyo. Zur gleichen Zeit wurde der Moderne Tanz von Isadora

Duncan (1878-1927), Ruth St. Denis (1879-1968) sowie die rhythmische Gymnastik von Emile

Jaques Dalcroze (1865-1950) in Japan bekannt. Die meisten von Rosis Schülern wie z.B. Eguchi

Takaya iX P $kn& (1900-1977), wurden keine klassischen Tänzer, sondern entwickelten eigene

Ausformungen des modernen Tanzes. Zur Zeit Shöyös gab u.a. die weltberühmte Tänzerin Anna

Pavlova (1881-1931) Gastspiele in Japan, vgl. Fonteyn 1984.

34 Hierzu zählen wohl Sergei Pawlowitsch Djagilews (1872-1929) Ballets Russes.

35 1904 publizierter und 50-seitiger Band (dt. „Über ein neues Musiktheater").



DE GRUYTER Die Zukunft des Japanischen Tanzes (1908) 593

werden, dass das Tanztheater der Gruppen um Miss Duncan,36 Miss Denis37 und
Miss Fuller38 Japans furugoto imitierten. Doch aufgrund dieses anfänglichen
allzu flüchtigen Blicks steht damit verbunden selbst die Musik eigentlich erst

völlig am Anfang und erreicht ein bloß infantiles Stadium. Bleiben wir nicht
nachlässig. So wie die westlichen Maler, die in Riesenschritten Japans

Linienführung in der Malerei studierten und so neue Impulse gewannen, wird,
ehe es wir uns versehen, exquisites neues Tanztheater in Deutschland,
Frankreich und Amerika das Licht der Welt erblicken.

Der Grund dafür, warum ich mir wünsche, dass Japans furugoto, welches als

ein in der „Welt unvergleichliches" (sekai muhi Tanztheater angenommen

werden kann, den Bedürfnissen des neuen Zeitalters entspräche, liegt darin,
dass das Außergewöhnliche der Künste Japans auch in Zukunft intensiv zur
Darstellung gebracht werden sollte. Obendrein glaube ich, dass es nichts Besseres

gibt. Japans Malerei, Musik, seine Architektur und auch sein Theater haben
selbstredend jeweils ihre eigenen charakteristischen Merkmale. Doch wenn unter den
besten Elementen des alten Theaters jene Merkmale, die mit dem sogenannten

furugoto eng in Beziehung standen, einstweilen ausgesondert werden, ist nicht
mehr gewiss, ob dieser Rest mit den neuen Künsten der zukünftigen Welt wird
konkurrieren können. Abgesehen davon werden sie heute nur mehr noch als alte
Kunst geschätzt, oder besser, als eine Art exzentrische Kunst. Doch solange diese

alten Künste nicht grundlegend gepflegt werden, kann dem Zeitgeist des neuen
Japans, geschweige denn dem neuen Zeitgeist der Welt, nicht entsprochen werden.

Wenn unser furugoto bzw. Tanztheater und vor allem dessen Texte erneuert und
dem Geist des heutigen Zeitalters angepasst würden, weist dies zwar nicht unbedingt

auf bedeutende, grundlegende Reformen hin; es könnte aber gelingen, dass

innerhalb von dreißig Jahren die Besonderheiten des Tanztheaters Japans, ähnlich

unseres Hokusais39 oder unseres Utamaros,40 in einem wülkommenen Ausmaße

36 Isadora Duncan (1877-1927), amerikanische Tänzerin und Wegbereiterinnen des sogenannten

Ausdruckstanzes. Sie unterhielt von 1904-1936 zusammen mit ihrer Schwester eine
Tanzschule in Berlin-Grunewald, vgl. Kurth 2002.

37 Ruth Saint Denis (1879-1968) feierte mit orientalischen und religiös angehauchten
Choreograflen weltweit Erfolge, vgl. Meinzenbach 2012.

38 Loi'e Fuller (1862-1928), Tänzerin, Erfinderin, Lichtspielkünstlerin. Fuller förderte u. a. die

Europa-Gastspiele der ersten japanischen Bühnendarstellerinnen in Europa, „Mme. Sadayakko"
und „Hanako", vgl. Meinzenbach 2010.

39 Katsushika Hokusai (1760-1849), Maler; in Europa besonders bekannt für seine
Farbholzschnittserie „36 Ansichten des Berg Fuji".
40 Kitagawa Utamaro ##JI[ «KUS (1753-1806). UJrfyo-e-Künstler, der vor allem für seine
Farbholzschnitte berühmt wurde. Er schuf u.a. Portraits von „Schönen Frauen" der

Vergnügungsviertel Yoshiwara (im Norden Edos gelegen) in ihren verschiedenen

Temperamenten und sozialen Milieus, vgl. Sellin/Klemke 1989.



594 Daniel Yamada DE GRUYTER

begehrenswert werden. Entwickeln wir uns aber in Richtung verhunzter Oper,41

stellt sich die Frage, ob unsere Versuche ausreichen werden, um einen solch

bedeutenden Wettkampf ausfechten zu können. Einige Personen befürworten,
dass Japan in Zukunft Opern auf die Beine stellen müsse und bringen gelegentlich

dahingehend vorbereitende Anstrengungen auf, was in der Tat begrüßenswert ist.

Wäre es denn realisierbar, gälte ihnen auch des Landes Lob. Selbst wenn man es

bewerkstelligen könnte, bezweifle ich jedoch, dass es in dreißig, vierzig Jahren

möglich sein wird, diese Resultate dann Ausländern vorzuführen. Man kann gerade

an den Beispielen der Opern in England und Amerika, die zurzeit weltweit zu sehen

sind, erkennen, dass sie keine besondere Charakteristik ihres Landes aufweisen.

Immer noch gibt man sich zufrieden mit Importware aus Frankreich, Italien oder

aus Deutschland. Auch Japan wird billigst beliefert, und es scheint, dass es innerhalb

von fünfzig Jahren nicht gelingen wird, über „Kinderopern" (kodomo kageki

&WZ.M) hinaus zu gelangen. Selbst wenn es gelingt, wird es wohl schwierig
werden, diese dann bei Empfängen hochrangigen Gästen aus dem Ausland
darzubieten. Selbst wenn es wider Erwarten auch Gäste mit bescheidenem Geschmack

gibt, wird es wohl schwierig, [diese Stücke] ausländischen Fachleuten,

Würdenträgern und Opernkennern zu zeigen. Es verhält sich wie mit der
japanischen Ölmalerei, welche nur schwerlich vor europäischen Connaisseuren zur
Schau gestellt werden kann. Ölmalerei kann nur aus einzigartigem Talent
hervorgebracht werden und nur in bestimmten Fällen gelingt in kurzer Zeit ein

Meisterwerk. Seit Shiba Kökan42 ist bereits beträchtlich viel Zeit vergangen, doch

bislang konnte noch kein Raffael, Rembrandt, Corot oder Millet entdeckt werden.

Um an ein Musiktheater heranzureichen, sind zunächst hervorragende

Komponisten, ähnlich den früheren Sammlern japanischer Musik, erforderlich,
darüber hinaus sind im Grunde ähnlich gesinnte Texter vonnöten - und mindestens

ein Dutzend Musikexperten, die die Orchester organisieren. Hinzu kämen gleichzeitig

notwendigerweise Dutzende Sänger, attraktive Frauen wie Männer, die etwas

von theatraler Ausdruckstechnik bis hin zur Tanztechnik verstehen. Beim Versuch,

dies in den nächsten dreißig, vierzig Jahren zu realisieren, gibt es Pläne,

41 Tabi opera (Reise-Oper). Neologismus und Anspielung auf unreife und nicht

sorgfältige Bühnenbearbeitungen.
42 Shiba Kökan W]JliI?ii (1747-1818), bedeutender Maler der Tokugawa-Periode (1603-1868),

der ebenso wissenschaftlich interessiert war, wie er Essays schrieb. Kökan gilt als der erste

Künstler Japans, der Ende des 18. Jahrhunderts mit der Kupferstichtechnik experimentierte.
Ebenso maß er den Techniken der westlichen realistischen Ölmalerei sowie den Radierungen

hohen Wert bei, insbesondere deren Licht und Schatten-Verhältnissen.



DE GRUYTER Die Zukunft des Japanischen Tanzes (1908) 595

Konzerthallen aus Zedern- und Zypressenholz zu errichten, was wahrlich traumhaft

anmutet.
Dieses und jenes betrachtend glaube ich, dass das zukünftige japanische

Musiktheater auf Grundlage des Charakters unseres früheren furugoto beziehungsweise

shosagoto basieren muss. Doch das Problem ist, dass am herkömmlichen

shosagoto der Geschmack der Tokugawa-Zeit haftet und von diesen bevorzugenden
Menschen geschaffen wurde, daher wird es der heutigen Mittelschicht, besonders

den Europaliebhabern, nicht gerecht. Die Nähe zum Geschmack der Edo-Zeit

entspricht auch ganz und gar nicht den heutigen Menschen, selbst in den

Provinzen unseres Landes. Hinzu kommt, dass die meisten Texte, gemessen an
ihrem literarischen Wert, dürftig sind - über die Hälfte ist bedeutungsloses Gerede

im Delirium und zieht längst nicht mehr die Aufmerksamkeit der Menschen des

neuen Zeitalters an. Besonders ungünstig ist es, wenn „Bordellismus"43

beziehungsweise der Anschein von Rotlicht-Milieu das Wesentliche ausmacht - auf
diese Art lässt sich gar nichts erreichen. Die Konzepte, die Texte sowie die

Charaktere, sie alle agieren, ohne diesem Bordell-Schick etwas entgegenzusetzen.

Zum großen Teü werden die bisherigen Tänze in Zukunft nur schwer einsetzbar

sein. Jeder einzelne Text, wie etwa Oimatsu^ Hokushü,"5 Urne no ham,46 Yasuna,47

und Döjöji18 müsste gründlich untersucht und dann auch veröffentlicht werden.

Und es wird schließlich nicht einfach, diese dann der eleganten Gesellschaft

darzubieten. Der mehr oder weniger eleganten.

43 Kyöshashugi Neologismus, zusammengesetzt aus kyösha für „Freudenviertel" und

shugi für „Prinzip" bzw. ,,-ismus".
44 Oimatsu (Die alte Pinie) geht zurück auf ein Nö-Lied von Zeami Motokiyo
(1363-1443).

45 Hokushü gehört zu den Jörun-Liedern der kiyomoto-bushi. Der Text stammt von Öta

Nanpo (1749-1823), die Komposition von Shamisen-Spieler Kawaguchi Onao J11 P feit
(1772-1845).

46 Urne no ham fS©# (Pflaumenblüte im Frühling) entstand im Jahre 1827 zu einem Text von
Yomono Makado HlüXPl (Lebensdaten unbekannt), Komposition von Kawaguchi Onao Jl| P

feit (1772-1845).

47 Yasuna ist ein pantomimischer Tanz im Kabuki mit musikalischer Begleitung im Stile

des kiyomoto-bushi. Text: Shinoda Kinji il ES Irip (1768-1819), Komposition von Kiyomoto Saibe

(Lebensdaten unbekannt, jedoch aktiv zwischen 1804-1844), Choreographie von Fujima
Kanjürö HFh)üj-|-S|1 (?—1821).

48 Döjöji üfiJc#. Nö-Gesang unbekannten Autors, wird in der Forschung mitunter Zeami

Motokiyo zugeschrieben. Es entstanden zahlreiche Variationen sowie Bearbeitungen fürs

Kabuki, die sog. Döjöji-mono (Stücke, die den „Döjöji-Stoff" behandeln). Der buddhistische

Tempel Döjö-ji der Tendai-Schule befindet sich in der Stadt Hidakagawa in der Präfektur

Wakayama und wurde im Jahre 701 gegründet, vgl. Keene 1970: 238.



596 — Daniel Yamada DE GRUYTER

Die berühmten Tänze aus Kanjinchö,49 Momijigari50 oder Yamauba51 von
Tokyo bis Osaka sind von bester Qualität. Aber abgesehen davon grenzen ihre
zentralen Themen an Bedeutungslosigkeit, in jedem Fall scheinen sie bloß elegant.
Ob es vorläufig genügen wird, sie einer Gesellschaft, wie auch immer sie nun
beschaffen sei, darzubieten? Das Interessante an den Choreografien ist nicht die

sogenannte Eleganz. Da das Wesen unseres shosagoto über das bloß Elegante

hinausgeht, finde ich es äußerst bedauernswert, dass sich aktuell alles auf Nö-

oder Kyögen-Imitate, auf künstliche Blumen, auf Tableau vivants oder Ramune52

beschränkt. Aus den vorhin erwähnten Gründen sind die Choreografien unserer
Tanztheater im Stile von Modorikago,53 Seki no to,54 Utsubo zam5S oder Hyöshimai56

momentan nicht auf dem Niveau der Reformentwicklungen. Ihre Ideen sind zu

unreif und der sprachliche Ausdruck zu kindisch. Ich kritisiere nicht, was in der

Theaterreform-Debatte bereits diskutiert wurde. Bloß ist es nicht allzu schwer zu

behaupten, dass der sprachliche Ausdruck vulgär und unanständig ist. Doch ist

dies vielleicht auch bald nur mehr noch nebensächlich. Es gibt aktuell Beispiele,

49 Vgl. Fußnote 10.

50 Momijigari !SF 9 (Ausflug, das Herbstlaub zu betrachten). Ein Kabukistück aus der

Sammlung jühachiban. Erstaufführung 1887 im Shintomi-za. Text: Kawatake Mokuami

ISflft (1816-1893), Musik: Kineya Shöjirö III.Hft S (1826-1895).

51 Yamauba (Die Berghexe). Das Puppenspiel Komichi Yamamba von Chikamatsu

Monzaemon ififÄP1fe#iFl(1653-1725) wurde 1712 in Osaka im Takemoto-za erstaufgeführt, die

Kabuki-Adaption 1795, ebenso in Osaka, jedoch im Kado-Theater. Als Hintergrund zur

Entstehung werden Hungersnöte in der Edo-Zeit angenommen, als viele Alte aus

Lebensmittelknappheit in die Berge oder Wälder verstoßen wurden. Legenden der Yamauba

reichen bis in die Heian-Zeit (794-1185) zurück.

52 Ramune y Abkürzung für „Limonade", ein bis heute beliebtes kohlensäurehaltiges

Erfrischungsgetränk. Die Besonderheit ist die Glasflasche mit Kugelverschluss, welche sich im

19. Jahrhundert weltweit verbreitete, seitdem diese 1876 vom schottischen Pharmazeuten

Alexander Cameron Sim (1840-1900) in der Hafenstadt Köbe in der Präfektur Hyögo erstmals

hergestellt wurde.
53 Modorikago MVM. Tanzdrama aus dem Jahr 1788, erstaufgeführt im Tokyoter Nakamura-

za. Text: Sakurada Jisuke flcEBfpit) (1734-1806), Musik: Tobaya Richö (Lebensdaten

unbekannt), Choreographie: Nishikawa Senzö MIHMM (?-1808).

54 Der Kabuki-Tanz Seki no to IH©H wurde 1784 im Kiri-za in Tokyo uraufgeführt. Text:

Takarada Jurai (1740-1796), Musik: Tobaya Richö (Lebensdaten
unbekannt), Choreographie: Nishikawa Senzö BJIIJBSit (?-1808).

55 Utsubo zam ?üSe (Der Affe aus dem Köcher) feierte seine Premiere 1838 im Nakamura-za in
Tokyo. Text: Nakamura Jüsuke (Lebensdaten unbekannt), Musik: Kishizawa Shikisa

(1806-1866), Choreographie: Matsumoto Goroichi (Lebensdaten

unbekannt).
56 Hyöshimai fÖFPil, auch: Kumo no hyöshimai (Spinnentanz) feierte 1781 Premiere im

Tokyoter Nakamura-za. Text: Sakurada Jisuke fJcfflfoÜ (1734-1806), Musik: Kineya Sakichi

fTM'fen' (1884-1945), Choreographie: Fujima Kanjürö If fjflÄlT-® (7-1821).



DE GRUYTER Die Zukunft des Japanischen Tanzes (1908) — 597

wo zum Teil einiges geklärt scheint - aus Bequemlichkeit wurden die Texte

gekürzt, doch letztlich sind schnöde Tricks keine nachhaltigen Maßnahmen. Der

Grund, warum diese Choreografien nicht mehr funktionieren, liegt nicht nur an
diesen kritischen Aspekten. Sämtliche Konzepte sind zeitlich überholt und die

Menschen der Zukunft verspüren an ihnen keinen Reiz mehr. Früher oder später

muss unser shosagoto, sowie die westliche Oper, aus der das Wagnersche

Musikdrama hervorgegangen war, wichtige Erneuerungen durchmachen. Aktuell

entledigt man sich der Eigenarten unseres Musiktheaters, überholter Sequenzen,

wie an den heutigen miyako odori,57 ashibe odori58 oder azuma odori59 zu erkennen,

welche damit wie das Tanztheater des frühen Griechenlands zugrunde gehen
werden. Wie wir Erneuerungen auf den Weg bringen könnten, habe ich grob in
meiner Publikation Shingakugekiron ausgeführt. Nach einigen Jahren reicher an

Erfahrungen und erneuter Reflexion habe ich mitunter mehr oder minder
Missverständliches entdeckt und einige Realisierungsprobleme erkannt.

Nichtsdestotrotz kann es nicht ohne eine Erneuerung der Konzeption der Texte

gelingen. Selbst wenn heute die Texte der Tanztheater allmählich Entwürfe von
Literaten sind und nach und nach Erneuerungen vollbracht werden, besteht das

Problem, dass es im Augenblick niemanden gibt, der eine den zentralen Motiven

entsprechende neue musikalische Komposition und ferner neue und angemessene
Choreografien zu kreieren imstande ist. Uns allen, die eng mit dem Theater und
den Liedern verbunden sind, mangelt es in gewisser Weise an
Wissenschaftlichkeit, was eigentlich den herkömmlichen Normalzustand
beschreibt. Es gibt leider niemanden, der insbesondere neues gelehrtes Wissen,

neue Auffassungen und darüber hinaus leidenschaftliche Ambition mitbrächte.
Zweitens gibt es äußerst wenige Menschen, die die besonderen Eigenschaften
des japanischen Tanzes schätzen und sich für dessen Erneuerung entscheiden.

Es gibt zwar viele, die den Reformen des Theaters gegenüber wohlwollend
gestimmt sind, doch sind Personen, die sich an einer Art größerer Reform des

japanischen Tanzes beteiligen würden, extrem rar. Obwohl man davon ausgehen

57 Miyako odori flUo if V Allgemeine Bezeichnung für Tänze aus der ehemaligen Hauptstadt
(Kyoto); insbesondere der Tänze der Geishas aus dem Bezirk Gion. Seit 1872 versammelt man
sich jedes Jahr vom April bis Mai im Theater Gion Köbu Kabu Renjö Jft|S|Epg|5!für
gemeinsame Tanzdarbietungen, vgl. Gunji 1977; 399.

58 Ashibe odori /Kfflüi <3. Ursprünglich öffentliche Tanzvorstellung, bei der Geishas aus
Osakas „Südbezirken" (nanchi t^JiÜ!) gemeinsam auftraten. Osakas Geishas wurden bekannt
für ihre Stunt-Einlagen wie z.B. Handstände. Die Tradition der gemeinsamen Prozession wird
heute noch alljährlich vom ersten bis zehnten April im Dötonbori-Theater in Kyoto veranstaltet.
59 Azuma odori M & if *0 Seit der Meiji-Zeit von Tokyoter Geishas um das Gebiet der Brücke
Shinbashi aufgeführten Tänze, bei denen nicht die Kunstfertigkeit, sondern eher die Freude am
Tanzen im Vordergrund steht.



598 Daniel Yamada DE GRUYTER

könnte, dass die Umgestaltung der Texte mit gesteigerter Fähigkeit der Autoren

allmählich zu bewerkstelligen sei, ist es dennoch ein äußerst schwieriges

Unterfangen. In der Oper wie im Nö-Theater steht der Darsteller singend vor
einem und kann von vielerlei komplexen, neuen Auffassungen und

Empfindungen erzählen. Beim Tanztheater jedoch, bei dem der Tanz im

Mittelpunkt steht, wird das Übermitteln neuer Auffassungen und Empfindungen
schon schwieriger. Es ist nicht unbedingt problematisch, etwas im Stile von Seki no
to60 oder Yasuna61 zu kreieren, viel schwieriger ist es, das Zwanzigste Jahrhundert

ins Zentrum zu stellen und hierzu etwas tänzerisch zu kreieren. Heute gibt es kaum

solch Kreative. Auch niemanden, bei dem man Rat einholen könnte. Da, wenn es

um den Tanz geht, es oftmals nur um ein sich Ergötzen geht, wird es auch nicht
wahrlich interessant oder gar würdevoll. Dies ist einer der problematischsten
Punkte. Die Tänze haben leicht die Tendenz wie die früheren, bedeutungslos,

nur hübsch oder humorig zu werden. Heute wachsen mittlerweile Menschen

heran, die nach und nach ein Verständnis für unsere Lieder entwickeln, doch

welche, die odori und mai verstehen, gibt es vergleichsweise wenige. In den

Musikschulen hat man damit begonnen, unser Liedgut zu erforschen, der Tanz

jedoch wird vernachlässigt. Unsere Lieder, ohne unsere Tänze zu erforschen,

kommt der Erforschung von Inakagenji62 ohne Berücksichtigung der

Illustrationen gleich. Es ist bedauerlich, dass es so wenig Menschen gibt, die ihre

Aufmerksamkeit auf den Tanz zu richten imstande sind.

Bezogen auf die Reformen ist die Anteilnahme und Kooperation derjenigen
Menschen, die in der Meiji-Zeit geboren und mit reichlich neuen Erkenntnissen

ausgestattet wurden, das Allerwichtigste. Das Wissen und Urteilsvermögen

bezüglich des Tanzes der Menschen des neuen Zeitalters ist dennoch ein noch

zu vages. Wenn man sich mal einfältiger, mal geschmeidiger zu Rhythmus

bewegt, kommt dann gleich Vortreffliches dabei heraus? Auch die zugrundeliegenden

Texte sind zum Teil bedeutungslos, werden undifferenziert gelesen und

ein Teil ignoriert, dass erst der Dreibund mit Musik und Tanz ein Kunstwerk

entstehen lässt. Ich kritisiere hier auch die Einseitigkeit in der Betrachtung von
Stücken. Die nur schwer zu lösende Aufgabe einer Durchführung von Reformen

60 Vgl. Fußnote 44.

61 Vgl. Fußnote 37.

62 Auch Nise Murasaki Inaka Genji (A Fraudulent Murasaki's Bumpkin Genji);

literarische Parodie auf die berühmte Erzählung von Murasaki Shikibu aus Ende des 10.

Jahrhunderts, die als Farbholzdruckserie zwischen 1829 und 1842 von Schriftsteller Ryütei

Tanehiko (1783-1842) herausgegeben wurde. Die Illustrationen stammen von

Utagawa Kunisada IUIIB-Ä, auch Utagawa Toyokuni III. Hft I Sfcl 11S genannt, (1786—

1865). An diesem Beispiel wird auf das Prinzip des literarischen Genres gökan lit# hingewiesen,

in dem Bild und Text untrennbar miteinander verbunden sind.



DE GRUYTER Die Zukunft des Japanischen Tanzes (1908) — 599

ist mit einer solch teilnahms- und kenntnislosen Gesellschaft kaum zu

bewerkstelligen. Ob Geistesfunken der neuen Zeit in Erscheinung treten werden, weiß

ich nicht. Wenn es nicht so kommt, ist es umso bedauerlicher, da ohnehin alles

schwächer zu werden scheint.

Bibliographie

Ashikaga, Ensho (1950): „The Festival for the Spirits of the Dead in Japan". Western Folklore 9.3:

217-228.

Fonteyn, Margot (1984): Pavlova: Portrait of a Dancer. New York: Viking.

Gunji, Masakatsu (1977): Nihon Buyö jiten Tökyö: Tokyo Döshuppan.

Hamaguchi, Kumiko ?Sn fhi—A (2007): „Tsubouchi Shöyö to buyö" SPrtüäifcllSI. In:

Engekijin Tsubouchi shöyö: Waseda daigaku söritsu 125 shönen kinen kikaku tenji i&MA
SFrtiSiS: 125 Hrsg. von Takemoto Mikio

Tökyö: Waseda Daigaku Tsubouchi Hakase Kinen Engeki Hakubutsukan, 85-87.
Henshall, Kenneth (2014): Historical Dictionary ofJapan to 1945. Lanham: The Scarecrow Press.

Keene, Donald (1970): Twenty Plays of the Nö-Theatre. New York: Columbia University Press.

Kindermann, Gottfried-Karl (1970): Der Ferne Osten in der Weltpolitik des industriellen Zeitalters.

München: Deutscher Taschenbuch Verlag. (DTV-Weltgeschichte des 20. Jahrhunderts, Bd. 6).

Kurth, Peter (2002): Isadora: A Sensational Life. New York: Back Bay Books.

Leiter, L. Samuel (2002): A Kabuki Reader: History and Performance. New York: M.E. Sharp.

Meinzenbach, Sandra (2010): Neue alte Weiblichkeit. Frauenbilder und Kunstkonzepte im Freien

Tanz: Loi'e Fuller, Isadora Duncan und Ruth St. Denis zwischen 1891 und 1934. Marburg:
Tectum Verlag.

Meinzenbach, Sandra (2012): Kunst und Leben der Ruth St. Denis: „Tanz ist eine Sprache und
eine Schrift des Göttlichen". Wilhelmshaven: Florian Noetzel-Verlag.

Mori, Mitsuya (2014): „Introduction". In: The Columbia Anthology of Modern Japanese Drama
Thomas Rimer, Mitsuya Mori and M. Cody Poulton. New York: Columbia University Press, 4.

Nagai, Satako 7k#IS7' (2014): Gekijö no kindaika: Teikoku gekijö - Tsukiji gekijö - Tökyö

Takarazuka gekijö MMcDiäiXit: ffrlSiW • SSMä'hSWÄ • Tökyö:
Shibunkaku Shuppan.

Nihon Kokugo Daijiten Onlineausgabe.
Ömura, Hiroyoshi 3i.it (1958): Tsubouchi Shöyö PPrtftsl. Tökyö: Yoshikawa Köbunkan.

Ortolani, Benito (1990): The Japanese Theatre: From Shamanistic Ritual to Contemporary
Pluralism. Princeton: Princeton University Press.

Powell, Brian (2002): Japan's Modern Theatre: A Century of Continuity and Change. London:

Japan Library.

Sellin, Brigitte / Klemke, Werner (1989): Kitagawa Utamaro: Shunga: Das Kopfkissenbuch.
Berlin: Berliner Verlag.

Takahashi, Yuichirö (2002): „Kabuki Goes Official: The 1878 Opening of the Shintomi-Za".
In: A Kabuki Reader: History and Performance. Edited by von Samuel L. Leiter. New York:

M.E. Sharpe, 123-151.

Tsubouchi, Shöyö (1977): Shöyö Senshü itiSiSU. 12 vol. and 5 special vol Tsubouchi Kyökai ft
Tökyö: Daiichi Shobö.




	Die Zukunft des Japanischen Tanzes (1908)

