
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 71 (2017)

Heft: 2

Artikel: Auslegung der Ausdrücke "Stimme", "Zeichen", und "wirkliche
Merkmale"

Autor: Kaufmann, Paulus / Jun, Fujii

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-696899

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-696899
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DE GRUYTER ASIA 2017; 71(2): 497-526

Paulus Kaufmann* und Fujii Jun

Auslegung der Ausdrücke „Stimme",
„Zeichen", und „wirkliche Merkmale"

Eine Neuübersetzung von Kükais Abhandlung über die Sprache

DOI 10.1515/asia-2017-0030

Abstract: The text offers a new German translation of Kükai's famous

text Shöjijissögi, An Interpretation of the terms 'voice', 'sign' and 'real marks'.
The translators make ample use of earlier translations of the text into English
and German, but put more emphasis on the historical context of Kükai's

early work. The Shöjijissögi is often praised as an original contribution to the
Buddhist discourse about language. Most modern commentators neglect,
however, that Kükai wrote his text as a response to the dominance of the
Hossö School in Kükai's times and thus refers to this school in many different

ways. These direct and indirect references are discussed in the footnotes of
this new translation, but the new approach to the text's historical background
also influenced the translation of the text's technical vocabulary. This new
translation, therefore, opens up new perspectives on an important text of
Japan's intellectual history and on the history of the Buddhist discourse on
language.

Keywords: Kükai, Shöjijissögi, Sprachphilosophie, Zeichen, Wirklichkeit

1 Einleitung

Das Shöjijissögi des japanischen Mönchs Kükai (774-835) ist einer
der am häufigsten in westliche Sprachen übersetzte Text der japanischen
Geistesgeschichte. Auch innerhalb des chinesisch-buddhistischen Kanons gibt

Originaltitel: Shöjijissögi T^UfSÜ, von Kükai lEiU

Corresponding author: Paulus Kaufmann, Center for Advanced Studies, Ludwig-Maximilians-
Universität München, Geschwister-Scholl-Platz 1, 80539 München, Deutschland.
E-mail: paulus.kaufmann@lrz.uni-muenchen.de
Fujii Jun, Komazawa University, Bukkyogakubu, Komazawa 1-23-1, Setagaya-ku, Tökyö-to,
154-8525, Japan. E-mail: junfujii@komazawa-u.ac.jp



498 Paulus Kaufmann und Fujii |un DE GRUYTER

es nur wenige Texte, die dieselbe Aufmerksamkeit von Übersetzern und
Kommentatoren erlangt haben.1 Warum also nun eine Neuübersetzung?

Kükais kurzer Aufsatz über die Sprache ist ein bedeutender Text, der die

japanische Geistes- und Literaturgeschichte auf vielfältige Art und Weise beein-

flusst hat. Kükai selbst war bereits zu Lebzeiten (774-835) eine wichtige
Persönlichkeit, die den frühen japanischen Buddhismus institutionell und
doktrinär prägte. Die von ihm nach Japan gebrachte Shingon-Schule existiert
auch heute noch und war in mehreren Phasen der japanischen
Religionsgeschichte äußerst wirkmächtig. Zudem hat Kükais Form des

Buddhismus und insbesondere seine Auffassung von Sprache die japanische
Literatur beeinflusst und ist auch Jahrhunderte nach seinem Tod noch intensiv

rezipiert worden. Diese Auffassung von Sprache wird gerade im Shöjijissögi
anhand zentraler sprachtheoretischer Begriffe abgehandelt. Insofern ist Kükais

Text Shöjijissögi ein wichtiger Beitrag zur japanischen sowie zur buddhistischen
Ideen- und Kulturgeschichte, der es verdient, immer wieder neu bearbeitet zu
werden.

Allerdings ist die bisherige Auseinandersetzung mit diesem Text auf die

eine oder andere Art und Weise von einer scholastischen Herangehensweise
bestimmt. Anhänger der Shingon-Schule sehen in Kükais Texten eine Quelle
der religiösen Orientierung und lesen diese Texte daher mit einem anderen
Fokus als Philologen und Philosophen. Aber auch die meisten Wissenschaftler

und Übersetzer, die sich mit Kükais Text beschäftigen, lesen ihn meist in
einem von der Shingon-Schule geprägten Rahmen, beispielsweise indem sie

sich in ihren Interpretationen auf Kommentare, Lexika und Texteditionen

stützen, die aus dieser Schultradition hervorgegangen sind. Diese Werke
enthalten einen enormen Fundus an Informationen und Überlegungen, die man
als moderner Interpret beachten sollte. Dennoch bringt dieser schulische
Rahmen auch Begrenzungen mit sich, wie im Folgenden kurz ausgeführt
werden soll.

In der Schultradition wird das Shöjijissögi als Teil einer Trilogie
angesehen, zu der auch noch die Texte Sokushinjöbutsugi und Unjigi

1 Neben bedeutenden Sütrentexten wie dem Diamant Sütra, dem Herz Sütra und dem Lotus

Sütra sind nur noch das Sokushinjöbutsugi, ein anderer Text Kükais, sowie Dögen's Shöbögenzö

häufiger in westliche Sprachen übersetzt worden; vgl. die Online-Bibliographie von Marcus

Bingenheimer, letzter Zugriff am 24.2.2017: http://mbingenheimer.net/tools/bibls/transbibl.
html. Die bisher erschienenen Übersetzungen des Shöjijissögi ins Deutsche und Englische sind

im Literaturverzeichnis am Ende dieser Übersetzung aufgelistet.



DE GRUYTER Shojijissögi 499

gehören. Diese Trilogie bezeichnet man als „Die drei Texte" (sanbusho
und ordnet jeden Text einem der drei Bereiche zu, in denen der

Buddha wirksam ist, nämlich Körper, Sprache und Geist. Das Shojijissögi ist
nach dieser Kategorisierung eine Abhandlung über die Sprache. Bei dieser

Einteilung geraten jedoch einige Eigenarten des Textes aus dem Blickfeld.
Beispielsweise wurde dem Genre, in das der Text gehört, bislang nur
wenig Beachtung geschenkt. So wurde er meist als sprachtheoretische
Abhandlung betrachtet, in der eine bestimmte philosophische Fragestellung
systematisch abgearbeitet wird.3 Tatsächlich ordnet sich der Text durch die

Titelendung -gi ü jedoch in die Tradition der Kommentarliteratur ein. Zwar

legt Kükai - anders als frühere Verwender dieser Genrebezeichnung - kein
kanonisches Werk aus, sondern konzentriert sich auf drei Begriffe; dennoch
ist der Text um vier Verse aus dem Sütra der Großen Sonne4 herum organisiert,

die im Text umfassend bearbeitet werden. Für die Interpretation und
Übersetzung des Textes ist es wichtig, diese Selbsteinordnung im Auge zu
behalten.

Weiterhin wird der Text in der Schultradition als zeitloser Ausdruck
religiöser und philosophischer Erkenntnis gelesen. Dabei geht der historische
und rhetorische Kontext bisweilen verloren: In seiner frühen Schaffensphase
ist Kükai wesentlich darum bemüht, die Positionen der zu dieser Zeit in
Japan dominanten Hossö-Schule anzugreifen. Auch wenn er dies bereits als

Vertreter einer eigenen buddhistischen Strömung tut, stützt er sich dennoch
weiterhin stark auf das Vokabular der Sanron-Schule, in er vermutlich ausgebildet

worden ist.5 Die im Shojijissögi behandelten Ausdrücke „Stimme",
„Zeichen" und „wirkliche Merkmale" spielen im Sütra der Großen Sonne

sowie im Kommentar zu diesem Sütra eine wichtige Rolle. Zudem sind sie

jedoch an den Ausdruck „die wirklichen Merkmale aller Daseinsfaktoren"

angelehnt, der von Kumarajiva als Übersetzungsterm eingeführt und in der

Sanlun- bzw. Sanron-Schule verwendet wurde. Diese Anleihe lässt sich bereits

an der ähnlichen Form der Originalausdrücke shohöjissö ffÜfeÜfll - shöjijissö

2 Japanische Originalausdrücke werden in diesem Text ohne weitere Kennzeichnung
angegeben. Ausdrücke aus dem Chinesischen sind mit einem „C.", Ausdrücke aus dem Sanskrit
mit „Skt." gekennzeichnet.
3 Vgl. auch Kaufmann 2015.

4 Das sogenannte Mahävairocana-Sütra.
5 Siehe Fujii 2008: 66-68 und 254-256.



500 — Paulus Kaufmann und Fujii Jun DE GRUYTER

erkennen.6 Andererseits behandelt Kükai diese Ausdrücke in einer

Form, die an die Auslegungstradition der Hossö-Schule anknüpft. In unserem
Text orientiert er sich insbesondere an Kuijis (632-682) viel rezipiertem Abriss
der Yogäcära-Lehre, den Essays über den Wald der Bedeutungen im Garten der
Lehre des Großen Fahrzeugs (C. Dasheng fayuan yilin zhang Ü#¥).
Kükai wählt diese Form vermutlich sehr bewusst und zitiert zudem ausführlich
aus Yogäcära- bzw. Hossö-Quellen, um die Überlegenheit seines Ansatzes im
Gewand seiner Opponenten aufzeigen zu können.

Kükais inter- und intratextuelle Bezüge sind oft nur schwer erkennbar.

Bisweilen greift er in Zitaten verwendete Ausdrücke viel später im Text wieder

auf, ohne dies explizit zu kennzeichnen. Um diese Bezüge auch in der

Übersetzung erkennbar zu machen, ist es notwendig, die betreffenden

Ausdrücke einheitlich zu übersetzen. Allerdings ist auch zu beachten, dass

Kükai an einigen Stellen Ausdrücke seiner Opponenten übernimmt, diesen

jedoch eine andere Bedeutung beilegt, die besser zu seiner eigenen Auffassung
bzw. zu seinen Referenztexten passt. Hier muss die Übersetzung daher zwei

Ausdrücke gleichzeitig anführen oder die Bedeutungsverschiebungen in den

Fußnoten erwähnen. Schließlich ist es üblich, zentrale buddhistische
Ausdrücke bei Übersetzungen in westliche Sprache in Sanskrit wiederzugeben.
Dabei gehen jedoch ebenfalls Bezüge verloren, die für den Leser der

chinesischen Texte deutlich erkennbar waren. Wie aus dem Text selbst hervorgeht,

verwendet Kükai den Ausdruck „shingon" etwa sehr bewusst im Sinne von
„wahre Worte" und nicht nur in der Bedeutung „mantra". Wir übersetzen daher

alle Ausdrücke ins Deutsche und verwenden Sanskrit-Ausdrücke nur dann,

wenn Kükai selbst die Transliteration und nicht die chinesische Übersetzung
verwendet.

So fließt die Neubewertung des Textes im Hinblick auf Genre,

Diskussionskontext etc. auch in konkrete Übersetzungsentscheidungen ein.

Eine Neuübersetzung ist daher angezeigt, um insbesondere dem deutschsprachigen

Leseriaeis eine neue, reichhaltigere Lektüre zu ermöglichen. Dennoch

verdanken wir den bisherigen Übersetzungen zahlreiche Einsichten und

Anregungen. Diese haben wir in den Fußnoten vermerkt. Dort weisen wir
zudem auf Textstellen hin, deren Interpretation besonders umstritten ist oder

bei denen unsere eigene Interpretation und Übersetzung deutlich von unseren

Vorgängern abweicht.

6 Vgl. auch Rambelli 1994: 19.



DE GRUYTER Shöjijissögi 501

2 Übersetzung

1 Grundidee
Auslegung7 der Ausdrücke „Stimme", „Zeichen", und „wirkliche Merkmale"8

[35] (401c)9

1. Darstellung der Grundidee10

2. Auslegung der Ausdrücke [aus dem Titel] und Darlegung ihrer Kernbedeutung
3. Antworten auf Fragen11

7 Der Ausdruck gi IS lässt sich zwar in vielen Kontexten mit dem Ausdruck „Bedeutung" wiedergeben,

in der Überschrift unseres Textes bezeichnet er allerdings ein bestimmtes Genre. Meist

bezeichnet man mit gi Kommentare zu einem oder mehreren kanonischen Werken, siehe beispielsweise

Die Auslegung der verborgenen Bedeutung des Lotus-Sutras (C. Fahua xuanyi ftlj§£Ü) von Zhi

Yi (538-597) oder Jizangs (549-623) Auslegung der verborgenen Bedeutung der drei Abhandlungen [der
Madhyamaka-Schule] (C. Sanlun xuanyi ELIm j£li). Kükai legt in seinem Text allerdings kein kanonisches

Werk aus, sondern die Bedeutung dreier zentraler Ausdrücke des esoterischen Buddhismus. In
diesem Sinne taucht der Ausdruck gi auch in Kui jis Essays über den Wald der Bedeutungen im Garten

der Lehre des Großen Fahrzeugs (T1861.45) auf. Kuiji analysiert in diesem Werk zentrale Begriffe des

Mahäyäna-Buddhismus aus der Perspektive der chinesischen Yogäcära-Schule, der sogenannten
Weishi-Schule, die in Japan als Hossö-Schule bezeichnet wird. Kükai kopiert die Form dieser

Begriffeanalyse vermutlich mit dem Ziel, seinen Lesern die Überlegenheit seiner eigenen Analysen

gegenüber denen der Hossö-Schule vor Augen zu führen. Die Bedeutung von gi im Sinne von

„Auslegung" nennt Kükai selbst in Abschnitt 2.1.: „Wenn die drei Ausdrücke .Stimme', .Zeichen'

und .wirkliche Merkmale' klar voneinander unterschieden werden, dann nennt man das

.Auslegung'."
8 Die Ausdrücke, die Kükai in diesem Text analysiert, tauchen gemeinsam einmal im
Kommentar zum Sütra der Großen Sonne auf (T1796.39.657a28-29), wie bereits Döhan (1179—

1252) in seinem Kommentar zu Kükais Text bemerkt hat, siehe Zoku Shingonshü Zensho Kankökai

2004. Auch im Sütra der Großen Sonne spielen die einzelnen Begriffe jedoch eine wichtige Rolle,
weshalb Kükai sie wohl auch eigens in diesem Text behandelt.

9 Um den Abgleich der Übersetzung mit dem Originaltext zu erleichtern, geben wir im Text die
Seitenzahlen der beiden am häufigsten verwendeten Textausgaben an: In eckigen Klammern steht

jeweils die Seitenzahl des vierten Bandes der Teihon Köbödaishi Zenshü-Ausgabe unseres Textes.

Bei Verweisen auf andere Texte dieser Ausgabe geben wir nach der Abkürzung „TKZ" zunächst die

Bandnummer und dann die Seitenzahl an, also z. B. „TKZ 4: 35". In runden Klammern geben wir
dagegen die Seitenzahl des Textes in Band 77 des Taishö Shinshü Daizökyö an. Bei allen übrigen
Zitaten aus dem Taishö-Kanon kürzen wie „Taishö" wie üblich mit „T" ab und geben dann

Textnummer, Bandnummer, Seitenzahl und Zeile an, also z. B. „T2429.77.401c4".

10 Die von Kükai gewählte Dreiteilung kommt in keinem anderen Text des Taishö-Kanons vor. Die

einzelnen Kategorien tauchen jedoch für sich genommen in zahlreichen Texten auf. Die Darstellung
der Grundidee (joi MM'L) etwa findet man in Texten der Huayan- und der Tiantai-Schule, die Kükai
selbst aus China mit nach Japan gebracht hat. Kükai wählt wohl bewusst keine etablierte Einteilung
seines Textes, um den Innovationsgrad seines Textes zu unterstreichen.
11 Kükai nimmt sowohl an dieser als auch an späteren Stellen explizite Gliederungen vor. Der

Text folgt dieser Gliederung allerdings nicht immer in der angegebenen Reihenfolge, andere



502 — Paulus Kaufmann und Fujii Jun DE GRUYTER

Die Grundidee besteht darin, dass der aus der Wahrheit Gekommene12

notwendigerweise von strukturierten Zeichen13 Gebrauch macht, wenn er die Lehre

erläutert. Die strukturierten Zeichen finden sich in den sechs Objekten [der

Wahrnehmung].14 Die sechs Objekte [der Wahrnehmung] haben ihren

Ursprung in den drei unergründlichen Wirkungsweisen15 des Buddhas der

Textteile scheinen ganz zu fehlen. Dies gilt beispielsweise für den Teil „Antworten auf Fragen",
der hier zwar angekündigt wird, sich im Text jedoch nicht findet - jedenfalls nicht am Ende des

Textes. Bereits Kükais mittelalterliche Interpreten haben sich daher gefragt, ob der Text unvollendet

geblieben ist; siehe beispielsweise die Kommentare von Raiyu (1226-1304) und Genpö

(entstanden um 1350) in Zoku Shingonshü Zensho Kankökai 2004, Bd.14: 50 bzw. 120-121.

12 Nyorai ist der übliche Übersetzungsterm für den Pali bzw. Sanskrit Ausdruck „tathägata", der

als einer der Beinamen des Buddha verwendet wird. Die genaue Bedeutung des Ausdrucks ist

umstritten, aber Kükais eigene Interpretation wird in seinem Sütrenkommentar Offenlegung des

Titels des Sütras des Diamantenen Gipfels (Kongöchökyökaidai -shSOTHIilll) deutlich: „Weil sie

den Weg der [vorläufigen] Wahrheit verlassen, den alle leidenden Wesen praktizieren, und das

vollkommene Erwachen [, die absolute Wahrheit] erreicht haben; weil sie zurückgekommen sind

zur Verwandlung der leidenden Wesen, nennt man sie .tathägatas'" (TKZ 4: 77; T2221.61.2c24-25).

Kükai versucht in dieser Definition, die beiden etablierten Interpretationen von „tathägata" als „der,
der die Wahrheit verlassen hat" (Skt. tathä + gata; C. #P£) oder als „der, der aus der Wahrheit kommt"

(Skt. tathä + ägata; C. $P5f5) einzufangen. Kükais Idee besteht darin, dass der Buddha die vorläufige
Wahrheit verlässt, in eine höhere Wahrheit eintritt und danach in die Welt der vorläufigen Wahrheit

zurückkehrt, um den leidenden Wesen seine Erkenntnisse zu übermitteln. Unsere Übersetzung von
„tathägata" als „der aus der Wahrheit Gekommene" stützt sich auf diese Idee Kükais.

13 Der Ausdruck mon jC bezeichnet einerseits längere sprachliche Ausdrücke wie Sätze,

Textpassagen oder Texte. Andererseits wurde der Ausdruck ursprünglich verwendet, um
Strukturen wie Maserungen oder Muster zu bezeichnen. Wie aus einer späteren Textpassage

deutlich wird, berücksichtigt Kükai bei seiner Verwendung des Zeichens beide Bedeutungen,
weshalb wir den hier verwendeten Ausdruck monji mit „strukturierte Zeichen" wiedergeben;

vgl. auch Giebel 2004: 85 und Abe 1999: 278. Abe und Takagi/Dreitlein verstehen mon

bzw. ji 3p dem heutigen Japanischen entsprechend als schriftliche Zeichen (s. Abe 1999: 278,

sowie die Übersetzung von ji 3p als „letter" in Takagi/Dreitlein 2010). Für diese Interpretation
enthält der hier übersetzte Text in unseren Augen allerdings keine Belege.

14 Wie Kükai an späterer Stelle ausführt sind die sechs Objekte der Wahrnehmung das, was mit
den fünf Sinnen sowie mit dem Geist erfasst wird, d.h. visuelle Gestalt, Töne, Geruch,

Geschmack, Berührung und mentale Objekte.
15 Der Ausdruck sanmitsu bezeichnet einen der zentralen Begriffe des esoterischen

Buddhismus. Dabei handelt sich um eine theoretische Weiterentwicklung des Begriffs sangö

Hü, mit dem die drei Arten von Aktivitäten eines Buddhas bezeichnet werden, die körperlich,

sprachlich oder geistig sein können. Die Besonderheit der esoterischen Auffassung besteht

erstens darin, dass diese Aktivitäten für Menschen und andere Lebewesen größtenteils
verborgen bleiben und daher für sie unergründlich sind (mitsu J6). Zweitens betonen esoterische

Buddhisten, dass alle Lebewesen an diesen Aktivitäten teilhaben und diese in Form bestimmter

Rituale - durch Handgesten, Mantra-Rezitationen und Visualisierungen - ebenfalls



DE GRUYTER Shöjijissögi 503

Wirklichkeit.16 Diese drei allgegenwärtigen17 Wirkungsweisen erfüllen den

gesamten Kosmos,18 sie sind ewig und unveränderlich. Die fünf Arten des

Wissens19 und die vier Körper20 wirken in allen Zehn Daseinsbereichen21 und
fehlen in keinem. Die, die [dies] erkannt haben, heißen ,die vollkommen
Erwachten' und die Umherirrenden nennt man ,die Schar der Lebewesen'.

durchführen können. Diese beiden Bedeutungen von sanmitsu ~EM erläutert Kükai u. a. in
seinem Text Auslegung des Ausdrucks „In diesem Leib ein Buddha werden" (TKZ 3: 16).

16 Viele Übersetzer und Kommentatoren verstehen den hier verwendeten Ausdruck „Buddha
der Wirklichkeit" (höbutsu '?£{/*) als gleichbedeutend mit dem Ausdruck „Körper der

Wirklichkeit" (hosshin fe#), der an anderen Stellen des Textes vorkommt. Der Körper der

Wirklichkeit - Skt. dharmakäya - ist eine der körperlichen Erscheinungsformen des Buddhas;

vgl. Fußnote 20. Auch wenn diese Gleichsetzung in Kükais Augen sicherlich gerechtfertigt ist,

ist dennoch zu beachten, dass Kükai den Ausdruck „Buddha der Wirklichkeit" an dieser Stelle

bewusst wählt. Während Kükais anderenorts vertretene These, dass der Körper der Wirklichkeit
lehrt und aktiv in das Leben der Menschen eingreift, unter den buddhistischen Denkern seiner

Zeit umstritten ist, ist die Formulierung, dass der Buddha der Wirklichkeit Aktivitäten vollzieht,
eingängiger, da sie z. B. auch im Lahkävatära-Sütra auftaucht - wenn auch in einer anderen als

der von Kükai intendierten Bedeutung (vgl. Fujii 2008: 215-218).

17 Der Ausdruck byödo der im modernen Japanischen in der Bedeutung „Gleichheit"
verwendet wird, bezeichnet im buddhistischen Kontext häufig die absolute Wirklichkeit jenseits aller
herkömmlichen Kategorien und Unterscheidungen. Wie aus dem Kontext hervorgeht, geht es Kükai

an dieser Stelle jedoch darum zu betonen, dass die drei unergründlichen Wirkungsweisen (vgl.
Fußnote 15) allen Lebewesen gemeinsam sind. Takagi und Dreitlein übersetzen den Ausdruck daher

als „equally-shared" (2010: 80), wir haben uns für „allgegenwärtig" entschieden.

18 Der Ausdruck hokkai Üfe# bezeichnet sowohl die Gesamtheit aller Dinge als auch die der

wahrnehmbaren Welt zugrundeliegende und nur dem Buddha zugängliche absolute

Wirklichkeit. Wir übersetzen hokkai '/£# daher an einigen Stellen mit „Kosmos", an anderen
Stellen dagegen mit „Welt der Wirklichkeit".
19 Die ßnf Arten des Wissens sind fünf kognitive Fähigkeiten, die ein Buddha im Zuge seines

Erwachens dauerhaft erlangt und die es ihm ermöglichen, helfend in der Welt zu wirken, ohne sich

in deren Leid zu verstricken. Die esoterisch-buddhistische Lehre von den fünf Arten des Wissens ist
eine Erweiterung der Yogäcära-Theorie der vier Arten des Wissens. Kükais Auflistung der fünf Arten
des Wissens findet man u. a. in seinem Text Abhandlung über die Abgrenzung der exoterischen von

der esoterischen Lehre (Benkenmitsunikyöron TKZ 3:104).
20 Die esoterische Lehre von den 4 Körpern ist eine Abwandlung der klassischen Drei-Körper-Lehre
des Yogäcära-Buddhismus. Der Buddha erscheint dieser Lehre gemäß in einem von vier Körpern.
Am Ende unseres Textes geht Kükai explizit auf diese vier Erscheinungsformen ein und
unterscheidet zwischen 1. dem Körper der Wirklichkeit (hosshin j£#), 2. dem Körper des Lohns (höshin

$8#), 3. dem Körper der passenden Verwandlung (ökeshin iS-JL#) sowie 4. dem Körper des

Ausfließens (törushin #). Kükais Auflistung der vier Körper findet man z.B. in TKZ 3: 104

sowie in Abschnitt 2.2.2.3.3. dieses Textes.

21 Die Zehn Daseinsbereiche sind die zehn Welten, in denen erwachte und nicht erwachte
Wesen leben: 1. Höllenwesen, 2. Hungergeister, 3. Tiere, 4. Kriegergötter, 5. Menschen, 6. Götter,
7. Zuhörer, 8. Einsame Buddhas, 9. Bodhisattvas, 10. Buddhas.



504 — Paulus Kaufmann und Fujii Jun DE GRUYTER

Die Schar der Lebewesen ist unwissend und blind und kann nicht aus eigener
Kraft erwachen. Der Beistand22 des aus der Wahrheit Gekommenen weist ihnen
[jedoch] den Weg zurück. Wenn dieser Weg seinen Ursprung nicht in einer

Belehrung durch Namen23 hätte, dann könnte er gar nicht erst anheben. Wenn
die Belehrung durch Namen ihren Anfang nicht in Stimme und Zeichen hätte,
dann könnte sie gar nicht erst beginnen. [Nur] wenn Stimme und Zeichen Idar
unterschieden sind, kommen die wirklichen Merkmale zum Ausdruck.

Stimme, Zeichen und wirkliche Merkmale sind also nichts anderes als die

drei allgegenwärtigen unergründlichen Wirkungsweisen des Buddhas der

Wirklichkeit und also das ursprüngliche Mandala24 der Schar der Lebewesen.

Daher erläutert der aus der Wahrheit gekommene [Buddha] der Großen Sonne,25

die Bedeutung von „Stimme", „Zeichen" und „wirkliche Merkmale" und ruft so

die Ohren der in einen langen Schlaf versunkenen Schar der Lebewesen wach.
Ob es sich nun um eine exoterische oder eine esoterische, um eine innere oder

eine äußere Lehre26 handelt, sie alle benutzen dieses Eingangstor. Ich stütze

mich im Folgenden auf die Unterweisung des großen Lehrers27 und arbeite

22 Kükai versteht die erste Silbe des Ausdrucks kaji tJPfif als Bezeichnung des Beistandes, den

die Buddhas den leidenden Wesen aufgrund ihres Mitleids und ihrer Weisheit zukommen

lassen. Die zweite Silbe ji bezeichnet demgegenüber die Annahme dieses Beistandes durch

die leidenden Wesen. Die Buddhas und die leidenden Wesen reagieren also aufeinander und
werden im Ritual eins. Überdies erklärt Kükai kaji auch mit Hilfe des traditionellen chinesischen

Konzepts der „sympathetischen Resonanz" (C. ganying, kan'ö üSß); siehe Kükais Text

Auslegung des Ausdrucks „In diesem Leib ein Buddha werden"; TKZ: 3: 28.

23 Den Ausdruck „Belehrung durch Namen" verwendet Kükai auch in seinem Text Abhandlung
über das Geheime Archiv des Spiegels der Literatur (TKZ 6: 3). Dort zitiert Kükai den Ausdruck

aus einer Poetik Wang Changlings, die neben buddhistischen auch konfuzianische und daois-

tische Einflüsse erkennen lässt, siehe auch Kaji 1985. Mit diesem Einfluss lässt sich wohl auch

die folgende, für buddhistische Autoren ungewöhnliche Bemerkung erklären, dass wirkliche
Merkmale nur aufgrund klarer begrifflicher Unterscheidungen zum Ausdruck kommen.

24 Im Text tauchen nur die beiden Schriftzeichen üiS auf. Takagi und Dreitlein mutmaßen

daher, Kükai könne hier von „Essenz" sprechen wollen (2010: 82). Aus Kükais Text Auslegung
des Zeichens Hüm (TKZ 3: 63) geht jedoch hervor, dass Kükai die Zeichen als Abkürzung für die

drei Zeichen SSffiä in der Bedeutung von „Mandala" verwendet. Der Ausdruck „Mandala"
bezieht sich an dieser Stelle allerdings nicht wie im modernen Sprachgebrauch auf eine
bildliche Darstellung, sondern wohl auf die allen Lebewesen innewohnende, „ursprüngliche"
Fähigkeit zum Erwachen.

25 D. h. der Buddha Vairocana.
26 Die Ausdrücke „innere" und „äußere Lehren" lassen sich an dieser Stelle wohl im Sinne von
„buddhistische" und „nicht-buddhistische Lehren" verstehen.

27 Hier bieten viele Kommentare unterschiedliche Lesarten an: Es könnte zum einen der Buddha

der Großen Sonne, von dem kurz zuvor die Rede war, gemeint sein, zum anderen aber auch Yixing,
dessen indischer Lehrer Subhakarasimha oder Kükais chinesischer Lehrer Huiguo.



DE GRUYTER Shöjijissogi 505

deren Bedeutung heraus. Vor allem spätere Schüler sollen ihren Geist trainieren
und den Gehalt [dieser Unterweisung] erkunden. Hier endet die Darstellung der

Grundidee.

2 Auslegung der Ausdrücke [aus dem Titel] und Darlegung ihrer
Kernbedeutung

Dieser Teil ist in zwei [Abschnitte] unterteilt. Der erste legt die Ausdrücke aus;
der zweite legt ihre Kernbedeutung dar. Als erstes [36] kommt die Auslegung der

Ausdrücke.

2.1 Auslegung der Ausdrücke aus dem Titel
Wenn der innere Atem und der äußere Wind28 auch nur in geringem Maße

aufkommen, rufen sie einen Klang hervor. Dies nennt man .Stimme'. Klänge

hängen von einer Stimme ab; die Stimme ist also der Ursprung der Klänge.
Wenn die Stimme hervortritt und nicht leer ist, dann bringt sie den Namen

eines Dinges zum Ausdruck. Dies nennt man .Zeichen'. Wenn die Namen mit
dem Wesen der Dinge übereinstimmen, dann nennt man sie „wirkliche
Merkmale". Wenn die drei Ausdrücke „Stimme", „Zeichen" und „wirkliche
Merkmale" klar voneinander unterschieden werden, dann nennt man das

„Auslegung".
Wenn die vier [materiellen] Elemente sich gegenseitig berühren und daraufhin

ein Klang widerhallt, dann nennt man das wiederum .Stimme'. Die fünf Töne

und die acht Töne [der chinesischen Musik] sowie die sieben oder acht
Deklinationen [des Sanskrit] bedürfen alle der Stimme, um zu entstehen.

Damit die Stimme einen Namen zum Ausdruck29 bringt, braucht sie notwendigerweise

die strukturierten Zeichen. Der Ursprung für das Entstehen der
strukturierten Zeichen sind die sechs Objekte [der Wahrnehmung]. Die strukturierten
Zeichen der sechs Objekte sind nun so, wie ich weiter unten auslegen werde.

[Für die Auslegung der beiden Komposita ^^und orientieren wir
uns an den sechs Interpretationen von Komposita30:

28 Takagi und Dreitlein verweisen an dieser Stelle auf eine Passage aus dem Kommentar zum Sütra

der Großen Sonne, aus der deutlich wird, dass mit dem „inneren Wind" {naifu 1*1 JE) der Atem

gemeint ist; siehe Takagi/Dreitlein 2010:85 sowie T1796.39.608al9. Vgl. auch Kükais Kritik an Kuijis
Unterscheidung zwischen innerer und äußerer Stimme in diesem Text, Fußnote 47.

29 Eine sehr ähnliche Aussage macht Kükai im Vorwort zu seiner Abhandlung über das

Geheime Archiv des Spiegels der Literatur (TKZ 6: 3) (vgl. Fußnote 23).

30 Die traditionelle Sanskrit-Grammatik unterscheidet sechs Arten von Komposita: tat-puru$a,
bahu-vrihi, karma-dhäraya, avyayi-bhäva, dvamdva und dvigu. Diese grammatischen Begriffe
sind auch nach China gelangt und dort übersetzt worden, meist sind sie jedoch anders



506 — Paulus Kaufmann und Fujii Jun DE GRUYTER

1. Die Existenz der Zeichen hängt von der Stimme ab. Die Zeichen sind also

Zeichen der Stimme. Dies nennt man die „[Interpretation der] Abhängigkeit".
Wenn man sagt, dass die wirklichen Merkmale vom Ausdruck durch die

Stimmzeichen abhängen, dann sind sie wirkliche Merkmale der
Stimmzeichen. Auch hier spricht man von einer „[Interpretation der]

Abhängigkeit".
2. Wenn die Stimme den Charakter der Zeichenhaftigkeit besitzt, dann ist die

Stimme also der Besitzer und das Zeichen der Besitz. Weil das Zeichen zum
Besitz werden kann, nennt man dies die „[Interpretation des] Besitzes".
Die Stimmzeichen haben wirkliche Merlanale und die wirklichen
Merkmale haben notwendigerweise (402a) Stimmzeichen. Auch wenn ein
solches gegenseitiges Besitzverhältnis besteht, spricht man von einer

[„Interpretation des Besitzes"].
3. Wenn es außerhalb der Stimme keine Zeichen gibt, dann sind Zeichen

nichts anderes als Stimme. Dies ist die „[Interpretation des] bewahrten
Karmas". Wenn es außerhalb der Stimmzeichen keine wirklichen
Merkmale gibt, dann sind die Stimmzeichen nichts anderes als die
wirklichen Merkmale. Dies bezeichnet man daher mit demselben Namen. Diese

Interpretation wird ausführlich im Kommentar zum Sütra der Großen Sonne

erläutert,31 man möge daher diesen Text konsultieren, um mehr zu erfahren.
4. Wenn Stimme und Zeichen und wirkliche Merkmale äußerst nah aneinander

heranreichen und nicht unterscheidbar sind, dann spricht man von der

„[Interpretation der] Nachbarschaft".
5. Wenn man sagt, dass stimmliche Zeichen bloßer Behelf sind und nicht an

die Wahrheit heranreichen; dass die wirklichen Merkmale verborgen und
still sind und ohne Verbindung zu den Namen; dass stimmliche Zeichen

somit etwas ganz anderes als die wirklichen Merkmale sind. [Oder wenn
man sagt, dass] die Stimme ein hohler Klang und ohne Inhalt ist, [37] dass

die von Zeichen [ausgedrückten Töne dagegen] mal hoch und mal tief, mal

interpretiert worden als die indischen Kategorien. Kükai orientiert sich bei seiner Interpretation
allein an den chinesischen Namen der Kategorien und scheint die ursprünglichen grammatischen

Definitionen nicht zu kennen: 1. eshu (&£ (Abhängigkeit), 2. uzai (Besitz), 3. jigö S
IS (bewahrtes Karma), 4. rinkon Plfi (Nachbarschaft), 5. söi fliS (Differenz) und 6. taishu

(numeral). Eine ähnliche Auslegung von Ausdrücken anhand einer Interpretation von
Komposita findet man auch in Kuijis Essays über den Wald der Bedeutungen im Garten der Lehre

des Großen Fahrzeugs (siehe z. B. T1861.45.254c25ff.).

31 Der Ausdruck taucht jigo SIS im Kommentar zum Sütra der Großen Sonne nicht auf. Daher

referiert Kükai hier wohl auf die Position als solche und nicht auf deren Bezeichnung.



DE GRUYTER Shöjijissögi 507

lang und mal kurz sind32 und Sätze bilden; dass sich Stimme und Zeichen

deutlich voneinander unterscheiden; in diesen beiden Fällen benutzt man
den Ausdruck „[Interpretation der] Differenz".

6. Die numerale [Interpretation] kommt hier nicht in Frage.

Von den fünf genannten Typen ist die [Interpretation der] Differenz oberflächlich
und grob. Die [Interpretation des] bewahrten Karmas und die [Interpretation der]

Nachbarschaft sind dagegen tief und unergründlich. Die übrigen beiden

Interpretationen sind sowohl das eine als auch das andere.

2.2 Darlegung der Kembedeutung
Zweitens hat nun auch die Darlegung der Kernbedeutung zwei Teile. Als erstes

führe ich Belege an, dann lege ich sie aus.

2.2.1 Belege aus den Sütren
Beginnen wir mit dem Anführen der Belegstellen.

Frage: Auf welches Sütra beziehst Du Dich in Deiner Einführung dieser Bedeutungen?33

Antwort: Ich beziehe mich dabei auf das Sütra der Großen Sonne, da dieses klare Evidenz

besitzt.

Frage: Was wird in diesem Sütra erläutert?

Antwort: In diesem Sütra spricht der aus der Wahrheit Gekommene in seinem Körper der

Wirklichkeit die folgenden Verse:

Die wahren Worte der vollkommen Erwachten,
die Merkmale ihrer Silben, Wörter und Sätze,3*

verwirklichen wie nach Indras Grundsätzen,
zahlreiche Bedeutungen und Wünsche.

32 Kükai spielt hier einerseits auf die Tonhöhen des Chinesischen und andererseits auf die
langen und kurzen Vokale im Sanskrit an.
33 An dieser Stelle beginnt eine Passage in Form von Fragen und Antworten. Dabei handelt es

sich allerdings wohl nicht um den in der Gliederung angekündigten Abschnitt „Fragen auf
Antworten". Dieser Abschnitt wurde nämlich als Schlussteil des Textes angekündigt. Überdies

würde man in einem solchen Abschnitt kritische Einwände und nicht bloß gliedernde
Nachfragen erwarten.
34 Kükai interpretiert die im Original erscheinenden Ausdrücke gonm, myö &, jöryü JiJciL in
seinem Text Offenlegung des Titels des Sütras des Diamanten Gipfels als Silbe, Wort und Satz

(TKZ 4: 75).



508 — Paulus Kaufmann und Fujii Jun DE GRUYTER

Wenn man Aussagen über die Lehre35 ergänzt,
Antworten die ursprünglichen Ausdrücke und Praktiken einander.

Frage: Welche Bedeutung bringen diese Verse zum Ausdruck?

Antwort: Sie haben sowohl eine exoterische als auch eine esoterische Lesart.

Die exoterische Lesart der Verse ist die, die man im Kommentar [zum Sütra der

Großen Sonne] findet. Die esoterische Lesart der Verse umfasst wiederum
zahlreiche horizontale wie vertikale tiefe Bedeutungen.36 Daher wird in den zitierten
Versen ein Vergleich angestellt und gesagt „Wie nach Indras Grundsätzen
verwirklichen sie zahlreiche Bedeutungen und Wünsche". [Der Eigenname] Indra
hat wiederum eine exoterische und eine esoterische Lesart. In der exoterischen
Lesart ist [,„Indra'] ein anderer Name für den Gott Sakra. Der Ausdruck .ver¬

wirklichen sie zahlreiche Bedeutungen und Wünsche' bezieht sich darauf, dass

der Himmelsgott [Sakra] eine Abhandlung über die Stimme verfasst hat, in der er
den einzelnen Ausdrücken viele verschiedene Bedeutungen beilegt. Daher wird
dieser [Text] als Beleg angeführt. So ist also bereits die Weisheit dieser profanen
Welt beschaffen. Um wieviel mehr gilt dies für den aus der Wahrheit

Gekommenen, der Herr über die Daseinsfaktoren ist? ["]37

Wenn wir dies esoterisch auslegen, so besitzt jede einzelne Silbe, jedes
einzelne Wort und jeder einzelne Satz [38] unzählige Bedeutungen und

Prinzipien. Selbst wenn die Buddhas und Bodhisattvas Wolken zahlloser

Körper hervorbrächten und in den drei Zeiten [Vergangenheit, Gegenwart und
Zukunft] in einem fort die Bedeutungen jedes einzelnen Zeichens erläuterten,
könnten sie diese doch nicht erschöpfend wiedergeben. Um wieviel weniger ist
dies einem einfachen Menschen möglich? Daher kann auch ich nur lediglich ein
Eckchen [dieser Bedeutungen] aufgreifen.

35 Der Ausdruck „Aussagen der Lehre" (hokku iSfc'pJ) taucht mehrfach im Sütra der Großen

Sonne auf (T848.18.14a05, 17c22 und 18b28). Damit scheinen allgemein Aussagen gemeint zu

sein, die heilvolle Wirkungen haben. Die Vajradhäras und Bodhisattvas, die der Lehrrede des

Buddha zuhören, bitten ihn, ihre Aussagen der Lehre aussprechen zu dürfen. Der Buddha

gewährt ihnen dies und bezeichnet die Aussagen dabei als "Aussagen der Wahrheit" (shinjitsu-

goku ÄStfn'kl). Diese Aussagen nehmen im Sütra unterschiedliche Form an: Die Bodhisattvas

äußern ihre Mantras, der Buddha selbst führt in einer Textpassage doktrinäre Aussagen aus und

in einer anderen Passage gibt er Ritualanweisungen.
36 Kükai meint mit „horizontal" die gegenseitigen Einflussbeziehungen zwischen den Dingen.
Die vertikale Beziehung ist dagegen die zwischen dem Ganzen des Körpers der Wirklichkeit und
den Einzeldingen als Teilen in der Welt. In Bezug auf die Sprachen heißt dies, dass die

Sprachen der neun Welten lediglich Teilsprachen der umfassende Sprache des Buddha sind
und in diesem Sinne auch seichter sind als die der Buddha-Worte.

37 Kükai zitiert wörtlich aus T1796.39.649cl6-19.



DE GRUYTER Shöjijissögi 509

Zu Beginn der obigen Verse war von „den vollkommen Erwachten" die
Rede. Damit ist die unergründliche Wirkungsweise des Körpers des

allgegenwärtigen Buddhas der Wirklichkeit gemeint. Die Zahl dieser

Wirkungsweisen ist unbegrenzt, wie ich in [meinem Text] Auslegung des

Ausdrucks „In diesem Leib [ein Buddha werden]" ausgeführt habe. Diese

unergründlichen Wirkungsweisen des Körpers nennt man „wirkliche Merkmale".
Weiterhin nun sind die wahren Worte [aus dem ersten Vers] nichts anderes

als die Stimme; und die Stimme ist wiederum die unergründliche Wirkungsweise
der Sprache. Ferner sind die Silben und Wörter [aus dem zweiten Vers] nichts
anderes als Zeichen. Wörter kommen durch Silben zum Ausdruck, denn Wörter
sind nichts anderes als Zeichen. (402b) Die eine Strophe enthält somit alle

Ausdrücke [aus dem Titel dieses Werkes] „Stimme", „Zeichen" und „wirkliche
Merkmale".

Wenn wir uns an einem einzelnen [Sütren-Text] orientieren, um die

Bedeutung [dieser Ausdrücke] zum Ausdruck zu bringen, dann können wir das

Sütra der Großen Sonne wie folgt auslegen: Alle in diesem Sütra erläuterten
wahren Worte der Gottheiten sind die Stimme. [Die Erläuterungen zum]

Eingangstor des Buchstaben „A" und aller weiteren Buchstaben38 sowie das

[zehnte] Kapitel Räder der Buchstaben sind die Zeichen. Das Kapitel Ohne

Merkmale39 sowie die Sätze, die die Merkmale der Gottheiten erläutern,40 sind
die wirklichen Merkmale.

Wenn wir uns dann wiederum an einem einzelnen Schriftzeichen orientieren,

um die Bedeutung [dieser Ausdrücke] auszulegen, dann ergibt sich

Folgendes: Das Sanskrit-Alphabet beginnt mit dem Zeichen „A". Wenn wir den
Mund öffnen und dabei etwas erklingt, dann entsteht der Laut A. Diesen

[Prozess] nennt man „Stimme"41 Wenn der Laut A erklingt, dann bezeichnet
der Name „A" das Namenszeichen des Körpers der Wirklichkeit.42 Diesen

[Prozess] nennt man „Stimmzeichen". Der Körper der Wirklichkeit hat die

38 Siehe T848.18.10a-b.

39 Ein Kapitel mit genau diesem Namen gibt es im Sütra der Großen Sonne allerdings nicht.
40 Siehe T848.18: Kapitel 8, 17 und 22.

41 In dieser Passage übersetzen wir den Ausdruck shö P als „Stimme", wenn damit ein Prozess

bezeichnet wird, und als „Laut", wenn das Ergebnis dieses Prozesses gemeint ist.

42 Mit Ausnahme von Takagi und Dreitlein folgen alle anderen Übersetzer denjenigen
Textausgaben (z.B. T2429.77.402b6), die an dieser Stelle das Zeichen ÜJ anstelle von PT

annehmen. Wir folgen dagegen - wie Takagi und Dreitlein - der TKZ-Ausgabe, die davon

ausgeht, dass hier der Laut A vom Namen „A" unterschieden wird, also zweimal das

Schriftzeichen H steht. Im Gegensatz zu Takagi und Dreitlein und den Herausgebern der TKZ-

Ausgabe verstehen wir BT allerdings als intransitives Verb, da derselbe Ausdruck im Satz davor
bereits intransitiv verwendet wurde.



510 — Paulus Kaufmann und Fujii Jun DE GRUYTER

Bedeutung von „A". Der Name „Körper der Wirklichkeit" bringt zum Ausdruck,
dass alle Daseinsfaktoren von Natur aus ungeboren sind. Dies nennt man die

„wirklichen Merkmale".

2.2.2 Darlegung des Sinns
Wir haben nun die Belege aus den Sütras gehört. Bitte lege jetzt den Sinn [der

Ausdrücke] dar.

Verse:

1. Die fünf Elemente haben alle Klänge.
2. Die zehn Welten verfügen alle über Sprachen.
3. Die sechs Objekte [der Wahrnehmung] sind allesamt strukturierte Zeichen.

4. Der Körper der Wirklichkeit, das sind die wirklichen Merkmale.

[39] Auslegung:
Wir können den Text der Verse vierfach unterteilen: Der Anfangsvers erschöpft
das Wesen der Stimme. Der nächste Vers durchdringt wahre und irreführende
strukturierte Zeichen. Der dritte behandelt innere und äußere Zeichen

vollständig. Der vierte sagt alles über die wirklichen Merkmale.43

2.2.2.1 Erster Vers
Die fünf Elemente aus dem ersten Vers sind l.Erde, 2.Wasser, 3.Feuer, 4.Wind
und 5.Raum. Diese fünf Elemente haben sowohl eine exoterische als auch eine

esoterische Lesart. Die exoterische Lesart der fünf Elemente entspricht der

üblichen Interpretation. Nach der esoterischen Lesart entsprechen die fünf
Elemente den fünf Zeichen, den fünf Buddhas44 und den übrigen Gottheiten
der Meeresversammlung [der Mandalas]. Der Sinn der fünf Elemente ist nun so

wie ich in der Auslegung des Ausdrucks „In diesem Leib [ein Buddha werden]"

dargelegt habe. Die inneren und äußeren fünf Elemente verfügen alle über die

43 Auf den vierten Vers kommt Kükai im weiteren Verlauf des Textes nicht mehr explizit zu

sprechen. Da auch der spätere Vers „Sie führen zur Verirrung oder zum Erwachen" an mehreren

Stellen im Text behandelt wird, könnte man jedoch vermuten, dass auch dieser vierte Vers nicht

an einer einzigen Textstelle, sondern an mehreren Stellen bzw. im gesamten Text ausgelegt

wird. Die Beurteilung dieser Gliederung spielt u. a. für die Frage danach eine Rolle, ob der Text

in seiner jetzigen Form vollständig ist oder unvollendet blieben (vgl. Fußnote 11).

44 Es gibt im sino-japanischen esoterischen Buddhismus zwei Traditionen, Elemente, Zeichen

und Buddhas einander zuzuordnen. Während Subhakarasimha dem Element Wasser beispielsweise

das Zeichen „Vam" und den Buddha Amitäbha zuordnet, ordnet Amoghavajra dem

Wasser das Zeichen „Va" und den Buddha Amoghasiddhi zu. Es ist nicht klar, auf welche der

beiden Traditionen sich Kükai an dieser Stelle bezieht.



DE GRUYTER Shojijissögi 511

Klänge der Stimme. Die Lautstimmen können nicht ohne die fünf Elemente sein.

Die fünf Elemente sind daher nichts anderes als das ursprüngliche Wesen der

Stimme. Die Lautklänge sind [ihre] Funktion. Daher also heißt es [im Vers], dass

die fünf Elemente alle Klänge haben.

2.2.2.2 Zweiter Vers
Nun also zum Vers „Die zehn Welten verfügen alle über Sprachen". Die zehn

Welten sind 1. die gesamte Welt der Buddhas, 2. die gesamte Welt der

Bodhisattvas, 3. die gesamte Welt der Einsamen Buddhas, 4. die gesamte Welt
der Zuhörer, 5. die gesamte Welt der Götter, 6. die gesamte Welt der Menschen, 7.

die gesamte Welt der Asuras [Kriegergötter], 8. die gesamte Welt der Tiere, 9. die

gesamte Welt der Hungergeister und 10. die gesamte Welt der Näraka

[Höllenbewohner]. Die übrigen Welten diverser Geschöpfe [Drachen etc.]

gehören entweder zur Welt der Götter, der [Hunger-]Geister oder der Tiere und
sind damit eingeschlossen. Auch im Blumengirlandensütra und im Kommentar

zum Sütra des Leitprinzips des Diamantenen Gipfels45 gibt es Textpassagen über

die zehn Welten. Die Sprachen all dieser Zehn Welten entstehen abhängig von
der Stimme. Stimmen haben Längen und Kürzen, Höhen und Tiefen, sie haben

An- und Auslaute und Melodien. Dies nennt man „Strukturen". Diese Strukturen

hängen von den Namenszeichen ab, und die Namenszeichen benötigen die

Strukturen. Die Interpreten, die sagen „Strukturen/Silben sind Zeichen",

berücksichtigen bloß, dass beide nicht zu trennen sind und einander

benötigen. So [40] verhält es sich [diesen Interpreten zufolge aber nur] mit
„den Silbenzeichen der inneren Stimme".46 Die strukturierten Zeichen sind [meiner

Ansicht nach] in zehn [Untergruppen] unterteilt, die den Unterschieden
zwischen den im obigen Text erwähnten Zehn Welten entsprechen.

(402c) Was sind die wahren und was die irreführenden unter diesen zehn

Typen von strukturierten Zeichen? Wenn wir uns bei der Auslegung an der
vertikalen Unterscheidung zwischen seicht und tief orientieren, dann sind die

[strukturierten Zeichen der] neun Welten irreführend und die strukturierten
Zeichen der Welt der Buddhas sind wahr. Daher spricht das [Diamant-]Sütraw

45 T279.9.205b22-23: und T1003.19.607a25:

46 In seinem Kommentar zur Nur-Bewusstseins-Abhandlung (C. Chengweishilunshuji oääraizti

IE) grenzt Kuiji die „innere Stimme" (naishö f*)^) von der „äußeren Stimme" ab. Zur inneren
Stimme zählt er die Sprachen der Lebewesen, zur äußeren Stimme nicht-sprachliche Laute wie
Wind oder Glockenläuten. Kuiji argumentiert, dass nur die innere, nicht aber die äußere Stimme

Bedeutungen zum Ausdruck bringt. Kükai scheint an dieser Stelle auf Kuijis Unterscheidung
anzuspielen und diese kritisch zurückzuweisen.
47 T235.8.750b27-28: frl&JtKR#, MS#, MS#, TFSffS#, 7FMK#0



512 — Paulus Kaufmann und Fujii Jun DE GRUYTER

von „wahrer Sprache", „wirklicher Sprache", „so seiender Sprache", von
„Sprache, die nicht lügt" und von „Sprache, die nicht abweicht". Die Worte
dieser fünf Typen nennt man auf Sanskrit „Mandala/Mantra".48 Da dieser

Sanskrit-Ausdruck diese fünf Typen von Unterschieden aufweist, spricht
Nägärjuna von der „geheimnisvollen Sprache".49 Diese geheimnisvolle Sprache

wird lediglich ,,Mantra", d. h. „wahre Worte" genannt, weil die Interpreten bei

ihrer Übersetzung nur den ersten dieser fünf Typen berücksichtigt haben.

Was bezeichnen denn nun die wahren Worte/Mantrasl Sie können mit den

wirklichen Merkmalen aller Daseinsfaktoren übereinstimmen, sie lügen nicht
und führen nicht in die Irre. Daher heißen sie „wahre Worte".

Wie kann es sein, dass die wahren Worte/Mantras die Namen aller
Daseinsfaktoren rufen? Zwar gibt es unzählige verschiedene wahre Worte/

Mantras, doch wenn man auf ihre Quellen zurückgeht, gehen sie nicht über

die königlichen wahren Worte der Meeressiegel-Versenkung des von der Welt

verehrten [Buddhas] der Großen Sonne hinaus.
Was nun sind diese königlichen wahren Worte? Es sind die Räder der

Buchstaben50 und die [Sanskrit-]Muttersilben,51 wie sie im Sütra des

Diamantenen Gipfels und im Sütra der Großen Sonne erläutert werden. Diese

Muttersilben reichen in der Sanskrit-Schrift von der Silbe „A" bis zum „Ha"
und sind alle Namenszeichen und die geheime Sprache des aus der Wahrheit
Gekommenen in seinem Körper der Wirklichkeit. Überdies sind diese [Silben]

auch Namen von Göttern, Drachen, Geistern usw. Was den Ursprung dieser

Namen anbelangt, so macht der Körper der Wirklichkeit ihre Quelle aus. Aus

diesem sind sie entsprungen, wandeln sich nach und nach und verbreiten sich

als profane Sprachen. Wenn man die wirkliche Bedeutung [der Silben] versteht,

dann nennt man sie „wahre Worte". Wenn man ihre Quelle aber nicht kennt,
dann nennt man sie „irreführende Sprache". Irreführende Worte bescheren lange

48 Der Sanskrit-Ausdruck „mantra" wird häufig mit den Schnftzeichen S IBM wiedergegeben.

Im Text verwendet Kükai allerdings die Schnftzeichen die meist verwendet werden, um
das Sanskrit-Wort „Mandala" auszudrucken, so z. B. im Titel von Kükais spatem Werk MS §3?
ü+fi'Uiffl (Himitsumandarajüjüshinron, Abhandlung über die Zehn Aufenthaltsorte des Herzens

des Geheimen Mandalas). Kükai scheint bewusst auf beide Bedeutungen anspielen zu wollen.

49 Kükai definiert den hier verwendeten Ausdruck himitsugo MSHf in TKZ 3: 90.

50 Die Rader der Buchstaben sind mnde Anordnungen der Buchstaben des Sanskrit, die man

m der Meditation visualisiert.
51 Die Silben des Sanskrit werden anhand eines Systems geordnet, das im Sansknt als

„mätrkä", als System von „Muttersilben" bezeichnet wird. Kükai verwendet den chinesischen

Übersetzungsterm jimo der diese ursprüngliche Bedeutung widerspiegelt. Fur Kükai ist
dieser Ausdruck besonders treffend, da er zu seiner Auffassung passt, dass die Sanskrit-Silben

die Ausdrucke aller anderen Sprachen gebaren bzw. hervorbringen.



DE GRUYTER Shöjijissögi 513

Nächte des Leidens. Wahre Worte vertreiben dagegen die Leiden und spenden
Freude. Bildlich gesprochen [41] unterscheiden sich Verlust und Gewinn [bei

diesen Worten] daher so wie bei Medizin und Gift, bei Verirrung und Erwachen.

Frage: Wie verhalten sich die soeben erläuterten zwei Typen von Sprache zu den fünf
Sprachtypen, die Nägärjuna erläutert hat?52

Antwort: Die [ersten vier Typen] „Erscheinung", „Traum", „Verirrung" und „anfangslose
[Illusionen]" gehören zu den irreführenden [Sprachen]. Der [fünfte Typ der]

„übereinstimmenden Bedeutung" gehört zu den „wahren [Sprachen]". Hiermit ist die

Erläuterung über die wahren und die irreführenden strukturierten Zeichen abgeschlossen.

2.2.2.3 Dritter Vers
Als nächstes will ich die Merkmale der inneren und äußeren strukturierten Zeichen

erläutern. Im Text der [oben angeführten] Strophe heißt es „Die sechs Objekte [der

Wahrnehmung] sind allesamt strukturierte Zeichen". Die „sechs Objekte" sind nun
erstens visuelle Gestalt, zweitens Töne, drittens Geruch, viertens Geschmack,

fünftens Berührbares und sechstens mentale Objekte. Diese sechs Objekte [der

Wahrnehmung] haben alle ihre jeweiligen Zeichenmerkmale. Worin besteht nun
der charakteristische Unterschied der Zeichenbedeutung des ersten Objektes?

Verse:

1. Die visuelle Gestalt von Farben, Formen und Bewegungen,53

2. innere und äußere [Gestalt], Daseinsform und Lebensumfeld verfügen
darüber.54

3. Es gibt spontanes und bedingtes Entstehen,
sie führen zur Verirrung oder zum Erwachen.

52 Kükai spielt hier auf den Nägärjuna zugeschriebenen Kommentar zur Abhandlung über das

Große Fahrzeug an, in dem fünf Sprachtypen genannt werden. Dieser Kommentar übernimmt
vier Sprachtypen aus dem Lahkävatära Sütra (sö fl, mu W, möjü muji Mih; siehe

T671.16.530c27-531a6) und fügt einen fünften {nyogi $Pü) hinzu (siehe T1668.32. 605c29ff).
Dieselbe Passage zitiert Kükai in seiner Abhandlung über die Abgrenzung der exoterischen von
der esoterischen Lehre (TKZ 3:91 f.).

53 Diese Einteilung findet man auch in der später ausführlich zitierten Yoga-Abhandlung, d. h.
der Abhandlung über die Stufen der Yoga Praxis (Yuqieshidilun fwfllB Wfffisre, Skt. Yogäcärabhümi-
sästra); T1579.30.279b04: tÄTTH,
54 Hier geht es um die buddhistische Vorstellung, dass das durch Handlungen hervorgerufene
Karma sowohl die zukünftige Daseinsform (Form von Körper und Geist) und als auch das

zukünftige Lebensumfeld (Hölle, Berge, Ebene etc.) des Handelnden bestimmt. Der erste und
zweite Vers zusammengenommen besagen dann, dass das, was wir in zukünftigen
Daseinsformen und Lebensumfeldern als Farben, Formen und Bewegungen wahrnehmen, von
unserem jetzigen sowie von unserem vergangenen Handeln abhängt.



514 — Paulus Kaufmann und Fujii Jun DE GRUYTER

Interpretation:
Der Verstext ist in vier Teile unterteilt. Der erste Vers greift die charakteristischen
Unterschiede der visuellen Gestalt auf. Der zweite Vers bringt zum Ausdruck,
dass die innere und die äußere visuelle Gestalt zu Daseinsform und
Lebensumfeld werden und umgekehrt. Der dritte Vers erklärt die beiden Arten
des Entstehens: spontan und bedingt. Der vierte Vers erläutert, dass diese

unterschiedlichen visuellen Gestalten für den Törichten wie Gift, für den Weisen

jedoch wie Medizin sind.

2,2.2.3.1 Erster Vers
Im ersten Vers - „Die visuelle Gestalt von Farben, Formen und Bewegungen" -
finden wir eine dreifache Unterscheidung, nämlich erstens Farbgestalt, zweitens

Formgestalt und drittens Bewegungsgestalt.
Die Farbgestalt, das sind nun erstens die fünf elementaren Farben. Die

Schule der Merkmale der Daseinsfaktoren55 unterscheidet (403a) vier

Farbtypen, wobei sie Schwarz nicht hinzunimmt.56 Folgt man dem Sütra der

Großen Sonne, kommt man zu fünf elementaren Farben.57 Diese sind erstens

Gelb, zweitens Weiß, drittens Rot, viertens Schwarz und fünftens Blau. Eben

diese fünf elementaren Farben bezeichnet man als „Farbgestalt". Diese [42] fünf
Farben sind auch die Farben der fünf Elemente. Man sollte wissen, dass man sie

ihnen in einer bestimmten Reihenfolge zuordnet [Erde Gelb; Wasser Weiß;
Feuer Rot; Wind Schwarz und Raum Blau]. Auch Schatten und Licht,
Hell und Dunkel, Wolken und Rauch, Staub und Nebel58 sowie die Farbe des

Himmels werden als „Farbgestalten" bezeichnet.59 Überdies spricht man von der

„Farbgestalt", wenn die visuelle Gestalt klar ist und den Inhalt des

Sehbewusstseins bildet.60 Diese Gestalt wird nach den Kategorien angenehm,

unangenehm und neutral unterschieden. Im Sütra der Großen Sonne heißt es,61

55 Gemeint ist die Yogacara- bzw. Hossö-Schule.

56 T1579.30.279b5:

57 T848.18.9a09-13: Uttfeld"ÄTAFJraffi, IbSfr<£3^#,, iftamMRif, HSJI*I$?£. JtffißLÄHo
58 Gemeint sind hier bestimmte visuelle Phänomene, die in der Yogäcära/Hossö-Schule als

Farbphanomene behandelt werden. Takagl und Dreitlein (2010: 106) ubersetzen diese treffend

als „cloudiness, smokiness, dustiness and mistiness".

59 T1579.30.279b4-6: nlSSMM8, RM—
60 T1579.30.279b8-10: Ifff. SUffU

61 T848.18.1C9-11: 'CxFftWlTFk ftWfPM, fr
mmfr



DE GRUYTER Shojijissogi ^^5 515

„der Geist sei nicht blau, gelb, rot, weiß, violett62 oder kristallfarben, er

sei weder hell noch dunkel". Dies schließt aus, dass der Geist keine

Farbgestalt hat.63

Als nächstes nun wird64 die Formgestalt als lang oder kurz, grob oder fein,
gerade oder krumm, hoch oder niedrig beschrieben. Auch viereckig, rund,
dreieckig und halbmondförmig gehören dazu. Sie wird auch definiert als die

Ansammlungen der visuellen Gestalten, die in lang oder kurz unterteilt werden
können.65 Im Sütra der Großen Sonne66 heißt es: „Der Geist ist nicht lang, er ist
nicht kurz, er ist nicht rund, er ist nicht viereckig." Dies schließt aus, dass der

Geist keine Formgestalt hat.

Drittens besteht die Bewegungsgestalt in Nehmen und Lassen,
Zusammenziehen und Ausdehnen, Gehen und Bleiben, Sitzen und Liegen.67

Sie wird auch definiert als die Ansammlungen der visuellen Gestalt, deren

fortwährendes Entstehen und Vergehen von sich verändernden Ursachen

abhängt. An dem Ort, an dem sie zuvor entstanden ist, entsteht sie danach
nicht wieder, sondern entsteht an einem anderen Ort. [Die Bewegungsgestalt]

62 Alle bisherigen Übersetzungen unseres Textes interpretieren die beiden Schriftzeichen
" als Bezeichnung zweier verschiedener Farben, was sich darauf zurückführen lässt, dass Kükai
den Text aus dem Sütra der Großen Sonne verkürzt wiedergibt und nur ein einziges

Verneinungszeichen an den Anfang der Aufzählung von Farbbezeichnungen stellt (3PWM0F

anstelle von Im Sütra selbst steht das

Verneinungszeichen ,M" jedoch vor jeder einzelnen Farbbezeichnung, woraus hervorgeht,
dass die beiden Schriftzeichen zusammengenommen eine einzelne Farbe bezeichnen, die wir
hier als „violett" wiedergeben.
63 Diese Äußerung Kükais scheint dem vorherigen Zitat direkt zu widersprechen. Die bisherigen

Übersetzer haben daher die zweite Negation weggelassen und den Satz im Sinne von „dies
schließt aus, dass der Geist eine Farbgestalt hat" wiedergegeben. Diese Auflösung des

Widerspruches lässt sich jedoch weder grammatisch noch inhaltlich rechtfertigen. Kükai vertritt
im Text ja gerade die Ansicht, dass die höchste Wirklichkeit - d. h. der Geist - strukturiert ist und

u.a. eine Farbgestalt besitzt. Diese Position muss er mit dem hier zitierten Sütrentext in
Einklang bringen und fügt daher diesen schwer verständlichen Satz ein (vgl. auch Fujii 2016).

Unserer Ansicht nach will Kükai hier betonen, dass das Sütrenzitat seine eigene Position über
die Strukturiertheit der höchsten Wirklichkeit nicht ausschließt, so dass man freier übersetzen

könnte: „Dies schließt aber nicht aus, dass der Geist eine Farbgestalt besitzt". Dasselbe gilt für
die Schlusssätze der beiden folgenden Absätze.

64 T1579.30.279b7-8: ÜSjiSLVR, JgffiIE'FIEiS5T'fetJ Kükai nimmt die beiden
Zeichen h' R wohl deshalb aus dem Zitat heraus und behandelt sie gesondert, weil sie auch

im Sütra der Großen Sonne vorkommen.
65 T1579.30.279b9:

66 Der Haupttext verweist hier eigentlich auf den Kommentar zum Sütra der Großen Sonne. Da

sich die zitierte Textstelle jedoch nur im Sütra selbst finden lässt, korrigieren alle
Übersetzungen den Text entsprechend.
67 T1579.30.279b7: ff®;!#®#,



516 — Paulus Kaufmann und Fujn Jun DE GRUYTER

ist dadurch unterschieden, dass sie mit oder ohne Zwischenraum, nah oder

fern entsteht. Oder aber sie wandelt sich am selben Ort und entsteht so neu.
Auch Veränderungen aufgrund des karmischen Wirkens nennt man
„Bewegungsgestalt". Im Sütra der Großen Sonne heißt es: „Der Geist ist
weder männlich, noch weiblich."68 Dies schließt wiederum aus, dass der

Geist keine Bewegungsgestalt hat. Dasselbe gilt auch für die Färb- und die
Formgestalt.69

Weiterhin heißt es [im Sütra der Großen Sonne]: ,„Wie kann man seinen

eigenen Geist erkennen?' ,Wenn man ihn in der Farbgestalt oder in der

Formgestalt sucht, in Körper, Empfindung, begrifflicher Vorstellung, Impulsen
und Bewusstsein, im Ich oder im Mein, im Subjekt oder Objekt des Anhaftens,
dann wird man ihn nicht finden'."70 Diese [Textpassage] klärt die Ausdrücke

„Färb-, Form- und Bewegungsgestalt". [43] Färb- und Formgestalt sind wie im
Text erläutert und sollten jetzt bekannt sein. Das Folgende betrifft daher die

Bewegungsgestalt, denn bei dieser geht es um Nehmen und Lassen sowie um
die Folgen des karmischen Wirkens usw.

Alle Färb-, Form- und Bewegungsgestalten sind somit Inhalte des Sehens

und Bezugsbereich des Sehens; Inhalte, Bezugsbereich und Objekte des

Sehbewusstseins; sowie Inhalte, Bezugsbereich und Objekte des

Denkbewusstseins. Diese bezeichnet man als Unterscheidungen.71 Diese

68 T848.18 lcl2:
69 Wahrend in der Textpassage aus dem Sütra der Großen Sonne, auf die sich Kükai an dieser

Stelle stutzt, zunächst Ausdrucke verwendet worden waren, die sich jeweils eindeutig den

beiden ersten Kategorien der visuellen Gestalt zuordnen ließen, schreibt das Sütra nun, dass

der Geist „weder männlich noch weiblich" ist. Kükai scheint davon auszugehen, dass die

Eigenschaften männlich und weiblich zwar Aspekte der Bewegung enthalten, sich aber auch

in den anderen beiden Kategorien interpretieren lassen Daher fugt er an dieser Stelle hinzu,
dass auch die Interpretation anhand der anderen Kategonen zu dem Ergebnis käme, dass der

Geist sehr wohl eine visuelle Gestalt besitzen kann.

70 T848 18 1C23-26: #],,
SFm (Die eingeklammerten

Zeichen wurden von Kükai weggelassen.)
71 Die ersten Satze dieses Abschnitts sind bereits ein Zitat aus der Yoga-Abhandlung, die wenige
Satze spater explizit und ausführlich zitiert wird (T1579.30.279bl5—17). Kükai verleiht dem im
Zitat verwendeten Ausdruck shabetsu jlüill jedoch eine völlig neue Bedeutung: In der Yoga-

Abhandlung wird der Ausdruck shabetsu als Übersetzungsterm fur Sanskrit „paryäyäh" im Sinne

von „Synonym" verwendet. Die zitierte Passage besagt also m erster Linie, dass die Ausdrucke

„Inhalt" (shogyö ßffTr), „Bezugsbereich" (kyögai und „Objekt" (shoen Bfü) in dem

betreffenden Kontext synonym verwendet werden. Kükai interpretiert den Ausdruck shabetsu

dagegen im Sinne von „Unterscheidung" und behandelt die zitierte Passage als Aussage über

die Unterschiede zwischen den unterschiedlichen Gegenstanden des Seh- und des

Denkbewusstseins.



DE GRUYTER Shöjijissögi 517

Unterscheidungen sind somit nichts anderes als strukturierte Zeichen, da alle

Merkmale Strukturen sind. Da jede Struktur ihr jeweiliges Namenzeichen besitzt,

spricht man von strukturierten Zeichen. Unter diesen strukturierten Zeichen der

drei Arten der visuellen Gestalt unterscheidet man wiederum zwanzig
Unterarten. Dies sind [die Unterschiede], die wir in den Gestaltunterschieden

von Daseinsform und Lebensumfeld in den zuvor genannten Zehn Welten
finden.

Daher heißt es in der Yoga-Abhandlung:

„Zuerst sollen nun die Daseinsfaktoren zusammengesetzter visueller Gestalt

erläutert werden.

Frage: .Alle Daseinsfaktoren entstehen, indem sie aus dem eigenen Keim entspringen. Wie
erklärt man, dass die großen Keime72 alle entstandenen Gestalten hervorbringen? Warum

hängen die entstandenen Gestalten von (403b) diesen [Keimen] ab? Warum werden sie von
ihnen aufgebaut, von ihnen erhalten, von ihnen genährt?'

Antwort: .Alle inneren und äußeren großen Keime sowie die Keime der entstandenen
Gestalten hängen davon ab, dass sie im inneren, fortwährenden Geist73 verankert sind.
Überdies gilt, dass, solange die großen Keime die Grundelemente noch nicht hervorgebracht

haben, auch die Keime der entstandenen Gestalten die entstandenen Gestalten noch
nicht hervorbringen können. Dass die entstandenen Gestalten dann aus ihrem Keim

entspringen, hängt somit notwendigerweise vom Entstehen [der großen Keime] ab. Dies

erklärt, weshalb sie die entstandenen Gestalten hervorbringen können. Da ihr Entstehen

notwendigerweise voran geht, erklärt man diesem Prinzip gemäß, dass die großen Keime
die Ursache ihres Entstehens sind.'

Frage: .Inwiefern hängen die entstandenen Gestalten von den [großen Keimen] ab?'

Antwort: .Wenn die entstandenen Gestalten entstanden sind, dann lösen sie sich nicht
gänzlich vom Ort der großen Keime, [44] sondern wandeln sich.'

Frage: .Inwiefern werden [die entstandenen Gestalten] von den [großen Keimen]

aufgebaut?'

72 Die großen Keime (daishu ;kfi) sind die vier Elemente Erde, Wasser, Feuer und Wind. Dem

Abhidharma zufolge sind diese Elemente die materielle Grundlage aller Daseinsfaktoren. Die

hier gestellte Frage zielt also darauf ab zu klären, wie Daseinsfaktoren sowohl aus ihrem
eigenen Keim als auch aus den vier Elementen hervorgehen können.
73 Der innere, fortwährende Geist (naisözokushin rtfgü'ü) ist in der Yogäcära-Lehre der Teil
des Geistes, der den sich ständig wandelnden Erscheinungen im Bewusstseinsstrom zugrunde
liegt. In diesem Teil werden die Keime der bewussten Erfahrungen gespeichert. Takagi und
Dreitlein verstehen den Ausdruck als gleichbedeutend mit dem technischen Ausdruck
älayavijnäna (2010:111).



518 — Paulus Kaufmann und Fujii Jun DE GRUYTER

Antwort: Je nachdem, ob die großen Keime schrumpfen oder wachsen, sind auch die

[entstandenen Gestalten] stabil oder instabil.'

Frage: .Inwiefern werden [die entstandenen Gestalten] von den [großen Keimen] erhalten?'

Antwort: .Insofern die [entstandenen Gestalten] den großen Keimen in ihrer Quantität

entsprechen und [diese] nicht zerstört werden kann.'

Frage: .Inwiefern werden [die entstandenen Gestalten] von den [großen Keimen] genährt?'

Antwort: .Durch Essen, Trinken und Schlaf, und durch Praktiken wie Enthaltsamkeit und

Versenkung wachsen und gedeihen die davon abhängigen entstandenen Gestalten. Daher

spricht man davon, dass die großen Keime die Ursache des Genährtwerdens der

entstandenen Gestalten sind.'

Wir wissen somit, dass alle großen Keime im Hinblick auf die entstandenen

Gestalten die fünf genannten Funktionen74 besitzen.

Weiterhin kommt es niemals vor, dass unter den zusammengesetzten
Gestalten etwas aus Atomen75 entsteht. Wenn etwas aus dem eigenen Keim

entsteht, dann entsteht es einfach als Ansammlung, die klein, mittelgroß
oder groß sein kann. Weiterhin werden Ansammlungen von Atomen nicht
zu zusammengesetzten Gestalten. Bei der verstandesmäßigen Analyse
des äußersten Maßes und der Grenzen der Gestalten nimmt man bloß
auseinander, postuliert etwas hypothetisch und macht daraus die Atome.

[Frage:] Wenn die zusammengesetzten Gestalten räumliche Teile besitzen,
dann besitzen auch die Atome räumliche Teile. Es ist nun aber so, dass

die zusammengesetzten Gestalten Teile haben, die Atome aber nicht. Warum

ist das so?

[Antwort:] Da Atome nichts anderes sind als Teile, gehören sie den

zusammengesetzten Gestalten. Mit den Atomen ist es aber nicht so, sie haben nicht
selbst wiederum weitere Atome. Also ist es auch nicht so, dass die Atome das

Merkmal der Teilbarkeit besitzen.
Es gibt nun weiterhin zwei Arten von Untrennbarkeit. Die erste ist

die Untrennbarkeit am selben Ort. Wenn die Atome der großen Keime

und Sichtbares, Geruch, Geschmack und Fühlbares getrennte Vermögen

besitzen, wenn kein Vermögen vorliegt, und bezogene Vermögen besitzen,

74 Gemeint sind die fünf zuvor genannten Funktionen Hervorbringen, Abhängigkeit,

Aufbauen, Erhalten und Nähren.

75 Dem Abhidharma zufolge ist Materie aus kleinsten, nicht sichtbaren Teilchen, den Atomen

(Skt. paramänu, J. gokumi f§W) zusammengesetzt. In der hier zitierten Yoga-Abhandlung und
anderen Yogäcära-Schriften werden diese Auffassungen abgelehnt und Atome als mentale

Konstmkte betrachtet.



DE GRUYTER Shöjijissögi 519

wenn ein Vermögen vorliegt, dann spricht man von .Untrennbarkeit am
selben Ort'.

Die zweite [Art der Untrennbarkeit] ist nun die Untrennbarkeit der

harmonischen Einheit. Weil die Atome der Grundelemente und die Bereiche
des Visuellen, Schaffendes und Geschaffenes miteinander einhergehen,
spricht man von der Unteilbarkeit der harmonischen Einheit. [45] Was man
in Bezug auf die alles erfüllenden zusammengesetzten Dinge wissen muss, ist
dass die verschiedenartigen Dinge so untrennbar sind, als würde man sie mit
einem Stein zermalmen, Puder herstellen und sie mit Wasser [zu einem Brei]
vermischen. Sie sind nicht so wie Haufen von Sesam, grünen Bohnen oder

Hirse [die sich ja prinzipiell trennen lassen]. Alle zusammengesetzten Dinge
hängen somit alle allein von den Grundelementen ab und gehen

mengenmäßig nie über diese hinaus. Alle zusammengesetzten Dinge wandeln
sich also im Abhängigkeitsbereich der Grundelemente und hängen von diesen
ab. Aus diesem Grunde sagt man, dass die zusammengesetzten Dinge von den
Grundelementen abhängen. (403c) In diesem Sinne interpretiert man auch
die Grundelemente und nennt sie ,die großen Arten'. Sie sind nämlich
von ihrer Natur her groß und sie bewirken, dass Arten von Dingen entstehen.
Weiterhin gibt es unter allen Zusammensetzungen von Dingen, grob gesprochen,

nur vierzehn verschiedene Arten. Dies sind Erde, Wasser, Feuer, Luft,
Sichtbares, Laut, Geruch, Geschmack, Berührbares, außerdem die fünf
Sinneswahrnehmungen wie das Sehvermögen etc. Nur die Gestalten, die den
Inhalt des Denkvermögens darstellen, werden hier weggelassen ."76

Weiterhin wird [im selben Werk] auch zwischen zehn Arten von visueller
Gestalt unterschieden. Die Details finden sich dort erläutert. All diese verschiedenen

Unterscheidungen visueller Gestalten sind nun nichts anderes als
strukturierte Zeichen. Auch wenn man das Schriftzeichen „A" mit den fünf Farben

schreibt, nennt man dies ein strukturiertes Zeichen in visueller Gestalt/
Farbgestalt.77 Auch Malereien der verschiedensten belebten und unbelebten
Gegenstände nennt man visuell strukturierte Zeichen. Auch Brokat, Stickerei,
Damast und Netze sind wiederum visuell strukturierte Zeichen. Auch im Lotus-

76 Erst hier endet das lange Zitat aus der Yoga-Abhandlung. Kükai führt diesen Text wohl
deshalb an, weil darin die großen Keime, d. h. die Grundelemente behandelt werden, die für
Kükai ebenfalls die Grundlage aller Dinge bilden.
77 Kükais Beispiele verweisen alle auf Farbphänomene. Da das für Farbe verwendete
Schriftzeichen mit dem Zeichen für die visuelle Gestalt übereinstimmt (shiki -fe), könnte Kükai
hier auch explizit von der Farbgestalt sprechen wollen. Aus dem Folgenden geht jedoch hervor,
dass Kükai seine Aussagen über die Farbgestalt auch auf die visuelle Gestalt im Allgemeinen
übertragen möchte. Wir haben uns daher dafür entschieden, shikimonji durchgehend als

„visuell strukturierte Zeichen" zu übersetzen.



520 — Paulus Kaufmann und Fujii Jun DE GRUYTER

Sütra, im Blumengirlanden-Sütra sowie in der Abhandlung über die

Vollkommenheiten der Großen Weisheit werden detailliert verschiedene

Unterscheidungen der visuell strukturierten Gestalt erläutert. Auch sie gehen

jedoch nicht über die inneren und äußeren zehn Welten hinaus. All diese

Unterscheidungen der visuellen Gestalt bezeichnet man als visuell strukturierte
Zeichen. Bei törichten Menschen können diese strukturierten Zeichen Anhaften
und Begehren befördern, zu Lastern wie Gier, Hass und Unwissenheit führen
und die zehn Übel und die fünf rebellischen [Verbrechen]78 in großem Maße

hervorrufen. Daher hieß es im Vers, dass sie „zur Verirrung führen können". Bei

weisen Menschen bewirken sie [dagegen], dass diese Ursachen und
Zusammenhänge erkennen, dass sie nichts nehmen und nichts lassen, dass sie

verschiedene [46] Mandalas der Welt der Wirklichkeit errichten, dass sie umfassende

Buddhawerke vollbringen, und dass sie oben die Buddhas verehren und

unten der Schar der Lebewesen dienen. So vervollkommnen sie sich, indem sie

sich selbst und anderen nutzen. Daher hieß es [im Vers], dass [die visuelle
Gestalt] „zum Erwachen führen" kann.

2.2.2.3.2 Zweiter Vers
Weiterhin hieß es im Vers: „Innere und äußere [Gestalt], Daseinsform und
Lebensumfeld verfügen darüber". Dies bedeutet wiederum dreierlei: Erstens

wird klar, dass die innere visuelle Gestalt über die drei Aspekte Farbe, Form
etc.79 verfügt. Zweitens wird klar, dass auch die äußere Gestalt über diese drei

Gestaltaspekte verfügt. Und drittens wird klar, dass die innere visuelle Gestalt

nicht unveränderlich die innere Gestalt ist und dass die äußere visuelle Gestalt

nicht unveränderlich die äußere Gestalt ist, sondern dass beide zu Daseinsform

und Lebensumfeld werden und umgekehrt. Die innere visuelle Gestalt, das sind
die belebten Dinge. Die äußere visuelle Gestalt, das ist das Weltgefäß [, in dem

die Lebewesen wohnen].
Im [Blumengirlanden-] Sütra heißt es:

„Der Körper des Buddha ist unfassbar. Alle Länder passen hinein."80

Wiederum heißt es dort: „In einem seiner Haare tauchen zahlreiche Länder

und Meere auf. Dies ist so mit jedem einzelnen seiner Haare. So umfasst er den

gesamten Kosmos."81

78 Den Ausdruck „rebellische Verbrechen" verwenden auch Jobst/Kawahara (1992:67). Damit sind

Verbrechen gemeint, die die soziale Ordnung umstürzen, d.h. 1. Muttermord, 2. Vatermord, 3. Mord

eines Erwachten, 4. Verletzung eines Buddhas und 5. Zwietracht in der Mönchsgemeinschaft säen.

79 An dieser Stelle verwendet Kükai das Zeichen ir anstelle von iS.

80 T279.10.32a21.

81 T279.10.30al0-ll.



DE GRUYTER Shöjijissogi 521

Außerdem heißt es dort: „In einer seiner Poren gibt es unvorstellbar [viele]
Länder. Wie die Zahl der kleinsten Staubkörner bestehen sie in verschiedenen

Formen fort. In jedem einzelnen von ihnen gibt es einen von der Welt Verehrten,
der alles überstrahlt, der in einer Versammlung weilt und die wunderbare Lehre

erläutert. In einem Staubkorn gibt es große und kleine Länder und ihre

vielfältigen Unterschiede sind zahlreich wie Staubkörner. In jedes dieser

Staubkörner all dieser Länder passt ein Buddha hinein."82

All diesen Textpassagen gemäß erkennen wir nun klar, dass die Körper der
Buddhas und die Körper der Schar der Lebewesen groß oder klein sind und
einander überlagern. Sie haben entweder die Größe des gesamten leeren Raums

des Kosmos. Oder sie haben die Größe all der unzähligen, unzähligen Buddha-

Länder, die von zehn Buddha-Ländern über ein Buddha-Land und bis hin zu
einem kleinen Staubkorn reicht. Solche großen und kleinen Körper und Länder
sind für einander innen und außen, sie sind für einander Daseinsform und
Lebensumfeld. Dieses Innen und Außen, Daseinsform und Lebensumfeld

verfügen notwendigerweise über die visuelle Gestalt von Farbe, Form und

Bewegung. Daher heißt es auch „Innere und äußere [Gestalt], Daseinsform

und Lebensumfeld verfügen darüber".

2.2.2.3.3 Dritter Vers
[Der Vers] „Es gibt spontanes und (404a) bedingtes Entstehen" handelt wie der

vorherige von Färb-, [47] Form- und sonstiger Gestalt. [Der Ausdruck] „das
spontan Entstandene" bezeichnet die Daseinsform und das Lebensumfeld des

Buddhas der Wirklichkeit. Im Sütra der Großen Sonne heißt es: „Dann trat der

von der Welt verehrte Buddha der Großen Sonne in die Versenkung, die
Gleichmut erreicht, ein. [...] Sogleich wurden die Buddhaländer so flach wie
die Innenseite einer Hand, ausgeschmückt mit den fünf Schätzen83 [...] und
reich an wohlriechendem Wasser mit den acht exzellenten Eigenschaften.84

Unzählige Vögel, männliche und weibliche Mandarinenten und Gänse bringen
wohlklingende Töne hervor [...], saisonale Blumen und verschiedene Bäume

gedeihen und stehen in Reihen. [...] Unzählige Musikinstrumente erklingen

82 Kükai kürzt hier den zitierten Text, siehe T279.10.36bll-17: —42

mmmmm®., pmssT#*
irk
m, —äth/vü?
83 Die fünf Schätze sind dem Sütra der Dhärani-Sammlung zufolge Gold, Silber, Diamanten,
Korallen und Bernstein: Siehe T901.18.814al2-3: ÄiS#, —

84 Dabei handelt es sich um die Eigenschaften Süße, Kühle, Weichheit, Leichtigkeit, Reinheit,
Geruchlosigkeit sowie Verträglichkeit für Hals und Magen.



522 Paulus Kaufmann und Fujii )un DE GRUYTER

harmonisch von selbst. Ihre Stimmen sind elegant, so dass die Menschen sie

hören möchten. Es stehen dort Paläste, Hallen und im Geist erschaffene

Sitzplätze, die von zahllosen Bodhisattvas ihren Verdiensten entsprechend

genossen werden. Die Kraft des von Glaube und Erkenntnis [begleiteten]
Gelübdes des aus der Wahrheit Gekommenen lässt den König der großen
Lotus-Blume als Symbol der Welt der Wirklichkeit entstehen. Der aus der

Wahrheit Gekommene, der eigentliche Körper der Welt der Wirklichkeit, weilt
ruhig in der Mitte [der Blume]."

Welche Bedeutung bringt diese Textpassage zum Ausdruck? Sie bedeutet

zweierlei: Erstens erklärt sie Körper und Land des Körpers der Wirklichkeit85 wie

sie von Natur aus sind. Daher ist [dort vom aus der Wahrheit Gekommenen] „als
dem eigentlichen Körper der Welt der Wirklichkeit" und den „Insignien der Welt
der Wirklichkeit" die Rede. Zweitens erklärt [die Passage], wie sich (Körper und

Land) bedingt entstanden manifestieren. Daher ist dort von "dem ihren
Verdiensten entsprechenden Erleben der Bodhisattvas" die Rede, und es heißt,

„dass die Kraft des von Glaube und Erkenntnis begleiteten Gelübdes des aus der

Wahrheit Gekommenen Dinge entstehen lässt". Der „Große Sonne" genannte,

von der Welt Verehrte [Buddha] heißt auf Sanskrit „Mahävairocana Buddha".
Der Große Vairocana Buddha ist nun niemand anderes als der aus der Wahrheit
Gekommene in seinem Körper der Wirklichkeit. Daseinsform und Lebensumfeld
des Körpers der Wirklichkeit sind also spontan Entstandenes. Daher heißt es:

„Es gibt spontanes Entstehen".

Allerdings werden auch die Buddhas des Lohns „die (von der Welt)
verehrten (Buddhas) der Großen Sonne" genannt. Daher wurde gesagt, „dass die

Kraft des von Glaube und Erkenntnis begleiteten Gelübdes Dinge entstehen

lässt". Weiterhin heißt es [im Anschluss an die oben zitierte Passage]: „Dann
bringt die ungehinderte Kraft aller Glieder des aus der Wahrheit Gekommenen

die zahllosen geschmückten Merkmale der Formgestalt mit Hilfe der auf Glaube

und Erkenntnis beruhenden Zehn Kräfte der Weisheit hervor."86 Diese

Textpassage [48] erklärt Körper und Länder des Buddhas des Lohns.

Allerdings werden auch die Buddhas der passenden Verwandlungen „die
(von der Welt) verehrten (Buddhas) der Großen Sonne" genannt. Die Strahlen

der Buddhas der passenden Verwandlungen lassen den gesamten Kosmos in
ihrem Licht erstrahlen. Eben darum spricht man hier von den [„Buddhas der

Großen Sonne"]. Es heißt [im Blumengirlanden-Sütra]: „Er wird auch Säkya

85 Im Folgenden spricht Kükai über die vier körperlichen Erscheinungsformen eines Buddhas

(vgl. Fußnote 20).

86 T848.18.36bl9-21:



DE GRUYTER Shöjijissögi 523

[muni] genannt [...] und er wird auch Vairocana genannt."87 Im Sütra der Großen

Sonne heißt es [im Anschluss an die oben zitierte Passage]: „Dies sind die

Körper, die in Hundertausenden von Millionen von 10 Millionen von Äonen

aufgrund der sechs Vollkommenheiten88 und anderer Tugenden zur Reife

gebracht wurden."89 Dieser [Satz] erklärt somit die Körper und die Länder, die der

Praxis und dem Gelübde der Buddhas der passenden Verwandlungen
entsprechen.

Allerdings werden auch die Buddhas des Herabfließens „die (von der Welt)
verehrten (Buddhas) der Großen Sonne" genannt. Ein Teil [des Buddhas der

Großen Sonne] hat nämlich die Bedeutung [„Buddha des Herabfließens"]. Wenn

es im Sütra [der Großen Sonne] heißt, „und augenblicklich manifestieren sich

[die Körper]", dann werden hier eben die plötzlich erscheinenden und sich rasch

wieder verflüchtigenden Körper der Buddhas des Herabfließens erklärt. Wenn
der Körper bereits da ist, wie könnte das Land dann nicht da sein. Hier werden
also sowohl die Körper als auch die Länder der Körper der Buddhas des

Herabfließens erklärt.
Die oben erläuterten Länder der Daseinsform und des Lebensumfelds

durchdringen somit jeweils die vier Arten der Körper [des Buddhas]. Wenn wir uns an
der vertikalen Lesart orientieren, dann sind diese Länder und Körper groß oder

klein, grob oder fein. Wenn wir uns dagegen an der horizontalen Lesart
orientieren, dann sind diese allumfassend, absolut gleich und ein und dasselbe.

Sowohl die Körper als auch die Länder umfassen jeweils die beiden

Bedeutungen des spontanen und des bedingten [Entstehens]. Daher hieß es ja
auch: „Es gibt spontanes und bedingtes Entstehen."

Somit verfügen alle visuellen Gestalten über die drei Aspekten der

Visualität und werden zu Daseinsform und Lebensumfeld und umgekehrt.
Dies wurde bislang mit Bezug auf den Buddhabereich erläutert. Wenn wir
uns am Bereich der Schar der Lebewesen orientieren und diesen erläutern,
dann ist es (404b) wiederum so wie gesagt. Auch in der Schar der Lebewesen

87 Kükai zitiert stark verkürzt; siehe T279.10.58cl4-18: #njfcfö-lltH35TcK Sc,

£Rüb, glc&m-ttiilK
Fl, Ifc&ft». UÄiS.
88 Die sechs Vollkommenheiten (Skt. päramitä) sind die Fähigkeiten, die ein Bodhisattva
trainieren muss, um zur Buddhaschaft zu gelangen: 1. Freigiebigkeit (däna), 2. moralisches
Verhalten (sila), 3. Ausdauer (ksänti), 4. Eifer (vtrya), 5. Meditation (dhyäna) und 6. Wissen

iprajna).
89 Kükai zitiert stark verkürzt; siehe T848.18.36b21-23:

BS] SbjSßfÄÄ#., Den eingeklammerten Abschnitt fasst er

mit den Zeichen rokudo 7s S. zusammen.



524 — Paulus Kaufmann und Fujii Jun DE GRUYTER

gibt es das ursprüngliche Erwachen des Körpers der Wirklichkeit, und es ist

genau wie das der Buddhas. Diese Körper und Länder existieren somit spontan.
Weil die Körper und Länder der drei Reiche und der sechs Wege90 karmisch

bedingt entstehen, nennt man sie „das bedingte Entstehen der Schar der

Lebewesen".

Weiterhin heißt es im Sütra [der Großen Sonne]: „Wenn man die Welt der

Schar der Lebewesen färbt, dann hat sie den Geschmack der Welt der
Wirklichkeit."91 „Geschmack" kann auch auf eine Farbe deuten. So verhält es

sich etwa mit dem „Geschmack des kasä".92 Auch dies erklärt wiederum die

spontan entstandene visuelle Gestalt.

2.2.2.3.4 Vierter Vers
All diese inneren und äußeren visuellen Gestalten können somit für den

Törichten wie Gift und [49] für den Weisen wie Medizin sein. Daher heißt es ja

auch: „Sie führen zur Verirrung oder zum Erwachen."

Was aber sind nun diese verschiedenartigen spontanen und bedingten
visuellen Gestalten, die entstehen lassen und selbst entstanden sind? Was

hervorbringen kann, das sind die fünf Elemente und die fünf Farben. Was

hervorgebracht wurde, das sind die drei Arten von Welten.93 In diesen drei Arten von
Welten gibt es unzählige Unterscheidungen. Man nennt sie die spontanen und

bedingten strukturierten Zeichen. Diese Strukturen als Objekte der visuellen

Wahrnehmung wurden bereits erläutert.

90 Die sechs Wege (rokudö 7n3I) sind die sechs Typen der Wiedergeburt. Nach dieser

Typologie kann mal als Höllenbewohner, als Hungergeist, als Tier, als Mensch, als

Kriegergott oder als Gott wiedergeboren werden. Der Ausdruck „drei Reiche" (sangai HJ?-)

bezeichnet ebenfalls Sphären der Wiedergeburt: Das Reich der Begierden umfasst die fünf
unteren Wege sowie niedere Gottheiten. Im Reich der Form leben höhere Gottheiten, die keine

Begierden mehr kennen, und im Reich der Formlosigkeit leben die höchsten Gottheiten, die

keine körperliche Form mehr besitzen.

91 T848.18.9a8: J

92 Der Ausdruck kasä ist eine Abkürzung für den Sanskrit-Ausdruck kasäya mit dem einerseits die

orange-braune Farbe des Mönchsgewandes und andererseits ein bestimmter Geschmackstypus

bezeichnet wird. Diese Mehrdeutigkeit macht sich Kükai an dieser Stelle zunutze. Er übernimmt

die Passage allerdings aus dem Kommentar zum Sütra der Großen Sonne (T1796.32.643c.l-4).

93 Kükai verwendet hier einen Ausdruck der Huayan-Schule, den er selbst in späteren Jahren

kritisiert (siehe Fujii 2008: 540-567). Die drei Welten sind die Welt der Schar der Lebewesen

(shujöseken die Welt der Gegenstände (kiseken fstärflf]) und die Welt des Erwachens

(c/i ishögakuseken Ü? iE% tttFfl).



DE GRUYTER Shöjijissögi PPMfäm 525

Bibliographie

Textausgaben

Mikkyö Bunka Kenkyüjo Köbö Daishi Chosaku Kenkyükai
(1995): Teihon Köbö Daishi Zenshö Köyachö: Köyasan Daigaku Mikkyö
Bunka Kenkyüjo; abgekürzt als „TKZ".

Takakusu, Junjirö und Watanabe, Kaikyoku (Hrsg.) (1931): Taishö Shinshö

Daizökyö Tökyö: Taishöissaikyökankökai; abgekürzt „T".

Übersetzungen in westliche Sprachen

Translating Institute in Köyasan University (1949-1951): "A Treatise on the Meaning of Voice

and Syllable and Reality". In: Mikkyö Bunka 7-13.
Hakeda, Yoshito S. (1972): "The Meanings of Sound, Word, and Reality". In: Kükai:

Major Works. New York & London: Columbia University Press, 234-246.
Paul, Gregor (1987): „KOkais Die Bedeutungen von Laut, Wort und Realität. Annotierte

Übersetzung der ersten Hälfte". In: Klischee und Wirklichkeit japanischer Kultur, Festschrift

für Toshinori Kanokogi. Frankfurt, Bern, New York: Verlag Peter Lang, 200-210.
Kawahara, M. Eihö / lobst, C. Yühö (1992): „Die Bedeutung von Urlaut und Zeichen sowie ihr

Verhältnis zur Wirklichkeit". In: Köbö Daishi Kükai: Ausgewählte Schriften. München:

ludicium, 53-77.
Yamamoto, Chikyö (1993): "On the True Aspect of the Sound and the Word". In: Works of St.

Köbö Daishi. Köyasan: Köyasan University, 77-96.
Giebel, Rolf (2004): "The Meanings of Sound, Sign, and Reality". In: Shingon Texts. Berkeley,

CA: Numata Center for Buddhist Translation and Research, 83-103.
Takagi, Shingen / Dreitlein, Thomas Eijö (2010): "The Meanings of Sound, Letter, and Reality".

In: Kükai on the Philosophy of Language. Tokyo:
Keio University Press, 79-125.

Sekundärliteratur

Abe, RyDichi (1999): The Weaving of Mantra. New York: Columbia University Press.

Fujii, Jun MPrÜ (2008): Kükai no shisöteki tenkai no kenkyü Tökyö:
Transview.

Fujii, Jun (2016): "Rezension von Takagi Shingen Kükai no zahyö - sonzai to

kotoba no shinpigaku (MMTPM-W.PtEt =* sowie von Takagi Shingen und

Thomas Eijö Dreitlein: Kükai on the Philosophy of Language". Komazawa daigaku
kyögakubu ronshü 47: 289-302.



526 — Paulus Kaufmann und Fujii Jun DE GRUYTER

Kaji, Nobuyuki ÄPÜfiWfT (1985): Chügokushisö kara mita nihonshisöshi kenkyü

Tökyö: Yoshikawa köbunkan.

Kaufmann, Paulus (2015): „Eine rhetorische Analyse des Sokushinjöbutsugi". In: Rhetorik

und Kommunikation im vormodemen Japan. Hrsg. Heidi Buck-Albulet. München: iudicium,
107-126.

Rambelli, Fabio (1994): „The Semiotic Articulation of Hosshin seppö: An Interpretive Study of
the Concepts Mon and Monji in Kükai's Mikkyö. In: Esoteric Buddhism in Japan. Hrsg. von

Ian Astley. Copenhagen: Seminar for Buddhist Studies, 17-36.
Zoku Shingonshü Zensho Kankökai ([1933-39] 2004): Shingonshü Zensho

Köyachö: Köyasan Daigaku Shuppanbu.


	Auslegung der Ausdrücke "Stimme", "Zeichen", und "wirkliche Merkmale"

