Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 71 (2017)

Heft: 2

Artikel: Auslegung der Ausdricke "Stimme", "Zeichen", und "wirkliche
Merkmale"

Autor: Kaufmann, Paulus / Jun, Fujii

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-696899

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-696899
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DE GRUYTER ASIA 2017; 71(2): 497-526

Paulus Kaufmann* und Fujii Jun
Auslegung der Ausdriicke ,,Stimme*,
sZeichen®, und ,,wirkliche Merkmale*

Eine Neuiibersetzung von Kikais Abhandlung iiber die Sprache

DOl 10.1515/asia-2017-0030

Abstract: The text offers a new German translation of Kikai’s famous
The translators make ample use of earlier translations of the text into English
and German, but put more emphasis on the historical context of Kikai’s
Buddhist discourse about language. Most modern commentators neglect,
however, that Kiikai wrote his text as a response to the dominance of the
Hossd School in Kikai’s times and thus refers to this school in many different
ways. These direct and indirect references are discussed in the footnotes of
this new translation, but the new approach to the text’s historical background
also influenced the translation of the text’s technical vocabulary. This new
translation, therefore, opens up new perspectives on an important text of
Japan’s intellectual history and on the history of the Buddhist discourse on
language.

sass

der am hdufigsten in westliche Sprachen {iibersetzte Text der japanischen
Geistesgeschichte. Auch innerhalb des chinesisch-buddhistischen Kanons gibt

Originaltitel: Shojijissogi 75 #4A%%, von Kikai Z5#

*Corresponding author: Paulus Kaufmann, Center for Advanced Studies, Ludwig-Maximilians-
Universitdat Miinchen, Geschwister-Scholl-Platz 1, 80539 Miinchen, Deutschland.

E-mail: paulus.kaufmann@lrz.uni-muenchen.de

Fujii Jun, Komazawa University, Bukkydgakubu, Komazawa 1-23-1, Setagaya-ku, Tékyd-to,
154-8525, Japan. E-mail: junfujii@komazawa-u.ac.jp



498 —— Paulus Kaufmann und Fujii Jun DE GRUYTER

es nur wenige Texte, die dieselbe Aufmerksamkeit von Ubersetzern und
Kommentatoren erlangt haben." Warum also nun eine Neuiibersetzung?

Kikais kurzer Aufsatz iiber die Sprache ist ein bedeutender Text, der die
japanische Geistes- und Literaturgeschichte auf vielfdltige Art und Weise beein-
flusst hat. Kakai selbst war bereits zu Lebzeiten (774-835) eine wichtige
Personlichkeit, die den frithen japanischen Buddhismus institutionell und
doktrindr pragte. Die von ihm nach Japan gebrachte Shingon-Schule existiert
auch heute noch wund war in mehreren Phasen der japanischen
Religionsgeschichte &duflerst wirkméachtig. Zudem hat Kikais Form des
Buddhismus und insbesondere seine Auffassung von Sprache die japanische
Literatur beeinflusst und ist auch Jahrhunderte nach seinem Tod noch intensiv
rezipiert worden. Diese Auffassung von Sprache wird gerade im Shojijissogi
anhand zentraler sprachtheoretischer Begriffe abgehandelt. Insofern ist Kikais
Text Shojijissogi ein wichtiger Beitrag zur japanischen sowie zur buddhistischen
Ideen- und Kulturgeschichte, der es verdient, immer wieder neu bearbeitet zu
werden.

Allerdings ist die bisherige Auseinandersetzung mit diesem Text auf die
eine oder andere Art und Weise von einer scholastischen Herangehensweise
bestimmt. Anhdnger der Shingon-Schule sehen in Kiikais Texten eine Quelle
der religiosen Orientierung und lesen diese Texte daher mit einem anderen
Fokus als Philologen und Philosophen. Aber auch die meisten Wissenschaftler
und Ubersetzer, die sich mit Kikais Text beschiftigen, lesen ihn meist in
einem von der Shingon-Schule geprdagten Rahmen, beispielsweise indem sie
sich in ihren Interpretationen auf Kommentare, Lexika und Texteditionen
stlitzen, die aus dieser Schultradition hervorgegangen sind. Diese Werke ent-
halten einen enormen Fundus an Informationen und Uberlegungen, die man
als moderner Interpret beachten sollte. Dennoch bringt dieser schulische
Rahmen auch Begrenzungen mit sich, wie im Folgenden kurz ausgefiihrt
werden soll.

angesehen, zu der auch noch die Texte Sokushinjobutsugi und Unjigi

1 Neben bedeutenden Satrentexten wie dem Diamant Sitra, dem Herz Siitra und dem Lotus
Stitra sind nur noch das Sokushinjobutsugi, ein anderer Text Kiikais, sowie Dogen’s Shobogenzo
hiufiger in westliche Sprachen iibersetzt worden; vgl. die Online-Bibliographie von Marcus
Bingenheimer, letzter Zugriff am 24.2.2017: http://mbingenheimer.net/tools/bibls/transbibl.
html. Die bisher erschienenen Ubersetzungen des Shdjijissogi ins Deutsche und Englische sind
im Literaturverzeichnis am Ende dieser Ubersetzung aufgelistet.



DE GRUYTER Shojijissogi FFEfHFE =——— 499

gehoren. Diese Trilogie bezeichnet man als ,Die drei Texte* (sanbusho
=i##)? und ordnet jeden Text einem der drei Bereiche zu, in denen der
nach dieser Kategorisierung eine Abhandlung iiber die Sprache. Bei dieser
Einteilung geraten jedoch einige Eigenarten des Textes aus dem Blickfeld.
Beispielsweise wurde dem Genre, in das der Text gehort, bislang nur
wenig Beachtung geschenkt. So wurde er meist als sprachtheoretische
Abhandlung betrachtet, in der eine bestimmte philosophische Fragestellung
systematisch abgearbeitet wird.? Tatséchlich ordnet sich der Text durch die
Titelendung -gi # jedoch in die Tradition der Kommentarliteratur ein. Zwar
legt Kiikai — anders als frithere Verwender dieser Genrebezeichnung — kein
kanonisches Werk aus, sondern konzentriert sich auf drei Begriffe; dennoch
ist der Text um vier Verse aus dem Siitra der Grofien Sonne* herum organi-
siert, die im Text umfassend bearbeitet werden. Fiir die Interpretation und
Ubersetzung des Textes ist es wichtig, diese Selbsteinordnung im Auge zu
behalten.

Weiterhin wird der Text in der Schultradition als zeitloser Ausdruck
religioser und philosophischer Erkenntnis gelesen. Dabei geht der historische
und rhetorische Kontext bisweilen verloren: In seiner frithen Schaffensphase
ist Kakai wesentlich darum bemiiht, die Positionen der zu dieser Zeit in
Japan dominanten Hossd-Schule anzugreifen. Auch wenn er dies bereits als
Vertreter einer eigenen buddhistischen Strémung tut, stiitzt er sich dennoch
weiterhin stark auf das Vokabular der Sanron-Schule, in er vermutlich ausge-
,Zeichen“ und ,wirkliche Merkmale“ spielen im Sitfra der Grofien Sonne
sowie im Kommentar zu diesem Sitra eine wichtige Rolle. Zudem sind sie
jedoch an den Ausdruck ,die wirklichen Merkmale aller Daseinsfaktoren®
angelehnt, der von Kumarajiva als Ubersetzungsterm eingefiihrt und in der
Sanlun- bzw. Sanron-Schule verwendet wurde. Diese Anleihe ldsst sich bereits
an der dhnlichen Form der Originalausdriicke shohdjisso #1%324H — shojijisso

2 Japanische Originalausdriicke werden in diesem Text ohne weitere Kennzeichnung ange-
geben. Ausdriicke aus dem Chinesischen sind mit einem ,,C.”, Ausdriicke aus dem Sanskrit
mit ,,Skt.“ gekennzeichnet.

3 Vgl. auch Kaufmann 2015.

4 Das sogenannte Mahavairocana-Sitra.

5 Siehe Fujii 2008: 66-68 und 254-256.



500 = Paulus Kaufmann und Fujii Jun DE GRUYTER

B3 H erkennen.® Andererseits behandelt Kiikai diese Ausdriicke in einer
Form, die an die Auslegungstradition der Hossd-Schule ankniipft. In unserem
Text orientiert er sich insbesondere an Kuijis (632—682) viel rezipiertem Abriss
der Yogacara-Lehre, den Essays iiber den Wald der Bedeutungen im Garten der
Lehre des Groflen Fahrzeugs (C. Dasheng fayuan yilin zhang KIEEMFHHE).
Kikai wahlt diese Form vermutlich sehr bewusst und zitiert zudem ausfiihrlich
aus Yogacara- bzw. Hossd-Quellen, um die Uberlegenheit seines Ansatzes im
Gewand seiner Opponenten aufzeigen zu kénnen.

Kikais inter- und intratextuelle Beziige sind oft nur schwer erkennbar.
Bisweilen greift er in Zitaten verwendete Ausdriicke viel spdter im Text wieder
auf, ohne dies explizit zu kennzeichnen. Um diese Bezlige auch in der
Ubersetzung erkennbar zu machen, ist es notwendig, die betreffenden
Ausdriicke einheitlich zu ibersetzen. Allerdings ist auch zu beachten, dass
Kikai an einigen Stellen Ausdriicke seiner Opponenten iibernimmt, diesen
jedoch eine andere Bedeutung beilegt, die besser zu seiner eigenen Auffassung
bzw. zu seinen Referenztexten passt. Hier muss die Ubersetzung daher zwei
Ausdriicke gleichzeitig anfiihren oder die Bedeutungsverschiebungen in den
Fufinoten erwdhnen. Schliefilich ist es {iblich, zentrale buddhistische
Ausdriicke bei Ubersetzungen in westliche Sprache in Sanskrit wiederzugeben.
Dabei gehen jedoch ebenfalls Bezilige verloren, die fiir den Leser der
chinesischen Texte deutlich erkennbar waren. Wie aus dem Text selbst hervor-
geht, verwendet Kiikai den Ausdruck ,,shingon“ etwa sehr bewusst im Sinne von
,2wahre Worte“ und nicht nur in der Bedeutung ,,mantra®“. Wir {ibersetzen daher
alle Ausdriicke ins Deutsche und verwenden Sanskrit-Ausdriicke nur dann,
wenn Kiikai selbst die Transliteration und nicht die chinesische Ubersetzung
verwendet.

So flieit die Neubewertung des Textes im Hinblick auf Genre,
Diskussionskontext etc. auch in konkrete Ubersetzungsentscheidungen ein.
Eine Neuiibersetzung ist daher angezeigt, um insbesondere dem deutschspra-
chigen Leserkreis eine neue, reichhaltigere Lektiire zu ermdglichen. Dennoch
verdanken wir den bisherigen Ubersetzungen zahlreiche Einsichten und
Anregungen. Diese haben wir in den Fufinoten vermerkt. Dort weisen wir
zudem auf Textstellen hin, deren Interpretation besonders umstritten ist oder
bei denen unsere eigene Interpretation und Ubersetzung deutlich von unseren
Vorgangern abweicht.

6 Vgl. auch Rambelli 1994: 19.



DE GRUYTER Shojijissogi A FEFH# = 501

2 Ubersetzung

1 Grundidee
Auslegung’ der Ausdriicke ,,Stimme¥, ,Zeichen®, und ,,wirkliche Merkmale*®
[35] (401c)®
1. Darstellung der Grundidee'®
2. Auslegung der Ausdriicke [aus dem Titel] und Darlegung ihrer Kernbedeutung
3. Antworten auf Fragen"

7 Der Ausdruck gi £ ldsst sich zwar in vielen Kontexten mit dem Ausdruck ,,Bedeutung” wieder-
geben, in der Uberschrift unseres Textes bezeichnet er allerdings ein bestimmtes Genre. Meist
bezeichnet man mit gi Kommentare zu einem oder mehreren kanonischen Werken, siehe beispiels-
weise Die Auslegung der verborgenen Bedeutung des Lotus-Sutras (C. Fahua xuanyi 143 % 3%) von Zhi
Yi (538-597) oder Jizangs (549-623) Auslegung der verborgenen Bedeutung der drei Abhandlungen [der
Madhyamaka-Schule] (C. Sanlun xuanyi =7 #%). Kikai legt in seinem Text allerdings kein kanoni-
sches Werk aus, sondern die Bedeutung dreier zentraler Ausdriicke des esoterischen Buddhismus. In
diesem Sinne taucht der Ausdruck gi auch in Kuijis Essays iiber den Wald der Bedeutungen im Garten
der Lehre des Grofien Fahrzeugs (T1861.45) auf. Kuiji analysiert in diesem Werk zentrale Begriffe des
Mahayana-Buddhismus aus der Perspektive der chinesischen Yogacara-Schule, der sogenannten
Weishi-Schule, die in Japan als Hossd-Schule bezeichnet wird. Kiikai kopiert die Form dieser
Begriffsanalyse vermutlich mit dem Ziel, seinen Lesern die Uberlegenheit seiner eigenen Analysen
gegeniiber denen der Hosso-Schule vor Augen zu fiihren. Die Bedeutung von gi im Sinne von
»Auslegung® nennt Kikai selbst in Abschnitt 2.1.: ,Wenn die drei Ausdriicke ,Stimme’, ,Zeichen’
und ,wirkliche Merkmale’ klar voneinander unterschieden werden, dann nennt man das
,Auslegung‘.“

8 Die Ausdriicke, die Kiikai in diesem Text analysiert, tauchen gemeinsam einmal im
Kommentar zum Siitra der Grofien Sonne auf (T1796.39.657a28-29), wie bereits Dohan (1179-
1252) in seinem Kommentar zu Kiikais Text bemerkt hat, siehe Zoku Shingonshit Zensho Kankokai
2004. Auch im Sitra der Grofien Sonne spielen die einzelnen Begriffe jedoch eine wichtige Rolle,
weshalb Kiikai sie wohl auch eigens in diesem Text behandelt.

9 Um den Abgleich der Ubersetzung mit dem Originaltext zu erleichtern, geben wir im Text die
Seitenzahlen der beiden am hédufigsten verwendeten Textausgaben an: In eckigen Klammern steht
jeweils die Seitenzahl des vierten Bandes der Teihon Kobodaishi Zenshii-Ausgabe unseres Textes.
Bei Verweisen auf andere Texte dieser Ausgabe geben wir nach der Abkiirzung ,,TKZ“ zunachst die
Bandnummer und dann die Seitenzahl an, also z.B. , TKZ 4: 35“. In runden Klammern geben wir
dagegen die Seitenzahl des Textes in Band 77 des Taishé Shinshii Daizoky6 an. Bei allen {ibrigen
Zitaten aus dem Taisho-Kanon kiirzen wie ,Taisho“ wie iiblich mit ,,T“ ab und geben dann
Textnummer, Bandnummer, Seitenzahl und Zeile an, also z. B. ,,T2429.77.401c4".

10 Die von Kiikai gewéhlte Dreiteilung kommt in keinem anderen Text des Taisho-Kanons vor. Die
einzelnen Kategorien tauchen jedoch fiir sich genommen in zahlreichen Texten auf. Die Darstellung
der Grundidee (joi 1) etwa findet man in Texten der Huayan- und der Tiantai-Schule, die Kukai
selbst aus China mit nach Japan gebracht hat. Kiikai wihlt wohl bewusst keine etablierte Einteilung
seines Textes, um den Innovationsgrad seines Textes zu unterstreichen.

11 Kakai nimmt sowohl an dieser als auch an spdteren Stellen explizite Gliederungen vor. Der
Text folgt dieser Gliederung allerdings nicht immer in der angegebenen Reihenfolge, andere



502 =— Paulus Kaufmann und Fujii Jun DE GRUYTER

Die Grundidee besteht darin, dass der aus der Wahrheit Gekommene'? notwen-
digerweise von strukturierten Zeichen Gebrauch macht, wenn er die Lehre
erldutert. Die strukturierten Zeichen finden sich in den sechs Objekten [der
Wahrnehmung].!* Die sechs Objekte [der Wahrnehmung] haben ihren
Ursprung in den drei unergriindlichen Wirkungsweisen des Buddhas der

Textteile scheinen ganz zu fehlen. Dies gilt beispielsweise fiir den Teil ,,Antworten auf Fragen®,
der hier zwar angekiindigt wird, sich im Text jedoch nicht findet — jedenfalls nicht am Ende des
Textes. Bereits Kiikais mittelalterliche Interpreten haben sich daher gefragt, ob der Text unvoll-
endet geblieben ist; siehe beispielsweise die Kommentare von Raiyu (1226-1304) und Genpd
(entstanden um 1350) in Zoku Shingonshit Zensho Kankokai 2004, Bd.14: 50 bzw. 120-121.

12 Nyorai 113 ist der {ibliche Ubersetzungsterm fiir den Pali bzw. Sanskrit Ausdruck ,,tathagata®, der
als einer der Beinamen des Buddha verwendet wird. Die genaue Bedeutung des Ausdrucks ist
umstritten, aber Kiikais eigene Interpretation wird in seinem Satrenkommentar Offenlegung des
Titels des Sitras des Diamantenen Gipfels (Kongochokyokaidai 4=|TEF:BARE) deutlich: ,,Weil sie
den Weg der [vorldufigen] Wahrheit verlassen, den alle leidenden Wesen praktizieren, und das
vollkommene Erwachen [, die absolute Wahrheit] erreicht haben; weil sie zuriickgekommen sind
zur Verwandlung der leidenden Wesen, nennt man sie ,tathagatas (TKZ 4: 77; T2221.61.2c24-25).
Kikai versucht in dieser Definition, die beiden etablierten Interpretationen von ,,tathagata“ als ,.der,
der die Wahrheit verlassen hat* (Skt. tatha + gata; C. 412) oder als ,,der, der aus der Wahrheit kommt*
(Skt. tatha + agata; C. 2113%) einzufangen. Kiikais Idee besteht darin, dass der Buddha die vorldufige
Wahrheit verlisst, in eine hthere Wahrheit eintritt und danach in die Welt der vorldufigen Wahrheit
zuriickkehrt, um den leidenden Wesen seine Erkenntnisse zu iibermitteln. Unsere Ubersetzung von
Htathagata“ als ,,der aus der Wahrheit Gekommene* stiitzt sich auf diese Idee Kiikais.

13 Der Ausdruck mon 3L hezeichnet einerseits ldngere sprachliche Ausdriicke wie Sitze,
Textpassagen oder Texte. Andererseits wurde der Ausdruck urspriinglich verwendet, um
Strukturen wie Maserungen oder Muster zu bezeichnen. Wie aus einer spdteren Textpassage
deutlich wird, beriicksichtigt Kikai bei seiner Verwendung des Zeichens beide Bedeutungen,
weshalb wir den hier verwendeten Ausdruck monji 3 mit ,strukturierte Zeichen“ wieder-
geben; vgl. auch Giebel 2004: 85 und Abé 1999: 278. Abé und Takagi/Dreitlein verstehen mon 3C
bzw. ji & dem heutigen Japanischen entsprechend als schriftliche Zeichen (s. Abé 1999: 278,
sowie die Ubersetzung von ji 7 als ,letter in Takagi/Dreitlein 2010). Fiir diese Interpretation
enthélt der hier iibersetzte Text in unseren Augen allerdings keine Belege.

14 Wie Kiikai an spéterer Stelle ausfiihrt sind die sechs Objekte der Wahrnehmung das, was mit
den fiinf Sinnen sowie mit dem Geist erfasst wird, d.h. visuelle Gestalt, Téne, Geruch,
Geschmack, Beriihrung und mentale Objekte.

15 Der Ausdruck sanmitsu —% bezeichnet einen der zentralen Begriffe des esoterischen
Buddhismus. Dabei handelt sich um eine theoretische Weiterentwicklung des Begriffs sangd
=2, mit dem die drei Arten von Aktivitdten eines Buddhas bezeichnet werden, die kdrperlich,
sprachlich oder geistig sein konnen. Die Besonderheit der esoterischen Auffassung besteht
erstens darin, dass diese Aktivitdten fiir Menschen und andere Lebewesen grofitenteils ver-
borgen bleiben und daher fiir sie unergriindlich sind (mitsu #). Zweitens betonen esoterische
Buddhisten, dass alle Lebewesen an diesen Aktivitdten teilhaben und diese in Form bestimmter
Rituale - durch Handgesten, Mantra-Rezitationen und Visualisierungen - ebenfalls



DE GRUYTER Shojijissogi = F#fH® =— 503

Wirklichkeit.!® Diese drei allgegenwirtigen' Wirkungsweisen erfiillen den

gesamten Kosmos,'® sie sind ewig und unverdnderlich. Die fiinf Arten des
Wissens' und die vier Korper®® wirken in allen Zehn Daseinsbereichen® und
fehlen in keinem. Die, die [dies] erkannt haben, heiflen ,die vollkommen
Erwachten’ und die Umbherirrenden nennt man ,die Schar der Lebewesen’.

durchfithren kénnen. Diese beiden Bedeutungen von sanmitsu =% erldutert Kukai u.a. in
seinem Text Auslegung des Ausdrucks ,,In diesem Leib ein Buddha werden*“ (TKZ 3: 16).

16 Viele Ubersetzer und Kommentatoren verstehen den hier verwendeten Ausdruck ,.Buddha
der Wirklichkeit“ (hobutsu i%5{L) als gleichbedeutend mit dem Ausdruck ,Korper der
Wirklichkeit” (hosshin %), der an anderen Stellen des Textes vorkommt. Der Kérper der
Wirklichkeit — Skt. dharmakdya - ist eine der kdrperlichen Erscheinungsformen des Buddhas;
vgl. Fufinote 20. Auch wenn diese Gleichsetzung in Kiikais Augen sicherlich gerechtfertigt ist,
ist dennoch zu beachten, dass Kiikai den Ausdruck ,,Buddha der Wirklichkeit* an dieser Stelle
bewusst wahlt. Wahrend Kiikais anderenorts vertretene These, dass der Kérper der Wirklichkeit
lehrt und aktiv in das Leben der Menschen eingreift, unter den buddhistischen Denkern seiner
Zeit umstritten ist, ist die Formulierung, dass der Buddha der Wirklichkeit Aktivitdten vollzieht,
eingdngiger, da sie z. B. auch im Larikavatara-Siitra auftaucht — wenn auch in einer anderen als
der von Kiikai intendierten Bedeutung (vgl. Fujii 2008: 215-218).

17 Der Ausdruck byddo %%, der im modernen Japanischen in der Bedeutung ,,Gleichheit” ver-
wendet wird, bezeichnet im buddhistischen Kontext hédufig die absolute Wirklichkeit jenseits aller
herkdmmlichen Kategorien und Unterscheidungen. Wie aus dem Kontext hervorgeht, geht es Kiikai
an dieser Stelle jedoch darum zu betonen, dass die drei unergriindlichen Wirkungsweisen (vgl.
Fufinote 15) allen Lebewesen gemeinsam sind. Takagi und Dreitlein iibersetzen den Ausdruck daher
als ,,equally-shared* (2010: 80), wir haben uns fiir ,,allgegenwirtig” entschieden.

18 Der Ausdruck hokkai {%:5% bezeichnet sowohl die Gesamtheit aller Dinge als auch die der
wahrnehmbaren Welt zugrundeliegende und nur dem Buddha zugangliche absolute
Wirklichkeit. Wir iibersetzen hokkai {5t daher an einigen Stellen mit ,, Kosmos®, an anderen
Stellen dagegen mit ,,Welt der Wirklichkeit*“.

19 Die fiinf Arten des Wissens sind fiinf kognitive Fahigkeiten, die ein Buddha im Zuge seines
Erwachens dauerhaft erlangt und die es ihm ermdéglichen, helfend in der Welt zu wirken, ohne sich
in deren Leid zu verstricken. Die esoterisch-buddhistische Lehre von den fiinf Arten des Wissens ist
eine Erweiterung der Yogacara-Theorie der vier Arten des Wissens. Kiikais Auflistung der fiinf Arten
des Wissens findet man u. a. in seinem Text Abhandlung iiber die Abgrenzung der exoterischen von
der esoterischen Lehre (Benkenmitsunikyoron - 58 — ##; TKZ 3: 104).

20 Die esoterische Lehre von den 4 Korpern ist eine Abwandlung der klassischen Drei-K&rper-Lehre
des Yogacara-Buddhismus. Der Buddha erscheint dieser Lehre gemaf in einem von vier Kérpern.
Am Ende unseres Textes geht Kikai explizit auf diese vier Erscheinungsformen ein und unter-
scheidet zwischen 1. dem Korper der Wirklichkeit (hosshin i%£), 2. dem Korper des Lohns (hdshin
#}5), 3. dem Korper der passenden Verwandlung (okeshin &{t5) sowie 4. dem Korper des
AusflieRens (torushin % ifii£). Kukais Auflistung der vier Kérper findet man z.B. in TKZ 3: 104
sowie in Abschnitt 2.2.2.3.3. dieses Textes.

21 Die Zehn Daseinsbereiche sind die zehn Welten, in denen erwachte und nicht erwachte
Wesen leben: 1. Hollenwesen, 2. Hungergeister, 3. Tiere, 4. Kriegergotter, 5. Menschen, 6. Gotter,
7. Zuhorer, 8. Einsame Buddhas, 9. Bodhisattvas, 10. Buddhas.



504 =— Paulus Kaufmann und Fujii Jun DE GRUYTER

Die Schar der Lebewesen ist unwissend und blind und kann nicht aus eigener
Kraft erwachen. Der Beistand® des aus der Wahrheit Gekommenen weist ihnen
[jedoch] den Weg zuriick. Wenn dieser Weg seinen Ursprung nicht in einer
Belehrung durch Namen® hitte, dann konnte er gar nicht erst anheben. Wenn
die Belehrung durch Namen ihren Anfang nicht in Stimme und Zeichen hitte,
dann konnte sie gar nicht erst beginnen. [Nur] wenn Stimme und Zeichen klar
unterschieden sind, kommen die wirklichen Merkmale zum Ausdruck.

Stimme, Zeichen und wirkliche Merkmale sind also nichts anderes als die
drei allgegenwartigen unergriindlichen Wirkungsweisen des Buddhas der
Wirklichkeit und also das urspriingliche Mandala® der Schar der Lebewesen.
Daher erldutert der aus der Wahrheit gekommene [Buddha] der Groflen Sonne,”
die Bedeutung von ,,Stimme*, ,,Zeichen* und ,,wirkliche Merkmale* und ruft so
die Ohren der in einen langen Schlaf versunkenen Schar der Lebewesen wach.
Ob es sich nun um eine exoterische oder eine esoterische, um eine innere oder
eine dufere Lehre?® handelt, sie alle benutzen dieses Eingangstor. Ich stiitze
mich im Folgenden auf die Unterweisung des grofen Lehrers? und arbeite

22 Kukai versteht die erste Silbe des Ausdrucks kaji N als Bezeichnung des Beistandes, den
die Buddhas den leidenden Wesen aufgrund ihres Mitleids und ihrer Weisheit zukommen
lassen. Die zweite Silbe ji bezeichnet demgegeniiber die Annahme dieses Beistandes durch
die leidenden Wesen. Die Buddhas und die leidenden Wesen reagieren also aufeinander und
werden im Ritual eins. Uberdies erklirt Kiikai kaji auch mit Hilfe des traditionellen chinesischen
Konzepts der ,sympathetischen Resonanz“ (C. ganying, kan’o [%Ii); siehe Kikais Text
Auslegung des Ausdrucks ,,In diesem Leib ein Buddha werden®; TKZ: 3: 28.

23 Den Ausdruck ,.Belehrung durch Namen* verwendet Kiikai auch in seinem Text Abhandlung
iiber das Geheime Archiv des Spiegels der Literatur (TKZ 6: 3). Dort zitiert Ktkai den Ausdruck
aus einer Poetik Wang Changlings, die neben buddhistischen auch konfuzianische und daois-
tische Einfliisse erkennen ldsst, siehe auch Kaji 1985. Mit diesem Einfluss ldsst sich wohl auch
die folgende, fiir buddhistische Autoren ungewdhnliche Bemerkung erkldren, dass wirkliche
Merkmale nur aufgrund klarer begrifflicher Unterscheidungen zum Ausdruck kommen.

24 Im Text tauchen nur die beiden Schriftzeichen £4%% auf. Takagi und Dreitlein mutmafien
daher, Kikai konne hier von ,,Essenz* sprechen wollen (2010: 82). Aus Kiikais Text Auslegung
des Zeichens Hiim (TKZ 3: 63) geht jedoch hervor, dass Kiikai die Zeichen als Abkiirzung fiir die
drei Zeichen £ 45# in der Bedeutung von ,Mandala“ verwendet. Der Ausdruck ,Mandala®
bezieht sich an dieser Stelle allerdings nicht wie im modernen Sprachgebrauch auf eine bild-
liche Darstellung, sondern wohl auf die allen Lebewesen innewohnende, ,urspriingliche®
Fédhigkeit zum Erwachen.

25 D. h. der Buddha Vairocana.

26 Die Ausdriicke ,innere” und ,,d4uflere Lehren” lassen sich an dieser Stelle wohl im Sinne von
,buddhistische® und ,,nicht-buddhistische Lehren“ verstehen.

27 Hier bieten viele Kommentare unterschiedliche Lesarten an: Es kénnte zum einen der Buddha
der GrofRen Sonne, von dem kurz zuvor die Rede war, gemeint sein, zum anderen aber auch Yixing,
dessen indischer Lehrer Subhakarasimha oder Kiikais chinesischer Lehrer Huiguo.



DE GRUYTER Shojijissogi FF#£iHE = 505

deren Bedeutung heraus. Vor allem spéatere Schiiler sollen ihren Geist trainieren
und den Gehalt [dieser Unterweisung] erkunden. Hier endet die Darstellung der
Grundidee.

2 Auslegung der Ausdriicke [aus dem Titel] und Darlegung ihrer
Kernbedeutung

Dieser Teil ist in zwei [Abschnitte] unterteilt. Der erste legt die Ausdriicke aus;

der zweite legt ihre Kernbedeutung dar. Als erstes [36] kommt die Auslegung der

Ausdriicke.

2.1 Auslegung der Ausdriicke aus dem Titel

Wenn der innere Atem und der duflere Wind?® auch nur in geringem Mafe
aufkommen, rufen sie einen Klang hervor. Dies nennt man ,Stimme’. Kldnge
hdangen von einer Stimme ab; die Stimme ist also der Ursprung der Kldnge.
Wenn die Stimme hervortritt und nicht leer ist, dann bringt sie den Namen
eines Dinges zum Ausdruck. Dies nennt man ,Zeichen’. Wenn die Namen mit
dem Wesen der Dinge iibereinstimmen, dann nennt man sie ,wirkliche
Merkmale“. Wenn die drei Ausdriicke ,,Stimme*, ,Zeichen®“ und ,wirkliche
Merkmale® klar voneinander unterschieden werden, dann nennt man das
»2Auslegung*.

Wenn die vier [materiellen] Elemente sich gegenseitig beriihren und darauf-
hin ein Klang widerhallt, dann nennt man das wiederum ,Stimme’. Die fiinf T6ne
und die acht Tone [der chinesischen Musik] sowie die sieben oder acht
Deklinationen [des Sanskrit] bediirfen alle der Stimme, um zu entstehen.
Damit die Stimme einen Namen zum Ausdruck® bringt, braucht sie notwendi-
gerweise die strukturierten Zeichen. Der Ursprung fiir das Entstehen der struk-
turierten Zeichen sind die sechs Objekte [der Wahrnehmung]. Die strukturierten
Zeichen der sechs Objekte sind nun so, wie ich weiter unten auslegen werde.

[Fiir die Auslegung der beiden Komposita 7 F-und 7 53£4H] orientieren wir
uns an den sechs Interpretationen von Komposita®’:

28 Takagi und Dreitlein verweisen an dieser Stelle auf eine Passage aus dem Kommentar zum Siitra
der Grofien Sonne, aus der deutlich wird, dass mit dem ,inneren Wind“ (naifu PJ&) der Atem
gemeint ist; siehe Takagi/Dreitlein 2010: 85 sowie T1796.39.608a19. Vgl. auch Kiikais Kritik an Kuijis
Unterscheidung zwischen innerer und duflerer Stimme in diesem Text, Fufinote 47.

29 Eine sehr dhnliche Aussage macht Kiikai im Vorwort zu seiner Abhandlung iiber das
Geheime Archiv des Spiegels der Literatur (TKZ 6: 3) (vgl. Funote 23).

30 Die traditionelle Sanskrit-Grammatik unterscheidet sechs Arten von Komposita: tat-purusa,
bahu-vrihi, karma-dharaya, avyayi-bhava, dvamdva und dvigu. Diese grammatischen Begriffe
sind auch nach China gelangt und dort iibersetzt worden, meist sind sie jedoch anders



506 = Paulus Kaufmann und Fujii Jun DE GRUYTER

1. Die Existenz der Zeichen hdngt von der Stimme ab. Die Zeichen sind also
Zeichen der Stimme. Dies nennt man die ,,[Interpretation der] Abhdngigkeit®.
Wenn man sagt, dass die wirklichen Merkmale vom Ausdruck durch die
Stimmzeichen abhdngen, dann sind sie wirkliche Merkmale der
Stimmzeichen. Auch hier spricht man von einer ,[Interpretation der]
Abhédngigkeit®.

2. Wenn die Stimme den Charakter der Zeichenhaftigkeit besitzt, dann ist die
Stimme also der Besitzer und das Zeichen der Besitz. Weil das Zeichen zum
Besitz werden kann, nennt man dies die ,[Interpretation des] Besitzes®.
Die Stimmzeichen haben wirkliche Merkmale und die wirklichen
Merkmale haben notwendigerweise (402a) Stimmzeichen. Auch wenn ein
solches gegenseitiges Besitzverhdltnis besteht, spricht man von einer
[, Interpretation des Besitzes“].

3. Wenn es auflerhalb der Stimme keine Zeichen gibt, dann sind Zeichen
nichts anderes als Stimme. Dies ist die ,[Interpretation des] bewahrten
Karmas“. Wenn es auflerhalb der Stimmzeichen keine wirklichen
Merkmale gibt, dann sind die Stimmzeichen nichts anderes als die wirk-
lichen Merkmale. Dies bezeichnet man daher mit demselben Namen. Diese
Interpretation wird ausfiihrlich im Kommentar zum Siitra der Grofien Sonne
erldutert,®! man moge daher diesen Text konsultieren, um mehr zu erfahren.

4, Wenn Stimme und Zeichen und wirkliche Merkmale dufderst nah aneinander
heranreichen und nicht unterscheidbar sind, dann spricht man von der
»|Interpretation der] Nachbarschaft®.

5. Wenn man sagt, dass stimmliche Zeichen blofier Behelf sind und nicht an
die Wahrheit heranreichen; dass die wirklichen Merkmale verborgen und
still sind und ohne Verbindung zu den Namen; dass stimmliche Zeichen
somit etwas ganz anderes als die wirklichen Merkmale sind. [Oder wenn
man sagt, dass] die Stimme ein hohler Klang und ohne Inhalt ist, [37] dass
die von Zeichen [ausgedriickten Tone dagegen] mal hoch und mal tief, mal

interpretiert worden als die indischen Kategorien. Kiikai orientiert sich bei seiner Interpretation
allein an den chinesischen Namen der Kategorien und scheint die urspriinglichen grammati-
schen Definitionen nicht zu kennen: 1. eshu {& 3= (Abhéngigkeit), 2. uzai A (Besitz), 3. jigd £F
% (bewahrtes Karma), 4. rinkon 1T (Nachbarschaft), 5. soi 8% (Differenz) und 6. taishu
#%¢ (numeral). Eine dhnliche Auslegung von Ausdriicken anhand einer Interpretation von
Komposita findet man auch in Kuijis Essays iiber den Wald der Bedeutungen im Garten der Lehre
des Grofien Fahrzeugs (siehe z. B. T1861.45.254¢25ff.).

31 Der Ausdruck taucht jigo #f% im Kommentar zum Stitra der Grofien Sonne nicht auf. Daher
referiert Kiikai hier wohl auf die Position als solche und nicht auf deren Bezeichnung.



DE GRUYTER Shojijissogi ¥ 3tHE =—— 507

lang und mal kurz sind*? und Sitze bilden; dass sich Stimme und Zeichen
deutlich voneinander unterscheiden; in diesen beiden Fallen benutzt man
den Ausdruck ,,[Interpretation der] Differenz*.

6. Die numerale [Interpretation] kommt hier nicht in Frage.

Von den fiinf genannten Typen ist die [Interpretation der] Differenz oberflachlich
und grob. Die [Interpretation des] bewahrten Karmas und die [Interpretation der]
Nachbarschaft sind dagegen tief und unergriindlich. Die {ibrigen beiden
Interpretationen sind sowohl das eine als auch das andere.

2.2 Darlegung der Kernbedeutung
Zweitens hat nun auch die Darlegung der Kernbedeutung zwei Teile. Als erstes
fiihre ich Belege an, dann lege ich sie aus.

2.2.1 Belege aus den Siuitren
Beginnen wir mit dem Anfiihren der Belegstellen.

Frage: Auf welches Satra beziehst Du Dich in Deiner Einfiihrung dieser Bedeutungen?*?

Antwort: Ich beziehe mich dabei auf das Siitra der Grofien Sonne, da dieses klare Evidenz
besitzt.

Frage: Was wird in diesem Siitra erldutert?

Antwort: In diesem Satra spricht der aus der Wahrheit Gekommene in seinem Korper der
Wirklichkeit die folgenden Verse:

Die wahren Worte der vollkommen Erwachten,
die Merkmale ihrer Silben, Worter und Sitze,>*
verwirklichen wie nach Indras Grundsétzen,
zahlreiche Bedeutungen und Wiinsche.

32 Kikai spielt hier einerseits auf die Tonhohen des Chinesischen und andererseits auf die
langen und kurzen Vokale im Sanskrit an.

33 An dieser Stelle beginnt eine Passage in Form von Fragen und Antworten. Dabei handelt es
sich allerdings wohl nicht um den in der Gliederung angekiindigten Abschnitt ,,Fragen auf
Antworten“. Dieser Abschnitt wurde ndmlich als Schlussteil des Textes angekiindigt. Uberdies
wiirde man in einem solchen Abschnitt kritische Einwidnde und nicht blo gliedernde
Nachfragen erwarten.

34 Kikai interpretiert die im Original erscheinenden Ausdriicke gons, myd 4, joryii FXAE in
seinem Text Offenlegung des Titels des Siitras des Diamanten Gipfels als Silbe, Wort und Satz
(TKZ 4: 75).



508 =— Paulus Kaufmann und Fujii Jun DE GRUYTER

Wenn man Aussagen {iber die Lehre® erginzt,
Antworten die urspriinglichen Ausdriicke und Praktiken einander.

Frage: Welche Bedeutung bringen diese Verse zum Ausdruck?
Antwort: Sie haben sowohl eine exoterische als auch eine esoterische Lesart.

Die exoterische Lesart der Verse ist die, die man im Kommentar [zum Siitra der
Grofien Sonne] findet. Die esoterische Lesart der Verse umfasst wiederum zahl-
reiche horizontale wie vertikale tiefe Bedeutungen.>® Daher wird in den zitierten
Versen ein Vergleich angestellt und gesagt ,,Wie nach Indras Grundsatzen ver-
wirklichen sie zahlreiche Bedeutungen und Wiinsche“. [Der Eigenname] Indra
hat wiederum eine exoterische und eine esoterische Lesart. In der exoterischen
Lesart ist [,,Indra’] ein anderer Name fiir den Gott Sakra. Der Ausdruck ,ver-
wirklichen sie zahlreiche Bedeutungen und Wiinsche* bezieht sich darauf, dass
der Himmelsgott [Sakra] eine Abhandlung iiber die Stimme verfasst hat, in der er
den einzelnen Ausdriicken viele verschiedene Bedeutungen beilegt. Daher wird
dieser [Text] als Beleg angefiihrt. So ist also bereits die Weisheit dieser profanen
Welt beschaffen. Um wieviel mehr gilt dies fiir den aus der Wahrheit
Gekommenen, der Herr iiber die Daseinsfaktoren ist? [“]*’

Wenn wir dies esoterisch auslegen, so besitzt jede einzelne Silbe, jedes
einzelne Wort und jeder einzelne Satz [38] unzidhlige Bedeutungen und
Prinzipien. Selbst wenn die Buddhas und Bodhisattvas Wolken zahlloser
Korper hervorbrdchten und in den drei Zeiten [Vergangenheit, Gegenwart und
Zukunft] in einem fort die Bedeutungen jedes einzelnen Zeichens erlduterten,
konnten sie diese doch nicht erschopfend wiedergeben. Um wieviel weniger ist
dies einem einfachen Menschen moglich? Daher kann auch ich nur lediglich ein
Eckchen [dieser Bedeutungen] aufgreifen.

35 Der Ausdruck , Aussagen der Lehre” (hokku {£%]) taucht mehrfach im Sitra der Groflen
Sonne auf (T848.18.14a05, 17c22 und 18b28). Damit scheinen allgemein Aussagen gemeint zu
sein, die heilvolle Wirkungen haben. Die Vajradharas und Bodhisattvas, die der Lehrrede des
Buddha zuhéren, bitten ihn, ihre Aussagen der Lehre aussprechen zu diirfen. Der Buddha
gewihrt ihnen dies und bezeichnet die Aussagen dabei als “Aussagen der Wahrheit” (shinjitsu-
goku ELFEFEH]). Diese Aussagen nehmen im Siitra unterschiedliche Form an: Die Bodhisattvas
dufBern ihre Mantras, der Buddha selbst fiihrt in einer Textpassage doktrinédre Aussagen aus und
in einer anderen Passage gibt er Ritualanweisungen.

36 Kiikai meint mit ,horizontal®* die gegenseitigen Einflussbeziehungen zwischen den Dingen.
Die vertikale Beziehung ist dagegen die zwischen dem Ganzen des Korpers der Wirklichkeit und
den Einzeldingen als Teilen in der Welt. In Bezug auf die Sprachen heifdt dies, dass die
Sprachen der neun Welten lediglich Teilsprachen der umfassende Sprache des Buddha sind
und in diesem Sinne auch seichter sind als die der Buddha-Worte.

37 Kikai zitiert wortlich aus T1796.39.649c16-19.



DE GRUYTER Shojijissogi ¥ #AHE =—— 509

Zu Beginn der obigen Verse war von ,den vollkommen Erwachten“ die
Rede. Damit ist die unergriindliche Wirkungsweise des Korpers des
allgegenwirtigen Buddhas der Wirklichkeit gemeint. Die Zahl dieser
Wirkungsweisen ist unbegrenzt, wie ich in [meinem Text] Auslegung des
Ausdrucks ,In diesem Leib [ein Buddha werden]“ ausgefiihrt habe. Diese
unergriindlichen Wirkungsweisen des Korpers nennt man ,,wirkliche Merkmale*“.

Weiterhin nun sind die wahren Worte [aus dem ersten Vers] nichts anderes
als die Stimme; und die Stimme ist wiederum die unergriindliche Wirkungsweise
der Sprache. Ferner sind die Silben und Wérter [aus dem zweiten Vers] nichts
anderes als Zeichen. Worter kommen durch Silben zum Ausdruck, denn Worter
sind nichts anderes als Zeichen. (402b) Die eine Strophe enthdlt somit alle
Ausdriicke [aus dem Titel dieses Werkes] ,,Stimme*, ,,Zeichen“ und ,,wirkliche
Merkmale®.

Wenn wir uns an einem einzelnen [Satren-Text] orientieren, um die
Bedeutung [dieser Ausdriicke] zum Ausdruck zu bringen, dann konnen wir das
Sutra der Grofien Sonne wie folgt auslegen: Alle in diesem Sitra erlduterten
wahren Worte der Gottheiten sind die Stimme. [Die Erlduterungen zum)]
Eingangstor des Buchstaben ,A“ und aller weiteren Buchstaben®® sowie das
[zehnte] Kapitel Rdder der Buchstaben sind die Zeichen. Das Kapitel Ohne
Merkmale® sowie die Sitze, die die Merkmale der Gottheiten erldutern,*® sind
die wirklichen Merkmale.

Wenn wir uns dann wiederum an einem einzelnen Schriftzeichen orientie-
ren, um die Bedeutung [dieser Ausdriicke] auszulegen, dann ergibt sich
Folgendes: Das Sanskrit-Alphabet beginnt mit dem Zeichen ,,A“. Wenn wir den
Mund offnen und dabei etwas erklingt, dann entsteht der Laut A. Diesen
[Prozess] nennt man ,,Stimme*“.*! Wenn der Laut A erklingt, dann bezeichnet
der Name ,A“ das Namenszeichen des Korpers der Wirklichkeit.*’ Diesen
[Prozess] nennt man ,Stimmzeichen“. Der Korper der Wirklichkeit hat die

38 Siehe T848.18.10a-h.

39 Ein Kapitel mit genau diesem Namen gibt es im Siitra der Grofien Sonne allerdings nicht.
40 Siehe T848.18: Kapitel 8, 17 und 22.

41 In dieser Passage iibersetzen wir den Ausdruck shé 7 als ,,Stimme*, wenn damit ein Prozess
bezeichnet wird, und als ,,Laut“, wenn das Ergebnis dieses Prozesses gemeint ist.

42 Mit Ausnahme von Takagi und Dreitlein folgen alle anderen Ubersetzer denjenigen
Textausgaben (z.B. T2429.77.402b6), die an dieser Stelle das Zeichen {i] anstelle von ]
annehmen. Wir folgen dagegen — wie Takagi und Dreitlein — der TKZ-Ausgabe, die davon
ausgeht, dass hier der Laut A vom Namen ,A“ unterschieden wird, also zweimal das
Schriftzeichen 7] steht. Im Gegensatz zu Takagi und Dreitlein und den Herausgebern der TKZ-
Ausgabe verstehen wir FF allerdings als intransitives Verb, da derselbe Ausdruck im Satz davor
bereits intransitiv verwendet wurde.



510 —— Paulus Kaufmann und Fujii Jun DE GRUYTER

Bedeutung von ,A“. Der Name ,,Korper der Wirklichkeit“ bringt zum Ausdruck,
dass alle Daseinsfaktoren von Natur aus ungeboren sind. Dies nennt man die
»wirklichen Merkmale“.

2.2.2 Darlegung des Sinns

Wir haben nun die Belege aus den Statras gehort. Bitte lege jetzt den Sinn [der
Ausdriicke] dar.

Verse:

Die fiinf Elemente haben alle Klange.

Die zehn Welten verfiigen alle {iber Sprachen.

Die sechs Objekte [der Wahrnehmung] sind allesamt strukturierte Zeichen.
Der Korper der Wirklichkeit, das sind die wirklichen Merkmale.

Swon e

[39] Auslegung:

Wir kdonnen den Text der Verse vierfach unterteilen: Der Anfangsvers erschopft
das Wesen der Stimme. Der ndchste Vers durchdringt wahre und irrefiihrende
strukturierte Zeichen. Der dritte behandelt innere und &uflere Zeichen
vollstindig. Der vierte sagt alles iiber die wirklichen Merkmale.**

2.2.2.1 Erster Vers

Die fiinf Elemente aus dem ersten Vers sind 1.Erde, 2.Wasser, 3.Feuer, 4.Wind
und 5.Raum. Diese fiinf Elemente haben sowohl eine exoterische als auch eine
esoterische Lesart. Die exoterische Lesart der fiinf Elemente entspricht der
iblichen Interpretation. Nach der esoterischen Lesart entsprechen die fiinf
Elemente den fiinf Zeichen, den fiinf Buddhas** und den iibrigen Gottheiten
der Meeresversammlung [der Mandalas]. Der Sinn der fiinf Elemente ist nun so
wie ich in der Auslegung des Ausdrucks ,In diesem Leib [ein Buddha werden]“
dargelegt habe. Die inneren und dufderen fiinf Elemente verfiigen alle iiber die

43 Auf den vierten Vers kommt Kikai im weiteren Verlauf des Textes nicht mehr explizit zu
sprechen. Da auch der spétere Vers ,,Sie fithren zur Verirrung oder zum Erwachen® an mehreren
Stellen im Text behandelt wird, kénnte man jedoch vermuten, dass auch dieser vierte Vers nicht
an einer einzigen Textstelle, sondern an mehreren Stellen bzw. im gesamten Text ausgelegt
wird. Die Beurteilung dieser Gliederung spielt u. a. fiir die Frage danach eine Rolle, ob der Text
in seiner jetzigen Form vollstindig ist oder unvollendet blieben (vgl. Funote 11).

44 Es gibt im sino-japanischen esoterischen Buddhismus zwei Traditionen, Elemente, Zeichen
und Buddhas einander zuzuordnen. Wahrend Subhakarasimha dem Element Wasser beispiels-
weise das Zeichen ,Vam*“ und den Buddha Amitabha zuordnet, ordnet Amoghavajra dem
Wasser das Zeichen ,,Va* und den Buddha Amoghasiddhi zu. Es ist nicht klar, auf welche der
beiden Traditionen sich Kiikai an dieser Stelle bezieht.



DE GRUYTER Shojijissogi FF#FHzE = 511

Klange der Stimme. Die Lautstimmen kénnen nicht ohne die fiinf Elemente sein.
Die fiinf Elemente sind daher nichts anderes als das urspriingliche Wesen der
Stimme. Die Lautkldnge sind [ihre] Funktion. Daher also heif}t es [im Vers], dass
die fiinf Elemente alle Kldange haben.

2.2.2.2 Zweiter Vers

Nun also zum Vers ,Die zehn Welten verfiigen alle iiber Sprachen®. Die zehn
Welten sind 1. die gesamte Welt der Buddhas, 2. die gesamte Welt der
Bodhisattvas, 3. die gesamte Welt der Einsamen Buddhas, 4. die gesamte Welt
der Zuhorer, 5. die gesamte Welt der Gétter, 6. die gesamte Welt der Menschen, 7.
die gesamte Welt der Asuras [Kriegergotter], 8. die gesamte Welt der Tiere, 9. die
gesamte Welt der Hungergeister und 10. die gesamte Welt der Naraka
[Hollenbewohner]. Die {ibrigen Welten diverser Geschopfe [Drachen etc.]
gehoren entweder zur Welt der Gotter, der [Hunger-]Geister oder der Tiere und
sind damit eingeschlossen. Auch im Blumengirlandensiitra und im Kommentar
zum Siitra des Leitprinzips des Diamantenen Gipfels* gibt es Textpassagen {iber
die zehn Welten. Die Sprachen all dieser Zehn Welten entstehen abhdngig von
der Stimme. Stimmen haben Langen und Kiirzen, Héhen und Tiefen, sie haben
An- und Auslaute und Melodien. Dies nennt man ,,Strukturen®. Diese Strukturen
hdangen von den Namenszeichen ab, und die Namenszeichen bendtigen die
Strukturen. Die Interpreten, die sagen ,Strukturen/Silben sind Zeichen*,
beriicksichtigen blof3, dass beide nicht zu trennen sind und einander
bendtigen. So [40] verhdlt es sich [diesen Interpreten zufolge aber nur] mit
,den Silbenzeichen der inneren Stimme*.*® Die strukturierten Zeichen sind [mei-
ner Ansicht nach| in zehn [Untergruppen] unterteilt, die den Unterschieden
zwischen den im obigen Text erwdhnten Zehn Welten entsprechen.

(402c) Was sind die wahren und was die irrefithrenden unter diesen zehn
Typen von strukturierten Zeichen? Wenn wir uns bei der Auslegung an der
vertikalen Unterscheidung zwischen seicht und tief orientieren, dann sind die
[strukturierten Zeichen der] neun Welten irrefithrend und die strukturierten
Zeichen der Welt der Buddhas sind wahr. Daher spricht das [Diamant-]Siitra®’

45 T279.9.205b22-23: RLIE &, ¥ T+ 7155, und T1003.19.607a25: a03k+E N+ k57,
46 In seinem Kommentar zur Nur-Bewusstseins-Abhandlung (C. Chengweishilunshuji iM%k af b
i) grenzt Kuiji die ,,innere Stimme* (naishd M7) von der ,,duBeren Stimme* ab. Zur inneren
Stimme zdhlt er die Sprachen der Lebewesen, zur duf3eren Stimme nicht-sprachliche Laute wie
Wind oder Glockenlduten. Kuiji argumentiert, dass nur die innere, nicht aber die dufiere Stimme
Bedeutungen zum Ausdruck bringt. Kikai scheint an dieser Stelle auf Kuijis Unterscheidung
anzuspielen und diese kritisch zuriickzuweisen.

47 T235.8.750b27-28: MR EFEE, EEH . WEE. FHEE. REEE,



512 = Paulus Kaufmann und Fujii Jun DE GRUYTER

von ,wahrer Sprache®, ,wirklicher Sprache®, ,so seiender Sprache®, von
w»oprache, die nicht liigt“ und von ,Sprache, die nicht abweicht“. Die Worte
dieser fiinf Typen nennt man auf Sanskrit ,Mandala/Mantra“.*® Da dieser
Sanskrit-Ausdruck diese fiinf Typen von Unterschieden aufweist, spricht
Nagarjuna von der ,geheimnisvollen Sprache®.*® Diese geheimnisvolle Sprache
wird lediglich ,Mantra“, d. h. ,,wahre Worte“ genannt, weil die Interpreten bei
ihrer Ubersetzung nur den ersten dieser fiinf Typen beriicksichtigt haben.

Was bezeichnen denn nun die wahren Worte/Mantras? Sie konnen mit den
wirklichen Merkmalen aller Daseinsfaktoren tibereinstimmen, sie liigen nicht
und fiithren nicht in die Irre. Daher heif3en sie ,,wahre Worte“.

Wie kann es sein, dass die wahren Worte/Mantras die Namen aller
Daseinsfaktoren rufen? Zwar gibt es unzdhlige verschiedene wahre Worte/
Mantras, doch wenn man auf ihre Quellen zuriickgeht, gehen sie nicht {iber
die koniglichen wahren Worte der Meeressiegel-Versenkung des von der Welt
verehrten [Buddhas| der Grofien Sonne hinaus.

Was nun sind diese koniglichen wahren Worte? Es sind die Rdder der
Buchstaben®® und die [Sanskrit-]Muttersilben,”® wie sie im Sifra des
Diamantenen Gipfels und im Siitra der Grofsen Sonne erldutert werden. Diese
Muttersilben reichen in der Sanskrit-Schrift von der Silbe ,,A“ bis zum ,Ha“
und sind alle Namenszeichen und die geheime Sprache des aus der Wahrheit
Gekommenen in seinem Korper der Wirklichkeit. Uberdies sind diese [Silben]
auch Namen von Goéttern, Drachen, Geistern usw. Was den Ursprung dieser
Namen anbelangt, so macht der Kérper der Wirklichkeit ihre Quelle aus. Aus
diesem sind sie entsprungen, wandeln sich nach und nach und verbreiten sich
als profane Sprachen. Wenn man die wirkliche Bedeutung [der Silben] versteht,
dann nennt man sie ,wahre Worte“. Wenn man ihre Quelle aber nicht kennt,
dann nennt man sie ,,irrefiihrende Sprache®. Irrefiihrende Worte bescheren lange

48 Der Sanskrit-Ausdruck ,,mantra“ wird hdufig mit den Schriftzeichen %= {H7# wiedergegeben.
Im Text verwendet Kiikai allerdings die Schriftzeichen £ 4%, die meist verwendet werden, um
das Sanskrit-Wort ,Mandala® auszudriicken, so z. B. im Titel von Kiikais spatem Werk f4% £ %
41X 05 (Himitsumandarajujishinron, Abhandlung iiber die Zehn Aufenthaltsorte des Herzens
des Geheimen Mandalas). Kiikai scheint bewusst auf beide Bedeutungen anspielen zu wollen.
49 Kiikai definiert den hier verwendeten Ausdruck himitsugo Ft# a5 in TKZ 3: 90.

50 Die Rider der Buchstaben sind runde Anordnungen der Buchstaben des Sanskrit, die man
in der Meditation visualisiert.

51 Die Silben des Sanskrit werden anhand eines Systems geordnet, das im Sanskrit als
»~matrka“, als System von ,Muttersilben“ bezeichnet wird. Kitkai verwendet den chinesischen
Ubersetzungsterm jimo £}, der diese urspriingliche Bedeutung widerspiegelt. Fiir Kakai ist
dieser Ausdruck besonders treffend, da er zu seiner Auffassung passt, dass die Sanskrit-Silben
die Ausdriicke aller anderen Sprachen gebdren bzw. hervorbringen.



DE GRUYTER Shojijissogi A F#fHw =—— 513

Ndchte des Leidens. Wahre Worte vertreiben dagegen die Leiden und spenden
Freude. Bildlich gesprochen [41] unterscheiden sich Verlust und Gewinn [bei
diesen Worten] daher so wie bei Medizin und Gift, bei Verirrung und Erwachen.

Frage: Wie verhalten sich die soeben erldauterten zwei Typen von Sprache zu den fiinf
Sprachtypen, die Nagarjuna erldutert hat?°?

Antwort: Die [ersten vier Typen] ,,Erscheinung®, , Traum*, ,Verirrung“ und ,,anfangslose
[Mlusionen]“ gehtren zu den irrefilhrenden [Sprachen]. Der [fiinfte Typ der]
sibereinstimmenden Bedeutung® gehort zu den ,wahren [Sprachen]“. Hiermit ist die
Erlduterung {iber die wahren und die irrefithrenden strukturierten Zeichen abgeschlossen.

2.2.2.3 Dritter Vers

Als ndchstes will ich die Merkmale der inneren und dufieren strukturierten Zeichen
erldutern. Im Text der [oben angefiihrten] Strophe heifit es ,,Die sechs Objekte [der
Wahrnehmung] sind allesamt strukturierte Zeichen“. Die ,,sechs Objekte” sind nun
erstens visuelle Gestalt, zweitens Tone, drittens Geruch, viertens Geschmack,
fiinftens Beriihrbares und sechstens mentale Objekte. Diese sechs Objekte [der
Wahrnehmung] haben alle ihre jeweiligen Zeichenmerkmale. Worin besteht nun
der charakteristische Unterschied der Zeichenbedeutung des ersten Objektes?

Verse:

1. Die visuelle Gestalt von Farben, Formen und Bewegungen,”>

2. innere und duflere [Gestalt], Daseinsform und Lebensumfeld verfiigen
dariiber.>*

3. Es gibt spontanes und bedingtes Entstehen,
sie fiihren zur Verirrung oder zum Erwachen.

52 Kikai spielt hier auf den Nagarjuna zugeschriebenen Kommentar zur Abhandlung iiber das
Grofie Fahrzeug an, in dem fiinf Sprachtypen genannt werden. Dieser Kommentar tibernimmt
vier Sprachtypen aus dem Larnkavatara Sitra (s6 8, mu %, moju =¥, muji %4f; siehe
T671.16.530c27-531a6) und fiigt einen fiinften (nyogi #N#E) hinzu (siehe T1668.32. 605c29ff).
Dieselbe Passage zitiert Kitkai in seiner Abhandlung iiber die Abgrenzung der exoterischen von
der esoterischen Lehre (TKZ 3:91f.).

53 Diese Einteilung findet man auch in der spater ausfiihrlich zitierten Yoga-Abhandlung, d. h.
der Abhandlung iiber die Stufen der Yoga Praxis (Yugieshidilun F{iffiHii&, Skt. Yogdcarabhiimi-
Sastra); T1579.30.279b04: & A =, HBHGHEARE,

54 Hier geht es um die buddhistische Vorstellung, dass das durch Handlungen hervorgerufene
Karma sowohl die zukiinftige Daseinsform (Form von Korper und Geist) und als auch das
zukiinftige Lebensumfeld (Ho6lle, Berge, Ebene etc.) des Handelnden bestimmt. Der erste und
zweite Vers zusammengenommen besagen dann, dass das, was wir in zukiinftigen
Daseinsformen und Lebensumfeldern als Farben, Formen und Bewegungen wahmehmen, von
unserem jetzigen sowie von unserem vergangenen Handeln abhdngt.



514 = Paulus Kaufmann und Fujii Jun DE GRUYTER

Interpretation:

Der Verstext ist in vier Teile unterteilt. Der erste Vers greift die charakteristischen
Unterschiede der visuellen Gestalt auf. Der zweite Vers bringt zum Ausdruck,
dass die innere und die duflere visuelle Gestalt zu Daseinsform und
Lebensumfeld werden und umgekehrt. Der dritte Vers erklart die beiden Arten
des Entstehens: spontan und bedingt. Der vierte Vers erldutert, dass diese unter-
schiedlichen visuellen Gestalten flir den Torichten wie Gift, flir den Weisen
jedoch wie Medizin sind.

2.2.2.3.1 Erster Vers

Im ersten Vers — ,,Die visuelle Gestalt von Farben, Formen und Bewegungen® -
finden wir eine dreifache Unterscheidung, ndamlich erstens Farbgestalt, zweitens
Formgestalt und drittens Bewegungsgestalt.

Die Farbgestalt, das sind nun erstens die fiinf elementaren Farben. Die
Schule der Merkmale der Daseinsfaktoren®™ unterscheidet (403a) vier
Farbtypen, wobei sie Schwarz nicht hinzunimmt.>® Folgt man dem Siitra der
Groflen Sonne, kommt man zu fiinf elementaren Farben.”” Diese sind erstens
Gelb, zweitens Weif3, drittens Rot, viertens Schwarz und fiinftens Blau. Eben
diese fiinf elementaren Farben bezeichnet man als ,,Farbgestalt“. Diese [42] fiinf
Farben sind auch die Farben der fiinf Elemente. Man sollte wissen, dass man sie
ihnen in einer bestimmten Reihenfolge zuordnet [Erde = Gelb; Wasser = Weif3;
Feuer =Rot; Wind =Schwarz und Raum=Blau]. Auch Schatten und Licht,
Hell und Dunkel, Wolken und Rauch, Staub und Nebel®® sowie die Farbe des
Himmels werden als ,,Farbgestalten“ bezeichnet.”® Uberdies spricht man von der
,Farbgestalt“, wenn die visuelle Gestalt klar ist und den Inhalt des
Sehbewusstseins bildet.®® Diese Gestalt wird nach den Kategorien angenehm,
unangenehm und neutral unterschieden. Im Siitra der Groflen Sonne heifdt es,®!

55 Gemeint ist die Yogacara- bzw. Hossd-Schule.

56 T1579.30.279b5: BAtE . MHE MR H,

57 T848.18.9a09-13: YR AR, LUERZH, HILFTERN, BRLA/BE, LEMANA, HE
fishe, BEAKAY, REAABE -, MEEKRSE., BRNEE, —ONEXR. BEALE,
58 Gemeint sind hier bestimmte visuelle Phinomene, die in der Yogacara/Hossd-Schule als
Farbphinomene behandelt werden. Takagi und Dreitlein (2010: 106) iibersetzen diese treffend
als ,,cloudiness, smokiness, dustiness and mistiness*.

59 T1579.30.279b4-6: RE#HA =, BMEAKERE, REHE, FHEHFRA. XEHK. ZEE
#. RE—HRE,

60 T1579.30.279b8-10: X FAMFE, FBAGE IIRMATT. HEE. BEAMERESIHIHE,
FEE . HACREE A RER.

61 T848.18.1c9-11: LAEARES, EEPREOAFE, WEFMFESER, IEFHEH. FE
RIEA. FEREEIERKEE,



DE GRUYTER Shojijissogi A #£ HzE = 515

oder Geist sei nicht blau, gelb, rot, weif}, violett®? oder kristallfarben, er
sei weder hell noch dunkel“. Dies schlie3t aus, dass der Geist keine
Farbgestalt hat.®®

Als nichstes nun wird®* die Formgestalt als lang oder kurz, grob oder fein,
gerade oder krumm, hoch oder niedrig beschrieben. Auch viereckig, rund, drei-
eckig und halbmondférmig gehdren dazu. Sie wird auch definiert als die
Ansammlungen der visuellen Gestalten, die in lang oder kurz unterteilt werden
konnen.®® Im Siitra der Grofien Sonne®® heifdt es: ,,Der Geist ist nicht lang, er ist
nicht kurz, er ist nicht rund, er ist nicht viereckig.*“ Dies schlief3t aus, dass der
Geist keine Formgestalt hat.

Drittens besteht die Bewegungsgestalt in Nehmen und Lassen,
Zusammenziehen und Ausdehnen, Gehen und Bleiben, Sitzen und Liegen.®’
Sie wird auch definiert als die Ansammlungen der visuellen Gestalt, deren
fortwdhrendes Entstehen und Vergehen von sich verdndernden Ursachen
abhdngt. An dem Ort, an dem sie zuvor entstanden ist, entsteht sie danach
nicht wieder, sondern entsteht an einem anderen Ort. [Die Bewegungsgestalt]

62 Alle bisherigen Ubersetzungen unseres Textes interpretieren die beiden Schriftzeichen “#L%&
“ als Bezeichnung zweier verschiedener Farben, was sich darauf zuriickfiihren ldsst, dass Kikai
den Text aus dem Siitra der Groflen Sonne verkiirzt wiedergibt und nur ein einziges
Verneinungszeichen an den Anfang der Aufzihlung von Farbbezeichnungen stellt (FE& &7
BFLEE/KFEE anstelle von FEHFEHIERIEAIEALLEEIEAKIER). Im Sitra selbst steht das
Verneinungszeichen ,#£“ jedoch vor jeder einzelnen Farbbezeichnung, woraus hervorgeht,
dass die beiden Schriftzeichen zusammengenommen eine einzelne Farbe bezeichnen, die wir
hier als ,,violett* wiedergeben.

63 Diese Auferung Kikais scheint dem vorherigen Zitat direkt zu widersprechen. Die bisheri-
gen Ubersetzer haben daher die zweite Negation weggelassen und den Satz im Sinne von ,,dies
schliefit aus, dass der Geist eine Farbgestalt hat“ wiedergegeben. Diese Auflésung des
Widerspruches ldsst sich jedoch weder grammatisch noch inhaltlich rechtfertigen. Kuikai vertritt
im Text ja gerade die Ansicht, dass die hdchste Wirklichkeit - d. h. der Geist - strukturiert ist und
u.a. eine Farbgestalt besitzt. Diese Position muss er mit dem hier zitierten Sitrentext in
Einklang bringen und fiigt daher diesen schwer verstdndlichen Satz ein (vgl. auch Fujii 2016).
Unserer Ansicht nach will Kiikai hier betonen, dass das Sttrenzitat seine eigene Position {iber
die Strukturiertheit der hochsten Wirklichkeit nicht ausschlie8t, so dass man freier iibersetzen
konnte: ,,Dies schliefit aber nicht aus, dass der Geist eine Farbgestalt besitzt“. Dasselbe gilt fiir
die Schlusssatze der beiden folgenden Absitze.

64 T1579.30.279b7-8: JE&¥E | fHEREF M, EMEARLERS FE, Kikai nimmt die beiden
Zeichen M wohl deshalb aus dem Zitat heraus und behandelt sie gesondert, weil sie auch
im Siitra der Grofien Sonne vorkommen.

65 T1579.30.279b9: # (fEsE &M% 53 BIFE,

66 Der Haupttext verweist hier eigentlich auf den Kommentar zum Stitra der Grofien Sonne. Da
sich die zitierte Textstelle jedoch nur im Satra selbst finden lédsst, korrigieren alle
Ubersetzungen den Text entsprechend.

67 T1579.30.279b7: FHEUE /MR, FT{EALEN,



516 —— Paulus Kaufmann und Fujii Jun DE GRUYTER

ist dadurch unterschieden, dass sie mit oder ohne Zwischenraum, nah oder
fern entsteht. Oder aber sie wandelt sich am selben Ort und entsteht so neu.
Auch Verdnderungen aufgrund des karmischen Wirkens nennt man
,2Bewegungsgestalt“. Im Sutra der Grofien Sonne heifit es: ,Der Geist ist
weder méinnlich, noch weiblich.“®® Dies schlieft wiederum aus, dass der
Geist keine Bewegungsgestalt hat. Dasselbe gilt auch fiir die Farb- und die
Formgestalt.®®

Weiterhin heif3t es [im Sutra der Grofien Sonne]: ,,,Wie kann man seinen
eigenen Geist erkennen?’ ,Wenn man ihn in der Farbgestalt oder in der
Formgestalt sucht, in Kérper, Empfindung, begrifflicher Vorstellung, Impulsen
und Bewusstsein, im Ich oder im Mein, im Subjekt oder Objekt des Anhaftens,
dann wird man ihn nicht finden‘.“’® Diese [Textpassage] klirt die Ausdriicke
,Farb-, Form- und Bewegungsgestalt®. [43] Farb- und Formgestalt sind wie im
Text erldutert und sollten jetzt bekannt sein. Das Folgende betrifft daher die
Bewegungsgestalt, denn bei dieser geht es um Nehmen und Lassen sowie um
die Folgen des karmischen Wirkens usw.

Alle Farb-, Form- und Bewegungsgestalten sind somit Inhalte des Sehens
und Bezugsbereich des Sehens; Inhalte, Bezugshereich und Objekte des
Sehbewusstseins; sowie Inhalte, Bezugsbereich und Objekte des
Denkbewusstseins. Diese bezeichnet man als Unterscheidungen.”! Diese

68 T848.18.1c12: FEFHIE#K,

69 Wihrend in der Textpassage aus dem Sitra der Grofien Sonne, auf die sich Kiikai an dieser
Stelle stiitzt, zundchst Ausdriicke verwendet worden waren, die sich jeweils eindeutig den
beiden ersten Kategorien der visuellen Gestalt zuordnen liefien, schreibt das Siitra nun, dass
der Geist ,,weder ménnlich noch weiblich“ ist. Kiikai scheint davon auszugehen, dass die
Eigenschaften ménnlich und weiblich zwar Aspekte der Bewegung enthalten, sich aber auch
in den anderen beiden Kategorien interpretieren lassen. Daher fiigt er an dieser Stelle hinzu,
dass auch die Interpretation anhand der anderen Kategorien zu dem Ergebnis kdme, dass der
Geist sehr wohl eine visuelle Gestalt besitzen kann.

70 T848.18.1c23-26: FE X =fTH &l BESRISFHARKAER], HAFIZBITH
FHRERTT, HEPETTR, [BEHEEAEL, HEUSEIPRAFE, (Die eingeklam-
merten Zeichen wurden von Kikai weggelassen.)

71 Die ersten Sitze dieses Abschnitts sind bereits ein Zitat aus der Yoga-Abhandlung, die wenige
Sitze spater explizit und ausfiihrlich zitiert wird (T1579.30.279b15-17). Kiikai verleiht dem im
Zitat verwendeten Ausdruck shabetsu zZ7!| jedoch eine vollig neue Bedeutung: In der Yoga-
Abhandlung wird der Ausdruck shabetsu als Ubersetzungsterm fiir Sanskrit ,,paryayah* im Sinne
von ,,Synonym* verwendet. Die zitierte Passage besagt also in erster Linie, dass die Ausdriicke
JInhalt“ (shogyo Fr1T), ,Bezugsbereich“ (kydgai # ) und ,Objekt* (shoen FT#%) in dem
betreffenden Kontext synonym verwendet werden. Kiikai interpretiert den Ausdruck shabetsu
dagegen im Sinne von ,,Unterscheidung” und behandelt die zitierte Passage als Aussage iiber
die Unterschiede zwischen den unterschiedlichen Gegenstinden des Seh- und des
Denkbewusstseins.



DE GRUYTER Shojijissogi 7 FFAHE = 517

Unterscheidungen sind somit nichts anderes als strukturierte Zeichen, da alle
Merkmale Strukturen sind. Da jede Struktur ihr jeweiliges Namenzeichen besitzt,
spricht man von strukturierten Zeichen. Unter diesen strukturierten Zeichen der
drei Arten der visuellen Gestalt unterscheidet man wiederum zwanzig
Unterarten. Dies sind [die Unterschiede], die wir in den Gestaltunterschieden
von Daseinsform und Lebensumfeld in den zuvor genannten Zehn Welten
finden.

Daher heifdt es in der Yoga-Abhandlung:

,Zuerst sollen nun die Daseinsfaktoren zusammengesetzter visueller Gestalt
erlautert werden.

Frage: ,Alle Daseinsfaktoren entstehen, indem sie aus dem eigenen Keim entspringen. Wie
erkldrt man, dass die groRen Keime’? alle entstandenen Gestalten hervorbringen? Warum
hingen die entstandenen Gestalten von (403b) diesen [Keimen] ab? Warum werden sie von
ihnen aufgebaut, von ihnen erhalten, von ihnen gendhrt?’

Antwort: ,Alle inneren und dufleren grofien Keime sowie die Keime der entstandenen
Gestalten hingen davon ab, dass sie im inneren, fortwidhrenden Geist”> verankert sind.
Uberdies gilt, dass, solange die groflen Keime die Grundelemente noch nicht hervorge-
bracht haben, auch die Keime der entstandenen Gestalten die entstandenen Gestalten noch
nicht hervorbringen kénnen. Dass die entstandenen Gestalten dann aus ihrem Keim ent-
springen, hingt somit notwendigerweise vom Entstehen [der grofien Keime] ab. Dies
erklart, weshalb sie die entstandenen Gestalten hervorbringen konnen. Da ihr Entstehen
notwendigerweise voran geht, erkldart man diesem Prinzip geméf, dass die grofen Keime
die Ursache ihres Entstehens sind.’

Frage: ,Inwiefern hdngen die entstandenen Gestalten von den [groRen Keimen] ab?’

Antwort: ,Wenn die entstandenen Gestalten entstanden sind, dann l6sen sie sich nicht
gédnzlich vom Ort der groflen Keime, [44] sondern wandeln sich.’

Frage: ,Inwiefern werden [die entstandenen Gestalten] von den [grofien Keimen]
aufgebaut?’

72 Die groflen Keime (daishu K#Z) sind die vier Elemente Erde, Wasser, Feuer und Wind. Dem
Abhidharma zufolge sind diese Elemente die materielle Grundlage aller Daseinsfaktoren. Die
hier gestellte Frage zielt also darauf ab zu kldaren, wie Daseinsfaktoren sowohl aus ihrem
eigenen Keim als auch aus den vier Elementen hervorgehen kénnen.

73 Der innere, fortwdhrende Geist (naisézokushin M#8#%.(») ist in der Yogacara-Lehre der Teil
des Geistes, der den sich stindig wandelnden Erscheinungen im Bewusstseinsstrom zugrunde
liegt. In diesem Teil werden die Keime der bewussten Erfahrungen gespeichert. Takagi und
Dreitlein verstehen den Ausdruck als gleichbedeutend mit dem technischen Ausdruck
alayavijiiana (2010:111).



518 = Paulus Kaufmann und Fujii Jun DE GRUYTER

Antwort: ,Je nachdem, ob die grofien Keime schrumpfen oder wachsen, sind auch die
[entstandenen Gestalten] stabil oder instabil.’

Frage: ,Inwiefern werden [die entstandenen Gestalten] von den [grof3en Keimen] erhalten?’

Antwort: ,Insofern die [entstandenen Gestalten] den grofen Keimen in ihrer Quantitit
entsprechen und [diese] nicht zerstort werden kann.’

Frage: ,Inwiefern werden [die entstandenen Gestalten] von den [grof3en Keimen] gendhrt?’

Antwort: ,Durch Essen, Trinken und Schlaf, und durch Praktiken wie Enthaltsamkeit und
Versenkung wachsen und gedeihen die davon abhdngigen entstandenen Gestalten. Daher
spricht man davon, dass die groflen Keime die Ursache des Gendhrtwerdens der ent-
standenen Gestalten sind.’

Wir wissen somit, dass alle grof3en Keime im Hinblick auf die entstandenen
Gestalten die fiinf genannten Funktionen’* besitzen.

Weiterhin kommt es niemals vor, dass unter den zusammengesetzten
Gestalten etwas aus Atomen’” entsteht. Wenn etwas aus dem eigenen Keim
entsteht, dann entsteht es einfach als Ansammlung, die klein, mittelgrof3
oder grofl sein kann. Weiterhin werden Ansammlungen von Atomen nicht
zu zusammengesetzten Gestalten. Bei der verstandesmdfiigen Analyse
des duflersten Mafles und der Grenzen der Gestalten nimmt man blof3 aus-
einander, postuliert etwas hypothetisch und macht daraus die Atome.

[Frage:] Wenn die zusammengesetzten Gestalten rdumliche Teile besitzen,
dann besitzen auch die Atome rdumliche Teile. Es ist nun aber so, dass
die zusammengesetzten Gestalten Teile haben, die Atome aber nicht. Warum
ist das so?

[Antwort:] Da Atome nichts anderes sind als Teile, gehdren sie den zusam-
mengesetzten Gestalten. Mit den Atomen ist es aber nicht so, sie haben nicht
selbst wiederum weitere Atome. Also ist es auch nicht so, dass die Atome das
Merkmal der Teilbarkeit besitzen.

Es gibt nun weiterhin zwei Arten von Untrennbarkeit. Die erste ist
die Untrennbarkeit am selben Ort. Wenn die Atome der grofen Keime
und Sichtbares, Geruch, Geschmack und Fiihlbares getrennte Vermdgen
besitzen, wenn kein Vermogen vorliegt, und bezogene Vermdégen besitzen,

74 Gemeint sind die fiinf zuvor genannten Funktionen Hervorbringen, Abhdngigkeit,
Aufbauen, Erhalten und Nahren.

75 Dem Abhidharma zufolge ist Materie aus kleinsten, nicht sichtbaren Teilchen, den Atomen
(Skt. paramanu, J. gokumi ¥if¥%) zusammengesetzt. In der hier zitierten Yoga-Abhandlung und
anderen Yogacara-Schriften werden diese Auffassungen abgelehnt und Atome als mentale
Konstrukte betrachtet.



DE GRUYTER Shojijissogi = FEFHFE = 519

wenn ein Vermogen vorliegt, dann spricht man von ,Untrennbarkeit am
selben Ort*.

Die zweite [Art der Untrennbarkeit] ist nun die Untrennbarkeit der
harmonischen Einheit. Weil die Atome der Grundelemente und die Bereiche
des Visuellen, Schaffendes und Geschaffenes miteinander einhergehen,
spricht man von der Unteilbarkeit der harmonischen Einheit. [45] Was man
in Bezug auf die alles erfiillenden zusammengesetzten Dinge wissen muss, ist
dass die verschiedenartigen Dinge so untrennbar sind, als wiirde man sie mit
einem Stein zermalmen, Puder herstellen und sie mit Wasser [zu einem Brei]
vermischen. Sie sind nicht so wie Haufen von Sesam, griinen Bohnen oder
Hirse [die sich ja prinzipiell trennen lassen]. Alle zusammengesetzten Dinge
hdangen somit alle allein von den Grundelementen ab und gehen
mengenmadaflig nie {iber diese hinaus. Alle zusammengesetzten Dinge wandeln
sich also im Abhéngigkeitsbereich der Grundelemente und hdngen von diesen
ab. Aus diesem Grunde sagt man, dass die zusammengesetzten Dinge von den
Grundelementen abhédngen. (403c) In diesem Sinne interpretiert man auch
die Grundelemente und nennt sie ,die grofien Arten‘. Sie sind namlich
von ihrer Natur her grof3 und sie bewirken, dass Arten von Dingen entstehen.
Weiterhin gibt es unter allen Zusammensetzungen von Dingen, grob gespro-
chen, nur vierzehn verschiedene Arten. Dies sind Erde, Wasser, Feuer, Luft,
Sichtbares, Laut, Geruch, Geschmack, Beriihrbares, auflerdem die fiinf
Sinneswahrnehmungen wie das Sehvermdégen etc. Nur die Gestalten, die den
Inhalt des Denkvermdgens darstellen, werden hier weggelassen ... .“”®

Weiterhin wird [im selben Werk] auch zwischen zehn Arten von visueller
Gestalt unterschieden. Die Details finden sich dort erldutert. All diese verschie-
denen Unterscheidungen visueller Gestalten sind nun nichts anderes als struk-
turierte Zeichen. Auch wenn man das Schriftzeichen ,,A“ mit den fiinf Farben
schreibt, nennt man dies ein strukturiertes Zeichen in visueller Gestalt/
Farbgestalt.”” Auch Malereien der verschiedensten belebten und unbelebten
Gegenstande nennt man visuell strukturierte Zeichen. Auch Brokat, Stickerei,
Damast und Netze sind wiederum visuell strukturierte Zeichen. Auch im Lotus-

76 Erst hier endet das lange Zitat aus der Yoga-Abhandlung. Kikai fithrt diesen Text wohl
deshalb an, weil darin die grofien Keime, d.h. die Grundelemente behandelt werden, die fiir
Kikai ebenfalls die Grundlage aller Dinge bilden.

77 Kikais Beispiele verweisen alle auf Farbphdnomene. Da das fiir Farbe verwendete
Schriftzeichen mit dem Zeichen fiir die visuelle Gestalt {ibereinstimmt (shiki ), konnte Kakai
hier auch explizit von der Farbgestalt sprechen wollen. Aus dem Folgenden geht jedoch hervor,
dass Kiikai seine Aussagen iiber die Farbgestalt auch auf die visuelle Gestalt im Allgemeinen
{ibertragen méchte. Wir haben uns daher dafiir entschieden, shikimonji 35 durchgehend als
,visuell strukturierte Zeichen* zu iibersetzen.



520 =— Paulus Kaufmann und Fujii Jun DE GRUYTER

Siitra, im Blumengirlanden-Siitra sowie in der Abhandlung iiber die
Vollkommenheiten der Grofsen Weisheit werden detailliert verschiedene
Unterscheidungen der visuell strukturierten Gestalt erldutert. Auch sie gehen
jedoch nicht iiber die inneren und &dufleren zehn Welten hinaus. All diese
Unterscheidungen der visuellen Gestalt bezeichnet man als visuell strukturierte
Zeichen. Bei torichten Menschen konnen diese strukturierten Zeichen Anhaften
und Begehren heftérdern, zu Lastern wie Gier, Hass und Unwissenheit fithren
und die zehn Ubel und die fiinf rebellischen [Verbrechen]’® in grofem MaRe
hervorrufen. Daher hief es im Vers, dass sie ,,zur Verirrung fiihren kénnen®, Bei
weisen Menschen bewirken sie [dagegen], dass diese Ursachen und
Zusammenhdnge erkennen, dass sie nichts nehmen und nichts lassen, dass sie
verschiedene [46] Mandalas der Welt der Wirklichkeit errichten, dass sie umfas-
sende Buddhawerke vollbringen, und dass sie oben die Buddhas verehren und
unten der Schar der Lebewesen dienen. So vervollkommnen sie sich, indem sie
sich selbst und anderen nutzen. Daher hief} es [im Vers], dass [die visuelle
Gestalt] ,,zum Erwachen fiithren“ kann.

2.2.2.3.2 Zweiter Vers
Weiterhin hie es im Vers: ,Innere und duflere [Gestalt], Daseinsform und
Lebensumfeld verfligen dariiber”. Dies bedeutet wiederum dreierlei: Erstens
wird klar, dass die innere visuelle Gestalt {iber die drei Aspekte Farbe, Form
etc.”? verfligt. Zweitens wird Kklar, dass auch die dufiere Gestalt iiber diese drei
Gestaltaspekte verfiigt. Und drittens wird klar, dass die innere visuelle Gestalt
nicht unverédnderlich die innere Gestalt ist und dass die duflere visuelle Gestalt
nicht unverdnderlich die duf3ere Gestalt ist, sondern dass beide zu Daseinsform
und Lebensumfeld werden und umgekehrt. Die innere visuelle Gestalt, das sind
die belebten Dinge. Die dufiere visuelle Gestalt, das ist das Weltgefaf3 [, in dem
die Lebewesen wohnen].

Im [Blumengirlanden-] Stitra heif3t es:

,Der Korper des Buddha ist unfassbar. Alle Lander passen hinein.

Wiederum heifdt es dort: ,,In einem seiner Haare tauchen zahlreiche Lander
und Meere auf. Dies ist so mit jedem einzelnen seiner Haare. So umfasst er den
gesamten Kosmos.“®!

«80

78 Den Ausdruck ,,rebellische Verbrechen* verwenden auch Jobst/Kawahara (1992: 67). Damit sind
Verbrechen gemeint, die die soziale Ordnung umstiirzen, d.h. 1. Muttermord, 2. Vatermord, 3. Mord
eines Erwachten, 4. Verletzung eines Buddhas und 5. Zwietracht in der Monchsgemeinschaft sden.
79 An dieser Stelle verwendet Kiikai das Zeichen % anstelle von 2.

80 T279.10.32a21.

81 T279.10.30a10-11.



DE GRUYTER Shojijissogi = F#£fHsk = 521

Auf3erdem heif3t es dort: ,,In einer seiner Poren gibt es unvorstellbar [viele]
Lander. Wie die Zahl der kleinsten Staubkorner bestehen sie in verschiedenen
Formen fort. In jedem einzelnen von ihnen gibt es einen von der Welt Verehrten,
der alles iiberstrahlt, der in einer Versammlung weilt und die wunderbare Lehre
erldutert. In einem Staubkorn gibt es grofle und kleine Lander und ihre
vielfdltigen Unterschiede sind zahlreich wie Staubkdrner. In jedes dieser
Staubkorner all dieser Lander passt ein Buddha hinein.“®

All diesen Textpassagen gemdf} erkennen wir nun klar, dass die Korper der
Buddhas und die Korper der Schar der Lebewesen grof3 oder klein sind und
einander {iberlagern. Sie haben entweder die Grofie des gesamten leeren Raums
des Kosmos. Oder sie haben die Grofde all der unzédhligen, unzdhligen Buddha-
Lander, die von zehn Buddha-Landern iiber ein Buddha-Land und bis hin zu
einem kleinen Staubkorn reicht. Solche groflen und kleinen Kérper und Lander
sind fiir einander innen und aufden, sie sind fiir einander Daseinsform und
Lebensumfeld. Dieses Innen und Auflen, Daseinsform und Lebensumfeld
verfiigen notwendigerweise iiber die visuelle Gestalt von Farbe, Form und
Bewegung. Daher heif3t es auch ,Innere und duflere [Gestalt], Daseinsform
und Lebensumfeld verfligen dariiber®.

2.2.2.3.3 Dritter Vers

[Der Vers] ,,Es gibt spontanes und (404a) bedingtes Entstehen®“ handelt wie der
vorherige von Farb-, [47] Form- und sonstiger Gestalt. [Der Ausdruck] ,,das
spontan Entstandene® bezeichnet die Daseinsform und das Lebensumfeld des
Buddhas der Wirklichkeit. Im Siitra der Grofien Sonne heifdt es: ,,Dann trat der
von der Welt verehrte Buddha der Grofien Sonne in die Versenkung, die
Gleichmut erreicht, ein. [...] Sogleich wurden die Buddhalédnder so flach wie
die Innenseite einer Hand, ausgeschmiickt mit den fiinf Schatzen®? [...] und
reich an wohlriechendem Wasser mit den acht exzellenten Eigenschaften.®*
Unzdhlige Vogel, mdnnliche und weibliche Mandarinenten und Gédnse bringen
wohlklingende Téne hervor [...], saisonale Blumen und verschiedene Bdume
gedeihen und stehen in Reihen. [..] Unzdhlige Musikinstrumente erklingen

82 Kikai kiirzt hier den zitierten Text, siehe T279.10.36b11-17: —EfLASEER|, SMELFERE
F, ——ERERE, ERSTEDE, R—BRX/NF, EEERMEK, [FHETEAR
R, (LB FEEsiEE, —YIEBPATIA|, HREAEMNIES, MELOREER, REZEPRE
B, | —IE P EEE, ——BEH{LEA,

83 Die fiinf Schétze sind dem Sutra der Dharani-Sammlung zufolge Gold, Silber, Diamanten,
Korallen und Bernstein: Siehe T901.18.814a12-3: HAE#, —& 6 = HERIUHAE FL 57,

84 Dabei handelt es sich um die Eigenschaften Siif3e, Kiihle, Weichheit, Leichtigkeit, Reinheit,
Geruchlosigkeit sowie Vertrdglichkeit fiir Hals und Magen.



522 — Paulus Kaufmann und Fujii Jun DE GRUYTER

harmonisch von selbst. Ihre Stimmen sind elegant, so dass die Menschen sie
horen moéchten. Es stehen dort Paldste, Hallen und im Geist erschaffene
Sitzpldtze, die von zahllosen Bodhisattvas ihren Verdiensten entsprechend
genossen werden. Die Kraft des von Glaube und Erkenntnis [begleiteten]
Geliibdes des aus der Wahrheit Gekommenen lasst den Konig der grofien
Lotus-Blume als Symbol der Welt der Wirklichkeit entstehen. Der aus der
Wahrheit Gekommene, der eigentliche Kérper der Welt der Wirklichkeit, weilt
ruhig in der Mitte [der Blume].*

Welche Bedeutung bringt diese Textpassage zum Ausdruck? Sie bedeutet
zweierlei: Erstens erklirt sie Kérper und Land des Kérpers der Wirklichkeit® wie
sie von Natur aus sind. Daher ist [dort vom aus der Wahrheit Gekommenen] ,,als
dem eigentlichen Korper der Welt der Wirklichkeit” und den ,,Insignien der Welt
der Wirklichkeit“ die Rede. Zweitens erklért [die Passage], wie sich (Kérper und
Land) bedingt entstanden manifestieren. Daher ist dort von “dem ihren
Verdiensten entsprechenden Erleben der Bodhisattvas” die Rede, und es heifit,
,dass die Kraft des von Glaube und Erkenntnis begleiteten Geliibdes des aus der
Wahrheit Gekommenen Dinge entstehen lasst®. Der ,,Grofle Sonne“ genannte,
von der Welt Verehrte [Buddha] heif3t auf Sanskrit ,,Mahavairocana Buddha®.
Der Grofie Vairocana Buddha ist nun niemand anderes als der aus der Wahrheit
Gekommene in seinem Korper der Wirklichkeit. Daseinsform und Lebensumfeld
des Korpers der Wirklichkeit sind also spontan Entstandenes. Daher heifit es:
»Es gibt spontanes Entstehen®.

Allerdings werden auch die Buddhas des Lohns ,die (von der Welt) ver-
ehrten (Buddhas) der Grofien Sonne“ genannt. Daher wurde gesagt, ,,dass die
Kraft des von Glaube und Erkenntnis begleiteten Geliibdes Dinge entstehen
lasst®. Weiterhin heif3t es [im Anschluss an die oben zitierte Passage]: ,,Dann
bringt die ungehinderte Kraft aller Glieder des aus der Wahrheit Gekommenen
die zahllosen geschmiickten Merkmale der Formgestalt mit Hilfe der auf Glaube
und Erkenntnis beruhenden Zehn Krifte der Weisheit hervor.“®® Diese
Textpassage [48] erkldrt Kérper und Lander des Buddhas des Lohns.

Allerdings werden auch die Buddhas der passenden Verwandlungen ,die
(von der Welt) verehrten (Buddhas) der Groflen Sonne“ genannt. Die Strahlen
der Buddhas der passenden Verwandlungen lassen den gesamten Kosmos in
ihrem Licht erstrahlen. Eben darum spricht man hier von den [,,Buddhas der
GroRen Sonne“]. Es heiflt [im Blumengirlanden-Siitra): ,Er wird auch Sakya

85 Im Folgenden spricht Kiikai {iber die vier korperlichen Erscheinungsformen eines Buddhas
(vgl. Fu3inote 20).
86 T848.18.36b19-21: WF{ffnsk —YI sy &EIERgE S, &1 HEMETA, ERFEAERN.ZMH,



DE GRUYTER Shojijissogi FF#AHFE = 523

[muni] genannt [...] und er wird auch Vairocana genannt.“®” Im Siitra der Grofien
Sonne heiflt es [im Anschluss an die oben zitierte Passage]: ,Dies sind die
Korper, die in Hundertausenden von Millionen von 10 Millionen von Aonen
aufgrund der sechs Vollkommenheiten® und anderer Tugenden zur Reife ge-
bracht wurden.“®® Dieser [Satz] erkldrt somit die Kérper und die Linder, die der
Praxis und dem Gelilbde der Buddhas der passenden Verwandlungen
entsprechen.

Allerdings werden auch die Buddhas des Herabflief3ens ,,die (von der Welt)
verehrten (Buddhas) der Groflen Sonne“ genannt. Ein Teil [des Buddhas der
Grofien Sonne] hat ndmlich die Bedeutung [,,Buddha des Herabflief3}ens“]. Wenn
es im Sutra [der Grofien Sonne] heifdt, ,und augenblicklich manifestieren sich
[die Korper]“, dann werden hier eben die pl6tzlich erscheinenden und sich rasch
wieder verfliichtigenden Korper der Buddhas des Herabflief3ens erklart. Wenn
der Korper bereits da ist, wie konnte das Land dann nicht da sein. Hier werden
also sowohl die Korper als auch die Lander der Korper der Buddhas des
HerabfliefSens erklart.

Die oben erlduterten Lander der Daseinsform und des Lebensumfelds durch-
dringen somit jeweils die vier Arten der Korper [des Buddhas]. Wenn wir uns an
der vertikalen Lesart orientieren, dann sind diese Lander und Kdrper grof oder
klein, grob oder fein. Wenn wir uns dagegen an der horizontalen Lesart orien-
tieren, dann sind diese allumfassend, absolut gleich und ein und dasselbe.
Sowohl die Korper als auch die Lander umfassen jeweils die beiden
Bedeutungen des spontanen und des bedingten [Entstehens]. Daher hief es ja
auch: ,,Es gibt spontanes und bedingtes Entstehen.*

Somit verfiigen alle visuellen Gestalten iiber die drei Aspekten der
Visualitdt und werden zu Daseinsform und Lebensumfeld und umgekehrt.
Dies wurde bislang mit Bezug auf den Buddhabereich erldutert. Wenn wir
uns am Bereich der Schar der Lebewesen orientieren und diesen erldutern,
dann ist es (404b) wiederum so wie gesagt. Auch in der Schar der Lebewesen

87 Kiikai zitiert stark verkiirzt; siehe T279.10.58c14-18: fnsEf LUK T, sk —UIwK,
AR, ST, S RmeR, S4HE Lt S BEER, A BERK, 4 KD
Fe, S&EEs, SR EAh, MESHEL T, FERELSNMA,

88 Die sechs Vollkommenheiten (Skt. paramita) sind die Fahigkeiten, die ein Bodhisattva
trainieren muss, um zur Buddhaschaft zu gelangen: 1. Freigiebigkeit (dana), 2. moralisches
Verhalten ($ila), 3. Ausdauer (ksanti), 4. Eifer (virya), 5. Meditation (dhyana) und 6. Wissen
(prajria).

89 Kiikai zitiert stark verkiirzt; siehe T848.18.36b21-23: MR & TEAEAN R fthidh, [Ar a4 2
B E R, ) UiEFTE RS, HIEFHE, Den eingeklammerten Abschnitt fasst er

mit den Zeichen rokudo 7~/ zusammen.



524 = Paulus Kaufmann und Fujii Jun DE GRUYTER

gibt es das urspriingliche Erwachen des Korpers der Wirklichkeit, und es ist
genau wie das der Buddhas. Diese Kérper und Lander existieren somit spontan.
Weil die Kérper und Linder der drei Reiche und der sechs Wege®® karmisch
bedingt entstehen, nennt man sie ,das bedingte Entstehen der Schar der
Lebewesen*“.

Weiterhin heif3t es im Sutra [der Grofien Sonne]: ,,Wenn man die Welt der
Schar der Lebewesen firbt, dann hat sie den Geschmack der Welt der
Wirklichkeit.“’! ,,Geschmack® kann auch auf eine Farbe deuten. So verhilt es
sich etwa mit dem ,Geschmack des kasa“.”* Auch dies erklart wiederum die
spontan entstandene visuelle Gestalt.

2.2.2.3.4 Vierter Vers

All diese inneren und &dufleren visuellen Gestalten kénnen somit fiir den
Torichten wie Gift und [49] fiir den Weisen wie Medizin sein. Daher heif3t es ja
auch: ,,Sie fiihren zur Verirrung oder zum Erwachen.”

Was aber sind nun diese verschiedenartigen spontanen und bedingten
visuellen Gestalten, die entstehen lassen und selbst entstanden sind? Was her-
vorbringen kann, das sind die fiinf Elemente und die fiinf Farben. Was hervor-
gebracht wurde, das sind die drei Arten von Welten.”® In diesen drei Arten von
Welten gibt es unzédhlige Unterscheidungen. Man nennt sie die spontanen und
bedingten strukturierten Zeichen. Diese Strukturen als Objekte der visuellen
Wahrnehmung wurden bereits erldutert.

90 Die sechs Wege (rokudo 7<~iE) sind die sechs Typen der Wiedergeburt. Nach dieser
Typologie kann mal als Hollenbewohner, als Hungergeist, als Tier, als Mensch, als
Kriegergott oder als Gott wiedergeboren werden. Der Ausdruck ,drei Reiche* (sangai —5%)
bezeichnet ebenfalls Sphiren der Wiedergeburt: Das Reich der Begierden umfasst die fiinf
unteren Wege sowie niedere Gottheiten. Im Reich der Form leben hohere Gottheiten, die keine
Begierden mehr kennen, und im Reich der Formlosigkeit leben die hochsten Gottheiten, die
keine korperliche Form mehr besitzen.

91 T848.18.9a8: YA AT, LUEFZIK,

92 Der Ausdruck kasa ist eine Abkiirzung fiir den Sanskrit-Ausdruck kasaya mit dem einerseits die
orange-braune Farbe des Monchsgewandes und andererseits ein bestimmter Geschmackstypus
bezeichnet wird. Diese Mehrdeutigkeit macht sich Kiikai an dieser Stelle zunutze. Er iibernimmt
die Passage allerdings aus dem Kommentar zum Siitra der Grofien Sonne (T1796.32.643c.1-4).

93 Kikai verwendet hier einen Ausdruck der Huayan-Schule, den er selbst in spéteren Jahren
kritisiert (siehe Fujii 2008: 540-567). Die drei Welten sind die Welt der Schar der Lebewesen
(shujoseken &4 1), die Welt der Gegenstinde (kiseken 2+t [i]) und die Welt des Erwachens
(chishogakuseken’s 1E 7 ).



DE GRUYTER Shojijissogi A #£fH3E = 525

Bibliographie

Textausgaben

Mikkyd Bunka Kenkydjo K6bé Daishi Chosaku Kenkyiikai ##(SC{bATF7EFT AL K AT & (ERF 584
(1995): Teihon Kébéd Daishi Zenshi TFEAGLERET 44, Kdyachd: Kdyasan Daigaku Mikkyo
Bunka Kenkyiijo; abgekiirzt als ,,TKZ".

Takakusu, Junjird Ei#IEZKER und Watanabe, Kaikyoku #3818 (Hrsg.) (1931): Taishé Shinsha
Daizokyd KIEFHE R AL, Tokyo: Taishoissaikydkankokai; abgekiirzt ,, T,

Ubersetzungen in westliche Sprachen

Translating Institute in Koyasan University (1949-1951): “A Treatise on the Meaning of Voice
and Syllable and Reality”. In: Mikkyd Bunka 7-13.

Hakeda, Yoshito S. (1972): “The Meanings of Sound, Word, and Reality”. In: Kikai:
Major Works. New York & London: Columbia University Press, 234-246.

Paul, Gregor (1987): ,,Kiikais Die Bedeutungen von Laut, Wort und Realitdt. Annotierte
Ubersetzung der ersten Hilfte®. In: Klischee und Wirklichkeit japanischer Kultur, Festschrift
fiir Toshinori Kanokogi. Frankfurt, Bern, New York: Verlag Peter Lang, 200-210.

Kawahara, M. Eihd / Jobst, C. Yihd (1992): ,,Die Bedeutung von Urlaut und Zeichen sowie ihr
Verhadltnis zur Wirklichkeit“. In: K6bo Daishi Kikai: Ausgewdhlite Schriften. Miinchen:
ludicium, 53-77.

Yamamoto, Chikyd (1993): “On the True Aspect of the Sound and the Word”. In: Works of St.
Kobo Daishi. Koyasan: Koyasan University, 77-96.

Giebel, Rolf (2004): “The Meanings of Sound, Sign, and Reality”. In: Shingon Texts. Berkeley,
CA: Numata Center for Buddhist Translation and Research, 83-103.

Takagi, Shingen / Dreitlein, Thomas Eijo (2010): “The Meanings of Sound, Letter, and Reality”.
In: Kiikai on the Philosophy of Language. Tokyo:
Keio University Press, 79-125.

Sekundarliteratur

Abé, Rydichi (1999): The Weaving of Mantra. New York: Columbia University Press.

Fujii, Jun BEFH7Z (2008): Kizkai no shiséteki tenkai no kenkyad 7=z 7 FEARAY B DFF2E. Tokyo:
Transview.

Fujii, Jun 7% (2016): “Rezension von Takagi Shingen & AF#7T: Kdkai no zahyé - sonzai to
kotoba no shinpigaku (ZE#E D FERETFIE & = b /SOEFKS) sowie von Takagi Shingen und
Thomas Eijo Dreitlein: Kikai on the Philosophy of Language”. Komazawa daigaku
kyogakubu ronshi 5V% KFALEFEFRE 47: 289-302.



526 =—— Paulus Kaufmann und Fujii Jun DE GRUYTER

Kaji, Nobuyuki Jn#i{#4T (1985): Chigokushisé kara mita nihonshiséshi kenkyd 1 [EE 87> 5 2
7= B AR JEAE S A/F9E, Tokyd: Yoshikawa kébunkan.

Kaufmann, Paulus (2015): ,Eine rhetorische Analyse des Sokushinjobutsugi“. In: Rhetorik
und Kommunikation im vormodernen Japan. Hrsg. Heidi Buck-Albulet. Miinchen: iudicium,
107-126.

Rambelli, Fabio (1994): ,,The Semiotic Articulation of Hosshin seppd: An Interpretive Study of
the Concepts Mon and Monyji in Kiikai’s Mikkyd. In: Esoteric Buddhism in Japan. Hrsg. von
lan Astley. Copenhagen: Seminar for Buddhist Studies, 17-36.

Zoku Shingonshii Zensho Kankokai 5 5 =2 & TI1T4 (1933-39] 2004): Shingonsha Zensho
HE 74, Koyacho: Koyasan Daigaku Shuppanbu.



	Auslegung der Ausdrücke "Stimme", "Zeichen", und "wirkliche Merkmale"

