Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 71 (2017)

Heft: 1

Nachruf: Nachruf auf Sadik Jalal al-Azm
Autor: Dhouib, Sarhan / Kiigelgen, Anke von

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DE GRUYTER ASIA 2017; 71(2): 1-3

Sarhan Dhouib und Anke von Kiigelgen*

Nachruf auf Sadik Jalal al-Azm

DOI 10.1515/asia-2017-4001

Am 11. Dezember 2016 starb der syrische Philosoph Sadiq Galal al-‘Azm im Alter
von 82 Jahren an einer Krebserkrankung in seinem Berliner Exil. Als akade-
mischer Lehrer und offentlicher Intellektueller forderte und forderte er Zeit
seines Lebens kritisches, aufkldrerisch-rationales Denken und zivilgesellschaft-
liche, demokratisch-rechtsstaatliche Institutionen im Nahen Osten und wandte
sich gegen Fundamentalismen und Vorurteile jeglicher Couleur. Mehrere
europdische und US-amerikanische Universitdten und Forschungsstitten boten
ihm die Moglichkeit einer akademischen Karriere im Ausland, doch er blieb
seiner 1962 nach einer einjdhrigen Lehrerfahrung im Departement of
Philosophy am Hunter College (New York City) gefassten Entscheidung treu,
sich primar vor Ort zu engagieren und nur als Gast im Westen zu wirken. Die seit
2011 zunehmend schwierige politische Lage in Syrien zwang ihn jedoch dazu,
die letzten Jahre seines Lebens in Berlin zu verbringen.

Sadiq Galal al-‘Azm wurde am 07. November 1934 in Damaskus geboren. Er
wuchs in einer aristokratischen und sdkularen Prinzipien verpflichteten Familie
auf, in der eine besondere Beziehung zum Kemalismus gepflegt wurde. Nach
Abschluss der Grundschule in Damaskus schickte ihn sein Vater aufgrund
politischer Unruhen nach Sidon in den Libanon, wo er von 1949 bis 1953 die
amerikanisch-evangelische Sekundarschule besuchte.

Es folgte ein vierjdhriges Philosophie-Studium an der American University of
Beirut, das er 1957 mit dem BA abschloss und wdhrend dessen er mehrere
philosophische und politische Kontroversen, u. a. mit seinem Lehrer Sarl Malik
(Charles Malik) austrug, die er spater wahrend seiner Lehrtatigkeit an derselben
Universitdt fortfithrte. 1961 erlangte al-‘Azm den Doktortitel der renommierten
amerikanischen Yale University mit der von Brand Blanshard betreuten Arbeit
The Moral Philosophy of Henri Bergson.

Die philosophische Reflexion von al-‘Azm besitzt zahlreiche Facetten und
hat sich im Laufe seines Lebens weiterentwickelt. Als Spezialist fiir die

*Corresponding author: Anke von Kiigelgen, Institut fiir Islamwissenschaft und Neuere
Orientalische Philologie, Lerchenweg 36, Postfach 3000 Bern 9, Schweiz.

E-mail: vonkuegelgen@islam.unibe.ch

Sarhan Dhouib, Forschungsinstitut fiir Philosophie Hannover, Gerberstrafie 26, 30169
Hannover, Deutschland. E-mail: dhouib@uni-kassel.de



2 —— Sarhan Dhouib und Anke von Kiigelgen DE GRUYTER

Geschichte der westlichen modernen Philosophie widmete er sich — neben
Bergsons Moralphilosophie - insbesondere Kants theoretischer Philosophie
und publizierte 1967 die Monographie Kant’s Theory of Time und 1972 The
Origins of Kant’s Arguments in the Antinomies. Seine in arabischer Sprache
publizierten Studien zur modernen westlichen Philosophie mit Darstellungen
einiger Haupttheorien von Leibniz, Kant, Kierkegaard, Russell und Bergson
wurden 1966 publiziert und mehrfach neu aufgelegt. 1990 ergdnzte er sie um
eine Kritisch-vergleichende Einfithrung in die Geschichte der modernen und
zeitgendossischen Philosophie, in der er in Form dreier fiktiver philosophischer
Gesprdche eine die gesellschaftlichen wund politischen Realitdten
beriicksichtigende materialistische Philosophiegeschichtsschreibung entwirft,
mithin eine Verteidigung des Materialismus und der Geschichte, so der
Obertitel. Als kritischer Philosoph verband al-‘Azm in den als seine
Hauptwerke geltenden Aufsatzsammlungen Selbstkritik nach der Niederlage
(1968) und Kritik des religiosen Denkens (1969) theoretische Ansdtze mit einer
an der Realitdt der arabischen Gesellschaften entwickelten Fragestellung. Von
einer sdkularistischen, marxistisch geprdagten Matrix ausgehend verscharfte
al-‘Azm darin nach dem arabisch-israelischen Sechstagekrieg von 1967 seine
Kritik an den vorherrschenden dogmatischen religiosen und politischen
Strukturen der arabischen Gesellschaften und entwarf einen Ansatz der phi-
losophischen Selbstkritik, der an Aktualitdt fiir die arabische Philosophie der
Gegenwart nichts eingebiif3t hat und von anderen arabischen Philosophen wie
dem Marokkaner Muhammad ‘Abid al-Gabiri (Mohammed Abed Al-Jabri) und
dem Syrer Gurg Tarabisi (Georges Tarabichi) weiter gedacht wird. Beide
Werke 16sten eine heftige Debatte aus. Seine Religionskritik fiihrte sogar zu
einer Anklage und kurzen Verhaftung Ende Dezember 1969 bis Anfang Januar
1970 in Beirut. Nach seiner Freisprechung, die das Gericht mit dem wis-
senschaftlichen Charakter der Kritik des religiosen Denkens begriindet hatte,
setzte al-‘Azm seine Analyse autoritdrer Strukturen fort und verfasste vor
diesem Hintergrund seine Kritischen Studien iiber das Denken der
paldstinensischen Widerstandsbewegung (1973).

In seinen spdteren auf Arabisch und teils auch auf Englisch und Deutsch
publizierten Streitschriften reflektierte er iiber Orientalismus, Meinungs- und
Religionsfreiheit, Islam und Fundamentalismus, Sakularitdt, Zivilgesellschaft
und Globalisierung. Es sind allesamt Interventionen in die international
gefiihrten Debatten zwischen dem ,,Westen“ und ,der arabischen Welt“. In
Orientalism and Orientalism in Reverse (1981) akzentuierte er den von Edward
Said kritisierten Kulturessentialismus, indem er auf die ,,Selbstorientalisierung®
nahostlicher Zeitgenossen verwies und zugleich vor einer epistemologischen
Falle der Reduktion der Verstehensversuche auf das je Eigene warnte. Der



DE GRUYTER Nachruf auf Sadik Jalal al-Azm =3

Rushdie-Affare widmete er sich mehrfach, zuletzt ausfiihrlich in seinen
Erwiderungen auf Kritiker seines Buches Die Tabu-Mentalitit und die Wahrheit
der Literatur (1997). Er beklagte dabei auch die im Verhéltnis zur Unterstiitzung
kommunistischer Dissidenten blof3 ,Jauen” Solidaritdtsbekundungen vieler west-
licher Intellektueller und Politiker. Seit dem Ende der 1990er Jahre redete al-
‘Azm vor allem der Universalisierbarkeit der Menschenrechte und - auf der
Grundlage eines dialektischen Verhdltnisses von Dogma und Geschichte — der
Moglichkeit der Sdkularisierung des Islams das Wort. In seiner Tiibinger Rede
Islam und sdkularer Humanismus (2004), die {iberwiegend auf seine Reflexionen
in der Sdkularitdt und die Zivilgesellschaft (1998) zuriickgreift, zeigte er, wie sein
Philosophieren von einem stindigen Hin und Her zwischen abstrakter
Begrifflichkeit und partikularer Kontextualitdt lebt.

al-‘Azm hat mit seinem kritischen Denken Generationen von Studierenden in
der arabischen Welt geprdagt, lehnte es aber ab, schulbildend zu wirken und
,LAnhdnger* um sich zu scharen. Philosophieren, so lautete sein Grundsatz, ver-
pflichte zum kritischen, nichtdoktrindren Denken und werde von einzelnen
Menschen weitergetragen. Er gehorte zu jenen Philosophen, die das direkte poli-
tische Engagement nicht scheuten, und so verlief3 er Syrien auch erst, nachdem die
von ihm mitinitilerten Versuche, wie das ,,Manifest der 99“ (2000) und weitere
Vorstof3e der demokratischen Opposition gescheitert waren. Er war ein Grenzganger
zwischen Disziplinen, Kulturen, und politischen Systemen und wurde vielfach
geehrt — zuletzt 2013 in Ramallah, Westjordanland, mit dem Mahmud-Darwisch-
Preis fiir Kreativitit und 2016 mit der Goethe-Medaille der Bundesrepublik
Deutschland. Seine letzte Reise fiihrte ihn im Mai 2016 nach Rom, wo er der
Prisentation der italienischen Ubersetzung seines Werkes Kritik des religidsen
Denkens beiwohnte. Die Einladung ans Wiener Institut fiir die Wissenschaften vom
Menschen fiir 2017 konnte er nicht mehr wahrnehmen.

Sadiq al-‘Azm zeigte sich auch im Umfeld seiner Familie und Freunde als
ein unbestechlicher, konsequenter und scharfziingiger Geist voller Humor,
Bescheidenheit und Mut. Er wird uns fehlen.






	Nachruf auf Sadik Jalal al-Azm

