Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 71 (2017)

Heft: 1

Artikel: Le commentaire de Tankuang sur I'Eveil a la Foi dans le Grand
Veéhicule : la probable influence de Wonhyo

Autor: Guerra-Glarner, Monika

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-696882

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-696882
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DE GRUYTER ASIA 2017; 71(1): 187-210

Monika Guerra-Glarner*

Le commentaire de Tankuang sur UEveil
d la Foi dans le Grand Véhicule:
la probable influence de Wonhyo

DOI 10.1515/asia-2016-0056

Abstract: Tankuang was a Chinese monk active during the eighth century. His
texts were found in Dunhuang at the beginning of the twentieth century, and
only then included in the Taishé canon. Tankuang wrote several commentaries
on numerous Mahayana sutras, and two of these texts are commentaries on the
Dasheng qixin lun. This paper focuses on the influence of two Korean monks,
Wonch’uk and Wonhyo, on Tankuang’s commentaries. Whereas it seems clear
that Tankuang was affiliated to the Ximing lineage of Wonch’uk, there is no
such evidence concerning the influence of Wonhyo. But it appears that
Tankuang is taking over some of the concepts introduced by Wonhyo, and
there are some clear cases of textual and doctrinal evidence of this influence
that I will present in this paper.

Keywords: China, Dunhuang manuscript, Mahayana Bouddhism, Yogacara,
Wonhyo

1 Introduction

Tankuang est un moine originaire du Nord-Ouest de la Chine, dont les écrits,
retrouvé 4 Dunhuang au début du 20°™® siécle, font aujourd’hui partie du canon
bouddhique sino-japonais. Aprés avoir effectué une partie de ses études reli-
gieuses a Chang’an, au monastére de Ximing, il séjourna dans plusieurs
monastéres du Nord-Ouest de la Chine et termina sa vie a Dunhuang, a
I’époque de la domination tibétaine.

Il a écrit plusieurs commentaires a des suitra du Grand Véhicule, dont deux
sur le Dasheng Qixin Lun (QXL).' Le premier fut écrit aux alentours de 761 en cing

1 Texte important du Mahayana, le KIEiE(55% (« Eveil a la Foi dans le Grand Véhicule »)
consiste en une habile synthése des principales théses mahayanistes parvenues en Chine a cette
époque. Originellement attribué a ASvaghosa, il est aujourd’hui largement admis qu’il s’agit

*Corresponding author: Monika Guerra-Glarner, Unité des études chinoises, Université de
Genéve, Rue de Candolle 2, 1211 Geneva 4, Switzerland. E-mail: Monika.Guerra@etu.unige.ch



188 =— Monika Guerra-Glarner DE GRUYTER

fascicules, dont deux sont aujourd’hui perdus.? Dans ce commentaire trés
détaillé, Tankuang compare les deux « traductions » du QXL, celle attribuée a
Paramartha, datant du milieu du 6°™¢ siécle, et la deuxiéme, effectuée par
Siksananda dans le courant du 7°™® siécle.

L’identité des maitres de Tankuang durant son séjour au monastére Ximing
environ un siécle aprés Xuanzang ainsi que les influences qu’il a subies ne sont
pas connues.” Mais c’est 1a qu’il se familiarisa avec les textes Yogacara,
et probablement également avec les écrits de Wonch’uk” (613-696), qui avait
résidé dans ce monastére, et en avait été abbé, quelques années auparavant.

Il est aujourd’hui avéré qu’il existait au moins deux courants paralléles de
I’école Faxiang® en Chine du Nord; le courant « orthodoxe » de Kuiji® (632-682),
et le courant « hérétique » introduit par Wonch’uk. Mon hypothése de départ est
celle d’une affiliation de Tankuang au second courant, dont les enseignements
semblent avoir survécu a la rébellion d’An Lushan, et auraient été diffusés a
Dunhuang par l'intermédiaire de Tankuang en méme temps que le célébre
commentaire de Wonch’uk sur le Samdinirmocana Siitra.’

d’un apocryphe composé directement en chinois, vers le milieu du 6™ siécle. 11 a été
commenté par les plus éminents commentateurs, tels que Huiyuan, Wonhyo et Fazang. La
question de l'origine du Traité reste ouverte et est toujours discutée par les spécialistes, en
particulier au Japon.

2 Le Dasheng Qixin Lun guangshi KIeit 55mETE (Commentaire général du Traité de UEveil de
la Foi dans le Grand Véhicule, T. 2814).

3 Nous ne savons pas grand-chose de la vie de Tankuang. Bien qu’il fut ’auteur de volumineux
commentaires et de lectures publiques, aucune de ses ceuvres ne fut incluse dans le canon
bouddhique durant les siécles qui suivirent et son nom ne fut pas non plus mentionné dans les
Biographies de moines éminents. La raison en est probablement que ses activités furent
confinées a la région proche de Dunhuang, et que ses travaux n’ont pas circulés jusqu’a
Chang’an. En effet, la période de composition des ceuvres de Tankuang est une époque
troublée de T'histoire chinoise, dominée par deux événements importants; la Rébellion d’An
Lushan, qui plongea la Chine dans le chaos durant de longues années entre 755 et 763, et
I'occupation durant presque un siécle (762-848) d’une grande partie de la Chine située sur la
rive ouest du Fleuve jaune par les rois tibétains. Le peu que nous connaissons de la vie de
Tankuang provient de la préface de 'un de ses commentaires (T. 2812), de laquelle on peut
déduire qu’il est né a Jiankang ({#)¥, garnison militaire située & I'’est de Dunhuang) au tout
début du 8°™e siécle. Nous savons par d’autres sources qu’il est probablement mort entre 781 et
788.

4 Yuance [Elifl] en chinois.

5 Le concept d’« école Faxiang » a été interprété comme étant le Yogacara orthodoxe qui
succéda aux enseignements Yogacara de Xuanzang et a sa suite toute la nouvelle tradition
Yogacara de I’Asie de l'est, qui est basée sur les traductions des nouveaux textes canoniques.
6 %%k, également appelé « maitre Ci'en » (ci’en dashi # B KFf), Dacheng ji }3&#: ou
simplement Ji #.

7 Cho 2005: 193.



DE GRUYTER Le commentaire de Tankuang = 189

La seconde hypothése que j'aimerais également vérifier et que je désire
présenter dans cet article est celle de I'influence d’un autre moine coréen sur
le commentaire de Tankuang. Bien que parmi les commentaires du QXL dis-
ponibles au début de la dynastie Tang, celui de Fazang® était vraisemblablement
le plus connu, il semble que Tankuang s’intéressa plus encore a ceux de
Wonhyo (617-686).° En effet, mis a part le fait que tous deux -citent
fréiquemment les mémes sutra du Grand Véhicule, il semble que Tankuang
connaissait trés bien ses commentaires et qu’il a également repris de nombreux
concepts introduits par ce dernier.

Enfin, je vais présenter quelques évidences textuelles qui semblent indiquer
que Tankuang s’est servi des textes de Wonhyo lors de la rédaction de ses
propres commentaires.

2 « Ancien » Yogacara et « nouveau » Yogacara

Les histoires du bouddhisme chinois distinguent en général deux étapes dans le
développement du bouddhisme Yogacara en Chine.'® L’interprétation introduite
par Paramartha (499-569)," qui traduisit un grand nombre de textes bouddhistes
indiens qu’il avait emmenés avec lui. Ses principales traductions étaient basées sur
des textes indiens de Yogacara, qui devinrent la base de ’école Shelun."

Un siécle plus tard, la nouvelle série de traductions effectuées par Xuanzang
(602-664) et son équipe inaugura la deuxiéme transformation majeure dans le
développement doctrinal du bouddhisme Yogacara chinois. Ce groupe de textes
fut appelé « nouvelles traductions », en contraste avec les « anciennes traduc-
tions » de Paramartha. La création du Cheng weishi lun (CWSL)"> marque le début

8 T.1846.

9 Yuanxiao JGHE en chinois. Il est I'auteur de deux commentaires du QXL (T.1844 et T.1845).
10 Cf. Paul 1984.

11 Moine indien arrivé en Chine par les routes maritimes du sud en 546.

12 Ainsi nommée d’aprés le texte qu'il traduisit, le She Da-sheng lun (Mahayana-samgraha ou
« Somme du Grand Véhicule » d’Asanga).

13 L’ « Etablissement du rien-que-connaissance » (T. 1585). Il s’agit d’une compilation synthétique,
établie et traduite par Xuanzang en 659-660, des enseignements de I’école Yogacara, d’aprés les
commentaires de dix maitres indiens de I’école sur la « Trentaine » (Trim$ika, T.1586), un petit traité
en trente stances et en prose, dans lequel Vasubandhu avait condensé sa doctrine. 11 s’agit de la seule
traduction de Xuanzang qui n’est pas une traduction directe d’'un texte, mais plutét un tableau
sélectif et éditorial de différents textes distincts qui peut étre vu comme représentatif de sa position
générale sur la doctrine.



190 = Monika Guerra-Glarner DE GRUYTER

de la deuxiéme tradition, et c’est également sur elle que se fonde I’école
Faxiang.

Kuiji, considéré comme le successeur de Xuanzang, aurait complétement
répudié les enseignements Yogacara introduits par Paramartha un siécle plus
tot, et promu a leur place ceux développés par Xuanzang. En fait, en établissant
ses fondements théologiques, Kuiji fut le fondateur effectif de 1’école Faxiang,
et celui qui I’a différenciée de la compréhension préalable du Yogacara.

Une sorte de bifurcation aurait donc eu lieu dans la tradition Yogacara en
Asie de l’est, entre un « ancien » Yogacara, basé sur les enseignements de
Paramartha, et un « nouveau » Yogacara, fondé sur ceux de Xuanzang,
considérés comme antagonistes sur le plan doctrinal.

Durant les 6°™¢ et 7°™° siécles, les exégétes bouddhistes est-asiatiques
considéraient généralement cette distinction entre les deux systémes comme
un véritable antagonisme doctrinal entre les défenseurs de la théorie selon
laquelle tous les étres deviennent des buddha (yigie jie cheng —1V]# %) ou
théorie du tathagatagarbha,™ et ceux qui distinguaient cing lignages distincts
(wuxing gebie TiPE#%5])."° Cette controverse est généralement connue sous le
nom de « controverse de la Nature de Buddha ». Cette interprétation a également
influencé la recherche moderne, qui a intégré cette dichotomie historique entre
un « ancien » et un « nouveau » systéme Yogacara.

La recherche récente tend cependant a remettre en question cette dichot-
omie traditionnelle ainsi que l'idée d’une opposition entre les vues de
Paramamartha et celles de Xuanzang.'® Certains travaux montrent une connex-
ion possible entre Paramartha et Xuanzang par le biais de 1’étude d’archives
historiques concernant les « nouvelles écoles », suggérant que Xuanzang lui-
méme ne se serait pas prononcé contre les vues de Paramartha. C’est Fazang

14 Rulaizang A5 « Embryon de tathdgata ou Nature de Buddha ». La théorie du
tathagatagarbha fut clairement exposée pour la premiére fois vers 200 apr. J.-C., dans le
Tathagatagarbha-siitra et le Srimalddevi Simhandada Sitra (le « Sutra du rugissement du lion
adressé a la reine Srimaladevi »). L’idée du tathagatagarbha: tout étre animé a la capacité
d’atteindre le plein Eveil d'un Buddha parce que le tathagatabarbha existe chez tous sans
aucune exception. En tant qu’étres vivants, ils sont tous des embryons de buddha (Cornu 2006:
610-611).

15 Nous allons revenir sur cette théorie plus en détails un peu plus loin.

16 KENG Ching propose dans sa thése la possibilité que Paramartha et Xuanzang aient pu étre
d’accord sur de nombreux points doctrinaux, affirmant que ’image préexistante de Paramartha
comme défenseur de la théorie tathagatagarbha est une vue retrospective erronée qui nous
vient de Tangian (542-607), un disciple tardif de Paramartha (Keng 2009).



DE GRUYTER Le commentaire de Tankuang = 191

qui, le premier, aurait comparé les théories Tathagatagarbha et Yogacara dans
une forme doctrinale systématique, en leur attribuant deux niveaux séparés
d’enseignements."”

Le fait, avéré d’un point de vue historique, qu’il existait des contrastes entre les
exégetes de I’ « ancien » et du « nouveau » Yogacara ne signifie donc pas que toute
la tradition du nouveau Yogacara était entierement opposée a ’ancien Yogacara, et
il est donc impossible de réduire toute la tradition du « nouveau » Yogacara en une
seule entité antagoniste d’un point de vue doctrinaire a I’ « ancien » Yogacara. Bien
que Kuiji, un des disciples majeurs de Xuanzang, ait systématisé les enseignements
Yogacara de la littérature bouddhique nouvellement introduite, il existait en effet
d’autres lignes doctrinales que la sienne dans la tradition du « nouveau »
Yogacara.'® Ainsi Wonch’uk, un autre disciple majeur de Xuanzang, appartenant
également au groupe du « nouveau » Yogacara, défendit-il des positions doctrinales
différentes de Kuiji. Les chercheurs modermnes s’accordent en général sur le fait que
Kuiji et Wonch’uk appartiennent a différents lignages scolastiques, connu sous le
nom de lignage Ci’en 244 et lignage Ximing 7§ 51," d’aprés le nom des monastéres
auxquels ils appartenaient.

3 La controverse sur la Nature de Buddha
et la question des icchantika

La distinction doctrinale la plus saillante entre la position Tathagatagarbha et la
position Yogacara de Kuiji se trouve dans leurs perspectives différentes concermant

17 Au contraire, certaines recherches suggérent qu’il ne s’agissait pas de deux systémes
doctrinaux antagonistes, mais étaient associés 1'un a I'autre dés 1’époque de Vasubandhu.
KENG affirme par exemple que Vasubandhu avait, déja a son époque, intégré la notion de
tathagatagarbha, bien que son acceptation de la notion de tathagatagarbha ne comporte pas
exactement les mémes connotations que celle de la théorie Tathdgatagarbha que ’on trouve
dans des travaux tels que le QXL. Keng 2009: 401-404.

18 Certains spécialistes japonais ont également soulevé des questions quant a I’ « orthodoxie »
de la position Yogacara de Kuiji dans la « nouvelle » tradition Yogacara (Lee 2014: 104-105).
19 Le monastére de Ximing fut construit entre 656 et 658 sur un décret de I’empereur Gaozong,
et en plus d’'un centre d’enseignement, il était également un centre de traduction de textes
sanskrits. Xuanzang en personne y fut briévement installé comme premier abbé aprés son
retour d’Inde. Wonch’uk y travailla en étroite collaboration avec ce dernier de 656 a 658 environ
et devint si étroitement associé au monastére qu’il est également connu sous le nom de « maitre
Ximing » Ximing fashi 75 fH7%fifi. Tankuang, qui y résida un siécle aprés Xuanzang, a partir de
I’année 735 environ, écrivit vraisemblablement plusieurs de ses compositions dans ce
monastére.



192 — Monika Guerra-Glarner DE GRUYTER

la capacité a I'éveil des étres. Tandis que les exégétes Tathagatagarbha défendent
I'universalité de la capacité a 1’éveil pour tous les étres, Kuiji affirme des capacités
différenciées a I’éveil en invoquant la doctrine des « Cing lignées spirituelles » (wu
zhongxing TifE).?° L’accent mis sur cette doctrine par Kuiji commence 2
apparaitre dans son commentaire au CWSL, dont la composition est quasiment
simultanée a la rédaction de ce texte par Xuanzang.

Dans son commentaire, Kuiji décrit la doctrine des « Cing lignées spirituelles »
en détail,” et y affirme 1’existence d’étres « dépourvus de lignée spirituelle » (wu
zhongxing #5781, agotra) ou icchantika (yichanti — [¥1$%).%

Non seulement la doctrine des « Cing lignées spirituelles » défendait une
position diamétralement opposée a la théorie Tathagatagarbha, mais elle était
également en contradiction avec I'’enseignement du Véhicule unique du Sitra du
Lotus et de la doctrine du Siitra du Nirvana, selon lequel tous les étres, y compris
les étres « dépourvus de lignée spirituelle », deviennent des buddha. Ces stitra
étaient trés en vogue en Chine du Nord a I’époque du retour en Chine de
Xuanzang, et certains ont suggéré que 1’école Faxiang a disparu de I’histoire
du bouddhisme peu de temps aprés Xuanzang précisément a cause de la posi-
tion radicale de 1’école sur cette question.”

Nous savons que les positions doctinales de Wonch’uk étaient différentes
de celles de Kuiji et de ses disciples, et selon certaines sources, il aurait
méme existé une rivalité continue entre Wonch'uk et Kuiji.** Certains
chercheurs japonais parlent de polarisation des sources concernant
Wonch’uk.” Selon eux, les idées de Wonch’uk auraient été rejetées parce

20 Cette théorie de classification des étres sensibles en cing catégories sur la base de leur
potentiel a I’éveil, avec un groupe exclu de fagcon permanente du salut, fut établie en Chine par
Xuanzang et ses disciples et est spécifique a I’école Faxiang. Cette idée était clairement héritée
de Dharmapala, puis enseignée par son disciple Silabhadra (ca. 529-645), qui fut le maitre
principal de Xuanzang au monastére de Nalanda, ou il étudia durant cinq ans. Dharmapala
affirmait qu’il existait une catégorie de personnes pour qui I'état de buddha était impossible a
atteindre. Ces étres, bien que ce ne soit pas de leur faute, manquaient de fagon inhérente de ce
qu’il appelait « les germes non-parfumés » (ou « germes non-contaminés » wulou zhongzi
f&F, ainsi que le traduisit Xuanzang) et étaient de ce fait éternellement exclus du salut. Selon
ol la croyance en une Nature de Buddha inhérente était forte.

21 T.1831.610c19-611a01.

22 « étres sans foi », totalement dépourvus de semences de vertu susceptibles de les mener a
I’Eveil. Exclus définifs de la bouddhéité ou sorte de « damnés » du bouddhisme (Cornu 2006: 267).
23 Weinstein 2009: 293-297.

24 Cf. la courte biographie de Wonch’uk dans le Song Gaoseng zhuan & 1# ¥, Biographies des
moines éminents de la Dynastie des Song, compilée par Zanning (919-1002), T. 2061.727b.

25 Jorgensen 2002: 74-133.



DE GRUYTER Le commentaire de Tankuang = 193

qu’opposées a la position orthodoxe de 1’école Faxiang, et certains I’on méme
qualifié d’ « hérétique de I’école Faxiang ».*® Ses idées furent néanmoins
perpétuées durant plusieurs générations dans son monastére de Ximing, ou
Tankuang en a probablement pris connaissance avant de les propager a
Dunhuang.

La position doctrinale de Wonch’uk se trouvait probablement entre celles de
Paramartha et de Xuanzang, tout en favorisant les positions de Paramartha au
détriment de Xuanzang sur beaucoup de points doctrinaux. C’est cette
préférence a I’encontre de Paramartha, qui était en contradiction avec les autres
savants de ’école Faxiang, qui engendra donc de sévéres critiques a 1’égard de
Wonch’uk a son époque, et influenca également la compréhension des vues des
chercheurs modernes a I’égard de Wonch’uk.

Ainsi, en affirmant que méme les icchantika peuvent étre sauvés ou éveillés,
Wonch’uk contredit la position de Xuanzang. Selon lui, 1a doctrine de l'icchantika
serait apparue dans les siitra comme un « moyen habile » (upaya)* pour motiver
certaines personnes a faire plus d’efforts. Il est vrai, dit-il, que tout le monde
posséde de facon inhérente la Nature de Buddha (tathagata); cependant, certains
doivent remplir les conditions qui leur permettent de devenir éveillés. Il présente
la dégradation extréme des icchantika comme une condition temporaire, qui peut
étre écartée a I’aide de pratiques religieuses adaptées. Sa position n’est donc ni
celle défendue par le nouveau Yogacara, ni tout a fait celle des défenseurs de la
théorie tathagatagarbha, puisqu’il fait de la Nature de Buddha inhérente a tous les
étres une condition potentielle, pouvant étre atteinte au moyen de certaines
pratiques.

Quant a Tankuang, il ne mentionne qu'une seule fois les icchantika dans son
commentaire au QXL, lorsqu’il évoque les sept sortes de gens qui ne peuvent
entrer dans le samadhi*® de I’Ainsité (zhenru sanmei E.11=k):

26 Kamata Shigeo, Chosen buddyo no tera to rekishi (Tokyo: Daihorinkaku, 1980), p.161. Cité
par Jorgensen.

27 Upaya kausalya, en chinois fangbian 75 £, traduit par « moyens habiles », « méthode », ou
encore « expédient salvique », désigne dans le Mahayana tous les moyens mis a disposition des
bouddha pour aider les étres a s’arracher a la souffrance et atteindre I’Eveil. Ces moyens sont
qualifiés de « habiles », car ils sont adaptés en fonction des besoins et des capacités des étres
(Cornu 2006: 673-674).

28 « Recueillement », « absorbtion méditative ». Terme générique qui désigne tout état de
méditation profond obtenu apreés la stabilisation de I’esprit, lorsque celui-ci demeure focalisé
sur un seul point ou sur un objet unique, et que les notions de « sujet » et d’ « objet »
s'évanouissent. Cornu: 499. D’aprés le QXL: «... grace a ce samadhi, on connaitra le caractére
d’unité de la sphere de la Loi. On entend par 1a que le corps de la Loi de tous les buddha est
égal et non duel avec le corps des étres. » (T.1666.582b01-13) et « Pour les profanes qui n’ont



194 =— Monika Guerra-Glarner DE GRUYTER

Premiérement, les sceptiques: les personnes dont la nature est de douter. Deuxiémement,
les mécréants: les personnes incrédules (icchantika) dénuées de volonté. Troisiémement,
les blasphémateurs: les non-bouddhistes (litt. en dehors de la Voie) qui enseignent des
hérésies. Quatriémement, les fauteurs graves: les personnes qui ont commis [des actes] tels
que les dix mauvaises actions et dont I’esprit est impur. Cinquiémement, les criminels: les
personnes [qui ont commis] les cinq péchés capitaux et dont ’esprit est extrémement
mauvais. Sixiémement, les orgueilleux: les personnes imbues d’elles-mémes qui refusent
d’apprendre. Septiémement, les paresseux: les personnes indisciplinées dont ’esprit est
dissipé.

Aucun d’eux ne peut entrer immédiatement [dans le samadhi).”

IIs ne le peuvent peut-étre pas maintenant ni dans ces conditions, mais selon le
QXL, les profanes qui n’auraient pas assimilé la méthode de samadhi, ont encore
une chance de parvenir au salut par la récitation des noms du Buddha et ainsi
pénétrer dans les Terres pures.’®

Tankuang semble également donner une chance de salut a ces étres pour
qui le samadhi est encore inaccessible. En effet, il affirme que le profane et le
Saint ne sont pas différents dans leur essence.’ Il continue en expliquant que
I’absence, chez certains étres vivants, de la faculté a accomplir le bien est un
obstacle temporaire.*

Enfin, Tankuang cite le « nouveau » Traité quant aux pratiques qu’il faut
cultiver afin de pouvoir, en fin de compte, entrer dans le samadhi:

Devenir proche de tous les buddha et bodhisattva. Leur rendre hommage, leur faire des
offrandes, les vénérer et les louer. Ecouter le Dharma correct et cultiver les pratiques telles
qu’elles sont enseignées.”

pas assimilé la méthode de samadhi, ’entrée dans la famille des tathdgata n’a aucunement lieu
d’étre. » (T.1666.582b29—-c01) Trad (Girard 2004).

29 Ma traduction de T.2814.1168a24-b01:... LFEAFTARA. —5BEXE. LAZ AEHBZH.
“AMEE. MRZAAFES. =FZFE. IMEZAGERAE. WERE. +ESEALORE
. HERE. LEZ NORRER. ANREBE. BRI ANERN. CREE. PRz O
Hil. MR —EHUAGRA. FmalBURLES . HAaXE. BAERTEET.

30 Cf. T.1666.583a16—21. Comme le note Girard, la version de Siksidnanda infléchit encore un
peu plus ce passage dans la direction des laics en affirmant: « en cultivant graduellement les
pratiques, il arrivera a entrer dans le stade de juste [détermination] » (Girard 2004: 163).

31 Cf. T.1814.1168b09: ;.22 =] F % S8 i .

32 Cf. T.1814.1168.h26: StEEME A . FHMENE B4R . AW MER 1.

33 Ma traduction de T.1667.591a29-b01: FiT—VIEHREE. TRIEMHFANHGERE. EEIEZD
BT .



DE GRUYTER Le commentaire de Tankuang = 195

Tankuang parait donc se rallier a la position de Wonch’uk, selon laquelle 1’Eveil
reste accessible a tous, a conditions d’observer certaines pratiques, plutdt que
de condamner une partie des étres a ne jamais connaitre I’Eveil.

4 La question de la 9°™¢ conscience

Il est une autre question qui a suscité d’intenses débats entre les tenants d’un
« ancien » Yogacara et d’'un « nouveau » Yogacara, il s’agit de la question de
la 9°™¢ conscience ou amalavijfiana.

La doctrine de I'amalavijiiana ou de la Neuviéme Conscience (jiushi J1i#i) a
traditionnellement été attribuée a Paramartha.>® Il s’agit en fait d’'un systéme
Yogacara typique de huit consciences auquel est ajouté une « conscience
immaculée » (amoluo shi [FEEZE ou wugou shi MEIEFE, amalavijiana),
congue comme une corrélation purifiée de la « conscience de tréfonds » (alaiye
shi F#EHL, alayavijiiana).

Xuanzang s’opposa a l'idée des neuf consciences de Paramartha en plusieurs
passages de ses propres écrits et ses disciples firent de méme. Pour étre précis, les
exégeétes du « nouveau » Yogacara acceptent également la notion d’amalavijiana,
mais au contraire de Paramartha qui la voit comme une 9™ conscience séparée de
la 8™ ils la considérent comme la partie pure de la 8™ conscience -

34 L’attribution traditionnelle du systéme des neuf consciences & Paramartha, cependant, est
également controversée. Méme si le concept de I’amalavijiana apparait chez Paramartha, il
n’existe, d’aprés Michael Radich, aucune mention du systéme des neuf consciences, ni de
I’amalavijiiana en référence a la 9*™¢ conscience. Ce sont des exégétes plus tardifs qui men-
tionnent le systéme des neuf consciences et en attribuent la paternité a Paramartha (Radich
2008: 104-114).

35 L’alayavijfiana est concept propre a 1’école Yogacara, définissant le réceptacle des traces
karmiques, qui supporte et nourrit les sept autres consciences. On peut le comparer a une
sorte de psychisme subconscient et impersonnel, sur lequel reposent les six connaissances
sensorielles, 1’esprit (manas) et les objets connaissables. C’est la clef pour comprendre I’agir
et le penser humain. Elle n’a pas d’existence continue, puisqu’elle se renouvelle a chaque
instant sous I'effet des “germes” qui tiennent leur force des actes antérieurs et deviennent
facteurs de projection du sujet dans le devenir. Ce renouvellement est si rapide que cette
succession d’imprégnations donne l'illusion d’une continuité, d'un moi permanent, d’une
identité de personne. Cf. May 1971: 308. Le terme est utilisé par Tankuang dans cette
transcription, mais il est intéressant de noter qu’il utilise également (et il est le seul parmi
les auteurs Faxiang a le faire) la translitération du sanskrit telle qu’utilisée par Paramartha

(liyeshi %2 H[ ).



196 = Monika Guerra-Glarner DE GRUYTER

I'alayavijiiana — qui ne se manifeste pas avant le stade de la Terre du Tathagata
(rulai di tin#c )30 Ils n’établissent pas de 9°™ conscience séparée.>’

Cette distinction semble étre un des facteurs qui ont contribué a
I’établissement de la bifurcation entre I’ « ancien » et le « nouveau »
Yogacara, ou entre les traditions Tathagatagarbha et Yogacara. En effet,
I'amalavijiigna prise comme 9°™ conscience implique que tous les &tres
possédent de facon innée la conscience immaculée, rejoignant ainsi la doctrine
tathagatagarbha.

Paramartha associe 1'amalavijiiana avec plusieurs concepts qu’on ne trouve
pas dans le QXL et qui ont des connotations tathagatagarbha, tels que I’ « esprit
pur par nature » (zixing gingjing xin B F0)*® qui est recouvert par les
afflictions du [monde] extérieur (% FEJE1),” « la Nature de la réalité parfaite-
ment accomplie» (yuancheng shixing B #1)*° ou encore 1’ « Eveil originel »
(benjue A5,

A ce sujet, Wonch’uk semble a nouveau adopter une position intermédiaire.
Selon lui, si quelqu’un affirme comme le fait Paramartha, qu’il existe une

36 Tankuang affirme la méme chose: iz EE R AW AR HEERE . « Cest pourquoi il est dit
que, aprés avoir parcouru les terres ultimes des bodhisattva, ’on pénétre dans la Terre du
Tathagata, et il est [alors] possible de se dégager [des souillures]. » Ma traduction de
T.2814.1139¢03.

37 Le CWSL affirme qu’avec dlayavijfiana, ’'amalavijfidna est une des dénominations de la 8™
conscience, et que ce nom s’applique seulement au stade de tathdgatagarbha. 11 affirme que
cette conscience immaculée est associée avec la Grande connaissance de miroir parfaite (da
yuanjing zhi KB %, adarsa-jiiana), une des quatre connaissances acquise par la transforma-
tion de la conscience souillée. (cf. T.1585.13c08-24). Commentant ce passage, Kuiji ajoute qu’il
est erroné de considérer I'amalavijiana comme la 9%™ conscience. (cf. T.1830.344c09-13). Chez
Tankuang, la Grande connaissance de miroir parfaite est a ’origine des bons dharma chez les
étres: KEIGE e R A EIL . MMMEREZZE. (T.2814.1128c24-28). Dans un autre
passage, il semble que Tankuang considére (s’appuyant entre autre sur le Traité sur les Terres
des Maitres du Yoga) que « ’dlaya est pur, moralement neutre [c.A.d. sans influence sur le
karma], et entiérement dépourvu de plaisir ou de souffrance. » Il mentionne également que
chaque étre est 2 moitié égaré et a moitié éveillé, ce qui pourrait indiquer une « potentialité »
d’Eveil ou une nature de Buddha inérente a tous les étres. Enfin, Tankuang affirme également
que le stade de la réalisation correspond a la Connaissance de miroir, et que lorqu’elle est
réalisée, [la conscience] est totalement pure. (T.2814.1133a28-b07).

38 H PR . AWM (T.1844.208b07-08). Ailleurs, il est presque toujours la cause de
la mise en mouvement du vent de I'ignorance (Cf. T.1844.209b10; 228a06; 231all). Chez
Tankuang: OSSR R A HEEROFM . (1149b22) « La nature de Iesprit est dépourvue de
mouvement, c’est justement le sens de I’esprit pur de par sa nature ».

39 Le terme est également cité par Tankuang, dans un passage qu'il tire probablement de
Wonhyo (Cf. T.2814.1138b09-11, également cité en p. 21).

40 Terme également utilisé par Tankuang quelques lignes plus haut: i85 A FRG#E . # AB B
B PERF. (T.2814.1136a05).



DE GRUYTER Le commentaire de Tankuang = 197

neuviéme conscience pure, alors il doit étre admis que la 8*™ conscience,
I’'alayavijiana est impure. Wonch’uk se pose donc en faveur de I'idée que la
9%™e conscience n’est rien d’autre que I’aspect pur de I'alayavijiiana, et que cet
aspect pur de la 8™ conscience ne doit pas étre confondue avec I’existence
d’une neuviéme. Ainsi, Wonch’uk rejette 1’idée de Paramartha d’une 9°™ con-
science et semble adopter la position des exégétes Yogacara.

Cependant, concernant I’alayavijfiana, Wonch’uk affirmait qu’elle contenait
a la fois des qualités pures et impures — tout en étant pure dans sa vraie nature.
La définition de Wonch’uk de ’alayavijfiana comme étant « parfumée »*! mais
néanmoins pure dans sa vraie nature différait donc de celle de Xuanzang, pour
qui elle était seulement « parfumée ».

Il est une nouvelle fois difficile de connaitre la position de Tankuang sur
cette question. En effet, les termes « amalavijfiana » et « 9°™® conscience »
n’apparaissent pas dans ses commentaires du QXL. De plus, bien qu’il en parle
dans d’autres textes, il n’utilise cependant jamais la transcription « classique »
du terme [ & #E 5 (amoluoshi). A la place, il utilise des variantes de transcription
qui n’apparaissent pas chez Paramartha, telles que Fi 7 % 7] (amoluoshi),** ou
] £ 28 34 (amoluoshi).®

Selon Radich, lorsqu’un auteur ne respecte pas la transcription usuelle, cela
peut nous indiquer, par exemple, qu’il a entendu un terme mais ne 1’a pas lu; ou
que la connaissance de ce dernier lui est parvenue par le biais d’une source
différente que Paramartha lui-méme.

Il existe toute une variété d’autres termes se référant a I’amalavijiiana dans
les sources plus tardives, qui n’étaient pas utilisés dans les textes de
Paramartha. Par exemple le terme de f&3a8 (wugoushi), qui est assimilée a la

41 « Le parfumage (vdasana) est ’acquisition d'une seconde nature grace a I’habitude, a
I’expérience répétée d’'un phénomeéne. Il s’entend en deux sens: la force active qui imprégne
le psychisme; et la puissance passive latente qui reste dans le fond du psychisme. » Cf. Girard
2004: 64, note 133. Il sera question du parfumage de maniére plus détaillée plus loin.

42 T.2810.1051b09-11: =& K FE . 4 HI55. Cette transcription est également utilisée par
Kuiji et un de ses collaborateur coréen (mais pas Wonch'uk!), ainsi que par Bukong et le
disciple de ce dernier, Huilin, qui séjourna au monastére Ximing peu avant Tankuang. Elle
est également utilisée par un grand nombre de moines japonais postérieurs a Tankuang, surtout
de I’école Hosso (Faxiang japonais).

43 T.2812.1075a20 (cf. note 46 page suivante). Cette méme transcription n’est utilisée que par
deux moines qui vécurent avant lui, dont Kikai % #§ (774-835), moine japonais qui introduisit
I’école Shingon au Japon et qui résida a Chang’an entre 804 et 806. Ce dernier affirme que la
9*me conscience, 1'amalavijfiana correspond a la conscience naturellement pure des buddha: i

S LR B AR SRR R R VR A& . (T.2701.361b29-c01).




198 =— Monika Guerra-Glarner DE GRUYTER

neuviéme conscience et se trouve dans les écrits de plusieurs moines dés la fin
du 6éme siécle,** ou encore ¥Fi#i (jingshi).*

Cependant, la variante la plus significative du terme amalavijiiana est
« neuviéme conscience » JUi (jiushi). De nombreuses sources plus tardives
expliquent fréequemment que Paramartha aurait présenté I’amalavijfidna comme
une 9éme conscience, qui venait se placer au-dessus du modéle habituel a huit
consciences du Yogacara « classique ». Des références a 1’amalavijfiana en tant
que « neuviéme conscience » se retrouvent chez plusieurs auteurs dont Kuiji,
Wonhyo et Tankuang. Ce dernier mentionne un Jiushi lun J17#7 de Paramartha,
en lien avec le Lankavatarasitra, selon lequel:

Le nom de la 9éme consience est amalavijiiana. 11 s’agit de 'alaya qui s’est départi des
souillures des naissances et des disparitions. C’est & dire I’Ainsité appelée amalavijiana.*®

Il est important de noter, comme le souligne Radich, que la premiére mention
d’une neuviéme conscience ou de neuf consciences, ne se trouve pas chez
Paramartha ou ses successeurs, mais dans le Lankavatarasiitra.*’

Les érudits tardifs se référaient fréquemment a ce passage, ou a sa doctrine,
lorsqu’il était question du concept d’amalavijiiana et de la neuviéme conscience,
mais dans un sens qui tend a s’éloigner de celui que leur a donné Paramartha.
En effet, ’on peut constater qu’aprés Kuiji et Wonch’uk, la gamme des significa-
tions que nous rencontrons s’est significativement appauvrie et dépend la
plupart du temps de I’interprétation des auteurs Faxiang qui les ont précédés.*®

44 Le terme apparait dans les deux textes de Tankuang déja mentionnés plus haut: dans son
T.2810, aux lignes 1051a12-14; 1051b09-11 (passage vu plus haut); 1055a26-28. Ainsi que dans
son T.2812, aux lignes 1075b06-08 et 1075c12-14. Il n’apparait cependant pas dans ses com-
mentaires du QXL. Dans aucun de ces passages Tankuang ne mentionne qu'’il s’agit d’une 9°™¢
conscience, il 'assimile plutét a I'aspect pur de I'aldyavijiiana, la 8™ conscience.

45 Ce terme apparait également dans les deux mémes travaux de Tankuang: le T.2810, au
lignes 1054h24; 1055a08; 1055a15; 1054h24; etc., ainsi que dans le T.2812, dont deux fois dans le
passage 1079b16-20. La encore, Tankuang ne mentionne pas ce terme comme se référant a une
9°™M€ conscience, mais bien comme faisant partie de la 8°™¢,

46 T.2812.1075a18-21: K &% —jelas JLalaR 7R RIAE 0. oAl \@ROR A Bk S804 FRE B 2R 3 .
EAEEREE A . Bl R BB . Ainsi que dans son T.2810, lignes 1010b21-22: %
{08 <5 BA R R HR Sy A5 A LAl H B TRIK AT /SR B =7 +—. Oh il mentionne
que dans le Lankavatarastitra il est question de 9 consciences.

47 « Les différentes consciences, de huit ou neuf sortes, sont telles des vagues sur I’eau », ma
traduction de /\JUFEFE, @I/KEEDH. (T.671.565b24), traduction chinoise de Bodhiruci.

48 11 ressort également de ces comparaisons que Wonch'uk suit en partie Kuiji dans son
interprétation concernant ’amalavijiiana. D’autre part, tandis que amoluoshi B ZE 7 n’est
utilisé que par Kuiji, amoluoshi [ ifi est utilisé par Wonch’uk et Kuiji, mais ni par Wonhyo
ni par Tankuang.




DE GRUYTER Le commentaire de Tankuang = 199

Cela est valable partiellement pour Tankuang, qui utilise soit une transcrip-
tion employée seulement par Kuiji** (mais pas par Wonch’uk, ni Wonhyo) soit
une transcription plus ancienne, utilisée par des auteurs qui ont séjourné a
Ximing avant lui. Enfin, il mentionne une neuviéme conscience, soit en
référence a un Jiushi lun JL#5" dont Paramartha serait ’auteur, soit en se
référant au Lankavatarasiitra.

Ce qui est donc marquant dans la position de Wonch’uk, et qui semble avoir
également influencé Tankuang, est son attitude accomodante, que Lee qualifie
de « middle way stand ». En effet, plutdt que de critiquer ses adversaires,
Wonch’uk émet ses inquiétudes concernant la culture intellectuelle bouddhiste
de son temps, spécialement en ce qui concerne le conflit entre les pensées
Madhyamaka®® et Yogacara. Le fondement de la controverse se trouvait dans
le fait que les Madhyamika considéraient que tous les étres étaient
tathagatagarbha tandis que les Yogacara considéraient que tous les étres ne
possédaient pas la Nature de Buddha universelle.

Wonch’uk affirme que les enseignements de Dharmapala doivent étre com-
pris depuis une perspective qui prend en considération le contexte qui donna
naissance a chacun des enseignements. Ces maitres ont produit des enseigne-
ments qui étaient adaptés a la situation de leur audience, de facon a ce que leur
enseignement puisse permettre a tous les étres de réaliser la Voie du milieu.
Aussi longtemps qu’ils satisfont le but commun de I’enseignement bouddhiste
qui consiste a permettre aux étres de devenir éveillés, ils sont valides et
équivalents les uns aux autres. Ainsi le fait de servir le but de sauver les étres
devient la fondation des principes que Wonch'uk va développer dans son
érudition doctrinale.

5 Influence de Wonhyo

Toujours dans une perspective harmonisante, un autre moine a eu une grande
influence dans cette controverse — et sans doute également sur Tankuang - en
introduisant une sorte de synthése de I’ « ancien » et du « nouveau » Yogacara,

49 1l est intéressant de noter que Tankuang mentionne les travaux de Kuiji a plusieurs reprises.
Par exemple a la ligne T.1814.1123c22 il mentionne le Qijuan jing t#&% de Kuiji (T.1861), bien
qu’il ne le cite pas. Plus loin, il cite exactement le commentaire du Traité du Milieu et des
Extréme de Kuiji (T.1835) a deux reprises (lignes T.2814.1134al4 & 1143b10), et enfin, une
nouvelle fois une citation exacte du Traité en sept fascicules (T.2814.1150b14).

50 « La Voie du milieu ». Il s’agit de 'une des deux grandes écoles philosophiques du
Mahayana avec le Yogacara.



200 =— Monika Guerra-Glarner DE GRUYTER

prenant appui pour cela sur le QXL. Il s’agit de Wonhyo (617-686), un autre
moine coréen dont les commentaires eurent une grande influence sur la tradi-
tion bouddhique dans toute I’Asie de l’est. Wonhyo s’intéressa tout
particulierement aux pensées du Tathagatagarbha et Yogacara, mais ses com-
positions et ses commentaires (il en composa plus de cent) couvrent tous les
enseignements du bouddhisme Mahayana connus en Asie de l'est. Parmi ses
écrits les plus influents figurent les commentaires qu’il fit sur le QXL.” Ces
derniers eurent une influence considérable sur les savants bouddhistes de Chine
et du Japon, et participérent a 1’établissement de ce texte comme I’'un des plus
influents de la région. Bien qu’il n’ait pas séjourné en Chine, ses textes y ont
circulé et y ont été largement étudiés et commentés.

Son approche a souvent été qualifiée par les chercheurs modernes de
tentative d’ « harmonisation des disputes ». En effet, I'un des principaux buts
de Wonhyo semble avoir été de dépasser les conflits doctrinaux en utilisant de
facon rigoureuse et logique leur contenu, afin de démontrer leur compatibilité
de fond et parvenir ainsi a révéler un systéme global correspondant au boud-
dhisme Mahayana. Il semble en effet qu’a ’époque de Wonhyo et de Wonch’uk,
surmonter la dispute entre les deux écoles rivales Madhyamaka et Yogacara était
un sérieux probléme. Selon Wonhyo, cette dispute pouvait étre harmonisée par
la doctrine du QXL si cette derniére était bien comprise. Il affirme donc la
suprématie du Traité sur les deux doctrines rivales entre elles.>?

Le QXL est connu pour sa synthése des systémes Tathagatagarbha et
Yogacara. L’affirmation contenue dans le Traité que le tathagatagarbha et
’alayavijiigna sont unis d’une maniére qui n’est « ni identique ni différente »
(feiyi feiyi JE—3F#)> était généralement considérée comme un indice de solu-
tion de la contradiction doctrinale entre les exégétes Madhyamaka et Yogacara.

La thése de I’ « Esprit un et ses deux aspects » (yixin ermen —>_—_f9) du
QXL contient une solution potentielle a la contradiction doctrinale entre
Madhyamaka et Yogacara, étant donné que les deux aspects de I’Esprit un,
son « aspect en tant qu’Ainsité » (xin zhenru men 0>EUIFY) et son « aspect
soumis aux naissances et aux disparitions » (xin shengmie men /UAEJKIT),
correspondaient respectivement aux domaines inconditionné et conditionné.>*

51 T.1844 et T.1845. Dont une petite partie a été traduite en anglais par Park (1979).

52 Son commentaire du QXL englobe toutes les doctrines bouddhistes de facon compréhensive
et d’'une maniére non sectaire, tandis que d’autres commentateurs, a I'image de Fazang (643-
712), tentérent au contraire de s’approprier le Traité afin de glorifier leur propre école.

53 Tankuang affirme la méme chose: AN EIE—FER. « Cest pourquoi I’Eveil et le non-
Eveil ne sont ni identiques ni différents. » (T.2814.1129b16-20).

54 Toutes les choses ou substances engendrées, c’est-a-dire constituées par la réunion de
causes et de conditions, sont dites « composées » (samskrta) ou « conditionnées » puisqu’elles



DE GRUYTER Le commentaire de Tankuang = 201

De plus, le modele graduel du tathagatagarbha ressort également clairement
de sa compréhension de I’ « Esprit un ». Wonhyo affirme en effet que lorsqu’une
personne atteint le « stade ultime » (jiujing wei %5 A7) aprés avoir éliminé les
quatre marques,> I’éveil initial ne se distingue pas de 1’Eveil originel et ’Esprit
retourne a son origine qui n’est autre que I’ « Esprit un ».°® Autrement dit, ce
n’est pas avant que le tathagatagarbha (ou Eveil potentiel) devienne manifeste
comme la forme compléte d’éveil aprés un processus de pratique que l’esprit
retourne a sa source.”’

D’un coté, I’ « Esprit un » est décrit comme existant toujours en méme temps
que tous les dharma; le QXL affirme qu’il englobe tous les dharma supra-
mondains (chu shijian fa Hiit[i%) et mondains (shijian fa ttf%)®
et Wonhyo affirme aussi qu’il est « le domaine de la Loi unique » (yi fajie —
5, dharmadhatu).”® De 1'autre coté, I’ « Esprit un » ne peut étre obtenu avant

dépendent de causes et d’effets. Tout est composé, a I’exception d’une partie de 1’élément des
phénoménes mentaux et de leur source (Cornu 2006: 145). Tankuang, a la fin de son commen-
taire, donne une définition de ces deux aspects de I’esprit: le premier correspondant a ce qui ne
peut étre mesuré, le second a son aspect empirique. Lorsque les deux s’accordent, alors I’Esprit
un est sous controle. Enfin, I’Esprit un renferme les deux aspects. (cf. T.2814.1173¢c27-29).

55 Les quatre marques de I’esprit; celle de la naissance (shengxiang “£4H), de la durée (zhuxiang
fE#), du changement (yixiang EA#H) et de la disparition (miexiang ##fl). Girard parle de
« phases temporelles » de la pensée (Girard 2004: 35).

56 Chez Tankuang aussi, les étres, aprés s’étre soustraits a des pratiques durant un temps
incalculable, bénéficient de la puissance du parfumage et I'ignorance disparait. Avec 1'extinc-
tion de Iignorance, son origine méme s’en trouve complétement épuisée: H1ETA =8B EHA
HENEAREEATA. MR, MURE. MAKPHE. (T. 2814.1144c20) Ensuite, tou-
jours selon Tankuang, 1’esprit de buddha, libéré des illusions, retourne a la source de I’Esprit un
et I’Eveil initial est identique a I’Eveil originel, qualifié de « complet»: {0 B 58— 0UR. 58 [F
AL EE. (T1.2814.1164a15) L’affirmation que I’Eveil initial n’est pas différent de I’Eveil originel
revient plusieurs fois chez Tankuang et est également qualifié de « pur » (cf. lignes T.2814.1121c22;
1121c28; 1126b22).

57 En fait, a coté de |’ « Esprit un et ses deux aspects », Wonhyo utilise également une phrase
« les deux aspects de I’Esprit un » (ermen yixin —[J—») qui n’apparait pas dans le QXL: &Rl
Pz A% (T.1844.202b18-19), et selon Lee, il semble que cette expression représente le
processus graduel a partir du stade des deux aspects jusqu’au stade de I’'Esprit un. Tankuang
utilise une expression similaire: Bttt —FIMERE— 0. RHUEEAHIEEE. (T.2814.1166c29).

58 Cf. T.1666.575c20-25.

59 —DEIR—EF M. VEFEE M. MAANERIAHEZF. AP EEEEAE
(T.1844.207a24-26). 11 est intéressant de noter qu’ici Tankuang cite le « nouveau » Traité pour
expliquer que sans éveil dans le domaine de la Loi unique il n’y a pas d’association, faisant surgir
l'ignorance et les discriminations: ¥z . ANEEFHAHE. HHFHIE. (T.2814.1138¢12)
Enfin, Tankuang cite une nouvelle fois le « nouveau » Traité, qui affirme que tous les étres et toutes
les choses (dharma) appartiennent a la méme sphére de la Loi unique et qu'il n’y en a pas deux.: %t
. —YIRE—VIREE. BRI IEFEF M. (T.2814.1159a09-10).



202 — Monika Guerra-Glarner DE GRUYTER

la fin d’'un processus de pratique. Il comporte donc également une double
signification a la fois de changement et d’immuabilité.® L’Esprit un accepte
aussi bien I'impermanence et le changement précisément parce qu’il englobe
tous les dharma, et Wonhyo affirme aussi que 1’ « aspect de naissance et de
disparition » (shengmie 4=J8) et I’ « aspect immuable » (changzhu % 1%)®" ne se
génent pas I'un l'autre. Cet état ultime d’harmonie de I’Esprit un est attribué par
Wonhyo a ’enseignement de I’Avatamsakasiitra.®?

Dans le systéme de Wonhyo, avec lequel Tankuang semble étre en accord, le
tathagatagarbha est donc expliqué comme un Eveil potentiel, qui se manifeste a
travers un processus graduel de pratique, et c’est en réalisant ’Eveil parfait que
I’on se rend compte que I’Eveil potentiel n’est pas différent de 1’Eveil parfait.

La compréhension duelle du tathagatagarbha par Wonhyo est également
reflétée dans son explication des concepts de « non-éveil » (bujue  ),%
d’« éveil initial » (shijue #4%),°* et d’« éveil originel » (benjue 7#<¥).%5
L’esprit, lorsque qu’il est non-éveillé du fait de I'emprise qu’exercent sur lui
les illusions, transmigre parmi les Six destinées (liugqu 75#).6® Mais lorsqu’il est
parfumé (xunxi 52, vasana) par I’Eveil originel, ’esprit commence a rechercher
le nirvana a travers le processus de I’éveil initial jusqu’a ce qu’il retrouve I’Eveil
originel et réalise que I’esprit n’a jamais changé ou été trompé.*”

60 Cf. Lee 2014: 175.

61 Ces termes apparaissent un grand nombre de fois en ’espace de quelques lignes dans le
commentaire de Tankuang (cf. lignes T.2814.1124c06-21), passage qui comprend également une
citation presque exacte du commentaire de Wonhyo, qui cite lui-méme le Mahayanasamgraha
(ou Somme du Grand-Véhicule).

62 11 est en cela suivi par Tankuang, qui le cite une nouvelle fois presque mot a mot (y compris
le texte qui introduit la citation du Stitra de I’'Omementation fleurie). Cf. T.2814.1124c20-27.

63 L’éveil des étres qui n’ont pas (encore) éradiqué les racines du mal. Ils en sont au premier
stade de I'éveil initial.

64 L1’éveil initial (ou acquis), qui surgit de 1’éveil originel grace a I'imprégnation de I'esprit par
I’Ainsité et grace a I’enseignement bouddhique.

65 L’éveil originel (ou inné). Il s’agit de I'esprit éveillé des étres, et se présente sous deux
aspects: un éveil inconditionné, jamais souillé par l'ignorance et un éveil conditionné sujet a
’ignorance. L’Ainsité (zhenru ¥ U, tathdta) est I’essence ou la substance de I'esprit, et I’éveil
originel en est la marque ou I'empreinte (#fl, laksana).

66 Idem chez Tankuang. Cf. lignes T.2814.1141a03: J& B2 0H A Rk fiE U AR w2 BLYJOE
#F.a 1142b02-03: AW, FEABTERAERNELKR. BENRSE SR =RES. et
suivantes.

67 Cf. T.1844.209c18-23. Tankuang parle également de cette aspiration au Nirvdna, citant le
Mahaparinirvana-sitra: B} FEEE 1 f A W AGER RS R AR FE e SRk VR AR 4E . JRARES 7o 0 AR BRI 0 (K145
HMUBAER, ABRNELHBES. RU—#&L =%, (T.2814.1142c04-06) 11 s’agit d’une cita-
tion presque exacte du siitra original (T.374.570c24 & T.375.818b22). Passage qui est également



DE GRUYTER Le commentaire de Tankuang = 203

L’explication de Wonhyo sur les quatre étapes de I’éveil initial montre
également sa compréhension duelle du tathagatagarbha. Wonhyo divise le
niveau de I’éveil initial en quatre étapes en associations avec les « quatre
marques » (sixiang VU#H), qui sont la naissance (sheng 4), l'existence (zhu 1f),
le changement (yi %) et la disparition (mie %), c’est-a-dire les modes de
conscience de quatre groupes d’étres sensibles se trouvant a des étapes
sotériologiques particuliéres.®® Chacune des quatre marques peut &tre éliminée
en atteignant un niveau particulier de I’éveil initial dans une étape
sotériologique correspondante.®® A la question de savoir si les quatre marques
se produisent simultanément ou successivement, Wonhyo répond que ces quatre
marques sont a la fois simultanées et successive d’'une maniére un peu para-
doxale; il explique qu’elles sont simultanées une fois éveillé, mais successives
avant 1’éveil.”®

La division par Wonhyo de 1’éveil originel en deux types; « ’éveil originel
afférent aux souillures » (suiran benjue FEHA%)" et « 1’éveil originel natur-
ellement pur » (xingjing benjue TiF A% )" peut également étre compris a partir

cité dans deux écrits de Wonhyo: « Doctrinal Essentials of the Lotus Sutra » (T.1725.871a08) et
« Doctrinal Essentials of the Nirvana Sitra » (T.1769.243a19), et dont a pu s’inspirer Tankuang.
68 Cf. T.1844.209c25-210c08. Tankuang semble donner une explication similaire
(cf. T.2814.1122a10-14 et T.2814.1124b08-09).

69 Wonhyo explique que ces quatre marques sont éliminées en atteignant respectivement les
quatre niveaux correspondants de 1’Eveil initial, c’est-a-dire I « Eveil ultime » (jiujing jue %%7%
%), « Eveil partiel » (suifen jue [fi4;%#), « Eveil en apparence » (xiangsi jue fi1Ll#), et « non-
Eveil » (bujue A~#) (T.1844.209¢25-210c08). On retrouve une classification similaire chez
Tankuang; pour ce dernier, le « non-Eveil » correspond au niveau des profanes qui subissent
la transmigration (T.2814.1123b07); ensuite, il qualifie 1’ « Eveil en apparence » de deuxiéme
marque d’Eveil, celle des adeptes des deux Véhicules ayant le savoir d’examen mental, et qui
sons donc capable d’Eveil (T.2814.1123c26-27); puis I’ « Eveil partiel » en 3*™ marque d’Eveil,
celle des bodhisattva ayant réalisé le Corps de la Loi, ce qui correspond a la 1°™® des dix terres de
bodhisattva qui ménent a I’Eveil parfait, T.2814.1124a15-18; et enfin, I’ « Eveil ultime » est
atteint, selon Tankuang, lorsque l'on parvient a ’état de Tathdgata. (T.2814.1124c13).

70 Cf. T.1844.209a23-b02. Ceci est constitue une évolution par rapport au QXL, qui ne parle
que de la simultanéité des quatre marques (T.1667.576c). Tankuang ne parle également que
de la simultanéité des quatre marques. Pour lui, les quatre marques de 1’éveil correspondent
a I’Eveil Initial, mais ce dernier n’est, au final, pas différent de I’Eveil originel
(T.2814.1125b29-c05).

71 Pour Tankuang, les aspects de naissance et de disparition se trouvent au centre de I’« éveil
originel afférent aux souillures », mais ont une essence propre (T.2814.1126a18). Lorsque 1’ esprit
de « éveil originel afférent aux souillures » retourne a [son] origine qui est la connaissance pure,
’Eveil initial est identique a I’Eveil originel, et c’est la raison pour laquelle on dit qu’il est pur.
(T.2814.1126H20-22).

72 Wonhyo affirme que ’Ainsité qui devient parfumé se référe a I’ « Eveil originel naturelle-
ment pur » (xingjing benjue £754<%#). Etant donné que 1’Eveil originel est un autre nom pour le



204 =— Monika Guerra-Glarner DE GRUYTER

de cette perspective duelle. Ces deux types d’éveil originel apparaissent pour la
premiére fois dans son Qinxinlun shu {55 ¥%,” et ensuite Fazang et Tankuang
reprendront la terminologie de Wonhyo.”*

Etant donné que I’ « éveil originel afférent aux souillures » est lié au monde
phénoménal, on peut dire qu’il correspond a I’aspect changeant du
tathagatagarbha qui est relié a 'alayavijfiana; étant donné que I’ « éveil originel
naturellement pur » se référe a la qualité de base méme de 1’éveil; il semble
correspondre a I’aspect immuable du tathagatagarbha. De cette maniére, Wonhyo
relie ces deux types d’éveil originel respectivement a I’éveil initial et a 1’éveil
originel et il les relie aussi au Corps de rétribution et au Corps de la Loi.”

Le QXL quant a lui, décrit le tathagatagarbha comme le substrat immuable
de tous les phénoménes en le comparant a ’'océan duquel surgissent d’innombr-
ables vagues,’® et le qualifie également de Loi (Dharma) de 1’Ainsité (zhenru fa
E 417%), qui est inhérent a tous les étres et les incite a rechercher le nirvana
lorsque survient le parfumage venant de I’Ainsité (zhenru xunxi E U1 ¥).”

C’est justement a travers le concept de « Parfumage par 1’Ainsité » que
Wonhyo explique le processus par lequel le tathagatagarbha se développe en

tathagatagarbha, Lee en déduit que Wonhyo relie le tathagatagarbha avec la notion d’Ainsité.
Tankuang quant a lui semble dire en substance que la Nature de buddha (ou tathagatagarbha)
n’est rien d’autre que 1’ « Eveil originel pur de par sa nature »: PU& ¢, SrPUEER MR AR .
(T.2814.1127c05).

73 T.1844.

74 Fazang l'utilise dans ces deux commentaires du QXL (T.1846 & T.1847) et Tankuang fait de
méme dans ses commentaires (T.2813 & T.2814).

75 (T.1844.211c21-25). Tankuang semble faire de méme dans son commentaire (cf. lignes
T.2814.1126b21 et 1148a25).

76 WK EEE), AKAHEAAHEERE, TKIAEEIME, FEIEREMERIR, B
(T.1666.576c09-13). « Ainsi en est-il de I’eau d’un grand océan agité par les vagues sous ’effet
du vent. Le caractére de I’eau et celui du vent ne sont pas a part 'un de l'autre: ’eau n’ayant
pas de mouvement par nature, lorsque le vent tombe, le caractére du mouvement disparait,
sans pour autant que celui de I’humidité soit détruit. » Trad (Girard 2004: 37).

77 ENEBEF M. zf A7 —F. BERMES, —&. AEE. () KEZHEFEE
B, UEAM, geSRAERAETEE . $KER, AfECHFREME, #oB1T.
(T.1666.578b19-24). Passage que Girard traduit de la maniére suivante: « Il est deux significa-
tions attachées au parfumage venant de la Talité. Quelles sont-elles? Premiérement, le parfu-
mage dans I’étre propre et les caractéres de la Talité. Deuxiémement, le parfumage dii a son
action. (...) Grace a ces deux derniéres significations, la Talité parfume en permanence. En
raison de sa puissance, elle peut faire détester aux étres la douleur des naissances et des morts
et aspirer au nirvana, et, en leur donnant créance au fait qu’ils ont en eux-mémes le principe de
la Talité, faire en sorte qu’ils concoivent la pensée d’éveil et cultivent les pratiques. » (Girard
2004: 71).



DE GRUYTER Le commentaire de Tankuang = 205

un éveil complétement manifesté.”® Alors qu’il explique le passage du QXL sur I’
« éveil original afférent aux souillures », Wonhyo affirme que sur la base de la
force de 1’Ainsité qui parfume a l'intérieur (neixun NF),”® une personne peut
pratiquer au « stade d’accumulation [des bonnes racines] » (ziliang wei ¥ ¥ 1i7)%°
puis au stade des bodhisattva, jusqu’a ce que le pratiquant atteigne le stade de
1’éveil parfait (ou non-souillé) (wulou di &35 H, dengjue 25%),%! révélant ainsi la
nature dépourvue de naissance et de disparition®?; au contraire, dans le cas du
« Parfumage par I'Ignorance » (wuming xunxi ##H 5 #), par lequel I'Ignorance
parfume 1’Ainsité, nait I’esprit troublé rendant tous les étres prisonniers des
naissances et disparitions.®

Ce qui est important dans !’explication de Wonhyo du parfumage par
I’Ainsité ou par I'Ignorance est que ces parfumages prennent l’aspect d’'un
processus graduel a ’égard de I’éveil ou du samsara.

C'est donc a travers son approche duelle que Wonhyo résout le conflit
doctrinal entre Madhyamaka et Yogacara. Sa compréhension du
tathagatagarbha comme la capacité universelle a I’Eveil inhérente a tous les
étres vivants correspond a la vue propre au Mahayana d’absence de distinction
entre les deux mondes. Wonhyo se distingue néanmoins des Madhyamika en
ajoutant une étape entre la Nature de Buddha non-manifestée inhérente a tous
les étres et la Nature de Buddha achevée, obtenue au moyen de pratiques
spécifiques.

Ainsi, la perspective adoptée par Wonhyo n’est pas non plus exactement
identique a celle du Yogacara car il accepte la notion de Nature de Buddha
universelle qui, bien qu’initialement potentielle uniquement, peut étre
développée en un éveil complet, tandis que le Yogacara la rejette.

Finalement, lorsque le tathagatagarbha se manifeste comme la forme
compléte d’éveil a travers un processus de pratique, ’Esprit un, ’harmonie
ultime de toutes les sortes de distinctions, est retrouvée. De cette fagon,

78 1l semble qu’il en soit de méme chez Tankuang, qui affirme que sans parfumage il est
impossible d’accéder a I'état de buddha: # %% E % . Al 77 HT. (T.2814.1139a18-19).

79 Parfumage interieur (neixun NE) ou mystérieux (mingxun = ). Les deux termes aparais-
sent chez Tankuang.

80 Apparait également une fois dans le commentaire de Tankuang (cf. T.2814.1144c02).

81 Tankuang mentionne également de I'accession au stade de la connaissance intuitive, qu’il

associe au stade d’Eveil parfait du diamant: ¥JAJ48EEREERZ A, BNJE4MI4E8 > A7,
(T.2814.1124b07).

82 Pour Tankuang c’est grace aux moyens habiles qu'il est possible de briser 1'unité des
manifestations de naissance et de disparition a I'intérieur de I'dlayavijfiana. (T.1844.211a14-18).

83 Selon Tankuang aussi, le parfumage par I'ignorance est la cause des illusions de ’esprit
(cf. lignes T.2814.1138a09-11).



206 =—— Monika Guerra-Glarner DE GRUYTER

Wonhyo accepte les deux positions, Madhyamaka et Yogacara sans aucune
contradiction dans la rubrique de I’Esprit un du QXL et ses deux aspects. La
position de Wonhyo n’est donc pas une interprétation typique du QXL, mais
présente une nouvelle perspective tathagatagarbha.®*

Enfin, pour revenir a la question de I’amalavijfiana ou Neuviéme conscience,
Wonhyo identifie la notion d’Eveil originel du QXL au concept d’amalavijiiana
de Paramartha.®

Wonhyo affirme également que ’'amalavijiiana est la conscience,®® ce
qui implique qu’il adopte une théorie de la conscience distincte de la théorie des
huit consciences typiques de I’école Yogacara et se différencie également de
Tankuang sur ce point. Wonhyo considére ’amalavijfiana comme la 9°™ con-
science, une conscience séparée de la 8°™M€ conscience, tandis que le Yogacara la
considére, comme nous l’avons vu, seulement comme la partie pure de
I’alayavijfiana, qui est atteinte lorsque 1’on parvient a la Terre de Tathata (rulai
di k).

Finalement, on observe d’autres similarités textuelles qui semblent appuyer
I’hypothése selon laquelle Tankuang connaissait trés bien les écrits de Wonhyo,
et en particulier ses commentaires du QXL, et qu’il s’en est servi pour rédiger ses
propres commentaires. Voici celles qui m’ont paru les plus évidentes.

9éme

6 Similarités textuelles

Nous avons déja vu plus haut que Tankuang utilise parfois les mémes citations
de siitra que Wonhyo, voici un exemple de citation du Larikdvatara-sitra® par
Tankuang:

WIBME . SR AR,

Cette derniére est presque en tout point exacte a celle du méme texte par
Wonbhyo:

84 L’interprétation du QXL selon Wonhyo est tirée principalement de I’étude de Lee 2014.

85 S RAEBBAREE. RBANEAZA). A8 IFAMAERER (T.1730.978a19-20).

86 Cf. T.1730.978a06-08.

87 11 existe plusieurs traductions chinoises du siitra, dont trois ont survécu; une traduction
partielle de Gunabhadra datant du milieu du 5*™ siécle, une traduction en 10 fascicules de
Bodhiruci datant de 513 et une traduction en sept fascicules de Siksananda datant de 700.

88 T.2814.1135c04. Trad.: « C’est pourquoi le Lankdvatara-siitra dit: « Le corps et les richesses,
la naissance et le maintien dans I’existence, se produisent comme dans un réve. »»




DE GRUYTER Le commentaire de Tankuang = 207

FEFEFZHNHEE S SR EEFE NS EEE oM.

Wonhyo précise qu’il cite le Lanka en 10 fascicules: « WI-+#4% ».%°

Cela est particuliérement intéressant, puisqu’a 1’époque de Tankuang il
existe une nouvelle traduction de ce texte, effectuée par Siksananda. Or, lorsque
Tankuang cite directement le Lankavatara-siitra, sans s’appuyer sur des sources
intermédiaires, il le fait dans la version de Siksananda. Par exemple:

Nz, EESRERE Z. REES. HURN. HErgLsEH.”
qui est une citation presque exacte de la traduction de Siksananda:
3G T HESHERE —ERESENENESAERLEE A INM.?

Voici encore un autre exemple intéressant d’une citation du Srimaladevi-siitra®>
ainsi que du Lankdvatara-sitra®:

- BB R. BYEEROMEN TR BEOREMETS. T T . B8, wmakEE
HEEPH. BEEKERAS.S

Non seulement ces textes sont également cités par Wonhyo:

MARNRE T, BHEEDBO. BT, BOAEKITE. FET T 4. BmES. Ui
HBUEE IR . BERAMRRAE.Y

mais ils le sont de maniére quasi identique, a nouveau d’aprés la traduction de
Bodhiruci du Lankavatara-siitra.

89 T.1844.202a25. Citation qui n’est d’ailleurs pas trés proche du texte original. Cf. T.671.523c10.
90 Celui de Bodhiruci, traduit au 6°™ siécle est en dix fascicules.

91 T.2814.1124a29-b02. Trad.: Le Larkavatara-sitra dit: « Si I'on distingue deux non-moi
dénués de toute pensée fictive, si la connaissance des choses « telles qu’elles » agit en sorte
que les pensées [fallacieuses] ne surgissent pas, alors on appelle cela le dhyana sur les
conditions de I'authenticité. »

92 Cf. T.672.602a04-23.

93 Cf. T.353.222c02.

94 Cf. T.671.556b16.

95 T.2814.1138b09-11. Trad.: C’est pourquoi le Srimala dit: « La pensée pure par sa nature est
difficile & comprendre. » [Le fait que] I'esprit est souillé par les afflictions est également difficile
a comprendre. Le Larikdvatara-sutra dit: « Le tathdagatagarbha est la maque de pureté. Les
afflictions [du monde] extérieur sont des pollutions non-pures. »

96 autre nom pour le Srimala-sitra.

97 T.1844.214c10-12.



208 —— Monika Guerra-Glarner DE GRUYTER

Il existe de nombreux exemples analogues avec d’autres siitra, par exemple
le Siutra des Rois bienveillants (Renwang jing 1~ T £%), texte trés en vogue
a I’époque de Tankuang:

BRKEHRERBT. REER=TA. HetiETHBO%.®

Il s’agit ici d’une citation exacte de la traduction de Kumarajiva,”® mais

également des deux commentaires de Wonhyo,'°? alors que Tankuang aurait
a nouveau pu citer ce texte a travers une traduction plus récente, celle de
Bukong.'

On peut encore dire la méme chose d’une citation de la Somme du Grand

Véhicule'®?:

WREARBP R . RGLE. HEAATEIE. TRCLE . SR AT

La encore, il pourrait s’agir d’'une citation approximative du commentaire de
Wonbhyo:

L R DA TR R R 25 RE AL ol 0T A0+ D ARE B S B nH AR T AR IEAT R =AY R B
HEHE PP R AR S R 42 M A R AN e

qui paraphrase lui-méme la traduction de ce texte par Paramartha,'®*

en existe également une traduction plus récente par Xuanzang!

On trouve un grand nombre d’exemples similaires dans le commentaire de
Tankuang, avec des passages ou citations identiques ou proches des commen-
taires de Wonhyo. Ces passages se retrouvent parfois également dans les com-
mentaire de Fazang, dont Iinfluence par Wonhyo est avérée,'*®

alors qu’il

98 T.2814.1158b04. Trad.: « C’est pourquoi, sur la base de cette interprétation, une stance [du
Suitra des Rois bienveillants] parle de ceux qui maitrisent les trente régles du contrdle de soi, et
dont l’esprit [produit] les dix [pensées] de foi, les dix pratiques, les dix états d’esprit
inébranlables, etc. »

99 Cf. T.245.827b08.

100 Cf. T.1844.202a25 et T.1845.237a07.

101 Cf. T.246.837b07. 1l est intéressant de noter que le disciple de Bukong (ou Amoghavajra),
Huilin (737-820), résida au monastére de Ximing a peu prés en méme temps que Tankuang.
102 T.2814.1149b08-10. Trad.: C’est pourquoi la Somme du Grand Véhicule des Liang, en
explique la signification centrale disant: « Ce qui est démontré: le fait que les racines a I’origine
comporte dix sortes de mérites. Ce qui doit étre démontré: le fait qu’elles produisent de ce fait
les dix sortes de pratiques supérieures (c’est a dire les dix paramita). »

103 Cf. T.1846.270a16.

104 Cf. T.1595.228c27.

105 Cf. Muller and Cuong 2012.



DE GRUYTER Le commentaire de Tankuang = 209

7 Conclusion

Il semble assez clair que Tankuang a été influencé par Wonch’uk, en particulier
dans sa vision harmonisante entre les différents courants (qu’ils soient
considérés comme orthodoxes ou non), mais également sur la question de la
9*me conscience. En effet, Tankuang semble suivre la position intermédiaire
entre la théorie tathagatagarbha et la position trés stricte du courant défendu
par Kuiji en admettant que ’aldayavijiiana comporte a la fois un aspect pur et un
aspect qui ne I’est pas. De méme, il semble également d’accord avec I'idée d’un
processus graduel permettant d’atteindre I’Eveil, et potentiellement accessible a
tous les étres, qui possédent tous une Nature de Buddha universelle, qui soit
cependant étre « activée » au moyen des pratiques adaptées.

Cependant, il faut noter qu’il lui arrive également de reprendre la termino-
logie de Kuiji. D’ailleurs, bien que Wonch’uk soit en désaccord sur de nombreux
points avec Kuiji, il semble qu’il demeure largement lié au lignage Faxiang de
Xuanzang, en particulier en ce qui concerne leur désaccord avec la théorie
tathagatagarbha du QXL.

Au contraire, Wonhyo, dont la pensée s’accorde avec la théorie du QXL,
représente une lignée différente, et le fait que Tankuang semble souvent en
accord avec lui et qu’il s’est visiblement largement inspiré de ses commentaires
a des implications importantes. En effet, cela voudrait dire que Tankuang a pu,
d’une certaine maniére, réconcilier deux positions trés différentes, en particulier
vis a vis du QXL, en s’inspirant a la fois des enseignements de Wonch’uk et des
écrits de Wonhyo.

Enfin, bien qu’a ce stade de mes recherches il s’agisse encore largement
d’hypothéses qui ont besoin d’étre vérifiées et appuyées par plus d’exemples, il
semble néanmoins clair que Tankuang, qui reste encore largement méconnu et
peu étudié, peut nous apporter une nouvelle perspective sur le bouddhisme
Yogacara qui a eu cours en Chine dans le courant du 8*™ siécle. Il parait
évident, a la lumiére des similarités textuelles présentées dans le présent article,
que Tankuang connaissait parfaitement les écrits de Wonhyo, méme si ses
positions quant a sa théorie du QXL ainsi que vis-a-vis des controverses de
son époque ne peuvent étre clairement établie sur cette base. C’est pourquoi,
une étude plus approfondie des textes de Tankuang est nécessaire. Peut-étre
cela pourra-t-il également nous apporter des éléments de réponses quand a la
disparition soudaine du courant Faxiang en Chine aprés la révolte d’An Lushan,
alors que ce courant a continué d’exister au Japon jusqu’a nos jours.



210 — Monika Guerra-Glarner DE GRUYTER

Bibliographie

Cho, Eunsu (2005): « Wonch’uk’s Place in the East Asian Buddhist Tradition ». In: Currents
and Countercurrents. Korean Influences on the East Asian Buddhist Traditions. Edited by
E. Buswell. Honolulu: University of Hawai'i Press.

Cornu, Philippe (2006): Dictionnaire encyclopédique du bouddhisme. Paris: Editions Seuil.

Girard, Frédéric (2004): Traité sur l'acte de foi dans le Grand Véhicule. Tokyo: Keio University
Press.

Jorgensen, John (2002): « Reprensenting Wonch’uk — Meditations on Medieval East Asian
Buddhist Biographies ». In: Religion and Biography in China and Tibet. Edited by Benjamin
Penny. Richmond: Curzon, 74-131.

Keng, Ching (2009): Yogacara Buddhism Transmitted or Transformed? Paramartha (499-569
CE) and His Chinese Interpreters. PhD Dissertation, Cambridge: Harvard University.

Lee, Sumi (2014): Toward a New Paradigm of East Asian Yogdcdra Buddhism: Taehyon (ca. 8th
century CE), a Korean Yogacara monk, and His Predecessors. PhD Dissertation, Los
Angeles: University of California.

May, Jacques (1971): « La philosophie bouddhique idéaliste ». In: Etudes asiatiques 25. Bern:
Francke Verlag, 265-323.

Muller, A. Charles / Cuong, T. Nguyen (eds.) (2012): Wonhyo’s Philosophy of Mind. Honolulu:
University of Hawai’i Press.

Park, Sung Bae (1979): Wonhyo’s Commentaries on the Awakening of Faith in Mahayana,
Berkeley. Ph.D. Dissertation, Los Angeles: University of California.

Paul, Diana Y. (1984): Philosophy of Mind in 6th Century China: Paramartha’s Evolution of
Consciousness. Standford: Standford University Press.

Radich, Michael (2008): « The Doctrine of *Amalavijnana in Paramartha (499-569), and Later
Authors to Approximately 800 C.E. » ZINBUN \3C 41: 45-174.

Weinstein, Stanley (2009): Buddhism under the T’ang. New York: Cambridge Studies in Chinese
History, Cambridge University Press.



	Le commentaire de Tankuang sur l'Eveil à la Foi dans le Grand Véhicule : la probable influence de Wonhyo

