
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 71 (2017)

Heft: 1

Artikel: Le commentaire de Tankuang sur l'Eveil à la Foi dans le Grand
Véhicule : la probable influence de Wonhyo

Autor: Guerra-Glarner, Monika

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-696882

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-696882
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DE GRUYTER ASIA 2017; 71(1): 187-210

Monika Guerra-Glarner*

Le commentaire de Tankuang sur VEveil
a la Foi dans le Grand Vehicule:
la probable influence de Wonhyo

DOI 10.1515/asia-2016-0056

Abstract: Tankuang was a Chinese monk active during the eighth century. His

texts were found in Dunhuang at the beginning of the twentieth century, and

only then included in the Taishö canon. Tankuang wrote several commentaries

on numerous Mahäyäna sutras, and two of these texts are commentaries on the

Dasheng qvdn lun. This paper focuses on the influence of two Korean monks,
Wonch'uk and Wonhyo, on Tankuang's commentaries. Whereas it seems clear

that Tankuang was affiliated to the Ximing lineage of Wonch'uk, there is no
such evidence concerning the influence of Wonhyo. But it appears that
Tankuang is taking over some of the concepts introduced by Wonhyo, and
there are some clear cases of textual and doctrinal evidence of this influence
that I will present in this paper.

Keywords: China, Dunhuang manuscript, Mahäyäna Bouddhism, Yogäcära,

Wonhyo

1 Introduction

Tankuang est un moine originaire du Nord-Ouest de la Chine, dont les ecrits,
retrouve ä Dunhuang au debut du 20eme siecle, font aujourd'hui partie du canon
bouddhique sino-japonais. Apres avoir effectue une partie de ses etudes reli-
gieuses ä Chang'an, au monastere de Ximing, il sejourna dans plusieurs
monasteres du Nord-Ouest de la Chine et termina sa vie ä Dunhuang, ä

l'epoque de la domination tibetaine.
II a ecrit plusieurs commentaires ä des sütra du Grand Vehicule, dont deux

sur le Dasheng Qixin Lun (QXL).1 Le premier fut ecrit aux alentours de 761 en cinq

1 Texte important du Mahäyäna, le (« Eveil ä la Foi dans le Grand Vehicule »)

consiste en une habile synthese des principales theses mahäyänistes parvenues en Chine ä cette

epoque. Originellement attribue ä Asvaghosa, il est aujourd'hui largement admis qu'il s'agit

Corresponding author: Monika Guerra-Glamer, Unite des etudes chinoises, Universite de

Geneve, Rue de Candolle 2,1211 Geneva 4, Switzerland. E-mail: Monika.Guerra@etu.unige.ch



188 — Monika Guerra-Glarner DE GRUYTER

fascicules, dont deux sont aujourd'hui perdus.2 Dans ce commentaire tres

detaille, Tankuang compare les deux « traductions » du QXL, celle attribuee ä

Paramärtha, datant du milieu du 6eme siecle, et la deuxieme, effectuee par
Siksänanda dans le courant du 7eme siecle.

L'identite des maitres de Tankuang durant son sejour au monastere Ximing
environ un siecle apres Xuanzang ainsi que les influences qu'il a subies ne sont

pas connues.3 Mais c'est lä qu'il se familiarisa avec les textes Yogäcära,
et probablement egalement avec les ecrits de Wonch'uk4 (613-696), qui avait
reside dans ce monastere, et en avait ete abbe, quelques annees auparavant.

II est aujourd'hui avere qu'il existait au moins deux courants paralleles de

l'ecole Faxiang5 en Chine du Nord; le courant « orthodoxe » de Kuiji6 (632-682),
et le courant « heretique » introduit par Wonch'uk. Mon hypothese de depart est

celle d'une affiliation de Tankuang au second courant, dont les enseignements
semblent avoir survecu ä la rebellion d'An Lushan, et auraient ete diffuses ä

Dunhuang par l'intermediaire de Tankuang en meme temps que le celebre

commentaire de Wonch'uk sur le Samdinirmocana SütraJ

d'un apocryphe compose directement en chinois, vers le milieu du 6eme siecle. II a ete

commente par les plus eminents commentateurs, tels que Huiyuan, Wonhyo et Fazang. La

question de l'origine du Traite reste ouverte et est toujours discutee par les specialistes, en

particulier au Japon.
2 Le Dasheng Qixin Lun guangshi ff (Commentaire general du Traite de l'Eveil de

la Foi dans le Grand Vehicule, T. 2814).

3 Nous ne savons pas grand-chose de la vie de Tankuang. Bien qu'il tut l'auteur de volumineux
commentaires et de lectures publiques, aucune de ses oeuvres ne fut incluse dans le canon
bouddhique durant les siecles qui suivirent et son nom ne fut pas non plus mentionne dans les

Biographies de moines eminents. La raison en est probablement que ses activites furent
confinees ä la region proche de Dunhuang, et que ses travaux n'ont pas circules jusqu'ä
Chang'an. En effet, la periode de composition des oeuvres de Tankuang est une epoque
troublee de Thistoire chinoise, dominee par deux evenements importants; la Rebellion d'An
Lushan, qui plongea la Chine dans le chaos durant de longues annees entre 755 et 763, et

l'occupation durant presque un siecle (762-848) d'une grande partie de la Chine situee sur la
rive ouest du Fleuve jaune par les rois tibetains. Le peu que nous connaissons de la vie de

Tankuang provient de la preface de l'un de ses commentaires (T. 2812), de laquelle on peut
deduire qu'il est ne ä Jiankang (SÄ, garnison militaire situee ä Test de Dunhuang) au tout
debut du 86me siecle. Nous savons par d'autres sources qu'il est probablement mort entre 781 et

788.

4 Yuance ® jBI en chinois.
5 Le concept d'« ecole Faxiang » a ete interprets comme etant le Yogäcära orthodoxe qui
succeda aux enseignements Yogäcära de Xuanzang et ä sa suite toute la nouvelle tradition
Yogäcära de l'Asie de Test, qui est basee sur les traductions des nouveaux textes canoniques.
6 ÄS, egalement appele « maltre Ci'en » (ci'en dashi ^,®.^:&]i), Dacheng ji ik^tS ou
simplement Ji S.
7 Cho 2005: 193.



DE GRUYTER Le commentaire de Tankuang — 189

La seconde hypothese que j'aimerais egalement verifier et que je desire

presenter dans cet article est celle de l'influence d'un autre moine coreen sur
le commentaire de Tankuang. Bien que parmi les commentaires du QXL

disponibles au debut de la dynastie Tang, celui de Fazang8 etait vraisemblablement
le plus connu, il semble que Tankuang s'interessa plus encore ä ceux de

Wonhyo (617-686).9 En effet, mis ä part le fait que tous deux citent

frequemment les memes sütra du Grand Vehicule, il semble que Tankuang
connaissait tres bien ses commentaires et qu'il a egalement repris de nombreux

concepts introduits par ce demier.

Enfin, je vais presenter quelques evidences textuelles qui semblent indiquer
que Tankuang s'est servi des textes de Wonhyo lors de la redaction de ses

propres commentaires.

2 « Ancien » Yogacära et « nouveau » Yogacära

Les histoires du bouddhisme chinois distinguent en general deux etapes dans le

developpement du bouddhisme Yogacära en Chine.10 L'interpretation introduite

par Paramärtha (499-569),11 qui traduisit un grand nombre de textes bouddhistes
indiens qu'il avait emmenes avec lui. Ses principales traductions etaient basees sur
des textes indiens de Yogacära, qui devinrent la base de l'ecole Shelun.12

Un siecle plus tard, la nouvelle serie de traductions effectuees par Xuanzang
(602-664) et son equipe inaugura la deuxieme transformation majeure dans le

developpement doctrinal du bouddhisme Yogäcära chinois. Ce groupe de textes
fut appele « nouvelles traductions », en contraste avec les « anciennes traductions

» de Paramärtha. La creation du Cheng weishi lun (CWSLf3 marque le debut

8 T.1846.

9 Yuanxiao tcK en chinois. II est l'auteur de deux commentaires du QXL (T.1844 et T.1845).

10 Cf. Paul 1984.

11 Moine indien arrive en Chine par les routes maritimes du sud en 546.
12 Ainsi nommee d'apres le texte qu'il traduisit, le She Da-sheng lun (Mahäyäna-samgräha ou
« Somme du Grand Vehicule » d'Asanga).
13 L' « Etablissement du rien-que-connaissance » (T. 1585). II s'agit d'une compilation synthetique,
etablie et traduite par Xuanzang en 659-660, des enseignements de l'ecole Yogäcära, d'apres les

commentaires de dix maitres indiens de l'ecole sur la « Trentaine » (Trimsikä, T.1586), un petit traite

en trente stances et en prose, dans lequel Vasubandhu avait condense sa doctrine. 11 s'agit de la seule

traduction de Xuanzang qui n'est pas une traduction directe d'un texte, mais plutöt un tableau
selectif et editorial de differents textes distincts qui peut etre vu comme representatif de sa position
generale sur la doctrine.



190 — Monika Guerra-Glarner DE GRUYTER

de la deuxieme tradition, et c'est egalement sur elle que se fonde l'ecole

Faxiang.

Kuiji, considere comme le successeur de Xuanzang, aurait completement
repudie les enseignements Yogäcära introduits par Paramärtha un siecle plus
tot, et promu ä leur place ceux developpes par Xuanzang. En fait, en etablissant

ses fondements theologiques, Kuiji fut le fondateur effectif de l'ecole Faxiang,
et celui qui l'a differenciee de la comprehension prealable du Yogäcära.

Une sorte de bifurcation aurait done eu lieu dans la tradition Yogäcära en
Asie de l'est, entre un « ancien » Yogäcära, base sur les enseignements de

Paramärtha, et un « nouveau » Yogäcära, fonde sur ceux de Xuanzang,
consideres comme antagonistes sur le plan doctrinal.

Durant les 6eme et 7eme siecles, les exegetes bouddhistes est-asiatiques
consideraient generalement cette distinction entre les deux systemes comme

un veritable antagonisme doctrinal entre les defenseurs de la theorie selon

laquelle tous les etres deviennent des buddha (yiqie jie cheng - "tDüf/jK) ou
theorie du tathägatagarbha,u et ceux qui distinguaient cinq lignages distincts
Cwuxing gebie Cette controverse est generalement connue sous le

nom de « controverse de la Nature de Buddha ». Cette interpretation a egalement
influence la recherche moderne, qui a integre cette dichotomie historique entre

un « ancien » et un « nouveau » Systeme Yogäcära.
La recherche recente tend cependant ä remettre en question cette dichotomie

traditionnelle ainsi que l'idee d'une opposition entre les vues de

Paramamärtha et Celles de Xuanzang.16 Certains travaux montrent une connexion

possible entre Paramärtha et Xuanzang par le biais de l'etude d'archives

historiques concernant les « nouvelles ecoles », suggerant que Xuanzang lui-
meme ne se serait pas prononce contre les vues de Paramärtha. C'est Fazang

14 Rulaizang « Embryon de tathägata ou Nature de Buddha ». La theorie du

tathägatagarbha fut clairement exposee pour la premiere fois vers 200 apr. J.-C., dans le

Tathägatagarbha-sütra et le Snmälädevi Simhanäda Sütra (le « Sütra du rugissement du Hon

adresse ä la reine Snmälädevi »). L'idee du tathägatagarbha: tout etre anime a la capacite
d'atteindre le plein Eveil d'un Buddha parce que le tathägatabarbha existe chez tous sans

aueune exception. En tant qu'etres vivants, ils sont tous des embryons de buddha (Comu 2006:

610-611).

15 Nous allons revenir sur cette theorie plus en details un peu plus loin.
16 KENG Ching propose dans sa these la possibilite que Paramärtha et Xuanzang aient pu etre

d'accord sur de nombreux points doctrinaux, affirmant que l'image preexistante de Paramärtha

comme defenseur de la theorie tathägatagarbha est une vue retrospective erronee qui nous
vient de Tanqian (542-607), un disciple tardif de Paramärtha (Keng 2009).



DE GRUYTER Le commentaire de Tankuang — 191

qui, le premier, aurait compare les theories Tathägatagarbha et Yogäcära dans

une forme doctrinale systematique, en leur attribuant deux niveaux separes
d'enseignements.17

Le fait, avere d'un point de vue historique, qu'il existait des contrastes entre les

exegetes de 1' « ancien » et du « nouveau » Yogäcära ne signifie done pas que toute
la tradition du nouveau Yogäcära etait entierement opposee ä l'ancien Yogäcära, et

il est done impossible de reduire toute la tradition du « nouveau » Yogäcära en une
seule entite antagoniste d'un point de vue doctrinaire ä 1'« ancien » Yogäcära. Bien

que Kuiji, un des disciples majeurs de Xuanzang, ait systematise les enseignements

Yogäcära de la litterature bouddhique nouvellement introduite, il existait en effet

d'autres lignes doctrinales que la sienne dans la tradition du « nouveau »

Yogäcära.18 Ainsi Wonch'uk, un autre disciple majeur de Xuanzang, appartenant
egalement au groupe du « nouveau » Yogäcära, defendit-il des positions doctrinales
differentes de Kuiji. Les chercheurs modernes s'accordent en general sur le fait que
Kuiji et Wonch'uk appartiennent ä differents lignages scolastiques, connu sous le

nom de lignage Ci'en BS et lignage Ximing HH0,19d'apres lenom des monasteres

auxquels ils appartenaient.

3 La controverse sur la Nature de Buddha
et la question des icchantika

La distinction doctrinale la plus saillante entre la position Tathägatagarbha et la

position Yogäcära de Kuiji se trouve dans leurs perspectives differentes concernant

17 Au contraire, certaines recherches suggerent qu'il ne s'agissait pas de deux systemes
doctrinaux antagonistes, mais etaient associes l'un ä l'autre des Tepoque de Vasubandhu.
KENG affirme par exemple que Vasubandhu avait, dejä ä son epoque, integre la notion de

tathägatagarbha, bien que son acceptation de la notion de tathägatagarbha ne comporte pas
exactement les memes connotations que celle de la theorie Tathägatagarbha que l'on trouve
dans des travaux tels que le QXL. Keng 2009: 401-404.
18 Certains specialistes japonais ont egalement souleve des questions quant ä 1' « Orthodoxie »

de la position Yogäcära de Kuiji dans la « nouvelle » tradition Yogäcära (Lee 2014: 104-105).
19 Le monastere de Ximing fut construit entre 656 et 658 sur un decret de l'empereur Gaozong,
et en plus d'un centre d'enseignement, il etait egalement un centre de traduction de textes
Sanskrits. Xuanzang en personne y fut brievement installe comme premier abbe apres son
retour d'lnde. Wonch'uk y travailla en etroite collaboration avec ce demier de 656 ä 658 environ
et devint si etroitement associe au monastere qu'il est egalement connu sous le nom de « mattre

Ximing » Ximing fashi IPJJÖW. Tankuang, qui y resida un siecle apres Xuanzang, ä partir de

l'annee 735 environ, ecrivit vraisemblablement plusieurs de ses compositions dans ce

monastere.



192 — Monika Guerra-Glarner DE GRUYTER

la capacite ä l'eveil des etres. Tandis que les exegetes Tathägatagarbha defendent

l'universalite de la capacite ä l'eveil pour tous les etres, Kuiji affirme des capacites
differenciees ä l'eveil en invoquant la doctrine des « Cinq lignees spirituelles » (wit

zhongxing (Eli'14).20 L'accent mis sur cette doctrine par Kuiji commence ä

apparaitre dans son commentaire au CWSL, dont la composition est quasiment
simultanee ä la redaction de ce texte par Xuanzang.

Dans son commentaire, Kuiji decrit la doctrine des « Cinq lignees spirituelles »

en detail,21 et y affirme l'existence d'etres « depourvus de lignee spirituelle » (wu

zhongxingMMH, agotra) ou icchantika (yichanti — Ulf®).22

Non seulement la doctrine des « Cinq lignees spirituelles » defendait une

position diametralement opposee ä la theorie Tathägatagarbha, mais elle etait
egalement en contradiction avec l'enseignement du Vehicule unique du Sütra du

Lotus et de la doctrine du Sütra du Nirvana, selon lequel tous les etres, y compris
les etres « depourvus de lignee spirituelle », deviennent des buddha. Ces sütra
etaient tres en vogue en Chine du Nord ä l'epoque du retour en Chine de

Xuanzang, et certains ont suggere que l'ecole Faxiang a disparu de l'histoire
du bouddhisme peu de temps apres Xuanzang precisement ä cause de la position

radicale de l'ecole sur cette question.23

Nous savons que les positions doctinales de Wonch'uk etaient differentes
de Celles de Kuiji et de ses disciples, et selon certaines sources, il aurait
meme existe une rivalite continue entre Wonch'uk et Kuiji.24 Certains
chercheurs japonais parlent de polarisation des sources concernant
Wonch'uk.25 Selon eux, les idees de Wonch'uk auraient ete rejetees parce

20 Cette theorie de classification des etres sensibles en cinq categories sur la base de leur

potentiel ä l'eveil, avec un groupe exclu de fagon permanente du salut, fut etablie en Chine par
Xuanzang et ses disciples et est specifique ä l'ecole Faxiang. Cette idee etait clairement heritee

de Dharmapäla, puis enseignee par son disciple Silabhadra (ca. 529-645), qui fut le maitre

principal de Xuanzang au monastere de Nälandä, oü il etudia durant cinq ans. Dharmapäla
affirmait qu'il existait une categorie de personnes pour qui l'etat de buddha etait impossible ä

atteindre. Ces etres, bien que ce ne soit pas de leur faute, manquaient de fagon inherente de ce

qu'il appelait « les germes non-parfumes » (ou « germes non-contamines » wulou zhongzi Ü$t
fIT, ainsi que le traduisit Xuanzang) et etaient de ce fait eternellement exclus du salut. Selon

la tradition, Xuanzuang aurait dans un premier temps hesite ä introduire cette theorie en Chine,

oü la croyance en une Nature de Buddha inherente etait forte.
21 T.1831.610cl9-611a01.

22 « etres sans foi », totalement depourvus de semences de vertu susceptibles de les mener ä

l'Eveil. Exclus definifs de la bouddheite ou sorte de « damnes » du bouddhisme (Comu 2006: 267).

23 Weinstein 2009: 293-297.

24 Cf. la courte biographie de Wonch'uk dans le Song Gaoseng zhuan 5tciÜf§W, Biographies des

moines eminents de la Dynastie des Song, compilee par Zanning (919-1002), T. 2061.727b.

25 Jorgensen 2002: 74-133.



DE GRUYTER Le commentaire de Tankuang — 193

qu'opposees ä la position orthodoxe de l'ecole Faxiang, et certains l'on meme

qualifie d' « heretique de l'ecole Faxiang »,26 Ses idees furent neanmoins

perpetuees durant plusieurs generations dans son monastere de Ximing, oü

Tankuang en a probablement pris connaissance avant de les propager ä

Dunhuang.
La position doctrinale de Wonch'uk se trouvait probablement entre Celles de

Paramärtha et de Xuanzang, tout en favorisant les positions de Paramärtha au
detriment de Xuanzang sur beaucoup de points doctrinaux. C'est cette

preference ä l'encontre de Paramärtha, qui etait en contradiction avec les autres

savants de l'ecole Faxiang, qui engendra done de severes critiques ä l'egard de

Wonch'uk ä son epoque, et influenga egalement la comprehension des vues des

chercheurs modernes ä l'egard de Wonch'uk.

Ainsi, en affirmant que meme les icchantika peuvent etre sauves ou eveilles,
Wonch'uk contredit la position de Xuanzang. Selon lui, la doctrine de l'icchantika
serait apparue dans les sütra comme un « moyen habile » (upäya)27 pour motiver
certaines personnes ä faire plus d'efforts. II est vrai, dit-il, que tout le monde

possede de fagon inherente la Nature de Buddha (tathägata); cependant, certains
doivent remplir les conditions qui leur permettent de devenir eveilles. II presente
la degradation extreme des icchantika comme une condition temporaire, qui peut
etre ecartee ä l'aide de pratiques religieuses adaptees. Sa position n'est done ni
celle defendue par le nouveau Yogäcära, ni tout ä fait celle des defenseurs de la
theorie tathägatagarbha, puisqu'il fait de la Nature de Buddha inherente ä tous les

etres une condition potentielle, pouvant etre atteinte au moyen de certaines

pratiques.
Quant ä Tankuang, il ne mentionne qu'une seule fois les icchantika dans son

commentaire au QXL, lorsqu'il evoque les sept sortes de gens qui ne peuvent
entrer dans le samädhi28 de l'Ainsite (zhenru sanmei

26 Kamata Shigeo, Chosen buddyö no tera to rekishi (Tokyo: Daihörinkaku, 1980), p. 161. Cite

par Jorgensen.
27 Upäya kausalya, en chinois fangbian ifrfü, traduit par « moyens habiles », « methode », ou

encore « expedient salvique », designe dans le Mahäyäna tous les moyens mis ä disposition des

bouddha pour aider les etres ä s'arracher ä la souffrance et atteindre l'Eveil. Ces moyens sont

qualifies de « habiles », car ils sont adaptes en fonetion des besoins et des capacites des etres

(Cornu 2006: 673-674).
28 « Recueillement », « absorbtion meditative ». Terme generique qui designe tout etat de

meditation profond obtenu apres la stabilisation de l'esprit, lorsque celui-ci demeure focalise

sur un seul point ou sur un objet unique, et que les notions de « sujet » et d' « objet »

s'evanouissent. Cornu: 499. D'apres le QXL: «... gräce ä ce samädhi, on connaitra le caractere
d'unite de la sphere de la Loi. On entend par lä que le corps de la Loi de tous les buddha est

egal et non duel avec le corps des etres. » (T.1666.582b01-13) et « Pour les profanes qui n'ont



194 Monika Guerra-Glarner DE GRUYTER

Premierement, les sceptiques: les personnes dont la nature est de douter. Deuxiemement,
les mecreants: les personnes incredules (icchantika) denuees de volonte. Troisiemement,
les blasphemateurs: les non-bouddhistes (litt, en dehors de la Vole) qui enseignent des

heresies. Quatriemement, les fauteurs graves: les personnes qui ont commis [des actes] tels

que les dix mauvaises actions et dont l'esprit est impur. Cinquiemement, les criminels: les

personnes [qui ont commis] les cinq peches capitaux et dont l'esprit est extremement
mauvais. Sixiemement, les orgueilleux: les personnes imbues d'elles-memes qui refusent

d'apprendre. Septiemement, les paresseux: les personnes indisciplinees dont l'esprit est

dissipe.
Aucun d'eux ne peut entrer immediatement [dans le samädhi}.29

lis ne le peuvent peut-etre pas maintenant ni dans ces conditions, mais selon le

QXL, les profanes qui n'auraient pas assimile la methode de samädhi, ont encore

une chance de parvenir au salut par la recitation des noms du Buddha et ainsi

penetrer dans les Terres pures.30

Tankuang semble egalement donner une chance de salut ä ces etres pour
qui le samädhi est encore inaccessible. En effet, il affirme que le profane et le

Saint ne sont pas differents dans leur essence.31 II continue en expliquant que
l'absence, chez certains etres vivants, de la faculte ä accomplir le bien est un
obstacle temporaire.32

Enfin, Tankuang cite le « nouveau » Traite quant aux pratiques qu'il faut
cultiver afin de pouvoir, en fin de compte, entrer dans le samädhi:

Devenir proche de tous les buddha et bodhisattva. Leur rendre hommage, leur faire des

offrandes, les venerer et les louer. Ecouter le Dharrna correct et cultiver les pratiques telles

qu'elles sont enseignees.33

pas assimile la methode de samädhi, l'entree dans la famille des tathägata n'a aucunement lieu
d'etre. » (T.1666.582b29-c01) Trad (Girard 2004).
29 Ma traduction de T.2814.1168a24-b01:... —®ilS#. ELSiA'ttÄftl'ft.
=Aff#. HSlf. fl-itiAfeSPjiifc. 011!?#. +.ÜÜA'CARfi
ft. EiäAA'b+lSte. AS'®#. -fcü.t#.
i*$. six. uzmm.
30 Cf. T.1666.583al6-21. Comme le note Girard, la version de Siksänanda inflechit encore un

peu plus ce passage dans la direction des Iai'cs en affirmant: « en cultivant graduellement les

pratiques, il arrivera ä entrer dans le Stade de juste [determination] » (Girard 2004: 163).

31 Cf. T.1814.1168b09:

32 Cf.T.1814.1168.b26:

33 Ma traduction de T.1667.591a29-b01: Si®—KÜW#®.



DE GRUYTER Le commentaire de Tankuang 195

Tankuang parait done se rallier ä la position de Wonch'uk, selon laquelle l'Eveil
reste accessible ä tous, ä conditions d'observer certaines pratiques, plutöt que
de condamner une partie des etres ä ne jamais connaitre l'Eveil.

4 La question de la 9eme conscience

II est une autre question qui a suscite d'intenses debats entre les tenants d'un
« ancien » Yogäcära et d'un « nouveau » Yogäcära, il s'agit de la question de

la 9eme conscience ou amalavijfiäna.
La doctrine de amalavijnäna ou de la Neuvieme Conscience (jiushi AI®) a

traditionnellement ete attribuee ä Paramärtha.34 II s'agit en fait d'un Systeme

Yogäcära typique de huit consciences auquel est ajoute une « conscience

immaculee » (amoluo shi ß"J Hüls® ou wugou shi Äffe!®, amalavijnäna),

congue comme une correlation purifiee de la « conscience de trefonds » (alaiye
shi ßnJftWiÜ, älayavijnäna).35

Xuanzang s'opposa ä l'idee des neuf consciences de Paramärtha en plusieurs

passages de ses propres ecrits et ses disciples firent de meme. Pour etre precis, les

exegetes du « nouveau » Yogäcära acceptent egalement la notion d'amalavijnäna,
mais au contraire de Paramärtha qui la voit comme une 9eme conscience separee de

la 8eme, ils la considerent comme la partie pure de la 8eme conscience -

34 L'attribution traditionnelle du Systeme des neuf consciences ä Paramärtha, cependant, est

egalement controversee. Meme si le concept de 1 'amalavijfiäna apparatt chez Paramärtha, il
n'existe, d'apres Michael Radich, aucune mention du Systeme des neuf consciences, ni de
1 'amalavijnäna en reference ä la 9Sme conscience. Ce sont des exegetes plus tardifs qui men-
tionnent le Systeme des neuf consciences et en attribuent la paternite ä Paramärtha (Radich

2008: 104-114).

35 L'älayavijnäna est concept propre ä l'ecole Yogäcära, definissant le receptacle des traces

karmiques, qui Supporte et nourrit les sept autres consciences. On peut le comparer ä une
sorte de psychisme subconscient et impersonnel, sur lequel reposent les six connaissances

sensorielles, l'esprit (manas) et les objets connaissables. C'est la clef pour comprendre l'agir
et le penser humain. Elle n'a pas d'existence continue, puisqu'elle se renouvelle ä chaque
instant sous l'effet des "germes" qui tiennent leur force des actes anterieurs et deviennent
facteurs de projection du sujet dans le devenir. Ce renouvellement est si rapide que cette

succession d'impregnations donne l'illusion d'une continuity, d'un moi permanent, d'une
identite de personne. Cf. May 1971: 308. Le terme est utilise par Tankuang dans cette

transcription, mais il est interessant de noter qu'il utilise egalement (et il est le seul parmi
les auteurs Faxiang ä le faire) la transliteration du Sanskrit telle qu'utilisee par Paramärtha

(jiyeshi f?I5j8fc).



196 — Monika Guerra-Glarner DE GRUYTER

l'älayavijnäna - qui ne se manifeste pas avant le Stade de la Terre du Tathägata
(;rulai di $PJ|5±tk).36 lis n'etablissent pas de 9eme conscience separee.37

Cette distinction semble etre un des facteurs qui ont contribue ä

l'etablissement de la bifurcation entre 1' « ancien » et le « nouveau »

Yogäcära, ou entre les traditions Tathägatagarbha et Yogäcära. En effet,

Yamalavijnäna prise comme 9eme conscience implique que tous les etres

possedent de fagon innee la conscience immaculee, rejoignant ainsi la doctrine

tathägatagarbha.
Paramärtha associe Yamalavijnäna avec plusieurs concepts qu'on ne trouve

pas dans le QXL et qui ont des connotations tathägatagarbha, tels que 1' « esprit

pur par nature » (zixing qingjing xin Ü bf'll1)38 qui est recouvert par les

afflictions du [monde] exterieur « la Nature de la realite parfaite-
ment accomplie» (yuancheng shixing HI fife# [4)40 ou encore 1' « Eveil originel »

[benjue ^W).
A ce sujet, Wonch'uk semble ä nouveau adopter une position intermediate.

Selon lui, si quelqu'un affirme comme le fait Paramärtha, qu'il existe une

36 Tankuang affirme la meme chose: « C'est pourquoi ll est dit

que, apres avoir parcouru les terres ultimes des bodhisattva, l'on penetre dans la Terre du

Tathägata, et il est [alors] possible de se degager [des souillures], » Ma traduction de

T.2814.1139c03.

37 Le CIVSL affirme qu'avec älayavijhäna, Yamalavijnäna est une des denominations de la 8eme

conscience, et que ce nom s'applique seulement au Stade de tathägatagarbha. II affirme que
cette conscience immaculee est associee avec la Grande connaissance de miroir parfaite {da

yuanpng zhi XBüllS', ädarsa-jnäna), une des quatre connaissances acquise par la transformation

de la conscience souillee. (cf. T.1585.13c08-24). Commentant ce passage, Kuiji ajoute qu'il
est errone de considerer Yamalavijnäna comme la 96me conscience, (cf. T.1830.344c09-13). Chez

Tankuang, la Grande connaissance de miroir parfaite est ä Torigme des bons dharma chez les

etres: (T.2814.1128c24-28). Dans un autre

passage, il semble que Tankuang considere (s'appuyant entre autre sur le Traite sur les Terres

des Maitres du Yoga) que « Yälaya est pur, moralement neutre [c.ä.d. sans influence sur le

karma], et entierement depourvu de plaisir ou de souffrance. » II mentionne egalement que
chaque etre est ä moitie egare et ä moitie eveille, ce qui pourrait indiquer une « potenbalite »

d'Eveil ou une nature de Buddha inerente ä tous les etres. Enfin, Tankuang affirme egalement

que le Stade de la realisabon correspond ä la Connaissance de miroir, et que lorqu'elle est

realisee, [la conscience] est totalement pure. (T.2814.1133a28-b07).

38 S (T.1844.208b07-08). Ailleurs, il est presque toujours la cause de

la mise en mouvement du vent de 1'ignorance (Cf. T.1844.209bl0; 228a06; 231all). Chez

Tankuang: (1149b22) « La nature de Tespnt est depourvue de

mouvement, c'est justement le sens de l'espnt pur de par sa nature ».

39 Le terme est egalement cite par Tankuang, dans un passage qu'il tire probablement de

Wonhyo (Cf. T.2814.1138b09-ll, egalement cite en p. 21).

40 Terme egalement utilise par Tankuang quelques lignes plus haut: la A0J&JI„ $XHlS
*14Kb (T.2814.1136a05).



DE GRUYTER Le commentaire de Tankuang 197

neuvieme conscience pure, alors il doit etre admis que la 8eme conscience,
1 'älayavijnäna est impure. Wonch'uk se pose done en faveur de l'idee que la
9eme conscience n'est rien d'autre que l'aspect pur de l'älayavijnäna, et que cet

aspect pur de la 8eme conscience ne doit pas etre confondue avec l'existence
d'une neuvieme. Ainsi, Wonch'uk rejette l'idee de Paramärtha d'une 9eme

conscience et semble adopter la position des exegetes Yogäcära.

Cependant, concernant l'älayavijnäna, Wonch'uk affirmait qu'elle contenait
ä la fois des qualites pures et impures - tout en etant pure dans sa vraie nature.
La definition de Wonch'uk de l'älayavijnäna comme etant « parfumee »41 mais

neanmoins pure dans sa vraie nature differait done de celle de Xuanzang, pour
qui eile etait seulement « parfumee ».

II est une nouvelle fois difficile de connaitre la position de Tankuang sur
cette question. En effet, les termes « amalavijnäna » et « 9Sme conscience »

n'apparaissent pas dans ses commentaires du QXL. De plus, bien qu'il en parle
dans d'autres textes, il n'utilise cependant jamais la transcription « classique »

du terme HÜBÜsbÜ (amoluoshi). A la place, il utilise des variantes de transcription
qui n'apparaissent pas chez Paramärtha, telles que (amoluoshi),42 ou
|SJ!&^lnSt (amoluoshi).43

Selon Radich, lorsqu'un auteur ne respecte pas la transcription usuelle, cela

peut nous indiquer, par exemple, qu'il a entendu un terme mais ne l'a pas lu; ou

que la connaissance de ce dernier lui est parvenue par le biais d'une source
differente que Paramärtha lui-meme.

II existe toute une variete d'autres termes se referant ä 1 'amalavijnäna dans

les sources plus tardives, qui n'etaient pas utilises dans les textes de

Paramärtha. Par exemple le terme de MtHW, (wugoushi), qui est assimilee ä la

41 « Le parfumage (väsanä) est Tacquisition d'une seconde nature grace ä Thabitude, ä

l'expenence repetee d'un phenomene. II s'entend en deux sens: la force active qui impregne
le psychisme; et la puissance passive latente qui reste dans le fond du psychisme. » Cf. Girard

2004: 64, note 133. II sera question du parfumage de maniere plus detaillee plus loin.
42 T.2810.1051b09-ll: jlt^Ä^ÜsS. Cette transcription est egalement utilisee par
Kuiji et un de ses collaborateur coreen (mais pas Wonch'uk!), ainsi que par Bukong et le

disciple de ce dernier, Huilin, qui sejourna au monastere Ximing peu avant Tankuang. Elle

est egalement utilisee par un grand nombre de moines japonais posterieurs ä Tankuang, surtout
de l'ecole Hosso (Faxiang japonais).
43 T.2812.1075a20 (cf. note 46 page suivante). Cette meme transcnption n'est utilisee que par
deux moines qui vecurent avant lui, dont Kükai SE/S (774-835), moine japonais qui introduisit
l'ecole Shmgon au Japon et qui resida ä Chang'an entre 804 et 806. Ce dernier affirme que la
9äme conscience, i'amalavijnäna correspond ä la conscience naturellement pure des buddha-. If

(T.2701.361b29-c01).



198 — Monika Guerra-Giarner DE GRUYTER

neuvieme conscience et se trouve dans les ecrits de plusieurs moines des la fin
du 6eme siecle,44 ou encore yPSSfe (jingshi)45

Cependant, la Variante la plus significative du terme amalavijnäna est

« neuvieme conscience » jlwk (jiushi). De nombreuses sources plus tardives

expliquent frequemment que Paramärtha aurait presente 1'amalavijnäna comme

une 9eme conscience, qui venait se placer au-dessus du modele habituel ä huit
consciences du Yogäcära « classique ». Des references ä 1 'amalavijnäna en tant

que « neuvieme conscience » se retrouvent chez plusieurs auteurs dont Kuiji,
Wonhyo et Tankuang. Ce dernier mentionne un Jiushi lun Aimünij de Paramärtha,

en lien avec le Lankävatärasütra, selon lequel:

Le nom de la 9eme consience est amalavijnäna. II s'agit de 1 'aläya qui s'est departi des

souillures des naissances et des dispantions. C'est ä dire l'Ainsite appelee amalavijnäna.''6

II est important de noter, comme le souligne Radich, que la premiere mention
d'une neuvieme conscience ou de neuf consciences, ne se trouve pas chez

Paramärtha ou ses successeurs, mais dans le Lankävatärasütra 47

Les erudits tardifs se referaient frequemment ä ce passage, ou ä sa doctrine,
lorsqu'il etait question du concept d'amalavijnäna et de la neuvieme conscience,
mais dans un sens qui tend ä s'eloigner de celui que leur a donne Paramärtha.
En effet, l'on peut constater qu'apres Kuiji et Wonch'uk, la gamme des significations

que nous rencontrons s'est significativement appauvrie et depend la

plupart du temps de ^interpretation des auteurs Faxiang qui les ont precedes.48

44 Le terme apparait dans les deux textes de Tankuang dejä mentionnes plus haut: dans son
T.2810, aux lignes 1051al2-14; 105tb09-ll (passage vu plus haut); 1055a26-28. Amsi que dans

son T.2812, aux hgnes 1075b06-08 et 1075cl2-14. II n'apparait cependant pas dans ses com-

mentaires du QXL. Dans aucun de ces passages Tankuang ne mentionne qu'il s'agit d'une 9eme

conscience, ll Tassimile plutöt ä l'aspect pur de Yaläyavijhäna, la 8eme conscience.
45 Ce terme apparait egalement dans les deux memes travaux de Tankuang: le T.2810, au

hgnes 1054b24; 1055a08; 1055al5; 1054b24; etc., ainsi que dans le T.2812, dont deux fois dans le

passage 1079bl6-20. La encore, Tankuang ne mentionne pas ce terme comme se referant ä une
9Sme conscience, mais bien comme faisant partie de la 8äme.

46 T.2812.1075al8-21:

Ainsi que dans son T.2810, hgnes 1010b21-22: W

OÜ il mentionne

que dans le Lankävatärasütra il est question de 9 consciences.

47 « Les differentes consciences, de huit ou neuf sortes, sont telles des vagues sur l'eau », ma
traduction de AASfÜSsIt, ttnzK'hSSM. (T.671.565b24), traduction chinoise de Bodhiruci.

48 II ressort egalement de ces comparaisons que Wonch'uk suit en partie Kuiji dans son

interpretation concernant l'amalavijnäna. D'autre part, tandis que amoluoshi n'est
utilise que par Kuiji, amoluoshi est utilise par Wonch'uk et Kuiji, mais m par Wonhyo
ni par Tankuang.



DE GRUYTER Le commentaire de Tankuang — 199

Cela est valable partiellement pour Tankuang, qui utilise soit une transcription

employee seulement par Kuiji49 (mais pas par Wonch'uk, ni Wonhyo) soit

une transcription plus ancienne, utilisee par des auteurs qui ont sejourne ä

Ximing avant lui. Enfin, il mentionne une neuvieme conscience, soit en
reference ä un Jiushi lun Kmiämi dont Paramärtha serait l'auteur, soit en se

referant au Lankävatärasütra.
Ce qui est done marquant dans la position de Wonch'uk, et qui semble avoir

egalement influence Tankuang, est son attitude accomodante, que Lee qualifie
de « middle way stand ». En effet, plutot que de critiquer ses adversaires,
Wonch'uk emet ses inquietudes concernant la culture intellectuelle bouddhiste
de son temps, specialement en ce qui concerne le conflit entre les pensees
Madhyamaka50 et Yogäcära. Le fondement de la controverse se trouvait dans

le fait que les Mädhyamika consideraient que tous les etres etaient

tathägatagarbha tandis que les Yogäcära consideraient que tous les etres ne

possedaient pas la Nature de Buddha universelle.
Wonch'uk affirme que les enseignements de Dharmapäla doivent etre com-

pris depuis une perspective qui prend en consideration le contexte qui donna
naissance ä chacun des enseignements. Ces maitres ont produit des enseignements

qui etaient adaptes ä la situation de leur audience, de fa?on ä ce que leur

enseignement puisse permettre ä tous les etres de realiser la Voie du milieu.
Aussi longtemps qu'ils satisfont le but commun de l'enseignement bouddhiste

qui consiste ä permettre aux etres de devenir eveilles, ils sont valides et

equivalents les uns aux autres. Ainsi le fait de servir le but de sauver les etres

devient la fondation des principes que Wonch'uk va developper dans son
erudition doctrinale.

5 Influence de Wonhyo

Toujours dans une perspective harmonisante, un autre moine a eu une grande
influence dans cette controverse - et sans doute egalement sur Tankuang - en
introduisant une sorte de Synthese de 1' « ancien » et du « nouveau » Yogäcära,

49 II est interessant de noter que Tankuang mentionne les travaux de Kuiji ä plusieurs reprises.
Par exemple ä la ligne T.1814.1123c22 il mentionne le Qijuan jing -b#M de Kuiji (T.1861), bien

qu'il ne le cite pas. Plus loin, il cite exactement le commentaire du Traite du Milieu et des

Extreme de Kuiji (T.1835) ä deux reprises (lignes T.2814.1134al4 & 1143bl0), et enfin, une
nouvelle fois une citation exacte du Traite en sept fascicules (T.2814.1150M4).

50 « La Voie du milieu ». II s'agit de l'une des deux grandes ecoles philosophiques du

Mahäyäna avec le Yogäcära.



200 — Monika Guerra-Glarner DE GRUYTER

prenant appui pour cela sur le QXL. II s'agit de Wonhyo (617-686), un autre
moine coreen dont les commentaires eurent une grande influence sur la tradition

bouddhique dans toute l'Asie de l'est. Wonhyo s'interessa tout
particulierement aux pensees du Tathägatagarbha et Yogäcära, mais ses

compositions et ses commentaires (il en composa plus de cent) couvrent tous les

enseignements du bouddhisme Mahäyäna connus en Asie de Test. Parmi ses

ecrits les plus influents figurent les commentaires qu'il fit sur le QXL.51 Ces

derniers eurent une influence considerable sur les savants bouddhistes de Chine

et du Japon, et participerent ä l'etablissement de ce texte comme Tun des plus
influents de la region. Bien qu'il n'ait pas sejourne en Chine, ses textes y ont
circule et y ont ete largement etudies et commentes.

Son approche a souvent ete qualifiee par les chercheurs modernes de

tentative d' « harmonisation des disputes ». En effet, Tun des principaux buts
de Wonhyo semble avoir ete de depasser les conflits doctrinaux en utilisant de

fa?on rigoureuse et logique leur contenu, afin de demontrer leur compatibilite
de fond et parvenir ainsi ä reveler un Systeme global correspondant au
bouddhisme Mahäyäna. II semble en effet qu'ä l'epoque de Wonhyo et de Wonch'uk,
surmonter la dispute entre les deux ecoles rivales Madhyamaka et Yogäcära etait

un serieux probleme. Selon Wonhyo, cette dispute pouvait etre harmonisee par
la doctrine du QXL si cette derniere etait bien comprise. II affirme done la

Suprematie du Traite sur les deux doctrines rivales entre elles.52

Le QXL est connu pour sa synthese des systemes Tathägatagarbha et

Yogäcära. L'affirmation contenue dans le Traite que le tathägatagarbha et

l'älayavijnäna sont unis d'une maniere qui n'est « ni identique ni differente »

(feiyi feiyi #Ji=)53 etait generalement consideree comme un indice de solution

de la contradiction doctrinale entre les exegetes Madhyamaka et Yogäcära.
La these de 1' « Esprit un et ses deux aspects » (yixin ermen —'lh~H) du

QXL contient une solution potentielle ä la contradiction doctrinale entre

Madhyamaka et Yogäcära, etant donne que les deux aspects de l'Esprit un,
son « aspect en tant qu'Ainsite » (xin zhenru men 'ihjtttnFD et son « aspect
soumis aux naissances et aux disparitions » (xin shengmie men -CfkMH),
correspondaient respectivement aux domaines inconditionne et conditionne.54

51 T.1844 et T.1845. Dont une petite partie a ete traduite en anglais par Park (1979).

52 Son commentaire du QXL englobe toutes les doctrines bouddhistes de fagon comprehensive
et d'une maniere non sectaire, tandis que d'autres commentateurs, ä l'image de Fazang (643—

712), tenterent au contraire de s'approprier le Traite afin de glorifier leur propre ecole.

53 Tankuang affirme la meme chose: « C'est pourquoi l'Eveil et le non-
Eveil ne sont ni identiques ni differents. » (T.2814.1129bl6-20).

54 Toutes les choses ou substances engendrees, c'est-ä-dire constituees par la reunion de

causes et de conditions, sont dites « composees » (samskrta) ou « conditionnees » puisqu'elles



DE GRUYTER Le commentaire de Tankuang — 201

De plus, le modele graduel du tathägatagarbha ressort egalement clairement
de sa comprehension de 1' « Esprit un ». Wonhyo affirme en effet que lorsqu'une

personne atteint le « Stade ultime » (jiujing wei apres avoir elimine les

quatre marques,55 l'eveil initial ne se distingue pas de l'Eveil originel et l'Esprit
retourne ä son origine qui n'est autre que 1' « Esprit un ».56 Autrement dit, ce

n'est pas avant que le tathägatagarbha (ou Eveil potentiel) devienne manifeste

comme la forme complete d'eveil apres un processus de pratique que l'esprit
retourne ä sa source.57

D'un cote, 1' « Esprit un » est decrit comme existant toujours en meme temps

que tous les dharma; le QXL affirme qu'il englobe tous les dharma supra-
mondains (diu shijian fa fhfttKbfe) et mondains (shijian fa tttfalti)58
et Wonhyo affirme aussi qu'il est « le domaine de la Loi unique » (yi fajie —

dharmadhätu).59 De l'autre cöte, 1' « Esprit un » ne peut etre obtenu avant

dependent de causes et d'effets. Tout est compose, ä Texception d'une partie de l'element des

phenomenes mentaux et de leur source (Comu 2006: 145). Tankuang, ä la fln de son commentaire,

donne une definition de ces deux aspects de l'espnt: le premier correspondant ä ce qui ne

peut etre mesure, le second ä son aspect empmque. Lorsque les deux s'accordent, alors l'Espnt
un est sous controle. Enfin, l'Espnt un renferme les deux aspects, (cf. T.2814.1173c27-29).

55 Les quatre marques de l'esprit; celle de la naissance (shengxiang ttffl), de la duree (zhwaang
ffeffl), du changement (yvaang #1+1) et de la dispantion (miexiang Ä+g). Girard parle de

« phases temporelles » de la pensee (Girard 2004: 35).

56 Chez Tankuang aussi, les etres, apres s'etre soustraits ä des pratiques durant un temps
incalculable, beneficient de la puissance du parfumage et l'ignorance disparait. Avec l'extmc-
tion de l'ignorance, son ongine meme s'en trouve completement epuisee:

^WSPÄ. (T. 2814.1144C20) Ensuite,

toujours selon Tankuang, l'espnt de buddha, libere des illusions, retourne ä la source de l'Espnt un
et l'Eveil initial est idenüque ä l'Eveil onginel, quahfie de « complet»;

++5X11° (T.2814.1164al5) L'affirmaüon que l'Eveil initial n'est pas different de l'Eveil onginel
revient plusieurs fois chez Tankuang et est egalement quahfie de « pur » (cf. lignes T.2814.1121c22;

1121C28; 1126b22).

57 En fait, ä cöte de 1' « Esprit un et ses deux aspects », Wonhyo utilise egalement une phrase
« les deux aspects de l'Espnt un » (ermen yixm ~ Fl-<(>) qui n'apparait pas dans le QXL:

—Fl—(T.1844.202bl8-19), et selon Lee, ll semble que cette expression represente le

processus graduel ä partir du Stade des deux aspects jusqu'au Stade de l'Espnt un. Tankuang
utilise une expression similaire: gElt—(T.2814.1166c29).
58 Cf. T.1666.575C20-25.

59 —iL-BPA—

(T.1844.207a24-26). II est interessant de noter qu'ici Tankuang cite le « nouveau » Traite pour
exphquer que sans eveil dans le domame de la Loi unique ll n'y a pas d'associaüon, faisant surgir
l'ignorance et les discrnnmahons: ifelfr (T.2814.1138cl2)

Enfin, Tankuang cite une nouvelle fois le « nouveau » Traite, qui affirme que tous les etres et toutes

les choses (dharma) apparhennent ä la meme sphere de la Loi unique et qu'il n'y en a pas deux.: 0r
ÖitÄo WWl—+go (T.2814.1159a09-10).



202 — Monika Guerra-Glarner DE GRUYTER

la fin d'un processus de pratique. II comporte done egalement une double

signification ä la fois de changement et d'immuabilite.60 L'Esprit un accepte
aussi bien l'impermanence et le changement precisement parce qu'il englobe
tous les dharma, et Wonhyo affirme aussi que 1' « aspect de naissance et de

disparition » (shengmie äiM) et 1' « aspect immuable » (changzhu ^ft)61 ne se

genent pas Tun l'autre. Cet etat ultime d'harmonie de l'Esprit un est attribue par
Wonhyo ä l'enseignement de YAvatamsakasütra.62

Dans le Systeme de Wonhyo, avec lequel Tankuang semble etre en accord, le

tathägatagarbha est done explique comme un Eveil potentiel, qui se manifeste ä

travers un processus graduel de pratique, et e'est en realisant l'Eveil parfait que
l'on se rend compte que l'Eveil potentiel n'est pas different de l'Eveil parfait.

La comprehension duelle du tathägatagarbha par Wonhyo est egalement
refletee dans son explication des concepts de « non-eveil » (bujue S),63

d'« eveil initial » (shijue AK),64 et d'« eveil originel » (benjue AK)-65
L'esprit, lorsque qu'il est non-eveille du fait de l'emprise qu'exercent sur lui
les illusions, transmigre parmi les Six destinees (liuqu A®).66 Mais lorsqu'il est

parfume (xunxi Hü, väsanä) par l'Eveil originel, l'esprit commence ä rechercher
le nirväna ä travers le processus de l'eveil initial jusqu'ä ce qu'il retrouve l'Eveil

originel et realise que l'esprit n'a jamais change ou ete trompe.67

60 Cf. Lee 2014: 175.

61 Ces termes apparaissent un grand nombre de fois en l'espace de quelques lignes dans le

commentaire de Tankuang (cf. lignes T.2814.1124c06-21), passage qui comprend egalement une
citation presque exaete du commentaire de Wonhyo, qui cite lui-meme le Mahäyänasamgraha
(ou Somme du Grand-Vehicule).
62 Ii est en cela suivi par Tankuang, qui le cite une nouvelle fois presque mot ä mot (y compris
le texte qui introduit la citation du Sütra de l'Omementation fleurie). Cf. T.2814.1124c20-27.

63 L'eveil des etres qui n'ont pas (encore) eradique les racines du mal. Iis en sont au premier
Stade de l'eveil initial.
64 L'eveil initial (ou acquis), qui surgit de l'eveil originel grace ä l'impregnation de l'esprit par
l'Ainsite et grace ä l'enseignement bouddhique.
65 L'eveil originel (ou inne). 11 s'agit de l'esprit eveille des etres, et se presente sous deux

aspects: un eveil inconditionne, jamais souille par l'ignorance et un eveil conditionne sujet ä

Tignorance. L'Ainsite (zhenru tathäta) est Tessence ou la substance de l'esprit, et l'eveil

originel en est la marque ou Tempreinte (ffl, laksana).

66 Idem chez Tankuang. Cf. lignes T.2814.1141a03:

ä 1142b02-03: itfcttih. &&AH&WWÜAUA*. et

suivantes.
67 Cf. T.1844.209cl8-23. Tankuang parle egalement de cette aspiration au Nirväna, citant le

MahäparinirvänasütraiWm^mtaMm^Mi.W,mmämm. rlggS. ifcJiStt'ßAH.lt
Älüt±#$8. AJ(T.2814.1142c04-06) II s'agit d'une citation

presque exaete du sütra original (T.374.570c24 & T.375.818b22). Passage qui est egalement



DE GRUYTER Le commentaire de Tankuang — 203

L'explication de Wonhyo sur les quatre etapes de l'eveil initial montre

egalement sa comprehension duelle du tathägatagarbha. Wonhyo divise le

niveau de l'eveil initial en quatre etapes en associations avec les « quatre

marques » (sixiang [fflffi), qui sont la naissance (sheng ft), l'existence {zhu ft),
le changement (yi H) et la disparition (mie M), c'est-ä-dire les modes de

conscience de quatre groupes d'etres sensibles se trouvant ä des etapes

soteriologiques particulieres.68 Chacune des quatre marques peut etre eliminee

en atteignant un niveau particulier de l'eveil initial dans une etape

soteriologique correspondante.69 A la question de savoir si les quatre marques
se produisent simultanement ou successivement, Wonhyo repond que ces quatre

marques sont ä la fois simultanees et successive d'une maniere un peu para-
doxale; il explique qu'elles sont simultanees une fois eveille, mais successives

avant l'eveil.70

La division par Wonhyo de l'eveil originel en deux types; « l'eveil originel
afferent aux souillures » (suiran benjue et « l'eveil originel natur-
ellement pur » (xingjing benjue peut egalement etre compris ä partir

cite dans deux ecrits de Wonhyo: « Doctrinal Essentials of the Lotus Sutra » (T.1725.871a08) et

« Doctrinal Essentials of the Nirvana Sütra » (T.1769.243al9), et dont a pu s'inspirer Tankuang.
68 Cf. T.1844.209c25-210c08. Tankuang semble donner une explication similaire

(cf. T.2814.1122al0-14 et T.2814.1124b08-09).

69 Wonhyo explique que ces quatre marques sont eliminees en atteignant respectivement les

quatre niveaux correspondants de TEveil initial, c'est-ä-dire T « Eveil ultime » (jiujing jue fCM
W), « Eveil partiel » (suifen jue « Eveil en apparence » (xiangsi jue ffHKji), et « non-
Eveil » (bujue (T.1844.209c25-210c08). On retrouve une classification similaire chez

Tankuang; pour ce dernier, le « non-Eveil » correspond au niveau des profanes qui subissent

la transmigration (T.2814.1123b07); ensuite, il qualifie 1' « Eveil en apparence » de deuxieme

marque d'Eveil, celle des adeptes des deux Vehicules ayant le savoir d'examen mental, et qui
sons done capable d'Eveil (T.2814.1123c26-27); puis 1' « Eveil partiel » en 36mc marque d'Eveil,
celle des bodhisattva ayant realise le Corps de la Loi, ce qui correspond ä la l6re des dix terres de

bodhisattva qui menent ä TEveil parfait, T.2814.1124al5-18; et enfin, 1' « Eveil ultime » est

atteint, selon Tankuang, lorsque Ton parvient ä l'etat de Tathägata. (T.2814.1124cl3).

70 Cf. T.1844.209a23-b02. Ceci est constitue une evolution par rapport au QXL, qui ne parle

que de la simultaneity des quatre marques (T.1667.576c). Tankuang ne parle egalement que
de la simultaneity des quatre marques. Pour lui, les quatre marques de l'eveil correspondent
ä TEveil Initial, mais ce dernier n'est, au final, pas different de TEveil originel
(T.2814.1125b29-c05).
71 Pour Tankuang, les aspects de naissance et de disparition se trouvent au centre de T« eveil

originel afferent aux souillures », mais ont une essence propre (T.2814.1126al8). Lorsque T esprit
de « eveil originel afferent aux souillures » retourne ä [son] origine qui est la connaissance pure,
TEveil initial est identique ä TEveil originel, et e'est la raison pour laquelle on dit qu'il est pur.
(T.2814.1126b20-22).

72 Wonhyo affirme que l'Ainsite qui devient parfume se refere ä 1' « Eveil originel naturelle-
ment pur » (xingjing benjue Etant donne que TEveil originel est un autre nom pour le



204 — Monika Guerra-Glarner DE GRUYTER

de cette perspective duelle. Ces deux types d'eveil originel apparaissent pour la

premiere fois dans son Qinxinlun shu Js-fg f^St,73 et ensuite Fazang et Tankuang
reprendront la terminologie de Wonhyo.74

Etant donne que 1' « eveil originel afferent aux souillures » est lie au monde

phenomenal, on peut dire qu'il correspond ä l'aspect changeant du

tathägatagarbha qui est relie ä Välayavijnäna; etant donne que 1' « eveil originel
naturellement pur » se refere ä la qualite de base meme de l'eveil; il semble

correspondre ä l'aspect immuable du tathägatagarbha. De cette maniere, Wonhyo
relie ces deux types d'eveil originel respectivement ä l'eveil initial et ä l'eveil
originel et il les relie aussi au Corps de retribution et au Corps de la Loi.75

Le QXL quant ä lui, decrit le tathägatagarbha comme le substrat immuable
de tous les phenomenes en le comparant ä l'ocean duquel surgissent d'innombr-
ables vagues,76 et le qualifie egalement de Loi (Dharma) de l'Ainsite (zhenru fa

qui est inherent ä tous les etres et les incite ä rechercher le nirväna

lorsque survient le parfumage venant de l'Ainsite (zhenru xunxi -A^MM W)-77

C'est justement ä travers le concept de « Parfumage par l'Ainsite » que
Wonhyo explique le processus par lequel le tathägatagarbha se developpe en

tathägatagarbha, Lee en deduit que Wonhyo relie le tathägatagarbha avec la notion d'Ainsite.

Tankuang quant ä lui semble dire en substance que la Nature de buddha (ou tathägatagarbha)
n'est rien d'autre que T « Eveil originel pur de par sa nature »: H&ll'f&tto
(T.2814.1127C05).

73 T.1844.

74 Fazang l'utilise dans ces deux commentaires du QXL (T.1846 & T.1847) et Tankuang fait de

meme dans ses commentaires (T.2813 & T.2814).

75 (T.1844.211c21-25). Tankuang semble faire de meme dans son commentaire (cf. lignes
T.2814.1126b21 et 1148a25).

(T.1666.576c09-13). « Ainsi en est-il de l'eau d'un grand ocean agite par les vagues sous Teffet

du vent. Le caractere de l'eau et celui du vent ne sont pas ä part Fun de 1'autre: l'eau n'ayant

pas de mouvement par nature, lorsque le vent tombe, le caractere du mouvement disparait,
sans pour autant que celui de l'humidite soit detruit. » Trad (Girard 2004: 37).

77 Kftpngaw-«. flans. oat-ntmium

(T.1666.578bl9-24). Passage que Girard traduit de la maniere suivante: « II est deux significations

attachees au parfumage venant de la Talite. Quelles sont-elles? Premierement, le parfumage

dans l'etre propre et les caracteres de la Talite. Deuxiemement, le parfumage dü ä son
action. Grace ä ces deux dernieres significations, la Talite parfume en permanence. En

raison de sa puissance, eile peut faire detester aux etres la douleur des naissances et des morts
et aspirer au nirväna, et, en leur donnant creance au fait qu'ils ont en eux-memes le principe de

la Talite, faire en sorte qu'ils congoivent la pensee d'eveil et cultivent les pratiques. » (Girard
2004: 71).



DE GRUYTER Le commentaire de Tankuang — 205

un eveil completement manifeste.78 Alors qu'il explique le passage du QXL sur 1'

« eveil original afferent aux souillures », Wonhyo affirme que sur la base de la
force de l'Ainsite qui parfume ä l'interieur (neixun faH),79 une personne peut
pratiquer au « Stade d'accumulation [des bonnes racines] » (ziliangwei KS14)80

puis au Stade des bodhisattva, jusqu'ä ce que le pratiquant atteigne le Stade de

l'eveil parfait (ou non-souille) (wulou di dengjue ^£W),81 revelant ainsi la

nature depourvue de naissance et de disparition82; au contraire, dans le cas du

« Parfumage par l'Ignorance » (wuming xunxi ÄPfj J8S), par lequel l'Ignorance
parfume l'Ainsite, nait l'esprit trouble rendant tous les etres prisonniers des

naissances et disparitions.83
Ce qui est important dans l'explication de Wonhyo du parfumage par

l'Ainsite ou par l'Ignorance est que ces parfumages prennent l'aspect d'un

processus graduel ä l'egard de l'eveil ou du samsära.
C'est done ä travers son approche duelle que Wonhyo resout le conflit

doctrinal entre Madhyamaka et Yogäcära. Sa comprehension du

tathägatagarbha comme la capacite universelle ä l'Eveil inherente ä tous les

etres vivants correspond ä la vue propre au Mahäyäna d'absence de distinction
entre les deux mondes. Wonhyo se distingue neanmoins des Mädhyamika en

ajoutant une etape entre la Nature de Buddha non-manifestee inherente ä tous
les etres et la Nature de Buddha achevee, obtenue au moyen de pratiques
speeifiques.

Ainsi, la perspective adoptee par Wonhyo n'est pas non plus exaetement

identique ä celle du Yogäcära car il aeeepte la notion de Nature de Buddha
universelle qui, bien qu'initialement potentielle uniquement, peut etre

developpee en un eveil complet, tandis que le Yogäcära la rejette.
Finalement, lorsque le tathägatagarbha se manifeste comme la forme

complete d'eveil ä travers un processus de pratique, l'Esprit un, l'harmonie
ultime de toutes les sortes de distinctions, est retrouvee. De cette fagon,

78 II semble qu'il en soit de meme chez Tankuang, qui affirme que sans parfumage il est

impossible d'acceder ä l'etat de buddha: lr?i£J|jR,> fiScliUlfrlSr.. (T.2814.1139al8-19).

79 Parfumage interieur (neixun l*l!§) ou mysterieux (mingxun ^JÜ). Les deux termes aparais-
sent chez Tankuang.
80 Apparait egalement une fois dans le commentaire de Tankuang (cf. T.2814.1144c02).

81 Tankuang mentionne egalement de l'accession au Stade de la connaissance intuitive, qu'il
associe au Stade d'Eveil parfait du diamant: BP Kfe.
(T.2814.1124b07).

82 Pour Tankuang c'est grace aux moyens habiles qu'il est possible de briser l'unite des

manifestations de naissance et de disparition ä l'interieur de 1 'älayavijnäna. (T.1844.211al4-18).
83 Selon Tankuang aussi, le parfumage par l'ignorance est la cause des illusions de l'esprit
(cf. lignes T.2814.1138a09-ll).



206 — Monika Guerra-Glarner DE GRUYTER

Wonhyo accepte les deux positions, Madhyamaka et Yogäcära sans aucune
contradiction dans la rubrique de l'Esprit un du QXL et ses deux aspects. La

position de Wonhyo n'est done pas une interpretation typique du QXL, mais

presente une nouvelle perspective tathägatagarbha,84

Enfin, pour revenir ä la question de l'amalavijnäna ou Neuvieme conscience,

Wonhyo identifie la notion d'Eveil originel du QXL au concept d'amalavijnäna
de Paramärtha.85

Wonhyo affirme egalement que l'amalavijnäna est la 9eme conscience,86 ce

qui implique qu'il adopte une theorie de la conscience distincte de la theorie des

huit consciences typiques de l'ecole Yogäcära et se differencie egalement de

Tankuang sur ce point. Wonhyo considere l'amalavijnäna comme la 9eme

conscience, une conscience separee de la 8eme conscience, tandis que le Yogäcära la

considere, comme nous l'avons vu, seulement comme la partie pure de

l'älayavijnäna, qui est atteinte lorsque Ton parvient ä la Terre de Tathäta (rulai
di #115ISift).

Finalement, on observe d'autres similarites textuelles qui semblent appuyer
l'hypothese selon laquelle Tankuang connaissait tres bien les ecrits de Wonhyo,
et en particulier ses commentaires du QXL, et qu'il s'en est servi pour rediger ses

propres commentaires. Voici celles qui m'ont paru les plus evidentes.

6 Similarites textuelles

Nous avons dejä vu plus haut que Tankuang utilise parfois les memes citations
de sütra que Wonhyo, voici un exemple de citation du Lankävatära-sütra87 par
Tankuang:

Cette derniere est presque en tout point exacte ä celle du meme texte par
Wonhyo:

84 L'mterpretation du QXL selon Wonhyo est tiree pnncipalement de l'etude de Lee 2014.

85 (1.1730.978319-20)

86 Cf. T.1730.978a06-08.

87 II existe plusieurs traductions chinoises du sütra, dont trois ont survecu; une traduction

partielle de Gunabhadra datant du milieu du 5eme siecle, une traduction en 10 fascicules de

Bodhiruci datant de 513 et une traduction en sept fascicules de Siksänanda datant de 700.

88 T.2814.1135c04. Trad.. « C'est pourquoi le Lankävatära-sütra dit. « Le corps et les nchesses,

la naissance et le maintien dans l'existence, se produisent comme dans un reve. »»



DE GRUYTER Le commentaire de Tankuang — 207

Wonhyo precise qu'il cite le Lanka en 10 fascicules: « ».90

Cela est particulierement interessant, puisqu'ä l'epoque de Tankuang il
existe une nouvelle traduction de ce texte, effectuee par Siksänanda. Or, lorsque
Tankuang cite directement le Lankävatära-sütra, sans s'appuyer sur des sources

intermediaries, il le fait dans la version de Siksänanda. Par exemple:

qui est une citation presque exacte de la traduction de Siksänanda:

Voici encore un autre exemple interessant d'une citation du Snmälädevi-sütra93

ainsi que du Lankavatära-sütra94:

Non seulement ces textes sont egalement cites par Wonhyo:

*SM96 S- ffiüJTSn. ütft
«ÄfeStfffl. gSÄMIfc*#.97

mais ils le sont de maniere quasi identique, ä nouveau d'apres la traduction de

Bodhiruci du Lankavatära-sütra.

89 T.1844.202a25. Citation qui n'est d'ailleurs pas tres proche du texte onginal. Cf. T.671.523cl0.

90 Celui de Bodhiruci, traduit au 6e siecle est en dix fascicules.
91 T.2814.1124a29-b02. Trad : Le Lankavatära-sütra dit: « Si Ton distingue deux non-moi
denues de toute pensee Active, si la connaissance des choses « telles qu'elles » agit en sorte

que les pensees [fallacieuses] ne surgissent pas, alors on appelle cela le dhyäna sur les

conditions de Tauthenticite. »

92 Cf. T.672.602a04-23.

93 Cf. T.353.222C02.

94 Cf. T.671.556bl6.

95 T.2814.1138b09-ll. Trad.. C'est pourquoi le Srimälä dit: « La pensee pure par sa nature est

difficile ä comprendre. » [Le fait que] l'espnt est souille par les afflictions est egalement difficile
ä comprendre. Le Lankävatära-sütra dit: « Le tathägatagarbha est la maque de purete. Les

afflictions [du monde] exteneur sont des pollutions non-pures. »

96 autre nom pour le Srimälä-sütra.

97 T.1844.214C10-12.



208 — Monika Guerra-Glarner DE GRUYTER

II existe de nombreux exemples analogues avec d'autres sütra, par exemple
le Sütra des Rois bienveillants (Renwang jing fZIEM), texte tres en vogue
ä l'epoque de Tankuang:

tämmmm®,*. ftssJ&=+A.

II s'agit ici d'une citation exacte de la traduction de Kumärajiva," mais

egalement des deux commentaires de Wonhyo,100 alors que Tankuang aurait
ä nouveau pu citer ce texte ä travers une traduction plus recente, celle de

Bukong.101

On peut encore dire la meme chose d'une citation de la Somme du Grand
Vehicule102:

La encore, il pourrait s'agir d'une citation approximative du commentaire de

Wonhyo:

qui paraphrase lui-meme la traduction de ce texte par Paramärtha,104 alors qu'il
en existe egalement une traduction plus recente par Xuanzang!

On trouve un grand nombre d'exemples similaires dans le commentaire de

Tankuang, avec des passages ou citations identiques ou proches des commentaires

de Wonhyo. Ces passages se retrouvent parfois egalement dans les
commentaire de Fazang, dont l'influence par Wonhyo est averee.105

98 T.2814.1158b04. Trad.: « C'est pourquoi, sur la base de cette interpretation, une stance [du
Sütra des Rois bienveillants] parle de ceux qui maitrisent les trente regies du contröle de soi, et

dont l'esprit [produit] les dix [pensees] de foi, les dix pratiques, les dix etats d'esprit
inebranlables, etc. »

99 Cf. T.245.827b08.

100 Cf. T.1844.202a25 et T.1845.237a07.

101 Cf. T.246.837b07. II est interessant de noter que le disciple de Bukong (ou Amoghavajra),
Huilin (737-820), resida au monastere de Ximing ä peu pres en meme temps que Tankuang.
102 T.2814.1149b08-10. Trad.: C'est pourquoi la Somme du Grand Vehicule des Liang, en

explique la signification centrale disant: « Ce qui est demontre: le fait que les racines ä l'origine
comporte dix sortes de merites. Ce qui doit etre demontre: le fait qu'elles produisent de ce fait
les dix sortes de pratiques superieures (c'est ä dire les dix päramitä). »

103 Cf. T.1846.270al6.

104 Cf. T.1595.228C27.

105 Cf. Muller and Cuong 2012.



DE GRUYTER Le commentaire de Tankuang — 209

7 Conclusion

II semble assez clair que Tankuang a ete influence par Wonch'uk, en particulier
dans sa vision harmonisante entre les differents courants (qu'ils soient
consideres comme orthodoxes ou non), mais egalement sur la question de la
9eme conscience. En effet, Tankuang semble suivre la position intermediaire
entre la theorie tathägatagarbha et la position tres stricte du courant defendu

par Kuiji en admettant que Yaläyavijnäna comporte ä la fois un aspect pur et un
aspect qui ne Test pas. De meme, il semble egalement d'accord avec l'idee d'un

processus graduel permettant d'atteindre l'Eveil, et potentiellement accessible ä

tous les etres, qui possedent tous une Nature de Buddha universelle, qui soit

cependant etre « activee » au moyen des pratiques adaptees.

Cependant, il faut noter qu'il lui arrive egalement de reprendre la termino-

logie de Kuiji. D'ailleurs, bien que Wonch'uk soit en desaccord sur de nombreux

points avec Kuiji, il semble qu'il demeure largement lie au lignage Faxiang de

Xuanzang, en particulier en ce qui concerne leur desaccord avec la theorie

tathägatagarbha du QXL.

Au contraire, Wonhyo, dont la pensee s'accorde avec la theorie du QXL,

represente une lignee differente, et le fait que Tankuang semble souvent en
accord avec lui et qu'il s'est visiblement largement inspire de ses commentaires

a des implications importantes. En effet, cela voudrait dire que Tankuang a pu,
d'une certaine maniere, reconcilier deux positions tres differentes, en particulier
vis ä vis du QXL, en s'inspirant ä la fois des enseignements de Wonch'uk et des

ecrits de Wonhyo.
Enfin, bien qu'ä ce Stade de mes recherches il s'agisse encore largement

d'hypotheses qui ont besoin d'etre verifiees et appuyees par plus d'exemples, il
semble neanmoins clair que Tankuang, qui reste encore largement meconnu et

peu etudie, peut nous apporter une nouvelle perspective sur le bouddhisme

Yogäcära qui a eu cours en Chine dans le courant du 8eme siecle. II parait
evident, ä la lumiere des similarites textuelles presentees dans le present article,

que Tankuang connaissait parfaitement les ecrits de Wonhyo, meme si ses

positions quant ä sa theorie du QXL ainsi que vis-ä-vis des controverses de

son epoque ne peuvent etre clairement etablie sur cette base. C'est pourquoi,
une etude plus approfondie des textes de Tankuang est necessaire. Peut-etre
cela pourra-t-il egalement nous apporter des elements de reponses quand ä la

disparition soudaine du courant Faxiang en Chine apres la revoke d'An Lushan,
alors que ce courant a continue d'exister au Japon jusqu'ä nos jours.



210 — Monika Guerra-Glarner DE GRUYTER

Bibliographie

Cho, Eunsu (2005): « Wonch'uk's Place in the East Asian Buddhist Tradition ». In: Currents

and Countercurrents. Korean Influences on the East Asian Buddhist Traditions. Edited by
E. Buswell. Honolulu: University of Hawai'i Press.

Cornu, Philippe (2006): Dictionnaire encyclopedique du bouddhisme. Paris: Editions Seuil.

Girard, Frederic (2004): Traite sur Tacte de foi dans le Grand Vehicule. Tokyo: Keio University
Press.

Jorgensen, John (2002): « Reprensenting Wonch'uk - Meditations on Medieval East Asian

Buddhist Biographies ». In: Religion and Biography in China and Tibet. Edited by Benjamin

Penny. Richmond: Curzon, 74-131.

Keng, Ching (2009): Yogacara Buddhism Transmitted or Transformed? Paramartha (499-569
CE) and His Chinese Interpreters. PhD Dissertation, Cambridge: Harvard University.

Lee, Sumi (2014): Toward a New Paradigm of East Asian Yogäcära Buddhism: Taehyon (ca. 8th

century CE), a Korean Yogäcära monk, and His Predecessors. PhD Dissertation, Los

Angeles: University of California.

May, Jacques (1971): « La philosophie bouddhique idealiste ». In: Etudes asiatiques 25. Bern:

Francke Verlag, 265-323.
Muller, A. Charles / Cuong, T. Nguyen (eds.) (2012): Wonhyo's Philosophy of Mind. Honolulu:

University of Hawai'i Press.

Park, Sung Bae (1979): Wonhyo's Commentaries on the Awakening of Faith in Mahayana,
Berkeley. Ph.D. Dissertation, Los Angeles: University of California.

Paul, Diana Y. (1984): Philosophy of Mind in 6th Century China: Paramärtha's Evolution of
Consciousness. Standford: Standford University Press.

Radich, Michael (2008): « The Doctrine of *Amalavijnana in Paramartha (499-569), and Later

Authors to Approximately 800 C.E. » ZINBUN A3t 41: 45-174.

Weinstein, Stanley (2009): Buddhism under the Vang. New York: Cambridge Studies in Chinese

History, Cambridge University Press.


	Le commentaire de Tankuang sur l'Eveil à la Foi dans le Grand Véhicule : la probable influence de Wonhyo

