Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 71 (2017)

Heft: 1

Artikel: Unfertige Studien Il : Bemerkungen zum Korankommentar des Asamm
Autor: Ess, Josef van

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-696879

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-696879
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DE GRUYTER ASIA 2017; 71(1): 131-150

Josef van Ess*

Unfertige Studien Il: Bemerkungen zum
Korankommentar des Asamm

DOI 10.1515/asia-2016-1512

Abstract: Abu Bakr al-Asamm’s (d. 200/816 or 201/817) commentary of the Qur’an is
one of the oldest of its genre. It originated in Basra but seems to have become a
“book” only when, in the middle of the 3rd century H., it was transferred from
Baghdad to Eastern Iran. There it was used by a number of authors, Sunni as well as
Shii. The greatest number of quotations is found in Maturidi’s (d. 333/944 ?)
Ta'wilat. The article deals with the material found in this source, its tendency as
well as its relationship to quotations in later authors up to Fakhr al-Din al-Razi (d.
606/1210). The work has not survived, and we can only speculate where and for how
long several copies, complete or incomplete survived.

Keywords: Qur’anic exegesis, Mu’tazila, Islamic theology in Eastern Iran and
Central Asia, Maturidi, Fakhr al-Din al-Razi, Tabrisi, Muhammad al-Tusi

Zu dem Korankommentar des Abt Bakr ‘Abdarrahman b. Kaisan al-Asamm
(2. Jh. H.) habe ich mich vor jetzt mehr als 20 Jahren kurz geduflert." Gestiitzt
habe ich mich dabei auf iranische Quellen, in denen das Werk noch in
spaterer Zeit herangezogen wird: Abd 1-Mu‘in an-Nasafis (gest. 508/1114)
Tabsirat al-adilla, Aminaddin at-Tabrisis (gest. 548/1154) Magma“ al-bayan
und Fahraddin ar-Razis (gest. 606/1210) Mafatih al-gaib.? Hadir Muhammad
Nabha hat diesen Ansatz weiterverfolgt, indem er die Zitate aus Tabrisi und
Razi systematisch sammelte und i. ]J. 2006 unter dem Titel Tafsir Abi
Bakr al-Asamm herausbrachte.> Dabei sind auch einige wenige Zitate aus

1 TG: 2: 403-407.

2 Vgl. die Texte XIII 17-21A in TG: 5: 199-203.

3 Nabha 2006; zusammen mit dem Tafsir des Abti Muslim Muhammad b. Bahr al-Isfahani
(254/868-311/934), als Nr.1 und 2 einer geplanten Mausii‘at tafasir al-Mu‘tazila. Der Autor
hat an der Libanesischen Universitdt mit einer Arbeit {iber Hiam b. al-Hakam unter R. as-
Saiyid promoviert. - Das Todesdatum des Asamm wird auf dem Titelblatt mit ,ca. 225“ viel

zu spdt angesetzt; nach dem Fihrist des Ibn an-Nadim ist er 200/816 oder 201/817 gestorben
(Ibn an-Nadim 2009: 1: 594, 14).

*Corresponding author: Josef van Ess, Liegnitzer Strasse 11, 72072 Tiibingen, Germany.
E-mail: josef.van-ess@uni-tuebingen.de



132 = Josef van Ess DE GRUYTER

Muhammad at-Tasis (gest. 459 oder 460/1066-67) Tibyan fi tafsir al-Qur’an zu
ihrem Recht gekommen;* sie hatten bei Tabrisi nachgewirkt.

Ganz iibersehen aber hat Nabha, daf} lange vor diesen Zeugen ein weiterer
Gewdhrsmann, ndmlich Maturidi (gest. 333/944 ?) in seinen Ta’wilat al-Qur’an,
sich verhdltnismafdig hdaufig auf Asamm bezieht. Zwar war bis zum Jahre 2006
nur der erste Band dieses umfangreichen Werkes im Druck zuginglich;® aber
man wufdte seit je von zahlreichen Handschriften, die grofiere Stiicke oder gar
den vollstindigen Text enthielten.® Manfred Gotz hat zum erstenmal Inhalt und
Intention des Werkes beschrieben.” Aber das Interesse hielt sich seit je in
Grenzen; Maturidi hatte in dem Weltbild arabischsprachiger Sunniten kaum je
einen Platz gefunden. Er hatte in Samarqgand gelebt, und sein Erbe, hanafitisch
geprdgt, hatte erst in osmanischer Zeit auf3erhalb dieser Welt Fufl gefaf3t, in
Anatolien, wo hanafitische Juristen aus Zentralasien seit der Zeit der
Rumseldschuken an Einfluf3 gewonnen hatten. Daf man es hier mit einer
speziell gefarbten sunnitischen Orthodoxie zu tun hatte, ist in der Friihzeit des
osmanischen Vordringens nur dem Agypter Tagaddin as-Subki (727/1327-771/
1370) aufgefallen; er schrieb dariiber ein kurzes Lehrgedicht, das er in seine
Tabagat as-Safi‘lya aufnahm.® Im grofen und ganzen aber blieb die arabische
Welt gegeniiber diesem Kulturtransfer immun; fiir sie ging weiterhin alle sunni-
tische Orthodoxie von A3‘ari aus.

Nun hat sich die Situation jedoch insofern gedndert, als in der Tiirkei, wo die
Tradition Maturidis weiterhin lebendig ist,” mittlerweile eine Gesamtausgabe der
Ta’wilat erschienen ist, in 17 Bdnden, die durch gute Indices erschlossen wer-
den.'® Dadurch ist die Zahl der Belege fiir Asamms Kommentar erheblich gestie-
gen.!! Um deutlich zu machen, wie sehr sich die Grundlage fiir unser Urteil

4 Vgl. Nabha 2006: 48, 67 und 97.

5 In zwei Editionen: a) Maturidi 1971 b) Maturidi 1983. Der Titel lautet dort Ta’wilat ahl as-sunna
statt Ta’'wilat al-Qur’an.

6 Vgl. Sezgin 1967: 605.

7 Maturidi und sein Kitab Ta’wilat al-Qur’an, G6tz 1965; dort S. 63 ff. auch schon eine Beschreibung
der in der Tiirkei erhaltenen Handschriften. Eine englische Ubersetzung dieses Aufsatzes findet
sich in: G6tz 1999 > Gtz 2013: 3: 283-313. Vgl. damit die Ausfiihrungen bei Rudolph 1997: 202 ff.
8 Dazu nidher Badeen 2008, wo dieses Gedicht, die Niiniya, mit einem erkldrenden Apparat
abgedruckt ist (S. 2-18 des arabischen Teils); zum Autor vgl. die deutsche Einleitung, S. 10-19.
9 Badeen ediert in seinem Buch sechs weitere Texte aus osmanischer Zeit, in denen Maturidiya
und AS‘ariya miteinander verglichen werden.

10 Maturidi 2005-2011, herausgegeben von einem Team unter der Oberaufsicht von Bekir
Topaloglu.

11 Merkwiirdigerweise wird auch in dieser an sich mustergiiltigen Ausgabe das Todesdatum des
Asamm in den Anmerkungen mehrfach mit ,ca. 225/840“ angegeben. Derselbe Fehler findet
sich schon bei Frolow 1997: 71, Anm. 31 (nachgedruckt in: Frolow 2013: 1: 216). Zugrunde liegt



DE GRUYTER Unfertige Studien 2 = 133

verbreitert hat, beginne ich mit einer Ubersicht iiber diejenigen Koranverse, zu
denen Maturidi auf eine Stellungnahme Asamms verweist. Die von Nabha gesam-
melten Belege fiige ich in eckigen Klammern und kursiv gesetzt hinzu. Bei ihnen
habe ich insofern differenziert, als das aus Tabrisi entnommene Material durch
einen Asteriskus gekennzeichnet ist. Tasi (der Saih at-ta’ifa), der auf Tabrisi
eingewirkt hat, wird zu Sure 2: 234, 6: 68 und 59: 10 herangezogen. Alles andere
stammt aus Fahraddin ar-Razi. Dieser hat manchmal dieselben Stellen aufgegrif-
fen wie Maturidi; darauf ist jeweils in den Fuf3noten hingewiesen.

Sure 2: Vers [2, 6*, 7%, 8*'* 11] 17, [19*, 26], 31, 32," 34," [43, 45*, 58, 63,
73*, 76, 80, 88, 99*, 102, 106, 117], 118 [119*, 129*, 130*, 131, 144, 145, 154*, 158%,
159, 174, 175, 179, 184, 185, 187, 189, 195, 221, 222, 234*, 235, 245%, 247, 253, 254,
258, 261, 265, 277).

Sure 3: Vers [3], 8, [11¥, 72, 79], 81, [84, 98*, 106, 121, 124, 133, 167*, 169, 172,
200].

Sure 4: Vers [1,'° 19*, 23], 24, 33, 48, [53, 64], 83, 85, 92," [148].

Sure 5: Vers 3, 27, [31%], 33, 48, 89, [93, 106*].

Sure 6: Vers 6, [32], 33, 64, 65, [68], 74, [92, 98], 108, 109, 120, 148, 152, 154,
155, 161,

Sure 7: Vers 4, 10, 16, 26,'® 32, 37, 42, 50, 52, 54, 58, 89, 90, 104, 132, 143,
154, 155, 167, 169, [187], 189, [190*, 206].

Sure 8: Vers 21, 45, 58, 67, 68, [72*].

Sure 9: Vers 1, 3,% 6, [13, 15], 24, [36*, 39, 40, 58], 60, [67*, 86], 101, 104, 122,
124 1.

Sure 10: Vers [2¥], 5, [12, 15, 22*, 26], 61, [62], 71, 94.

eine vage Bemerkung des Ibn Hagar al-‘Asqalani 1912: 3: 427, 5), wonach Asamm ,,zur tabaqa
des Abu 1-Hudail gehorte“. Den Fihrist des Ibn Nadim dagegen, wo das genauere Datum sich
findet (s. 0. Anm. 3), benutzte man wohl nur in der alten Ausgabe von Fliigel. Darin war der
Abschnitt iiber die Mu‘tazila noch nicht enthalten; er wurde erst von J. Fiick in Indien entdeckt
und herausgegeben. — Fiir Saleh 2004: 246 ist Asamm ,,ca. 190/805“ gestorben.

12 Von mir in TG: 5: 199, Text XIII 17 iibersetzt; Nabha hat die Stelle iibersehen.

13 Ubersetzt in TG: 5: 200, Text XIII 18.

14 Ubersetzt in TG: 5: 201, Text XIII 19.

15 Ubersetzt in TG: 5: 201 f., Text XIII 20. Auch bei Nabha 2006 nach Tabrisi.

16 Nicht bei Nabha 2006; nach den Mafatih al-gaib des Fahraddin ar-Razi iibersetzt in TG: 5: 202,
Text XIII 21.

17 Auch bei Nabha 2006, nach Fahraddin ar-Razi.

18 Auch bei Nabha 2006, nach Fahraddin ar-Razi.

19 Spater auch in der Tabsirat al-adilla des Abii 1-Mu‘in an-Nasafi; danach iibersetzt in TG: 5: 202:
Text XIII 21A.

20 Auch bei Nabha 2006, nach Fahraddin ar-Razi.



134 —— Josef van Ess DE GRUYTER

Sure 11: Vers [7], 52,7 92.

Sure 12: Vers [20%], 33, 39, [94*], 101.

Sure 13: Vers [3, 4, 5, 24], 32, 33, [39].

Sure 14: Vers 2, [5], 9, [10], 21,7 26.

Sure 15: Vers 32f., 39, 44, 52, 60, 70.

Sure 16: Vers [9], 14, 23, 37, 55, 62, 68, 70, 71, 72, 88, [89], 90, [91], 92, 93, 94,
97, 104, 109, 111, 124, 125.

Sure 17: Vers 12, 23, 29, 31, [41], 45, 55, 57, 58, 72, 85, [86*], 110.

Sure 18: Vers [1*], 7, 22, 28, 29, 40, 52, [65, 71*], 77, 82, 109.

Sure 19: Vers 1, 5,2 12, [16*], 21, 23, 24, 27, [47%], 52, [75*], 83, 86, 97.

Sure 20: Vers 8.

Sure 21: Vers [78].

Sure 22: Vers [30], [58].

Sure 23: Kein Eintrag.

Sure 24: Vers [35].

Sure 25: Vers [48], [63].

Sure 26-36: Kein Eintrag.

Sure 37: Vers 34.

Sure 38: Kein Eintrag.

Sure 39: Vers 3.

Sure 40-47: Kein Eintrag.

Sure 48: Vers 8.

Sure 49-50: Kein Eintrag.

Sure 51: Vers 22, 28, 47, 50 (zweimal), 52, 54, 59.

Sure 52: Vers 21, 23, 25, 37.

Sure 53: Vers 1, 12, 17, 26, 32.

Sure 54: Vers 1.

Sure 55: Vers 21, 32, 78.

Sure 56: Vers 35, 43, [46*], 55, 61, 65, 69, 82.

Sure 57: Vers [19]

Sure 59: Vers [10%].

Sure 60: Vers 4.

Sure 62: Vers 2.

Sure 63: Vers 6.

Sure 64: Vers 11.

Sure 65: Vers 6.

21 Auch bei Nabha 2006, nach Fahraddin ar-Razi.
22 Auch bei Nabha 2006, nach Fahraddin ar-Razi.
23 Auch bei Nabha 2006, nach Fahraddin ar-Razi.



DE GRUYTER Unfertige Studien 2 == 135

Sure 66: Vers 1, 5, 6, 10.
Sure 67: Vers 2, 4, 14, 27.
Sure 68-69: kein Eintrag.
Sure 70: Vers 24, 35, 42.
Sure 71: Vers 9, 13.

Sure 72: Vers 2, 5, 12, 15.
Sure 73: Vers 7, 9, 12, 15, 16, 20 (zweimal).
Sure 74: Vers 31, 33.
Sure 75: Vers 5.

Sure 76: Vers 1, [7].

Sure 77-78: Kein Eintrag.
Sure 79: Vers 12, 30.
Sure 80: Vers 11, 33, 41.
Sure 81: Vers 15f., 24.
Sure 83: Vers 4, 7, 15, 29.
Sure 84: Vers 18.

Sure 86: Vers 7.

Sure 89: Vers 13, 14, 20.
Sure 90: Vers 2, 13.

Sure 91: Vers 5-7, 8.
Sure 94: Vers 1.

Sure 98: Vers 4.

Sure 110: Vers 1, 3.

Sure 112: Vers [1].

Sure 113: Vers 1.

Aus diesem Befund lassen sich erste Schliisse ziehen. Zwar ist das Verhéltnis der
Quellen zueinander vorldufig nicht befriedigend zu kldren. Jedoch mag man ver-
muten, dafl Razi, mit dem die Reihe unserer Textzeugen abbricht, gelegentlich die
Werke seiner Vorgédnger eingesehen hat, soweit sie ihm zugénglich waren (etwa
den Magma“ al-bayan des Tabrisi zu Sure 3: 11, 3: 167 oder 4: 19); es wiirde sich dort
also um Sekunddrzitate handeln. Wichtiger ist allerdings, daf} die Belege aus
Nabhas Sammlung schon von Sure 4 an stark abnehmen. Sie stammen vornehm-
lich aus Fahraddin ar-Razis Korankommentar, und Razi ist mit seinen Mafatih al-
gaib nie ganz fertig geworden. Fiinf Jahre vor seinem (verhdltnismaf3ig frithen) Tod,
601/1205, hatte er sich gerade bis zum Ende von Sure 8 vorgearbeitet.”* Damals

24 Fahr ad-Din ar-Razi 1862-1872: 3: 408, 14 f. (zitiert in meiner Erkenntnislehre des ‘Adudaddin
al-Ici, van Ess, 1966: 147); vgl. jetzt Altag 2013: 144.



136 = |osef van Ess DE GRUYTER

lebte er im Herrschaftsbereich der Giriden, im heutigen Afghanistan; sie waren seit
etwa 595/1198-99 seine Gonner.” Wir wissen nicht, wo er ein Exemplar von
Asamms Tafsir vorfand, das er regelmafdig hétte zu Rate ziehen kénnen; er ist
immer viel gereist. Man kénnte an Herat denken, wo der Giride Giyataddin
Muhammad (reg. 558/163-599/1203) eine Madrasa fiir ihn hatte errichten lassen;
sie lag in der Ndhe der Hauptmoschee und war vermutlich mit einer guten
Bibliothek ausgestattet.”® Razi hitte das Werk wohl einmal fiir lingere Zeit zur
Hand haben miissen; daf3 er sich irgendwo im Voriibergehen schnell ein paar
Notizen machte, ist angesichts der Zahl der Eintrdge zu den ersten Suren
unwahrscheinlich. Kurz darauf ist er in einem Schub bis zu Sure 18 gekommen;
der Kommentar zu ihr wurde im Dii 1-Higga 603/Juli 1207 beendet.”” Im gleichen
Jahr wurden dann die Suren 37-46 bearbeitet, diesmal in der Tat in Herat,?® nur dafl
gerade dieser Abschnitt von Razis Kommentar kaum Zitate aus Asamm enthélt.
Vor allem ist zu beriicksichtigen, daf3 Razi sich, aus welchen Griinden auch
immer, zu Anfang nicht an die normale Reihenfolge der Suren gehalten hat;
vielmehr hat er sich mit den Suren 104, 94, 87, 78 und 67 schon vorher befaf}t.”
Obgleich er also mit seinem Kommentar nie fertig geworden und das Werk in der
folgenden Generation erginzt worden ist,”° scheint es dennoch méglich, daf} die
wenigen Belege, die wir aus den spéten Suren haben,’ aus seiner eigenen Feder
stammen. Da lohnt es sich dann, darauf hinzuweisen, daf3 er auch einmal in

25 Griffel 2007: 334 und 340. Am 1. Rabi‘ II 595/31. Januar 1199 hatte er Sure 3 fertiggestellt, drei
Monate spéter Sure 4. Mit Sure 5 begann er dann nach ldngerer Unterbrechung Anfang 601/1204
(Griffel, 2007: 325). Dort klagt er dariiber, daf3 die ,,Ungldubigen® einen Sieg errungen hitten;
im Safar 601/September 1204 hatten die Qara Hitay bei Andhiy in der Nahe des Oxus das Heer
der Giriden geschlagen (Griffel, 2007: 329). Griffels Angaben sind einem grundlegenden Aufsatz
von J. Jomier entnommen (Jomier, 1977), der die Entwicklung der Mafatih al-gaib sehr
tibersichtlich darstellt.

26 Griffel 2007: 329. Auch die Hauptmoschee hatte Giyégaddin neu errichten lassen, schon
i. J. 597, nachdem sie durch ein Feuer zerstort worden war (Griffel, 2007: 329, Anm. 61).

27 Jomier 1977: 256 f.; Griffel 2007: 325.

28 Jomier 1977: 260 ff.

29 Griffel 2007: 325, Anm. 45 nach Lagarde 1996: 51ff.; vgl. auch Altas 2013: 144, wonach er
i. J. 592 ausgerechnet mit der letzten Sure, nr. 114, angefangen hatte und i. J. 601 schon die
Suren 10-14 behandelte, obgleich er an sich erst bei Sure 8 angelangt war.

30 Vgl. Jomier 1980: 467 ff. Die Frage nach dem Autor der Ergdnzungen bleibt dort letzten
Endes offen. Auch iiber den Grund 14t sich nur spekulieren. Méglicherweise hat nicht etwa
Razi selber die Liicke gelassen, sondern das Material ist beim Brand der Hauptmoschee von
Herat (s. 0. Anm. 26) verloren gegangen.

31 Aus den Suren 57, 59, 76 und 112 (s.0.).



DE GRUYTER Unfertige Studien 2 = 137

Samargand gewesen ist,”> wo Maturidi gelebt hatte; dort hat er sich zwei Jahre

aufgehalten.”” Allerdings war das schon in der ersten Hilfte der achtziger Jahre
des 6. Jh. H.,>* also zu einer Zeit, in der er die Mafatih vermutlich noch gar nicht
im Blick hatte; er war damals noch auf der Wanderschaft und suchte nach einer
festen Stelle. Was sich soweit also mit Sicherheit sagen 1adf3t, ist nur, daf’ er nicht
auf Sekundarzitate aus Asamm zuriickgegriffen hat, die ihm in der theolo-
gischen Literatur begegneten. Dort ndmlich, wo er Asamm fiir denselben Vers
heranzieht wie Maturidi, geht er normalerweise eigene Wege; es kommt im
{ibrigen, wie aus unserem Conspectus hervorgeht, nur selten vor.*

Daf Razi iiberhaupt Asamms Kommentar Beachtung schenkte, ist angesichts
des grofien zeitlichen Abstands und des vollig anderen intellektuellen Ansatzes
erstaunlich. Maturidi dagegen war von Asamm nur anderthalb Jahrhunderte
entfernt und hatte in der Gegend, wo er lebte, auch nur wenig Auswahl. Sein
Arabisch war bei weitem nicht so gut wie das Fahraddins;*® aber er war nicht so
unruhig und hat seine Ta’wilat deswegen zu Ende gebracht. Er scheint auch
entschlossen gewesen zu sein, Asamm bis zum Abschluf seines Werkes heranzu-
ziehen. Wenn wir dennoch fiir eine Reihe von Suren keine Belege haben, so diirfte
sich dies daraus erkldren, daf’ das Exemplar, das ihm zur Verfiigung stand (ver-
mutlich in Samargand), unvollstdndig war; wir haben keine Eintrdge fiir die Suren
21-36,>" 40-47, 49-50 und 57-59. Allerdings miissen wir damit rechnen, daf} gegen
Ende der Eifer ohnehin erlahmte, und zwar bei allen Beteiligten, bei Asamm ebenso
wie bei Maturidi. Das ist ndmlich auch anderswo der Fall, etwa in Tabaris
umfangreichem Kommentar; man wollte sich nicht wiederholen, und je mehr
man zu Anfang schon gesagt hatte, desto weniger lief3 sich noch hinzufiigen.

32 Vgl. seine Munazarat fi bilad Ma wara’ an-nahr (Fahr ad-Din ar-Razi, 1966), dort die nr. 16
(S. 59 §161ff.).

33 Fahr ad-Din ar-Razi 1966: 54 § 143.

34 Das einzige Datum, das uns die Mundzarat bieten, ist 582/1186 (zu Beginn der 9. mas’ala;
S. 32 § 78); damals befand er sich in Buhara. Fiir das Jahr 580 ist ein Aufenthalt in Sarahs belegt
(Griffel, 2007: 320).

35 Grundsétzlich wédre Nabhas Zusammenstellung allerdings anhand des oben (Anm. 29)
genannten Index von Lagarde noch einmal zu iiberpriifen (vgl. Lagarde, 1996: 13 nr. 100
s. n. Ibn Kaisan und vor allem S. 15 nr. 141 s. n. Abit Bakr al-Asamm; auch S. 138 nr. 2090 s.
v. Tafsir al-Asamm). Nabha hat Lagardes Werk anscheinend nicht zur Hand gehabt.

36 Sein K. at-Tauhid ist in dieser Hinsicht ein abschreckendes Beispiel. Wenn man die Ta’wilat
demgegeniiber allgemein als leichter verstdndlich empfand, so hatte dies seinen Grund darin,
daf} wir es hier mit Nachschriften seiner Schiiler zu tun haben (vgl. Rudolph, 1997: 204).

37 Die wenigen Zeugnisse, die wir aus Sure 21-22 und 24-25 haben, stammen nicht aus
Maturidi, sondern aus Razi (bei Nabha). Im iibrigen ist auch Razi, als er in den Jahren 602
und 603 kontinuierlich an seinen Mafatih al-gaib arbeitete, von Sure 18 auf Sure 37-46
gesprungen (Altas, 2013: 144).



138 = Josef van Ess DE GRUYTER

Zudem wissen wir nicht, wie Maturidis Kommentar aufgeteilt war, ob in umfang-
reiche Bénde oder in kleinere Faszikel (§uz’).”® Faszikel richteten sich im allgemei-
nen auch nicht nach den Zasuren im Text; ihr Ende diirfte also nicht unbedingt mit
dem Ende einer Sure zusammengefallen sein. So kann die erste Liicke schon in Sure
20 begonnen haben, die zweite in Sure 39 und die dritte in Sure 48. Auch die
fehlenden Eintragungen zu Sure 38 brauchen dann kein Zufall zu sein; diese Liicke
hat vielleicht schon in der zweiten Halfte von Sure 37 begonnen. Allgemein fallt
aber auf, dafy in dem Tahdib fi t-tafsir des Hakim al-Gisumi (gest. 494/1101) die
Zitate aus Asamm ebenfalls nach dem ersten Drittel von Sure 20 aufhéren und dann
erst wieder bei Sure 38 beginnen.”” Man muf} also die Moglichkeit in Betracht
ziehen, daf? Asamms Kommentar schon unvollstindig war, als er in Iran ankam.*°

Vermutlich waren die Abhédngigkeitsverhdltnisse ohnehin komplizierter.
Man sollte nicht unbedingt davon ausgehen, dafl nur ein einziger Archetyp
von Asamms Werk Ostiran und Zentralasien erreichte. Spdter gab es
gewify verschiedene Standorte. Die Exemplare, welche Fahraddin ar-Razi zur
Verfiigung standen, sahen offenbar ganz anders aus als Mattiridis Vorlage und
waren doch vermutlich auch schon seit Jahrhunderten an ihrem Platz. Bevor wir
nicht weitere Belege in Hdnden halten, sollten wir uns darum bei unseren
Spekulationen zuriickhalten. Vor allem werden wir warten miissen, bis
GiSumis Tahdib im Druck erscheint; denn auch dort steht Asamm noch sehr
im Vordergrund.”’ Der Schauplatz unserer Untersuchungen bleibt allerdings
weiterhin der Osten der islamischen Welt. Zwar war der Kommentar in Basra
entstanden; aber dort war ihm die Bodenhaftung anscheinend schon friih
abhanden gekommen. Die Stadt verlor seit der Griindung Bagdads ohnehin an
Bedeutung. Asamms Tafsir war Teil jener exegetischen Tradition, die durch
Hasan al-Basri (gest. 110/728) begriindet worden war. Hasan wird bei Maturidi
immer wieder einmal im Zusammenhang mit Asamm zitiert, nicht im Sinne eines
Lehrer-Schiiler-Verhiltnisses,** sondern weil beide von auflen her gesehen eine
gemeinsame Linie zu vertreten schienen.*’ Sie waren zwar im Einzelnen hiufig

38 Zur Linge eines guz’ vgl. Gacek 2001: 23.

39 Notiert bei Gimaret 1994: 25, Anm. 6. Dazu jetzt Mourad 2012: 374, Anm. 30, wo aber nur
darauf hingewiesen wird, dafl von GiSumis Kommentar weitere Teile erhalten sind, die die
Liicke fiillen. Asamm kommt bei Mourad gar nicht in den Blick.

40 Unsere Zusammenstellung bringt mit Bezug auf den genannten Abschnitt nur zu Sure 24
und 25 einige wenige Eintrdge; das sind aber interessanterweise Stellen, wo Razi (und nicht
Maturidi) auf Asamm Bezug nimmt.

41 TG: 2: 404,

42 Dazu war auch der zeitliche Abstand zu grof3.

43 Vgl. etwa Ta’wilat, Maturidi 2005-2011: 1: 83, 3f. (zu Sure 2:34 und der Frage, ob
Satan urspriinglich ein Engel war); Maturidi 2005-2011: 4: 209, 1ff. (zu Sure 5:33); Maturidi



DE GRUYTER Unfertige Studien 2 = 139

verschiedener Meinung;** aber sie folgten beide qgadaritischen Prinzipien, die in
Basra seit der spaten Umaiyadenzeit sehr an Boden gewonnen hatten. Hasan
war in dieser Hinsicht noch sehr gemiRigt gewesen;* zudem trug er seine
Gedanken den Schiilern nur miindlich vor.*® Asamms Tafsir dagegen nahm
auf die Dauer die Gestalt eines selbstdndigen Buches an, vermutlich noch
nicht in Basra, wo das Material (vielleicht zusammen mit den auf Hasan al-
Basri’s Exegese zuriickgehenden Notizen) nur “in der Schule fiir die Schule”*’
kursierte, sondern in Bagdad, wo ‘Ali b. Muslim at-Tisi (gest. 253/867)*® es aus
dem Munde der “Genossen” (ashab) Asamms iibernahm und in seine
horasanische Heimat transferierte.*” Aus dem Irak ist uns dann kein weiterer
rawi mehr bekannt.

Auch die basrischen “Genossen” sind namentlich nicht zu fassen. Wir
wissen nicht, ob dort jemand das Material geordnet und daraus einen durchge-
henden Kommentar erstellt hat. Wiederum konnte ‘Ali b. Muslim derjenige
gewesen sein, der sich als Erster an diese Arbeit machte. Aber ein Tafsir im

2005-2011: 5: 246, -5f. (zu 6:148); Maturidi 2005-2011: 6: 474, 12 (zu 9:122); Maturidi 2005-2011:
7: 455, 12 f. (zu 14:2); Maturidi 2005-2011: 8: 36, 5 ff. (zu 15:44); Maturidi 2005-2011: 8: 237, 4 ff. (zu
17:12); Maturidi 2005-2011: 9: 90, -4 ff. (zu 18:77); Maturidi 2005-2011: 9: 165, -4 ff. (zu 19:83);
Maturidi 2005-2011: 14: 139, 12 ff. (zu 51:22); Maturidi 2005-2011: 15: 291, apu. ff. (zu 67:4).

44 Vgl. Ta’wilat Maturidi 2005-2011: 6: 284, 7 ff. (zu Sure 9:3) oder Maturidi 2005-2011: 8: 176,
-4 (zu 16:90).

45 Ndheres dazu in TG: 2: 48.

46 Das in der spdteren exegetischen Literatur erhaltene Material ist zusammengetragen bei
Muhammad ‘Abdarrahim, Hasan al-Basri 1992: 1: 61 ff.

47 Diese Formulierung ist von G. Schoeler in die Islamkunde eingefiihrt worden, in: Schoeler
1996: 41f., Anm. 109); dhnlich, aber etwas ausfiihrlicher auch in der englischen Fassung des
Buches: The genesis of literature in Islam. From the aural to the read (Schoeler, 2009: 76). Sie
stammt von Werner Jaeger und bezog sich urspriinglich auf das Werk des Aristoteles (Jaeger,
1912: 147).

48 Zu ihm Hatib al-Bagdadi 1931: 12: 108 f. nr. 6548; er starb dort im hohen Alter von 93 Jahren am
Sonntag, dem 22. Gumada II 253/ 30. Juni 867 und wurde am darauffolgenden Tag zu Grabe
getragen. Er war Iraner und vermutlich der Sohn eines Neophyten, der bei der Konversion den
Namen Muslim angenommen hatte. Die Gegend von Ttis, nach der er in Bagdad benannt wurde, war
den Irakern bekannt, weil dort seinerzeit Hartin ar-Rasid auf seiner Iranreise gestorben war. Das
Todesjahr ist auch bei Ibn Hagar verzeichnet (Ibn Hagar, 1907-1909: 7: 372f.); jedoch bringt dieser
daneben noch das Jahr 260/874, wohl als Bezeichnung der Dekade. Dahabi hat demgegentiber 263/
877 (Dahabi, 1955: 548, 5 ff.); das ist vermutlich ein Irrtum. Tabari nennt ihn mehrfach in seinem
Ta’rih als seinen unmittelbaren Gewdhrsmann (Tabari, 1879-1901: 1: 2131, 6; 3075, 16; 3335, 12).
49 Vgl. die riwaya in der Einleitung zu Ta‘labis al-Ka3f wal-bayan, Ta‘labi 1984: 49, 5 ff. In der
Edition des Gesamtwerkes, die Abi Muhammad Ibn ‘A3ir erstellt hat (1-10, Ta‘labi 2002), ist
Asamm zu al-Ahtam verlesen. Asamms Kommentar lduft unter der Bezeichnung tafsir Ibn
Kaisan. Hat Muhammad at-Tasi dieses Exemplar (oder eine seiner Abschriften, die in
si‘itische Kreise gelangte) zur Hand gehabt?



140 =—— Josefvan Ess DE GRUYTER

spdteren Sinne, in dem der Koran Vers fiir Vers besprochen wird, ist Asamms
“Buch” vermutlich nie gewesen. Auch der Zweck des Unternehmens ist vielleicht
nicht {iberall und jederzeit in gleicher Weise gesehen worden. Anfangs mag die
Kompilation sich mit einem missionarischen Impetus verbunden haben. Basra
war ja eines der Heerlager gewesen, von denen aus die Eroberung und
Neuordnung Irans vorangetrieben wurde. Auch Kifa war eine solche Garnison;
von dort aus sind in der zweiten Hilfte des 2. Jh. in zunehmendem Maf3e
Anhinger des Abi Hanifa in den Osten gegangen.’® Sie hofften, als Juristen
sich niitzlich machen zu konnen. Wir wissen, daf3 auch Asamm als ,,freischaf-
fender* Jurist hervorgetreten ist.”!

Aber daf} dies der Grund gewesen wadre, aus dem seine Schiiler die von ihm
gehorten exegetischen Bemerkungen sammelten, ist gar nicht gesagt. Zwar
stiitzte man sich in Basra wie in Kifa, wenn man als Jurist einen Text zugrunde
legte, im 2. Jh. meist nur auf den Koran; das Hadit war noch keine mafigebliche
Autoritdt. Jedoch ist in den Fragmenten aus Asamms Werk, die uns bei Maturidi
erhalten sind, von juristischen Dingen kaum die Rede. Es geht vielmehr ganz
pragmatisch um das Verstandnis des Textes. Das war es, was man im
Osten brauchte. Man hatte sich dort zwar ohne viel Umstdnde dem Islam anheim
gegeben; aber an die neue heilige Schrift mufite man sich erst einmal gewhnen.
Nur einem Araber trat der Koran ,in einer klaren Sprache® (bi-lisanin mubin)*?
entgegen; ein Neophyt dagegen brauchte Hilfe.>> Asamm hatte im Irak zu der
Generation gehort, die — wie etwa Kisa’1 (gest. 187/803) mit seinem Mutasabih al-
Qur’an, Farra’ (gest. 207/822) mit seinen Ma‘ani al-Qur’an oder Abi ‘Ubaida (gest.
210/825) mit seinem Magaz al-Qur’an — den Text mit sprachlicher Kompetenz zu
erschliefen versuchten. Er war ein Literalist”* und hatte noch nicht den Eindruck,
sich gegen eine Vielzahl von Meinungen durchsetzen zu miissen. Erst Maturidi hat
seinen Interpretationen manchmal ein wa-lldhu a‘lam entgegengesetzt.”

Letzteres hdngt natiirlich damit zusammen, da3 Maturidi bei Asamm i‘tizal
am Werke sieht.”® Aber die Schiiler erregten mit dieser Tendenz offenbar noch
keinen Anstof3; ebensowenig gibt es Anzeichen dafiir, daf} sie in diesem Sinne

50 Vgl. TG: 1: 200 ff. und 2: 534 ff.; umfassend Madelung 1982: 32 ff.

51 TG: 2: 414 ff.

52 Sure 26:195; vgl. auch Sure 16:103.

53 Zur Situation jetzt Zadeh 2012: 35 ff.; von Asamm ist dort allerdings kaum die Rede (vgl. S. 80
und 455), und gar nicht von seinem Tafsir.

54 So El Shamsy 2013: 185.

55 Vgl. etwa Maturidi 2005-2011: 8: 144, 2 (zu 16:68), 303, 6 (zu 17:58), 9: 73, 5 (zu 18:52) oder
14: 180, ult. ff. (zu 52:37).

56 Naheres s. u. Anm. 80-81.



DE GRUYTER Unfertige Studien 2 = 141

missionarisch tdtig gewesen seien. Maturidi urteilt aus spdterer Perspektive.
Gewif’ teilte Asamm manche Positionen, die fiir die Mu‘tazila charakteristisch
wurden, vor allem auf dem Gebiet des liberum arbitrium. Aber ebenso wie sein
kifischer Zeitgenosse Dirar b. ‘Amr gehorte er zu jener Zwischengeneration,
welche die von Wasil b. ‘Ata’ gegebenen Anstofie zwar aufnahm, aber noch in
anderer Weise verarbeitete als spdter Abd 1-Hudail oder BiSr b. al-Mu‘tamir.
Damit iiberschritt er fiir die Leute im Osten noch nicht die Schwelle zur
Ketzerei. Fiir die mu‘tazilitische Tradition war auch nicht er derjenige, der
Hasan al-Basris Tafsir weiterfiihrte, sondern ‘Amr b. ‘Ubaid. Von diesem aber
nimmt Maturidi gar keine Notiz. ‘Amrs Rezension ist offenbar frith verloren
gegangen - was vermutlich heifft, daf® sie in der ,Schule“ keine
Aufmerksamkeit mehr fand. Fiir Asamms Art, den Koran auszulegen, scheint
Ahnliches zu gelten; auch er fand unter Mu‘taziliten bald kaum noch
Fiirsprecher. Wir horen es deutlich bei Nazzam:

Begebt euch nicht in die Hdnde vieler unter den Exegeten, auch wenn sie vor dem breiten
Volk (al-‘amma) den groen Mann spielen und auf jede Frage eine Antwort wissen. Viele
von ihnen reden grundloses Zeug ohne Gewdhr, und je dunkler (oder: merkwiirdiger) ein
Exeget sich vor den (Leuten) ausdriickt, desto lieber ist er ihnen. ‘Ikrima, Kalbi, Suddj,
Dahhak, Mugatil b. Sulaiman und Abi Bakr al-Asamm sollten dabei fiir euch in ein und
dieselbe Kategorie gehoren.””

Asamm ist also fiir Nazzam noch ein Mann der alten Zeit. Was Nazzam vermifit,
ist anscheinend ein durchgehendes Konzept. Asamm interpretiert jede Stelle fiir
sich. Er nutzt dabei seinen gesunden Menschenverstand; aber es liegt ihm nicht
daran, den Text einer rationalen Gesamtsicht unterzuordnen. An ein ,,Ethos* des
Korans denkt er nicht; er geht vielmehr ,,atomistisch* vor, Vers fiir Vers einzeln
behandelnd, wie dies auch all die anderen taten, die Nazzam mit ihm nennt.
Gubba’i (gest. 303/915) hat ein Jahrhundert spiter offenbar dhnlich geurteilt.”®
Er ist dann auch der erste Mu‘tazilit, von dem wir wieder einen Korankommentar

57 Gahiz 1938-1958: 1: 343, 5ff.; Nazzam bringt daraufhin mehrere Beispiele fiir abstruse
Auslegungen, die aber nicht einem bestimmten Exegeten zugeordnet werden (also auch nicht
unbedingt von Asamm stammen).

58 TG: 2: 403 f.; er hat den Tafsir des Asamm gekannt (Nabha, 2006: 19; auch 67, zu Sure 6: 68).
59 Vgl. Gimaret 1994. Der Si‘it ‘Ali b. Miisa Ibn Tawiis (gest. 664/1266), ein Zeitgenosse des
Mongoleneinfalls, verfiigte noch iiber ein aus zehn “Banden” (agza’) bestehendes Exemplar,
das vielleicht schon zu Lebzeiten Gubba’is geschrieben worden war (vgl. Kohlberg, 1992: 342
und Gimaret, 1994: 29). Bemerkenswert ist, daf} in der Hauptmoschee von Peking bis vor
einigen Jahren ein (vollstindiger?) Codex des Werkes aufbewahrt wurde; jedoch ist er
mittlerweile nicht mehr auffindbar.



142 =— Josef van Ess DE GRUYTER

kennen;*® aber auf Asamm greift er kaum zuriick. Im Irak ist die Tradition von
Asamms Kommentar anscheinend schon zu Beginn des 3. Jh. H. abgebrochen. Es
hat offenbar auch nie zwei ,,Rezensionen” seines Werkes gegeben wie etwa bei
dem Tafsir des Mugatil b. Sulaiman.®® Gubba’i wird dann von Maturidi kaum zur
Kenntnis genommen; sein Name taucht in den Ta’wilat nur an zwei Stellen auf.®!
Der einzige mu‘tazilitische Koranexperte, der in den Ta’wilat haufiger herange-
zogen wird, ist Ga‘far b. Harb (gest. 236/850), ein Vorginger Gubba’is.®? Aber er
scheint nie einen direkten Tafsir verfaf3t zu haben; gemeint ist wahrscheinlich
sein K. Mutasabih al-Qur’an, das in der Tat iiber ldngere Zeit erhalten blieb.%?
Die genannte riwaya im Vorwort von Ta‘labis al-KaSf wal-bayan scheint
keinen Mu‘taziliten zu enthalten. Nach dem Mann aus Tis folgen Namen, die
uns nicht viel sagen: al-Fadl b. ‘Abbas b. Mihran > Muhammad b. ‘Abdallah
al-qadi®* > Abii Sahl Muhammad b. Muhammad b. al-A3‘at at-Talagani®® > Abii
1-Qasim al-Hasan b. Muhammad b. Ga‘far an-Naisabari. Man ist versucht,
den letzten Tradenten mit Ibn Habib an-Naisabri (gest. 406/1016) gleichzuset-
zen, dem Verfasser der ‘Ugala’ al-maganin,®® der an Ta‘labi (gest. 427/1036)
mehrere Werke weitergegeben hat, u. a. den Tafsir des Mugatil b. Sulaiman.®’
Aber dann miifite man b. Ga‘far in b. Habib indern®® oder in b. Hasan.®® In

59 Vgl. Gimaret 1994. Der Si‘it ‘Ali b. Miisa Ibn Tawiis (gest. 664/1266), ein Zeitgenosse des
Mongoleneinfalls, verfiigte noch {iber ein aus zehn “Banden” (agza’) bestehendes Exemplar,
das vielleicht schon zu Lebzeiten Gubba’is geschrieben worden war (vgl. Kohlberg, 1992: 342
und Gimaret, 1994: 29). Bemerkenswert ist, dafl in der Hauptmoschee von Peking bis vor
einigen Jahren ein (vollstindiger?) Codex des Werkes aufbewahrt wurde; jedoch ist er
mittlerweile nicht mehr auffindbar.

60 Eine horasanische (in Balh) und eine irakische (in Bagdad); vgl. TG: 2: 519 ff. Die irakische
héngt dabei anscheinend von Qatada (gest. 117/735) ab, dem Schiiler des Hasan al-Basri (frdl.
Mitteilung von M. Akpinar).

61 Maturidi 2005-2011: 9: 57, apu. f. und 12: 294, 6f.

62 Vgl. den Index, Maturidi 2005-2011: 18: 197.

63 Vgl. TG: 6: 288 nr. 3; auch Sezgin 1967: 619.

64 Goldfeld identifiziert ihn mit einer im Tahdib at-Tahdib des Ibn Hagar genannten Person
dieses Namens, die aber schon 260 gestorben sein soll, also etwa zur gleichen Zeit wie ‘Ali
b. Muslim at-Tisi, von dem die Uberliefererkette ausgeht. Das ist sehr unwahrscheinlich; die
Namenfolge ist ungemein haufig.

65 Die Edition von Ibn ‘ASir (0. Anm. 49) fiigt hier noch die Nisbe al-Anmari hinzu.

66 Brockelmann 1937-1949: S 1: 254; auch Sezgin 1967: 47 und Kahhala 1975-1980: 3: 278.
67 TG: 2: 520.

68 Allerdings war Habib wohl nur der Ahnherr der Familie; auf ihn bezieht sich wahrscheinlich
auch die Nisbe al-Hahibi, die den Namen sonst begleitet.

69 So geht ndmlich Ibn Habib an-Naisabtiris Genealogie hinter ,,Hasan b. Muhammad®“ weiter.



DE GRUYTER Unfertige Studien 2 == 143

jedem Fall haben wir es hier mit einem Exemplar zu tun, das sich in Nésapar
befand und darum Maturidi nie zu Gesicht gekommen ist.

Auch spdtere Mu‘taziliten haben Asamms Werk nicht mehr zur Kenntnis
genommen. Das gilt fiir den Qadi ‘Abdalgabbar (gest. 415/1025) ebenso wie
vorher schon fiir Ibn al-Hallal al-Basri (gest. nach 377/988), der in seinem K.
ar-Radd ‘ala l-Gabriya al-Qadariya sich mit deterministischer Exegese ausei-
nandersetzt und seine Gegner dabei nicht nur Gabriten, sondern auch - in
Umkehrung des iiblichen Wortgebrauches — ,Qadariten“ nennt.”® Letzterer
schlieft sich stattdessen an Ga‘far b. Harb und Gubba’i an.”* Aber gerade dies
war es, was Leuten wie Maturidi missfiel. Explizites Mu‘tazilitentum fand in
Samargand wenig Anklang. Asamm dagegen war verhdltnismaflig neutral; das
religibse Bekenntnis hatte fiir ihn noch nicht im Vordergrund gestanden.’?
Natiirlich hatte er seine gadaritischen Praferenzen, und man notierte sie auch;
aber Maturidi ging im allgemeinen mit leichtem Tadel dariiber hinweg. In TG II
396 habe ich einmal vermutet, dass er der Ibadiya nahestand; aber davon ist in
den hier gesammelten Fragmenten nichts zu merken.”> Im {ibrigen erscheint
Asamm bei Maturidi unter verschiedenen Namen. Der lagab wird meist von der
kunya begleitet: ,,Abi Bakr al-Asamm“.”* Aber an einigen Stellen steht auch
allein ,Abli Bakr“,”” und statt al-Asamm findet sich hidufig die Nisbe ,al-
Kaisani“, auch sie meist mit der kunya,”® aber manchmal auch ohne sie.”” Das

70 Dazu TG: 6: 288.

71 Naher dazu Mourad 2007: 81 ff.

72 Ich halte es darum fiir wenig wahrscheinlich, daf}, wie Altas 2013: 62 annimmt, Razi den
Tafsir Asamms mit weiteren mu‘tazilitischen Werken in Hwarazm kennenlernte, wo er sich in
seiner Jugend aufhielt (vgl. van Ess, 2011: 1061). Zwar gab es dort eine fortdauernde mu‘tazi-
litische Tradition; jedoch wurde Asamm nicht primér als Mu‘tazilit wahrgenommen, und fiir die
Mafatih al-gaib ist der Aufenthalt in Hwarazm ohnehin zu friih.

73 Es stimmt wohl auch nicht; die Stelle in den Basa’ir wad-daha’ir des Tauhidi, auf die ich
mich bezog, wird in der Edition von W. al-Qadi anders — und einfacher - restituiert; Ibadiya in
der Edition Kailani wird dort kommentarlos als Imamiya gelesen (Tauhidi, 1964-1965: 5: = guz’
9, S. 195f. nr. 662). Es gehort damit nicht mehr zu Asamm, sondern zu Hi$am b. al-Hakam, der
ja Si‘it war (wenn auch noch nicht Imamit). Asamm erhilt gar kein Préadikat. Vgl. Ubersetzung
und Kommentar der Stelle in TG: 5: 79 (Text IV 23).

74 So z. B. Maturidi 2005-2011: 1: 48, 5; 2: 249, pu.; 3: 146, 4 usw.

75 So Maturidi 2005-2011: 2: 20, 1; 5: 363, 3; 6: 76, 4; 8: 123, 9 und 184, —4 usw.; vgl. ,,Abx Bakr
al-mulaqggab bil-Asamm*“ in 3: 328, 2ff.

76 ,, Abi Bakr al-Kaisani“; so etwa Maturidi 2005-2011: 3: 355, 6; 4: 148, 6; 5: 13, 13 sowie 107,
12f. und 255, 4; 14: 172, 9 usw.

77 So etwa Maturidi 2005-2011: 2: 349, 5.



144 =—— Josef van Ess DE GRUYTER

ist neu und wird durch keine andere Quelle gestiitzt. Worauf diese Nisbe sich
bezieht, erfahren wir nicht;’® aber an der Identitit ist kein Zweifel.”
Uberraschungen bietet das hier gesammelte Material aus seinem Tafsir kaum;
man wird es noch einmal sichten miissen, wenn auch die Zitate bei Hakim al-
Gisumi erschlossen sind. Asamms Zugehorigkeit zur Mu‘tazila wird nur selten
hervorgehoben. Das geschieht im {ibrigen stets vonseiten Maturidis;®° wie Asamm
sich selber einordnete, erfahren wir so nicht. Maturidi zielt in diesen Aussagen
immer auf Asamms Interpretation deterministischer Passagen des Korans;®' er hilt
jhre Umdeutung fiir gequélt®” und bezeichnet das Ergebnis manchmal als
~Phantasterei“ (hayal).>> Anderswo dagegen hilt er sich mit einer Stellungnahme
zuriick. Daf3 Asamm wie Hasan al-Basri eine Gottesschau nur im Paradies fiir
moglich hielt, stort ihn nicht.** Auch wenn Asamm die Mondspaltung aus Sure
54:1 in die Zeit des Jiingsten Gerichtes verlegt,®> nimmt er damit nur eine Meinung
Hasan al-Basris auf. Es wurde nicht als spezifisch mu‘tazilitisch wahrgenommen,®
obwohl ihm Nazzam darin folgte.?” Ahnlich bei Sure 16:71, wo Asamm rizq auf die
sozialen Unterschiede von Arm und Reich bezog.?® Das entsprach zwar dem Sinn
der Stelle, lie3 aber rizq starker determiniert erscheinen, als ein spaterer Mu‘tazilit

78 Vgl. Sam‘ani 1962-1982: 11: 194 f. nr. 3522.

79 Vgl. Maturidi 2005-2011: 6: 263, 5 ff., wo zuerst ,,Abii Bakr al-Kaisani“ steht und kurz darauf
dann ,,Abti Bakr al-Asamm” (263, pu.). Asamm hief ‘Abdarrahman b. Kaisan; ein ,,Kaisan“ war
darum vermutlich auch der Ahnherr der Familie. Die bei Sam‘ani verzeichneten Kaisanis sind
zumeist Agypter. Im iibrigen ist die Nisbe bei Maturidi in den Handschriften hdufig zu Kisa’t
verschrieben.

80 Vgl. Maturidi 2005-2011: 5: 322, 4 f., wo er zu den ahl al-i‘tizal gezdhlt und gleich hinterher
(322, 8) dann auch Ga‘far b. Harb erwidhnt wird; auch Maturidi 2005-2011: 15: 267, 13 ff., wo er
im Verein mit den Mu‘taziliten insgesamt (Sumlat ahl al-i‘tizal) Gegenstand der Kritik ist.

81 Vgl. noch Maturidi 2005-2011: 8: 32, -5 ff. zu Sure 15:39; 8: 45, 1 zu 15:60; 12: 294, 10 zu 39:3.
82 So mit Bezug auf Sure 15:39, wo Gott, wenn er Satan ,abirren ldsst“ (agwaitani), ihn nach
Asamms Ansicht nur ,,geschmdht® hat, oder mit Bezug auf Sure 15:60, wo Gott das Schicksal
von Lots Weib ,vorherbestimmt“ hat (gaddama), dies aber nach Asamms Ansicht nur
,berichtet“. In Sure 7:179, wo es heifit, dass Gott viele Menschen ,fiir die Holle geschaffen®
habe, und hinterher, dass diese selber ,abirren“, behilft Asamm sich mit einem batepov
npotepov (Maturidi 2005-2011: 6: 117, 5ff.).

83 So Maturidi 2005-2011: 8: 196, -4 f. zu Sure 16:104 und 8: 285, ult. zu Sure 17:45, dhnlich
auch 8: 186, 8 zu Sure 16:93 (hada fasid).

84 Maturidi 2005-2011: 6: 58, 5ff. zu Sure 7:143. Mose hat am Sinai Gott sehen wollen,
aber dann nur dessen ,Zeichen“ wahrgenommen. Gemeint ist der Blitz bzw. der
,2Donnerschlag® (as-sa’‘iga; vgl. Sure 2:55 und 4:153), womit Gott den Berg zerschmettert.

85 Maturidi 2005-2011: 14: 225, 7 ff.

86 Ndher dazu TG: 3: 418.

87 Vgl. mein K. an-Nakt des Nazzam, van Ess 1972: 97.

88 Maturidi 2005-2011: 8: 149, 4ff.



DE GRUYTER Unfertige Studien 2 = 145

es vielleicht verstanden hitte.*” Das ,,Wir werden sie zweimal bestrafen® in Sure
9:101 nahm Asamm als Beleg fiir eine vorausgenommene Bestrafung im Grabe;”°
darin unterschied er sich von seinem Zeitgenossen Dirar b. ‘Amr (der freilich
ebensowenig schon ein ausgebildeter Mu‘tazilit war wie er), stimmte jedoch wie-
derum mit Hasan al-Basri iiberein und nahm auch die vermittelnde Haltung der
Generation von Abii 1-Hudail und Bir b. al-Mu‘tamir voraus.”’ Wenn man in Sure
5:3 aus dem Verbot, mit Pfeilen zu losen, per analogiam weiter schlof, daf3 dann
auch Astrologie nicht statthaft sein konne, so wandte er ein, daf} die Welt der Sterne
doch etwas Anderes sei und Gott uns vielleicht durch sie etwas mitteilen wolle.*?
Und wenn er bei Sure 14:9 hervorhob, daf? nur Gott wissen konne, was alles in der
Vergangenheit geschehen sei,”> so mag man heraushéren, dafl Asamm wie manche
seiner irakischen Zeitgenossen, vor allem unter den kifischen Si‘iten (etwa Hiam
b. al-Hakam), mit Bezug auf die Zukunft einer solchen Aussage eher ausgewichen
wire; denn wenn Gott die Zukunft nicht kannte,® konnte er sie natiirlich auch nicht
vorherbestimmen.

Aber damit betreten wir schon wieder unsicheren Boden. Asamm war ein
vorsichtiger Mann. Er genierte sich nicht zuzugeben, daf} er etwas nicht ver-
stand — so etwa mugit in Sure 4:85; das sei kein Arabisch.”® Auch die Bedeutung
von nakid®™ in Sure 7:58 war ihm unklar.’® Muhaimin in Sure 5:48 erkennt er als
ein Fremdwort (um dessen Herkunft er sich aber nicht kiimmert).”” Das Wort
mugrim ,iibersetzt“ er gleich viermal;*® es scheint ihm nicht geldufig gewesen zu
sein. Wahy ,Eingebung“ mit Bezug auf Bienen, die doch keinen Verstand
haben, scheint ihm erkldrungsbediirftig,”® dhnlich wie spiter dem Qadi
‘Abdalgabbar.’®® Das Gesprdch zwischen Kain und Abel in Sure 5:27-29 ist
ihm wichtig; es spielte im pazifistischen Diskurs der Zeit eine Rolle.!°! Aber er

89 Zum Einzelnen vgl. TG: 4: 497 ff.

90 Maturidi 2005-2011: 6: 442, 13 ff.

91 TG: 4: 529f.

92 Maturidi 2005-2011: 4: 148, 6 ff.

93 Maturidi 2005-2011: 7: 464, 8 ff.

94 Niher dazu TG: 4: 439 f.

95 Maturidi 2005-2011: 3: 365, ult. ff.

96 Maturidi 2005-2011: 5: 393, 8f.

97 Maturidi 2005-2011: 4: 243, 6 1.

98 Maturidi 2005-2011: 7: 188, 2f. zu Sure 11:52; 9: 168, 1 zu 19:86; 12: 141, 9f. zu 37:34; 17: 120,
11 ff. zu 85:29.

99 Maturidi 2005-2011: 8: 143, 2 ff. zu Sure 16:68.

100 ‘Abd al-Gabbar 1966: 220, 1ff. Asamm denkt an eine Art genetischer Programmierung; eine
Belehrung (ta‘lim) ist den Bienen nicht zuteil geworden. Zu wahy im Koran jetzt Neuwirth 2014:
96 f. und 200 f{.; auch Neuwirth 2017.

101 Nédher dazu demnéchst meine ,,Unfertige Studie®, nr. 6.



146 =—— |Josef van Ess DE GRUYTER

betont, daf’ auch Kain ,,glaubig® gewesen sein miisse; er hdtte sonst Gott nicht
ein Opfer dargebracht. Abel hatte ihm nur voraus, daf3 er neben dem Glauben
auch Gottesfurcht (tagwa) besa.'®* Sure 65:6, wo es heif3t, da? man eine Frau,
die man verstofien bzw. ,entlassen® hat, wéahrend ihrer Wartezeit nicht aus ihrer
Wohnung heraussetzen solle, bezieht er auf Fatima bt. Qais, der eben dies
angetan worden war; der Fall war im Hadit aktenkundig geworden'®
wurde auf verschiedene Weise entschieden.'®

Wir werden annehmen diirfen, dafl Asamm gelegentlich Denkmuster und
Termini der zeitgendssischen Theologie ins Spiel brachte. Zwar hatte Maturidi
dafiir keinen besonderen Geschmack; aber eine Stelle bei Gahiz deutet in diese
Richtung.!® Dort liegt offenbar Sure 2:65 oder Sure 5:60 zugrunde;'°® weder
Maturidi noch Fahraddin ar-Razi haben diese Interpretation aufgenommen.
Hadite dagegen scheinen fiir seine Exegese kaum Bedeutung gehabt zu haben.
Zu Sure 113:1 behauptet er, ein einschldgiges Prophetenwort zu kennen, das er
aber weglassen wolle, weil damit etwas Unziemliches/Unmogliches ausgesagt
sei (fthi ma la yagiz);'’ er hilt es also fiir apokryph.'®® Im Koran rechnete er mit
Abrogation; wir kénnen es allerdings nur fiir einen einzigen Fall bestitigen.'?
In Sure 67:27 versucht er sich an einer abweichenden Lesung, die sonstwo nicht
bezeugt ist: tadu‘@na statt tadda‘ina, also von da“a statt von idda‘d;'° er
kommt so zu einer qadaritisch intendierten Interpretation: “was ihr
(Ungldubige) wegstot”, also “zuriickweist, nicht haben wolltet”."! In Sure

81:24 entscheidet er sich mit der Mehrheit — und der heute {iblichen Lesung -

und

102 Maturidi 2005-2011: 4: 200, 7 ff.

103 Vgl. van Ess 2014: 29 ff.

104 Maturidi 2005-2011: 15: 233, apu. ff.; Maturidi notiert, da® Asamm sich hier gegen Safi‘i
gestellt habe,

105 Gahiz 1938-1958: 4: 73, -4 ff.; ibernommen bei Tauhidi 1964-1965: 2: 825, ult. ff. = Tauhidi
1982: 9: 195 f. nr. 662.

106 Es geht um die Frage, ob Gott tatsdchlich Menschen in Affen verwandeln kann; Asamm
hielt ebenso wie sein Zeitgenosse HiS8am b. al-Hakam dies fiir moéglich. Vgl. auch die Beispiele,
die Nabha 2006 in seiner Einleitung S. 25-27 unter § 8 bringt.

107 Maturidi 2005-2011: 17: 386, ult.; gemeint ist wohl das Hadit nach ‘A’i8a, das dort in Anm.
10 genannt wird.

108 Vgl. weiterhin die Ausfithrungen von Nabha 2006: 22f. § 5.

109 Im Verhiltnis von Sure 9:122 zu 9:120; vgl. Maturidi 2005-2011: 6: 474, 12.

110 Das Verb da‘“a ist im Koran belegt; vgl. Sure 52:13 und 107:2.

111 Im Sinne von ,,Ihr seid selber schuld“ (Maturidi, 2005-2011: 15: 322, 5ff.). Das Problem
dieser Interpretation ist, daf3 der Vers vom Jiingsten Gericht redet; dort steht es den
Ungldubigen gar nicht mehr frei, sich fiir etwas zu entscheiden.



DE GRUYTER Unfertige Studien 2 = 147

fiir danin statt zanin™ In Sure 7:42 rechnet er anscheinend mit einem
Redaktionsfehler; la nukallifu nafsan illa wus‘aha gehore eigentlich zu 7:35 und
sei in Vers 42 nachtréglich eingeschoben.'™

Wann die Handschriften von Asamms Kommentar verloren gegangen sind,
wissen wir nicht. Wahrscheinlich wird man den Mongoleneinfall verantwortlich
machen miissen; Fahraddin ar-Razi, der kurz vorher starb,' ist unser letzter
Zeuge. Maturidis Ta’'wilat dagegen wurden zwei Jahrhunderte nach ihrem
Entstehen noch einmal Gegenstand eines Kommentars: von ‘Ald’addin
Muhammad b. Ahmad as-Samargandi (gest. 539/1144), einem Schiiler der
Briider Pazdawi (Abt 1-‘Usr und Abu 1-Yusr) sowie des Aba 1-Mu‘in an-
Nasafi.'”® Dieser Text (= Sarh at-Ta’wilat) ist bisher nicht ediert (und verdient
dies vielleicht auch nicht); jedoch wird er im Apparat zum Grundwerk gelegent-
lich herangezogen. Das geschieht auch mit Bezug auf Stellen, an denen Asamm
zitiert wird. Jedoch ergeben sich dabei fiir Asamm keine neuen Erkenntnisse.!'®

Danksagung: Ich danke ]J. Thomann fiir tatkraftige Hilfe bei der Umgestaltung
des Manuskriptes nach den Richtlinien der Zeitschrift.

Bibliographie

‘Abd al-Gabbar b. Ahmad al-Asadabadi (1966): Tanzih al-Qur’an ‘an al-matd‘in. Bairdt: Dar
an-Nahda al-Hadita.

Altas, Esref (2013): ,Fahreddin er-Raz’nin eserlerinin kronolojisi“. In: Islam diisiincesinin
déniisiim gaginda Fahreddin er-Razi. Hrsg. von Omer Tiirker und Osman Demir. Istanbul:
ISAM Yayinlar, 91-164.

Badeen, Edward (2008): Sunnitische Theologie in osmanischer Zeit. (Istanbuler Texte und
Studien 16). Wiirzburg: Ergon.

Brockelmann, Carl (1937-1949): Geschichte der arabischen Litteratur. Leiden: Brill.

112 Fiir zanin trat man ein in Kafa (‘Ali, Ibn Mas‘did), aber auch Ibn ‘Abbas, Zaid b. Tabit,
‘A’iSa, Mugahid usw. (vgl. Khoury, 1990-2002: 12: 368).

113 Maturidi 2005-2011: 5: 347, 11 ff.

114 Nimlich 606/1210. Die Zerstorung des Reiches der Hwarazmsahs durch die Mongolen fillt
in die Jahre 616—-20/1219-23.

115 Mit seinem juristischen Handbuch Tuhfat al-fugaha’ beeinflufite ‘Ala’addin die Bada’i‘ as-
sand’i‘ seines Schiilers und Schwiegersohnes Kasani (vgl. van Ess 2011: 778). Allgemein zu ihm
Madelung 1985 und Brodersen 2008.

116 Natiirlich gibt es in den Ta’wilat auch andere Stellen, die von Interesse sind. In Maturidi
2005-2011: 2: 78, 2 ff. sagt Maturidi von den Qarmaten, dafy nach ihrer Ansicht der Koran nicht
von Gott stamme, sondern von Muhammad. Man wiifite gern, ob ‘Ala’addin sich dazu duflert.
Maturidi hat sich in zwei Traktaten mit den Qarmaten auseinandergesetzt (Gotz, 1965: 29).



148 = Josefvan Ess DE GRUYTER

Brodersen, Angelika (2008): ,,Ala’ al-Din al-Samarqgandi”. In: Encyclopaedia of Islam Three.
Hrsg. von Gudrun Krdamer [et al.]. Leiden: Brill, 2008-2: 54-56.

Dahabt, Muhammad b. Ahmad ad- (1955-1958): Tadkirat al-huffdaz. Haidarabad: Matba‘at
maglis da’irat al-ma‘arif al-‘utmaniya.

El Shamsy, Ahmed (2013): The Canonization of Islamic Law: a Social and Intellectual History.
Cambridge: Cambridge University Press.

Fahr ad-Din ar-Razi, Muhammad b. ‘Umar (1862-1872): Mafatih al-gaib. Bulag: Mu‘gam al-
matba‘at al-‘arabiya.

Fabr ad-Din ar-Razi, Muhammad ibn ‘Umar (1966): Munazarat fi bilad Ma wara’ an-nahr. Hrsg.
von Fathalla Kholeif. Beirut: Dar El-Machreq.

Frolow, Dimitry (1997): ,,Ibn al-Nadim on the history of Qur'anic exegesis“. Wiener Zeitschrift fiir
die Kunde des Morgenlandes 87: 65-81.

Frolow, Dimitry (2013): ,,Ibn al-Nadim on the history of Qur'anic exegesis“. In: Tafsir: inter-
preting the Qur’an. Hrsg. von Mustafa Shah. London: Routledge, Bd., 1, 207-218.

Gacek, Adam (2001): The Arabic Manuscript Tradition. (Handbuch der Orientalistik. Abteilung
1, Der Nahe und Mittlere Osten 58). Leiden: Brill.

Gahiz, ‘Amr b. Bahr al- (1938-1958): Kitab al-Hayawdn. Hrsg. von ‘Abdassalam Muhammad
Harn. Misr: Mustafa al-Babr al-Halabi.

Gimaret, Daniel (1994): Une lecture mu‘tazilite du Coran: le “Tafsir” d‘Aba ‘Al al-Djubbad’i
(m. 303/915), partiellement reconstitué a partir de ses citateurs. (Bibliothéque de ’'Ecole
des Hautes Etudes. Section des sciences religieuses 101). Louvain: Peeters.

Gotz, Manfred (1965): ,,Maturidi und sein Kitab Ta’wilat al-Qur’an“. Der Islam 41: 27-70.

Gotz, Manfred (1999): ,,Maturidi and his Kitab Ta’wilat al-Qur’an®. In: The Qur’an. Formative
Interpretation. Hrsg. von Andrew Rippin. Aldershot: Ashgate Variorum, 181-214.

Gotz, Manfred (2013): ,,Maturidi and his Kitab Ta’wilat al-Qur'an®. In: Tafsir: interpreting the
Qur’an. Hrsg. von Mustafa Shah. London: Routledge, Bd. 3, 283-313.

Griffel, Frank (2007): ,,On Fakhr al-Din al-Raz?’s Life and the Patronage he Received®. Journal
of Islamic Studies 18: 313-344.

Hasan al-Basr (1992): Tafsir al-Hasan al-Basri. Hrsg. von Muhammad ‘Abdarrahim. Al-Qahira:
Dar al-Hadit.

Hatib al-Bagdadi, Ahmad ibn ‘Al al- (1931): Ta’rih Bagdad. Al-Qahira: Maktabat al-Hangl.

Ibn Hagar al-‘Asqalani, Ahmad b. ‘AlT (1907-1909): Tahdib at-Tahdib. Haydarabad: Matba‘at
Maglis D@’irat al-Ma‘arif an-Nizamiyya.

Ibn Hagar al-‘Asqalani, Ahmad b. ‘Ali (1912): Lisan al-Mizan. Haydarabad: Matba‘at Maglis
Da’irat al-Ma‘arif an-Nizamiyya.

Ibn an-Nadim (2009): Fihrist. Hrsg. von Aiman Fu’ad as-Saiyid. London: Al-Furgan Islamic
Heritage Foundation.

Jaeger, Werner (1912): Studien zur Entstehungsgeschichte der Metaphysik des Aristoteles.
Berlin: Weidmann.

Jomier, Jacques (1977): ,Les Mafatih al-ghayb de |‘/mam Fakhr al-Din al-Razi: quelques dates,
lieux, manuscrits“, Mélanges de ’Institut Dominicain d’Etudes Orientales du Caire 13:
253-290.

Jomier, Jacques (1980): ,,Qui a commenté [‘ensemble des Sourates al-‘Ankabiit & Yasin (29-36)
dans Le “Tafsir al-Kabir” de l‘lmam Fakhr al-Din al-Razi?“. International Journal of Middle
East Studies 11: 467-485.

Kahhala, ‘Umar Rida (1975-1980): Mu‘gam al-mu’allifin: Taragim musannifi I-kutub al-‘ara-
biyya. Bayrit: Dar Ihya’ at-turdt al-‘arabr.



DE GRUYTER Unfertige Studien 2 = 149

Khoury, Adel Theodor (1990-2001): Der Koran: arabisch-deutsch. Giitersloh: Giitersloher
Verlagshaus.

Kohlberg, Etan (1992): A medieval Muslim Scholar at Work: Ibn Tawds and His Library. (Islamic
philosophy, theology and science 12). Leiden: Brill.

Lagarde, Michel (1996): Index du Grand commentaire de Fahr al-Din al-Razi. (Handbuch der
Orientalistik. Abt. 1, Der Nahe und der Mittlere Osten 22). Leiden: Brill.

Madelung, Wilferd (1982): ,,The early Murji’a in Khurasan and Transoxania and the Spread
of Hanafism“. Der Islam 59: 32-39.

Madelung, Wilferd (1985): ,,‘Al al-Din Samargandi“. In: Encyclopaedia Iranica. Hrsg. von Ehsan
Yarshater. London: Routledge, Bd. 1, 782-783.

Maturidi, Muhammad b. Muhammad al- (1971): Tafsir al-Maturidr al-musamma Ta’wilat ahl as-
sunna. Hrsg. von lbrahim ‘lwadain und as-Sayyid ‘lwadain. al-Qahira: al-Maglis al-A‘la li-3-
Su’dn al-Islamiyya.

Maturidi, Muhammad b. Muhammad al- (1983): Ta'wilat ahl as-sunna al-ma’raf bi-Ta’wilat al-
Qur’an. Hrsg. Von Muhammad Mustafid ar-Rahman. Bangladesh: al-Mu’assasa al-islamiyya.

Maturidi, Muhammad b. Muhammad al- (2005-2011): Ta’wilat al-Qur’an. Hrsg. von Bekir
Topaloglu. Istanbul: Mizan Yayinevi.

Mourad, Suleiman A. (2007): ,,Ibn al-Khallal al-Basri and His Euvre on the Problematic Verses
of the Quran Kitab al-Radd ‘ala al-jabriyya al-gadariyya (Refutation of the Predestinarian
Compulsionists)“. In: A Common Rationality: Mu‘tazilism in Islam and Judaism. Hrsg. von
Camilla Adang, Sabine Schmidtke und David Sklare. Wiirzburg: Ergon, 81-100.

Mourad, Suleiman A. (2012): ,,The Revealed Text and the Intended Subtext: Notes on the
Hermeneutics of the Quran in Mu‘tazila Discourse As Reflected in the Tahdib of al-Hakim al-
Gigumi (d. 494/1101)“. In: Islamic Philosophy, Science, Culture, and Religion: Studies in Honor
of Dimitri Gutas. Hrsg. von Felicitas Opwis und David Reisman. Leiden: Brill, 367-395.

Nabha, Hadir Muhammad (2006): Tafsir Abi Bakr al-Asamm. Beirut: Dar al-kutub al-‘ilmiyya.

Neuwirth, Angelika (2014): Scripture, Poetry, and the Making of a Community: Reading the
Qur’an as a Literary Text. Oxford: Oxford University Press.

Neuwirth, Angelika (2017): ,,The ‘Discovery of Writing’ in the Qur'an®. In: The Qur’an and Adab:
The Shaping of Literary Traditions in Classical Islam. Hrsg. von Nuha Alshaar. Oxford:
Oxford University Press [im Druck].

Rudolph, Ulrich (1997): Al-Maturidr und die sunnitische Theologie in Samarkand. (Islamic
philosophy, theology and science 30). Leiden: Brill.

Saleh, Walid A. (2004): The Formation of the Classical Tafsir Tradition: the Qur’dn Commentary
of al-Tha‘labi (d. 427/1035). (Texts and studies on the Qur’an 1). Leiden: Brill.

Sam‘ani ‘Abd al-Karim b. Muhammad as- (1962-1982): Kitab al-ansab. Hrsg. von Abdul Mu‘ld
Khan. Haydarabad: Matba‘at Maglis Da’irat al-Ma‘arif an-Nizamiyya.

Schoeler, Gregor (1996): Charakter und Authentie der muslimischen Uberlieferung iiber das
Leben Mohammeds. (Studien zur Sprache, Geschichte und Kultur des islamischen Orients.
Neue Folge 14). Berlin: de Gruyter.

Schoeler, Gregor (2009): The genesis of literature in Islam: from the aural to the read. (The new
Edinburgh Islamic surveys). Ubers. von Shawkat M. Toorawa. Edinburgh: Edinburgh
University Press.

Sezgin, Fuat (1967): Qur’anwissenschaften — Hadit — Geschichte — Figh — Dogmatik Mystik.
(Geschichte des arabischen Schrifttums 1). Leiden: Brill,

Tabafi, Muhammad b. Gafir at- (1879-1901): Annales = Ta’fih ar-rusul wa-I-mulik. Hrsg. von
Michael Jan de Goeje. Brill: Leiden.



150 =—— Josefvan Ess DE GRUYTER

Ta‘labt, Ahmad b. Muhammad at- (1984): Qur’anic commentary in the eastern Islamic tradition
of the first four centuries of the Hijra: an annotated edition of the preface to al-Tha‘labr’s
“Kitab al-Kashf wa’l-Bayan ‘an Tafsir al-Qur’an”. Hrsg. Von lsaiah Goldfeld. Acre: Srugy.

Ta‘labt, Ahmad b. Muhammad at- (2002): Al-Ka3f wa-l-bayan. Hrsg. von Abl Muhammad Ibn
‘A3ar. Beirut: Dar lhya’ at-turat al-‘arab.

Tauhidi, ‘AlT b. Muhammad at- (1964-1965): Al-Basa’ir wa-d-dah@’ir. Hrsg. von |brahim
al-Kilan1. Dima3q: Matba‘at al-In3a’.

Tauhidi, ‘Ali b. Muhammad at- (1982): Al-Basd’ir wa-d-dahd’ir. Hrsg. von Wadad al-Qadi. Libiya:
ad-Dar al-‘arabiyya li-l-Kitab.

TG = Ess, Josef van (1991-1997): Theologie und Gesellschaft im 2. und 3. Jahrhundert Hidschra:
eine Geschichte des religitsen Denkens im frilhen Islam. Berlin: de Gruyter.

van Ess, Josef (1966): Die Erkenntnislehre des ‘Adudaddin al-Ici: Ubersetzung und Kommentar
des ersten Buches seiner Mawagqif. (Verdffentlichungen der Orientalischen Kommission,
Akademie der Wissenschaften und der Literatur, Mainz 22). Wiesbaden: Steiner, 1966.

van Ess, Josef (1972): Das Kitab an-Nakt des Nazzam und seine Rezeption im Kitab al-Futya des
Gahiz: eine Sammlung der Fragmente mit Ubersetzung und Kommentar. (Abhandlungen
der Akademie der Wissenschaften in Gottingen. Philologisch-historische Klasse. Folge 3;
Nr.79). Gottingen: Vandenhoeck und Ruprecht.

van Ess, Josef (2011): Der Eine und das Andere: Beobachtungen an islamischen
hdresiographischen Texten. Berlin: de Gruyter.

van Ess, Josef (2014): ,,Neue Fragmente aus dem K. an-Nakt des Nazzam”. Oriens
42: 20-94.

Zadeh, Travis (2012): The Vernacular Qur’an. Translation and the Rise of Persian Exegesis.
(Qurianic studies series 7). Oxford: Oxford University Press.



	Unfertige Studien II : Bemerkungen zum Korankommentar des Asamm

