
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 71 (2017)

Heft: 1

Artikel: Unfertige Studien II : Bemerkungen zum Korankommentar des Asamm

Autor: Ess, Josef van

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-696879

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-696879
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DE GRUYTER ASIA 2017; 71(1); 131-150

Josef van Ess*

Unfertige Studien II: Bemerkungen zum
Korankommentar des Asamm

DOI 10.1515/asia-2016-1512

Abstract: Abu Bakr al-Asamm's (d. 200/816 or 201/817) commentary of the Qur'an is

one of the oldest of its genre. It originated in Basra but seems to have become a

"book" only when, in the middle of the 3rd century H., it was transferred from

Baghdad to Eastern Iran. There it was used by a number of authors, Sunni as well as

Shii. The greatest number of quotations is found in Maturidi's (d. 333/944

Ta'wilat. The article deals with the material found in this source, its tendency as

well as its relationship to quotations in later authors up to Fakhr al-Din al-Razi (d.

606/1210). The work has not survived, and we can only speculate where and for how

long several copies, complete or incomplete survived.

Keywords: Qur'anic exegesis, Mu'tazila, Islamic theology in Eastern Iran and

Central Asia, Maturidi, Fakhr al-Din al-Razi, Tabrisi, Muhammad al-Tusi

Zu dem Korankommentar des Abü Bakr 'Abdarrahmän b. Kaisän al-Asamm
(2. Jh. H.) habe ich mich vor jetzt mehr als 20 Jahren kurz geäußert.1 Gestützt
habe ich mich dabei auf iranische Quellen, in denen das Werk noch in
späterer Zeit herangezogen wird: Abü 1-Mu'in an-Nasafis (gest. 508/1114)

Tabsirat al-adilla, Aminaddin at-Tabris!s (gest. 548/1154) Magma' al-bayän
und Fahraddin ar-Räzis (gest. 606/1210) Mafätih al-gaib.2 Hadir Muhammad
Nabhä hat diesen Ansatz weiterverfolgt, indem er die Zitate aus Tabrisi und
Räzl systematisch sammelte und i. J. 2006 unter dem Titel Tafsir Abi
Bakr al-Asamm herausbrachte.3 Dabei sind auch einige wenige Zitate aus

1 TG: 2; 403-407.
2 Vgl. die Texte XIII17-21A in TG: 5: 199-203.
3 Nabhä 2006; zusammen mit dem Tafsir des Abü Muslim Muhammad b. Bahr al-Isfahäni
(254/868-311/934), als Nr. 1 und 2 einer geplanten Mausü'at tafäsir al-Mu'tazila. Der Autor
hat an der Libanesischen Universität mit einer Arbeit über Hisäm b. al-Hakam unter R. as-

Saiyid promoviert. - Das Todesdatum des Asamm wird auf dem Titelblatt mit „ca. 225" viel
zu spät angesetzt; nach dem Fihrist des Ibn an-Nadlm ist er 200/816 oder 201/817 gestorben
(Ibn an-Nadlm 2009: 1: 594, 14).

Corresponding author: Josef van Ess, Liegnitzer Strasse 11, 72072 Tübingen, Germany.
E-mail: josef.van-ess@uni-tuebingen.de



132 — Josef van Ess DE GRUYTER

Muhammad at-TüsIs (gest. 459 oder 460/1066-67) Tibyän fi tafslr al-Qur'än zu
ihrem Recht gekommen;4 sie hatten bei TabrisI nachgewirkt.

Ganz übersehen aber hat Nabhä, daß lange vor diesen Zeugen ein weiterer
Gewährsmann, nämlich Mäturidl (gest. 333/944 in seinen Ta'wilät al-Qur'än,
sich verhältnismäßig häufig auf Asamm bezieht. Zwar war bis zum Jahre 2006

nur der erste Band dieses umfangreichen Werkes im Druck zugänglich;5 aber

man wußte seit je von zahlreichen Handschriften, die größere Stücke oder gar
den vollständigen Text enthielten.6 Manfred Götz hat zum erstenmal Inhalt und
Intention des Werkes beschrieben.7 Aber das Interesse hielt sich seit je in
Grenzen; Mäturidl hatte in dem Weltbild arabischsprachiger Sunniten kaum je

einen Platz gefunden. Er hatte in Samarqand gelebt, und sein Erbe, hanafitisch

geprägt, hatte erst in osmanischer Zeit außerhalb dieser Welt Fuß gefaßt, in
Anatolien, wo hanafitische Juristen aus Zentralasien seit der Zeit der

Rumseldschuken an Einfluß gewonnen hatten. Daß man es hier mit einer

speziell gefärbten sunnitischen Orthodoxie zu tun hatte, ist in der Frühzeit des

osmanischen Vordringens nur dem Ägypter Tägaddln as-Subki (727/1327-771/

1370) aufgefallen; er schrieb darüber ein kurzes Lehrgedicht, das er in seine

Tabaqät as-Säfi'iya aufnahm.8 Im großen und ganzen aber blieb die arabische

Welt gegenüber diesem Kulturtransfer immun; für sie ging weiterhin alle sunnitische

Orthodoxie von As'ari aus.

Nun hat sich die Situation jedoch insofern geändert, als in der Türkei, wo die

Tradition Mäturidis weiterhin lebendig ist,9 mittlerweile eine Gesamtausgabe der

Ta'wilät erschienen ist, in 17 Bänden, die durch gute Indices erschlossen
werden.10 Dadurch ist die Zahl der Belege für Asamms Kommentar erheblich gestiegen.11

Um deutlich zu machen, wie sehr sich die Grundlage für unser Urteil

4 Vgl. Nabhä 2006: 48, 67 und 97.

5 In zwei Editionen: a) Mäturidl 1971 b) Mäturidl 1983. Der Titel lautet dort Ta'wilät ahl as-sunna

statt Ta'wilät al-Qur'än.
6 Vgl. Sezgin 1967: 605.

7 Mäturidi und sein Kitäb Ta'wilät al-Qur'än, Götz 1965; dort S. 63 ff. auch schon eine Beschreibung
der in der Türkei erhaltenen Handschriften. Eine englische Übersetzung dieses Aufsatzes findet
sich in: Götz 1999 > Götz 2013: 3: 283-313. Vgl. damit die Ausführungen bei Rudolph 1997: 202 ff.

8 Dazu näher Badeen 2008, wo dieses Gedicht, die Nüniya, mit einem erklärenden Apparat
abgedruckt ist (S. 2-18 des arabischen Teils); zum Autor vgl. die deutsche Einleitung, S. 10-19.

9 Badeen ediert in seinem Buch sechs weitere Texte aus osmanischer Zeit, in denen Mäturidlya
und As'ariya miteinander verglichen werden.
10 Mäturidl 2005-2011, herausgegeben von einem Team unter der Oberaufsicht von Bekir

Topaloglu.
11 Merkwürdigerweise wird auch in dieser an sich mustergültigen Ausgabe das Todesdatum des

Asamm in den Anmerkungen mehrfach mit „ca. 225/840" angegeben. Derselbe Fehler findet
sich schon bei Frolow 1997: 71, Anm. 31 (nachgedruckt in: Frolow 2013: 1: 216). Zugrunde liegt



DE GRUYTER Unfertige Studien 2 — 133

verbreitert hat, beginne ich mit einer Übersicht über diejenigen Koranverse, zu
denen Mäturidi auf eine Stellungnahme Asamms verweist. Die von Nabhä gesammelten

Belege füge ich in eckigen Klammern und kursiv gesetzt hinzu. Bei ihnen
habe ich insofern differenziert, als das aus TabrisI entnommene Material durch
einen Asteriskus gekennzeichnet ist. Tüsi (der saih at-tä'ifä), der auf Tabrisi

eingewirkt hat, wird zu Sure 2: 234, 6: 68 und 59: 10 herangezogen. Alles andere

stammt aus Fahraddln ar-RäzI. Dieser hat manchmal dieselben Stellen aufgegriffen

wie Mäturidi; darauf ist jeweils in den Fußnoten hingewiesen.
Sure 2: Vers [2, 6*, 7*, 8*u 11] 17,13 [19*, 26], 31, 32,14 34,15 [43, 45*, 58, 63,

73*, 76, 80, 88, 99*, 102,106, 117], 118 [119*, 129*, 130*, 131,144,145, 154*, 158*,

159, 174, 175, 179, 184, 185, 187, 189, 195, 221, 222, 234*, 235, 245*, 247, 253, 254,

258, 261, 265, 277].

Sure 3: Vers [3], 8, [11*, 72, 79], 81, [84, 98*, 106,121,124,133,167*, 169,172,

200].
Sure 4: Vers [l,16 19*, 23], 24, [33], 48, [53, 64], 83, 85, 92,17 [148].

Sure 5: Vers 3, 27, [31*], 33, 48, 89, [93,106*].
Sure 6: Vers 6, [32], 33, 64, 65, [68], 74, [92, 98], 108, 109, 120, 148, 152, 154,

155, 161.

Sure 7: Vers 4, 10, 16, 26,18 32, 37, 42, 50, 52, 54, 58, 89, 90, 104, 132, 143,19

154, 155, 167, 169, [187], 189, [190*, 206].
Sure 8: Vers 21, 45, 58, 67, 68, [72*].

Sure 9: Vers 1, 3,20 6, [13,15], 24, [36*, 39, 40,58], 60, [67*, 86], 101,104,122,
124 f.

Sure 10: Vers [2*], 5, [12,15, 22*, 26], 61, [62], 71, 94.

eine vage Bemerkung des Ibn Hagar al-'Asqaläni 1912: 3: 427, 5), wonach Asamm „zur (abaqa
des Abü 1-Hudail gehörte". Den Fihrist des Ibn Nadlm dagegen, wo das genauere Datum sich
findet (s. o. Anm. 3), benutzte man wohl nur in der alten Ausgabe von Flügel. Darin war der

Abschnitt über die Mu'tazila noch nicht enthalten; er wurde erst von J. Fück in Indien entdeckt
und herausgegeben. - Für Saleh 2004: 246 ist Asamm „ca. 190/805" gestorben.
12 Von mir in TG: 5: 199, Text XIII 17 übersetzt; Nabhä hat die Stelle übersehen.
13 Übersetzt in TG: 5: 200, Text XIII18.
14 Übersetzt in TG: 5: 201, Text XIII19.
15 Übersetzt in TG: 5: 201 f., Text XIII 20. Auch bei Nabhä 2006 nach TabrisI.
16 Nicht bei Nabhä 2006; nach den Mafätxh al-gaib des Fahraddln ar-RäzI übersetzt in TG: 5: 202,

Text XIII 21.

17 Auch bei Nabhä 2006, nach Fahraddln ar-RäzI.

18 Auch bei Nabhä 2006, nach Fahraddln ar-Räzi.

19 Später auch in der Tabsirat al-adilla des Abü 1-Mu'In an-Nasafi; danach übersetzt in TG: 5: 202:

Text XIII 21A.

20 Auch bei Nabhä 2006, nach Fahraddln ar-Räzi.



134 — Josef van Ess DE GRUYTER

Sure 11: Vers [7], 52,21 92.

Sure 12: Vers [20*], 33, 39, [94*], 101.

Sure 13: Vers [3, 4, 5, 24], 32, 33, [39].

Sure 14: Vers 2, [5], 9, [10], 21,22 26.

Sure 15: Vers 32 f., 39, 44, 52, 60, 70.

Sure 16: Vers [9], 14, 23, 37, 55, 62, 68, 70, 71, 72, 88, [89], 90, [91], 92, 93, 94,

97, 104, 109, 111, 124, 125.

Sure 17: Vers 12, 23, 29, 31, [41], 45, 55, 57, 58, 72, 85, [86*], 110.

Sure 18: Vers [1*], 7, 22, 28, 29, 40, 52, [65, 71*], 77, 82, 109.

Sure 19: Vers 1, 5,23 12, [16*], 21, 23, 24, 27, [47*], 52, [75*], 83, 86, 97.

Sure 20: Vers 8.

Sure 21: Vers [78],

Sure 22: Vers [30], [58].

Sure 23: Kein Eintrag.
Sure 24: Vers [35].

Sure 25: Vers [48], [63].

Sure 26-36: Kein Eintrag.
Sure 37: Vers 34.

Sure 38: Kein Eintrag.
Sure 39: Vers 3.

Sure 40-47: Kein Eintrag.
Sure 48: Vers 8.

Sure 49-50: Kein Eintrag.
Sure 51: Vers 22, 28, 47, 50 (zweimal), 52, 54, 59.

Sure 52: Vers 21, 23, 25, 37.

Sure 53: Vers 1, 12, 17, 26, 32.

Sure 54: Vers 1.

Sure 55: Vers 21, 32, 78.

Sure 56: Vers 35, 43, [46*], 55, 61, 65, 69, 82.

Sure 57: Vers [19]

Sure 59: Vers [10*].

Sure 60: Vers 4.

Sure 62: Vers 2.

Sure 63: Vers 6.

Sure 64: Vers 11.

Sure 65: Vers 6.

21 Auch bei Nabhä 2006, nach Fahraddin ar-Räzi.

22 Auch bei Nabhä 2006, nach Fahraddln ar-Räzi.

23 Auch bei Nabhä 2006, nach Fahraddln ar-Räzi.



DE GRUYTER Unfertige Studien 2 135

Sure 66: Vers 1, 5, 6, 10.

Sure 67: Vers 2, 4, 14, 27.

Sure 68-69: kein Eintrag.
Sure 70: Vers 24, 35, 42.

Sure 71: Vers 9, 13.

Sure 72: Vers 2, 5, 12, 15.

Sure 73: Vers 7, 9, 12, 15, 16, 20 (zweimal).
Sure 74: Vers 31, 33.

Sure 75: Vers 5.

Sure 76: Vers 1, [7].

Sure 77-78: Kein Eintrag.
Sure 79: Vers 12, 30.

Sure 80: Vers 11, 33, 41.

Sure 81: Vers 15 f., 24.

Sure 83: Vers 4, 7, 15, 29.

Sure 84: Vers 18.

Sure 86: Vers 7.

Sure 89: Vers 13, 14, 20.

Sure 90: Vers 2, 13.

Sure 91: Vers 5-7, 8.

Sure 94: Vers 1.

Sure 98: Vers 4.

Sure 110: Vers 1, 3.

Sure 112: Vers [1].

Sure 113: Vers 1.

Aus diesem Befund lassen sich erste Schlüsse ziehen. Zwar ist das Verhältnis der

Quellen zueinander vorläufig nicht befriedigend zu klären. Jedoch mag man
vermuten, daß Räzl, mit dem die Reihe unserer Textzeugen abbricht, gelegentlich die

Werke seiner Vorgänger eingesehen hat, soweit sie ihm zugänglich waren (etwa
den Magma' al-bayän des Tabrisl zu Sure 3:11,3:167 oder 4:19); es würde sich dort
also um Sekundärzitate handeln. Wichtiger ist allerdings, daß die Belege aus

Nabhäs Sammlung schon von Sure 4 an stark abnehmen. Sie stammen vornehmlich

aus Fahraddln ar-Räzis Korankommentar, und Räzl ist mit seinen Mafätih al-

gaib nie ganz fertig geworden. Fünf Jahre vor seinem (verhältnismäßig frühen) Tod,

601/1205, hatte er sich gerade bis zum Ende von Sure 8 vorgearbeitet.24 Damals

24 Fahr ad-Din ar-Räzi 1862-1872: 3: 408, 14 f. (zitiert in meiner Erkenntnislehre des Adudaddin
al-Ici, van Ess, 1966: 147); vgl. jetzt Alta? 2013: 144.



136 — Josef van Ess DE GRUYTER

lebte er im Herrschaftsbereich der Güriden, im heutigen Afghanistan; sie waren seit

etwa 595/1198-99 seine Gönner.25 Wir wissen nicht, wo er ein Exemplar von
Asamms Tafsir vorfand, das er regelmäßig hätte zu Rate ziehen können; er ist
immer viel gereist. Man könnte an Herat denken, wo der Güride Giyätaddin
Muhammad (reg. 558/163-599/1203) eine Madrasa für ihn hatte errichten lassen;
sie lag in der Nähe der Hauptmoschee und war vermutlich mit einer guten
Bibliothek ausgestattet.26 Räzl hätte das Werk wohl einmal für längere Zeit zur
Hand haben müssen; daß er sich irgendwo im Vorübergehen schnell ein paar
Notizen machte, ist angesichts der Zahl der Einträge zu den ersten Suren

unwahrscheinlich. Kurz darauf ist er in einem Schub bis zu Sure 18 gekommen;
der Kommentar zu ihr wurde im Dü 1-Higga 603/Juli 1207 beendet.27 Im gleichen
Jahr wurden dann die Suren 37-46 bearbeitet, diesmal in der Tat in Herat,28 nur daß

gerade dieser Abschnitt von Räzis Kommentar kaum Zitate aus Asamm enthält.
Vor allem ist zu berücksichtigen, daß Räzl sich, aus welchen Gründen auch

immer, zu Anfang nicht an die normale Reihenfolge der Suren gehalten hat;
vielmehr hat er sich mit den Suren 104, 94, 87, 78 und 67 schon vorher befaßt.29

Obgleich er also mit seinem Kommentar nie fertig geworden und das Werk in der

folgenden Generation ergänzt worden ist,30 scheint es dennoch möglich, daß die

wenigen Belege, die wir aus den späten Suren haben,31 aus seiner eigenen Feder

stammen. Da lohnt es sich dann, darauf hinzuweisen, daß er auch einmal in

25 Griffel 2007: 334 und 340. Am 1. RabI' II 595/31. Januar 1199 hatte er Sure 3 fertiggestellt, drei
Monate später Sure 4. Mit Sure 5 begann er dann nach längerer Unterbrechung Anfang 601/1204

(Griffel, 2007: 325). Dort klagt er darüber, daß die „Ungläubigen" einen Sieg errungen hätten;
im Safar 601/September 1204 hatten die Qara Hitay bei Andhüy in der Nähe des Oxus das Heer

der Güriden geschlagen (Griffel, 2007: 329). Griffels Angaben sind einem grundlegenden Aufsatz

von J. Jomier entnommen (Jomier, 1977), der die Entwicklung der Mafätih al-gaib sehr

übersichtlich darstellt.
26 Griffel 2007: 329. Auch die Hauptmoschee hatte öiyätaddin neu errichten lassen, schon
i. J. 597, nachdem sie durch ein Feuer zerstört worden war (Griffel, 2007: 329, Anm. 61).

27 Jomier 1977: 256 f.; Griffel 2007: 325.

28 Jomier 1977: 260 ff.

29 Griffel 2007: 325, Anm. 45 nach Lagarde 1996: 51 ff.; vgl. auch Alta§ 2013: 144, wonach er

i. J. 592 ausgerechnet mit der letzten Sure, nr. 114, angefangen hatte und i. J. 601 schon die

Suren 10-14 behandelte, obgleich er an sich erst bei Sure 8 angelangt war.
30 Vgl. Jomier 1980: 467 ff. Die Frage nach dem Autor der Ergänzungen bleibt dort letzten
Endes offen. Auch über den Grund läßt sich nur spekulieren. Möglicherweise hat nicht etwa
Räzi selber die Lücke gelassen, sondern das Material ist beim Brand der Hauptmoschee von
Herat (s. o. Anm. 26) verloren gegangen.
31 Aus den Suren 57, 59, 76 und 112 (s.o.).



DE GRUYTER Unfertige Studien 2 — 137

Samarqand gewesen ist,32 wo Mäturidi gelebt hatte; dort hat er sich zwei Jahre

aufgehalten.33 Allerdings war das schon in der ersten Hälfte der achtziger Jahre

des 6. Jh. H.,34 also zu einer Zeit, in der er die Mafätih vermutlich noch gar nicht
im Blick hatte; er war damals noch auf der Wanderschaft und suchte nach einer
festen Stelle. Was sich soweit also mit Sicherheit sagen läßt, ist nur, daß er nicht
auf Sekundärzitate aus Asamm zurückgegriffen hat, die ihm in der
theologischen Literatur begegneten. Dort nämlich, wo er Asamm für denselben Vers

heranzieht wie Mäturidi, geht er normalerweise eigene Wege; es kommt im
übrigen, wie aus unserem Conspectus hervorgeht, nur selten vor.35

Daß Räzi überhaupt Asamms Kommentar Beachtung schenkte, ist angesichts
des großen zeitlichen Abstands und des völlig anderen intellektuellen Ansatzes

erstaunlich. Mäturidi dagegen war von Asamm nur anderthalb Jahrhunderte
entfernt und hatte in der Gegend, wo er lebte, auch nur wenig Auswahl. Sein

Arabisch war bei weitem nicht so gut wie das Fahraddlns;36 aber er war nicht so

unruhig und hat seine Ta'wilät deswegen zu Ende gebracht. Er scheint auch
entschlossen gewesen zu sein, Asamm bis zum Abschluß seines Werkes heranzuziehen.

Wenn wir dennoch für eine Reihe von Suren keine Belege haben, so dürfte
sich dies daraus erklären, daß das Exemplar, das ihm zur Verfügung stand
(vermutlich in Samarqand), unvollständig war; wir haben keine Einträge für die Suren
21-36,37 40-47,49-50 und 57-59. Allerdings müssen wir damit rechnen, daß gegen
Ende der Eifer ohnehin erlahmte, und zwar bei allen Beteiligten, bei Asamm ebenso

wie bei Mäturidi. Das ist nämlich auch anderswo der Fall, etwa in Tabaris

umfangreichem Kommentar; man wollte sich nicht wiederholen, und je mehr

man zu Anfang schon gesagt hatte, desto weniger ließ sich noch hinzufügen.

32 Vgl. seine Munazarat fi biläd Ma warn' an-nahr (Fahr ad-Din ar-RäzI, 1966), dort die nr. 16

(S. 59 §161 ff.).
33 Fahr ad-Din ar-RäzI 1966: 54 § 143.

34 Das einzige Datum, das uns die Munäzarät bieten, ist 582/1186 (zu Beginn der 9. mas'ala;
S. 32 § 78); damals befand er sich in Buhärä. Für das Jahr 580 ist ein Aufenthalt in Sarahs belegt
(Griffel, 2007: 320).

35 Grundsätzlich wäre Nabhäs Zusammenstellung allerdings anhand des oben (Anm. 29)

genannten Index von Lagarde noch einmal zu überprüfen (vgl. Lagarde, 1996: 13 nr. 100

s. n. Ibn Kaisän und vor allem S. 15 nr. 141 s. n. Abu Bakr al-Asamm-, auch S. 138 nr. 2090 s.

v. Tafsir al-Asamm). Nabhä hat Lagardes Werk anscheinend nicht zur Hand gehabt.
36 Sein K. at-Tauhid ist in dieser Hinsicht ein abschreckendes Beispiel. Wenn man die Ta'wilät
demgegenüber allgemein als leichter verständlich empfand, so hatte dies seinen Grund darin,
daß wir es hier mit Nachschriften seiner Schüler zu tun haben (vgl. Rudolph, 1997: 204).

37 Die wenigen Zeugnisse, die wir aus Sure 21-22 und 24-25 haben, stammen nicht aus

Mäturidi, sondern aus Räzi (bei Nabhä). Im übrigen ist auch Räzi, als er in den Jahren 602

und 603 kontinuierlich an seinen Mafätih al-gaib arbeitete, von Sure 18 auf Sure 37-46

gesprungen (Alta§, 2013: 144).



138 Josef van Ess DE GRUYTER

Zudem wissen wir nicht, wie Mäturidls Kommentar aufgeteilt war, ob in umfangreiche

Bände oder in kleinere Faszikel (guz').38 Faszikel richteten sich im allgemeinen

auch nicht nach den Zäsuren im Text; ihr Ende dürfte also nicht unbedingt mit
dem Ende einer Sure zusammengefallen sein. So kann die erste Lücke schon in Sure

20 begonnen haben, die zweite in Sure 39 und die dritte in Sure 48. Auch die

fehlenden Eintragungen zu Sure 38 brauchen dann kein Zufall zu sein; diese Lücke

hat vielleicht schon in der zweiten Hälfte von Sure 37 begonnen. Allgemein fällt
aber auf, daß in dem Tahdib ft t-tafsir des Häkim al-öisuml (gest. 494/1101) die

Zitate aus Asamm ebenfalls nach dem ersten Drittel von Sure 20 aufhören und dann
erst wieder bei Sure 38 beginnen.39 Man muß also die Möglichkeit in Betracht

ziehen, daß Asamms Kommentar schon unvollständig war, als er in Iran ankam.40

Vermutlich waren die Abhängigkeitsverhältnisse ohnehin komplizierter.
Man sollte nicht unbedingt davon ausgehen, daß nur ein einziger Archetyp
von Asamms Werk Ostiran und Zentralasien erreichte. Später gab es

gewiß verschiedene Standorte. Die Exemplare, welche Fahraddln ar-RäzI zur
Verfügung standen, sahen offenbar ganz anders aus als Mätüridls Vorlage und

waren doch vermutlich auch schon seit Jahrhunderten an ihrem Platz. Bevor wir
nicht weitere Belege in Händen halten, sollten wir uns darum bei unseren
Spekulationen zurückhalten. Vor allem werden wir warten müssen, bis
öisumis Tahdib im Druck erscheint; denn auch dort steht Asamm noch sehr

im Vordergrund.41 Der Schauplatz unserer Untersuchungen bleibt allerdings
weiterhin der Osten der islamischen Welt. Zwar war der Kommentar in Basra

entstanden; aber dort war ihm die Bodenhaftung anscheinend schon früh
abhanden gekommen. Die Stadt verlor seit der Gründung Bagdads ohnehin an

Bedeutung. Asamms Tafsir war Teil jener exegetischen Tradition, die durch
Hasan al-Basri (gest. 110/728) begründet worden war. Hasan wird bei Mäturidl
immer wieder einmal im Zusammenhang mit Asamm zitiert, nicht im Sinne eines

Lehrer-Schüler-Verhältnisses,42 sondern weil beide von außen her gesehen eine

gemeinsame Linie zu vertreten schienen.43 Sie waren zwar im Einzelnen häufig

38 Zur Länge eines guz' vgl. Gacek 2001: 23.

39 Notiert bei Gimaret 1994 : 25, Anm. 6. Dazu jetzt Mourad 2012: 374, Anm. 30, wo aber nur
darauf hingewiesen wird, daß von öisumis Kommentar weitere Teile erhalten sind, die die
Lücke füllen. Asamm kommt bei Mourad gar nicht in den Blick.

40 Unsere Zusammenstellung bringt mit Bezug auf den genannten Abschnitt nur zu Sure 24

und 25 einige wenige Einträge; das sind aber interessanterweise Stellen, wo Räzi (und nicht
Mäturidl) auf Asamm Bezug nimmt.
41 TG: 2: 404.

42 Dazu war auch der zeitliche Abstand zu groß.
43 Vgl. etwa Ta'wüät, Mäturidl 2005-2011: 1: 83, 3 f. (zu Sure 2:34 und der Frage, ob

Satan ursprünglich ein Engel war); Mäturidl 2005-2011: 4: 209, Iff. (zu Sure 5:33); Mäturidl



DE GRUYTER Unfertige Studien 2 139

verschiedener Meinung;44 aber sie folgten beide qadaritischen Prinzipien, die in
Basra seit der späten Umaiyadenzeit sehr an Boden gewonnen hatten. Hasan

war in dieser Hinsicht noch sehr gemäßigt gewesen;45 zudem trug er seine

Gedanken den Schülern nur mündlich vor46 Asamms Tafsir dagegen nahm
auf die Dauer die Gestalt eines selbständigen Buches an, vermutlich noch

nicht in Basra, wo das Material (vielleicht zusammen mit den auf Hasan al-

Basri's Exegese zurückgehenden Notizen) nur "in der Schule für die Schule"47

kursierte, sondern in Bagdad, wo 'Ali b. Muslim at-Tüsi (gest. 2S3/867)48 es aus
dem Munde der "Genossen" (ashäb) Asamms übernahm und in seine

horäsänische Heimat transferierte.49 Aus dem Irak ist uns dann kein weiterer

räwi mehr bekannt.
Auch die basrischen "Genossen" sind namentlich nicht zu fassen. Wir

wissen nicht, ob dort jemand das Material geordnet und daraus einen durchgehenden

Kommentar erstellt hat. Wiederum könnte 'Ali b. Muslim derjenige

gewesen sein, der sich als Erster an diese Arbeit machte. Aber ein Tafsir im

2005-2011: 5: 246, -5 f. (zu 6:148); Mäturidi 2005-2011: 6: 474, 12 (zu 9:122); Mäturidi 2005-2011:

7: 455,12f. (zu 14:2); Mäturidi 2005-2011: 8: 36, 5 ff. (zu 15:44); Mäturidi 2005-2011: 8: 237, 4 ff. (zu

17:12); Mäturidi 2005-2011: 9: 90, -4 ff. (zu 18:77); Mäturidi 2005-2011: 9: 165, -4 ff. (zu 19:83);

Mäturidi 2005-2011: 14: 139, 12ff. (zu 51:22); Mäturidi 2005-2011: 15: 291, apu.ff. (zu 67:4).

44 Vgl. Ta'wiiät Mäturidi 2005-2011: 6: 284, 7 ff. (zu Sure 9:3) oder Mäturidi 2005-2011: 8:176,
-4 (zu 16:90).

45 Näheres dazu in TG: 2: 48.

46 Das in der späteren exegetischen Literatur erhaltene Material ist zusammengetragen bei
Muhammad 'Abdarrahim, Hasan al-Basri 1992: 1: 61 ff.
47 Diese Formulierung ist von G. Schoeler in die Islamkunde eingeführt worden, in: Schoeler

1996: 41 f., Anm. 109); ähnlich, aber etwas ausführlicher auch in der englischen Fassung des

Buches: The genesis of literature in Islam. From the aural to the read (Schoeler, 2009: 76). Sie

stammt von Werner Jaeger und bezog sich ursprünglich auf das Werk des Aristoteles (Jaeger,

1912: 147).

48 Zu ihm Hatib al-Bagdädi 1931:12:108 f. nr. 6548; er starb dort im hohen Alter von 93 Jahren am

Sonntag, dem 22. öumädä II 253/ 30. Juni 867 und wurde am darauffolgenden Tag zu Grabe

getragen. Er war Iraner und vermutlich der Sohn eines Neophyten, der bei der Konversion den

Namen Muslim angenommen hatte. Die Gegend von Tüs, nach der er in Bagdad benannt wurde, war
den Irakern bekannt, weil dort seinerzeit Härün ar-Rasid auf seiner Iranreise gestorben war. Das

Todesjahr ist auch bei Ihn Hagar verzeichnet (Ihn Hagar, 1907-1909: 7:372 f.); jedoch bringt dieser

daneben noch das Jahr 260/874, wohl als Bezeichnung der Dekade. Dahabi hat demgegenüber 263/
877 (Dahabi, 1955: 548, 5 ff.); das ist vermuüich ein Irrtum. Tabari nennt ihn mehrfach in seinem

Ta'rih als seinen unmittelbaren Gewährsmann (Tabari, 1879-1901:1: 2131, 6; 3075,16; 3335,12).

49 Vgl. die riwäya in der Einleitung zu Ta'labis al-Kasf wal-bayän, Ta'labi 1984: 49, 5 ff. In der

Edition des Gesamtwerkes, die Abü Muhammad Ihn 'Äsür erstellt hat (1-10, Ta'labi 2002), ist
Asamm zu al-Ahtam verlesen. Asamms Kommentar läuft unter der Bezeichnung tafsir Ibn
Kaisän. Hat Muhammad at-Tüsi dieses Exemplar (oder eine seiner Abschriften, die in
äi'itische Kreise gelangte) zur Hand gehabt?



140 — Josef van Ess DE GRUYTER

späteren Sinne, in dem der Koran Vers für Vers besprochen wird, ist Asamms

"Buch" vermutlich nie gewesen. Auch der Zweck des Unternehmens ist vielleicht
nicht überall und jederzeit in gleicher Weise gesehen worden. Anfangs mag die

Kompilation sich mit einem missionarischen Impetus verbunden haben. Basra

war ja eines der Heerlager gewesen, von denen aus die Eroberung und

Neuordnung Irans vorangetrieben wurde. Auch Küfa war eine solche Garnison;

von dort aus sind in der zweiten Hälfte des 2. Jh. in zunehmendem Maße

Anhänger des Abü Hanifa in den Osten gegangen.50 Sie hofften, als Juristen
sich nützlich machen zu können. Wir wissen, daß auch Asamm als „freischaffender"

Jurist hervorgetreten ist.51

Aber daß dies der Grund gewesen wäre, aus dem seine Schüler die von ihm
gehörten exegetischen Bemerkungen sammelten, ist gar nicht gesagt. Zwar

stützte man sich in Basra wie in Küfa, wenn man als Jurist einen Text zugrunde
legte, im 2. Jh. meist nur auf den Koran; das Hadlt war noch keine maßgebliche
Autorität. Jedoch ist in den Fragmenten aus Asamms Werk, die uns bei Mäturidl
erhalten sind, von juristischen Dingen kaum die Rede. Es geht vielmehr ganz
pragmatisch um das Verständnis des Textes. Das war es, was man im
Osten brauchte. Man hatte sich dort zwar ohne viel Umstände dem Islam anheim

gegeben; aber an die neue heilige Schrift mußte man sich erst einmal gewöhnen.
Nur einem Araber trat der Koran „in einer klaren Sprache" (bi-lisänin mubiri)52

entgegen; ein Neophyt dagegen brauchte Hilfe.53 Asamm hatte im Irak zu der

Generation gehört, die - wie etwa Kisä'i (gest. 187/803) mit seinem Mutasäbih al-

Qur'än, Farrä' (gest. 207/822) mit seinen Ma'äni al-Qur'än oder Abü 'Ubaida (gest.

210/825) mit seinem Magäz al-Qur'än - den Text mit sprachlicher Kompetenz zu
erschließen versuchten. Er war ein Literalist54 und hatte noch nicht den Eindruck,
sich gegen eine Vielzahl von Meinungen durchsetzen zu müssen. Erst Mäturidl hat
seinen Interpretationen manchmal ein wa-llähu a'lam entgegengesetzt.55

Letzteres hängt natürlich damit zusammen, daß Mäturidl bei Asamm i'tizäl
am Werke sieht.56 Aber die Schüler erregten mit dieser Tendenz offenbar noch
keinen Anstoß; ebensowenig gibt es Anzeichen dafür, daß sie in diesem Sinne

50 Vgl. TG: 1: 200 ff. und 2: 534 ff.; umfassend Madelung 1982: 32 ff.
51 TG: 2: 414 ff.
52 Sure 26:195; vgl. auch Sure 16:103.

53 Zur Situation jetzt Zadeh 2012: 35 ff.; von Asamm ist dort allerdings kaum die Rede (vgl. S. 80

und 455), und gar nicht von seinem Tafsir.

54 So El Shamsy 2013: 185.

55 Vgl. etwa Mäturidl 2005-2011: 8: 144, 2 (zu 16:68), 303, 6 (zu 17:58), 9: 73, 5 (zu 18:52) oder

14: 180, ult. ff. (zu 52:37).

56 Näheres s. u. Anm. 80-81.



DE GRUYTER Unfertige Studien 2 — 141

missionarisch tätig gewesen seien. Mäturidl urteilt aus späterer Perspektive.
Gewiß teilte Asamm manche Positionen, die für die Mu'tazila charakteristisch

wurden, vor allem auf dem Gebiet des liberum arbitrium. Aber ebenso wie sein

küfischer Zeitgenosse Dirär b. 'Amr gehörte er zu jener Zwischengeneration,
welche die von Wäsil b. 'Ata' gegebenen Anstöße zwar aufnahm, aber noch in
anderer Weise verarbeitete als später Abu 1-Hudail oder Bisr b. al-Mu'tamir.
Damit überschritt er für die Leute im Osten noch nicht die Schwelle zur
Ketzerei. Für die mu'tazilitische Tradition war auch nicht er derjenige, der

Hasan al-Basris Tafsir weiterführte, sondern 'Amr b. 'Ubaid. Von diesem aber

nimmt Mäturidi gar keine Notiz. 'Amrs Rezension ist offenbar früh verloren

gegangen - was vermutlich heißt, daß sie in der „Schule" keine

Aufmerksamkeit mehr fand. Für Asamms Art, den Koran auszulegen, scheint
Ähnliches zu gelten; auch er fand unter Mu'taziliten bald kaum noch

Fürsprecher. Wir hören es deutlich bei Nazzäm:

Begebt euch nicht in die Hände vieler unter den Exegeten, auch wenn sie vor dem breiten
Volk (al-'ämma) den großen Mann spielen und auf jede Frage eine Antwort wissen. Viele

von ihnen reden grundloses Zeug ohne Gewähr, und je dunkler (oder: merkwürdiger) ein

Exeget sich vor den (Leuten) ausdrückt, desto lieber ist er ihnen. 'Ikrima, Kalbi, Suddi,
Dahhäk, Muqätil b. Sulaimän und Abü Bakr al-Asamm sollten dabei für euch in ein und
dieselbe Kategorie gehören.57

Asamm ist also für Nazzäm noch ein Mann der alten Zeit. Was Nazzäm vermißt,
ist anscheinend ein durchgehendes Konzept. Asamm interpretiert jede Stelle für
sich. Er nutzt dabei seinen gesunden Menschenverstand; aber es liegt ihm nicht
daran, den Text einer rationalen Gesamtsicht unterzuordnen. An ein „Ethos" des

Korans denkt er nicht; er geht vielmehr „atomistisch" vor, Vers für Vers einzeln

behandelnd, wie dies auch all die anderen taten, die Nazzäm mit ihm nennt,
öubbä'i (gest. 303/915) hat ein Jahrhundert später offenbar ähnlich geurteilt.58

Er ist dann auch der erste Mu'tazilit, von dem wir wieder einen Korankommentar

57 öähiz 1938-1958: 1: 343, 5 ff.; Nazzäm bringt daraufhin mehrere Beispiele für abstruse

Auslegungen, die aber nicht einem bestimmten Exegeten zugeordnet werden (also auch nicht
unbedingt von Asamm stammen).
58 TG: 2: 403 f.; er hat den Tafsir des Asamm gekannt (Nabhä, 2006:19; auch 67, zu Sure 6: 68).

59 Vgl. Gimaret 1994. Der Si'it 'All b. Müsä Ibn Täwüs (gest. 664/1266), ein Zeitgenosse des

Mongoleneinfalls, verfügte noch über ein aus zehn "Bänden" (agzä') bestehendes Exemplar,
das vielleicht schon zu Lebzeiten öubbä'is geschrieben worden war (vgl. Kohlberg, 1992: 342

und Gimaret, 1994: 29). Bemerkenswert ist, daß in der Hauptmoschee von Peking bis vor
einigen Jahren ein (vollständiger?) Codex des Werkes aufbewahrt wurde; jedoch ist er
mittlerweile nicht mehr auffindbar.



142 — Josef van Ess DE GRUYTER

kennen;59 aber auf Asamm greift er kaum zurück. Im Irak ist die Tradition von
Asamms Kommentar anscheinend schon zu Beginn des 3. Jh. H. abgebrochen. Es

hat offenbar auch nie zwei „Rezensionen" seines Werkes gegeben wie etwa bei
dem Tafsir des Muqätil b. Sulaimän.60 öubbä'i wird dann von Mäturldi kaum zur
Kenntnis genommen; sein Name taucht in den Ta'wilät nur an zwei Stellen auf.61

Der einzige mu'tazilitische Koranexperte, der in den Ta'wilät häufiger herangezogen

wird, ist Ga far b. Harb (gest. 236/850), ein Vorgänger öubbä'Is.62 Aber er

scheint nie einen direkten Tafsir verfaßt zu haben; gemeint ist wahrscheinlich
sein K. Mutasäbih al-Qur'än, das in der Tat über längere Zeit erhalten blieb.63

Die genannte riwäya im Vorwort von TaTabls al-Kasf wal-bayän scheint
keinen Mu'taziliten zu enthalten. Nach dem Mann aus Tüs folgen Namen, die

uns nicht viel sagen: al-Fadl b. 'Abbäs b. Mihrän > Muhammad b. 'Abdallah
al-qädf* > Abü Sahl Muhammad b. Muhammad b. al-As'at at-Tälaqänl65 > Abü
1-Qäsim al-Hasan b. Muhammad b. Ga'far an-Naisäbüri. Man ist versucht,
den letzten Tradenten mit Ihn Habib an-Naisäbüri (gest. 406/1016) gleichzusetzen,

dem Verfasser der 'Uqalä' al-magänin,66 der an Ta'labl (gest. 427/1036)

mehrere Werke weitergegeben hat, u. a. den Tafsir des Muqätil b. Sulaimän.67

Aber dann müßte man b. 6a'far in b. Habib ändern68 oder in b. Hasan.69 In

59 Vgl. Gimaret 1994. Der Si'it 'Ali b. Müsä Ibn Täwüs (gest. 664/1266), ein Zeitgenosse des

Mongoleneinfalls, verfügte noch über ein aus zehn "Bänden" (agzä') bestehendes Exemplar,
das vielleicht schon zu Lebzeiten öubbä'is geschrieben worden war (vgl. Kohlberg, 1992: 342

und Gimaret, 1994: 29). Bemerkenswert ist, daß in der Hauptmoschee von Peking bis vor
einigen Jahren ein (vollständiger?) Codex des Werkes aufbewahrt wurde; jedoch ist er
mittlerweile nicht mehr auffindbar.
60 Eine horäsänische (in Balh) und eine irakische (in Bagdad); vgl. TG: 2: 519 ff. Die irakische

hängt dabei anscheinend von Qatäda (gest. 117/735) ab, dem Schüler des Hasan al-Basri (frdl.
Mitteilung von M. Akpmar).
61 Mäturidl 2005-2011: 9: 57, apu. f. und 12: 294, 6 f.

62 Vgl. den Index, Mäturidl 2005-2011: 18: 197.

63 Vgl. TG: 6: 288 nr. 3; auch Sezgin 1967: 619.

64 Goldfeld identifiziert ihn mit einer im Tahdjb at-Tahdib des Ibn Hagar genannten Person

dieses Namens, die aber schon 260 gestorben sein soll, also etwa zur gleichen Zeit wie 'Ali
b. Muslim at-Tüsi, von dem die Überliefererkette ausgeht. Das ist sehr unwahrscheinlich; die

Namenfolge ist ungemein häufig.
65 Die Edition von Ibn 'Äsür (o. Anm. 49) fügt hier noch die Nisbe al-Anmäri hinzu.
66 Brockelmann 1937-1949: S 1: 254; auch Sezgin 1967: 47 und Kahhäla 1975-1980: 3: 278.

67 TG: 2: 520.

68 Allerdings war Habib wohl nur der Ahnherr der Familie; auf ihn bezieht sich wahrscheinlich
auch die Nisbe al-Hablbl, die den Namen sonst begleitet.
69 So geht nämlich Ibn Habib an-Naisäbüris Genealogie hinter „Hasan b. Muhammad" weiter.



DE GRUYTER Unfertige Studien 2 — 143

jedem Fall haben wir es hier mit einem Exemplar zu tun, das sich in Nesäpür
befand und darum Mäturidi nie zu Gesicht gekommen ist.

Auch spätere Mu'taziliten haben Asamms Werk nicht mehr zur Kenntnis

genommen. Das gilt für den Qädl 'Abdalgabbär (gest. 415/1025) ebenso wie
vorher schon für Ibn al-Halläl al-Basri (gest. nach 377/988), der in seinem K.

ar-Radd 'alä l-äabriya al-Qadariya sich mit deterministischer Exegese
auseinandersetzt und seine Gegner dabei nicht nur öabriten, sondern auch - in
Umkehrung des üblichen Wortgebrauches - „Qadariten" nennt.70 Letzterer
schließt sich stattdessen an öa'far b. Harb und öubbä'I an.71 Aber gerade dies

war es, was Leuten wie Mäturidi missfiel. Explizites Mu'tazilitentum fand in
Samarqand wenig Anklang. Asamm dagegen war verhältnismäßig neutral; das

religiöse Bekenntnis hatte für ihn noch nicht im Vordergrund gestanden.72

Natürlich hatte er seine qadaritischen Präferenzen, und man notierte sie auch;
aber Mäturidi ging im allgemeinen mit leichtem Tadel darüber hinweg. In TG II
396 habe ich einmal vermutet, dass er der Ibädlya nahestand; aber davon ist in
den hier gesammelten Fragmenten nichts zu merken.73 Im übrigen erscheint
Asamm bei Mäturidi unter verschiedenen Namen. Der laqab wird meist von der

kunya begleitet: „Abü Bakr al-Asamm".74 Aber an einigen Stellen steht auch
allein „Abü Bakr",75 und statt al-Asamm findet sich häufig die Nisbe „al-
Kaisäni", auch sie meist mit der kunya,76 aber manchmal auch ohne sie.77 Das

70 Dazu TG: 6: 288.

71 Näher dazu Mourad 2007: 81 ff.
72 Ich halte es darum für wenig wahrscheinlich, daß, wie Alta? 2013: 62 annimmt, Räzi den
Tafsir Asamms mit weiteren mu'tazilitischen Werken in Hwärazm kennenlernte, wo er sich in
seiner Jugend aufhielt (vgl. van Ess, 2011: 1061). Zwar gab es dort eine fortdauernde mu'tazi-
litische Tradition; jedoch wurde Asamm nicht primär als Mu'tazilit wahrgenommen, und für die

Mafäfih al-gaib ist der Aufenthalt in Hwärazm ohnehin zu früh.
73 Es stimmt wohl auch nicht; die Stelle in den Ba§ä'ir wad-dahä'ir des Tauhidi, auf die ich
mich bezog, wird in der Edition von W. al-Qädi anders - und einfacher - restituiert; Ibädiya in
der Edition Kailäni wird dort kommentarlos als Imämiya gelesen (Tauhidi, 1964-1965: 5: guz'
9, S. 195 f. nr. 662). Es gehört damit nicht mehr zu Asamm, sondern zu Hisäm b. al-Hakam, der

ja Si'it war (wenn auch noch nicht Imämit). Asamm erhält gar kein Prädikat. Vgl. Übersetzung
und Kommentar der Stelle in TG: 5: 79 (Text IV 23).

74 So z. B. Mäturidi 2005-2011: 1: 48, 5; 2: 249, pu.; 3: 146, 4 usw.
75 So Mäturidi 2005-2011: 2: 20, 1; 5: 363, 3; 6: 76, 4; 8:123, 9 und 184, -4 usw.; vgl. „Abü Bakr

al-mulaqqab bil-Asamm" in 3: 328, 2 ff.

76 „Abü Bakr al-Kaisäni"; so etwa Mäturidi 2005-2011: 3: 355, 6; 4:148, 6; 5: 13, 13 sowie 107,

12 f. und 255, 4; 14: 172, 9 usw.
77 So etwa Mäturidi 2005-2011: 2: 349, 5.



144 Josef van Ess DE GRUYTER

ist neu und wird durch keine andere Quelle gestützt. Worauf diese Nisbe sich

bezieht, erfahren wir nicht;78 aber an der Identität ist kein Zweifel.79

Überraschungen bietet das hier gesammelte Material aus seinem Tafsir kaum;

man wird es noch einmal sichten müssen, wenn auch die Zitate bei Häkim al-

Gisuml erschlossen sind. Asamms Zugehörigkeit zur Mu'tazila wird nur selten

hervorgehoben. Das geschieht im übrigen stets vonseiten Mäturidls;80 wie Asamm
sich selber einordnete, erfahren wir so nicht. Mäturidi zielt in diesen Aussagen
immer auf Asamms Interpretation deterministischer Passagen des Korans;81 er hält
ihre Umdeutung für gequält82 und bezeichnet das Ergebnis manchmal als

„Phantasterei" (hayäl) 83 Anderswo dagegen hält er sich mit einer Stellungnahme
zurück. Daß Asamm wie Hasan al-Basri eine Gottesschau nur im Paradies für
möglich hielt, stört ihn nicht.84 Auch wenn Asamm die Mondspaltung aus Sure

54:1 in die Zeit des Jüngsten Gerichtes verlegt,85 nimmt er damit nur eine Meinung
Hasan al-Basris auf. Es wurde nicht als spezifisch mu'tazilitisch wahrgenommen,86

obwohl ihm Nazzäm darin folgte.87 Ähnlich bei Sure 16:71, wo Asamm rizq auf die

sozialen Unterschiede von Arm und Reich bezog.88 Das entsprach zwar dem Sinn

der Stelle, ließ aber rizq stärker determiniert erscheinen, als ein späterer Mu'tazilit

78 Vgl. Sam'änl 1962-1982: 11: 194 f. nr. 3522.

79 Vgl. Mäturidi 2005-2011: 6: 263, 5 ff., wo zuerst „Abu Bakr al-Kaisäni" steht und kurz darauf
dann „Abü Bakr al-Asamm" (263, pu.). Asamm hieß 'Abdarrahmän b. Kaisän; ein „Kaisän" war
darum vermutlich auch der Ahnherr der Familie. Die bei Sam'äni verzeichneten Kaisänis sind

zumeist Ägypter. Im übrigen ist die Nisbe bei Mäturidi in den Handschriften häufig zu Kisä'i
verschrieben.

80 Vgl. Mäturidi 2005-2011: 5 : 322, 4 f., wo er zu den ahl al-i'tizäl gezählt und gleich hinterher
(322, 8) dann auch Ga'far b. Harb erwähnt wird; auch Mäturidi 2005-2011: 15: 267, 13 ff., wo er

im Verein mit den Mu'taziliten insgesamt (gumlat ahl al-i'tizäi) Gegenstand der Kritik ist.
81 Vgl. noch Mäturidi 2005-2011: 8: 32, -5 ff. zu Sure 15:39; 8: 45, 1 zu 15:60; 12: 294, 10 zu 39:3.

82 So mit Bezug auf Sure 15:39, wo Gott, wenn er Satan „abirren lässt" (agwaitani), ihn nach

Asamms Ansicht nur „geschmäht" hat, oder mit Bezug auf Sure 15:60, wo Gott das Schicksal

von Lots Weib „vorherbestimmt" hat (qaddamä), dies aber nach Asamms Ansicht nur
„berichtet". In Sure 7:179, wo es heißt, dass Gott viele Menschen „für die Hölle geschaffen"

habe, und hinterher, dass diese selber „abirren", behilft Asamm sich mit einem ücrrEpov

npöiEpov (Mäturidi 2005-2011: 6: 117, 5 ff.).
83 So Mäturidi 2005-2011: 8: 196, -4 f. zu Sure 16:104 und 8: 285, ult. zu Sure 17:45, ähnlich
auch 8: 186, 8 zu Sure 16:93 (hädä fäsid).
84 Mäturidi 2005-2011: 6: 58, 5 ff. zu Sure 7:143. Mose hat am Sinai Gott sehen wollen,
aber dann nur dessen „Zeichen" wahrgenommen. Gemeint ist der Blitz bzw. der

„Donnerschlag" (a$-$ä'iqa; vgl. Sure 2:55 und 4:153), womit Gott den Berg zerschmettert.

85 Mäturidi 2005-2011: 14 : 225, 7 ff.

86 Näher dazu TG: 3: 418.

87 Vgl. mein K. an-Nakt des Nazzäm, van Ess 1972: 97.

88 Mäturidi 2005-2011: 8: 149, 4 ff.



DE GRUYTER Unfertige Studien 2 — 145

es vielleicht verstanden hätte.89 Das „Wir werden sie zweimal bestrafen" in Sure

9:101 nahm Asamm als Beleg für eine vorausgenommene Bestrafung im Grabe;90

darin unterschied er sich von seinem Zeitgenossen Dirär b. 'Amr (der freilich
ebensowenig schon ein ausgebildeter Mu'tazilit war wie er), stimmte jedoch
wiederum mit Hasan al-Basri überein und nahm auch die vermittelnde Haltung der

Generation von Abü 1-Hudail und Bisr b. al-Mu'tamir voraus.91 Wenn man in Sure

5:3 aus dem Verbot, mit Pfeilen zu losen, per analogiam weiter schloß, daß dann
auch Astrologie nicht statthaft sein könne, so wandte er ein, daß die Welt der Sterne

doch etwas Anderes sei und Gott uns vielleicht durch sie etwas mitteüen wolle.92

Und wenn er bei Sure 14:9 hervorhob, daß nur Gott wissen könne, was alles in der

Vergangenheit geschehen sei,93 so mag man heraushören, daß Asamm wie manche

seiner irakischen Zeitgenossen, vor allem unter den küfischen Si'iten (etwa Hisäm
b. al-Hakam), mit Bezug auf die Zukunft einer solchen Aussage eher ausgewichen
wäre; denn wenn Gott die Zukunft nicht kannte,94 konnte er sie natürlich auch nicht
vorherbestimmen.

Aber damit betreten wir schon wieder unsicheren Boden. Asamm war ein

vorsichtiger Mann. Er genierte sich nicht zuzugeben, daß er etwas nicht
verstand - so etwa muqit in Sure 4:85; das sei kein Arabisch.95 Auch die Bedeutung
von nakidan in Sure 7:58 war ihm unklar.96 Muhaimin in Sure 5:48 erkennt er als

ein Fremdwort (um dessen Herkunft er sich aber nicht kümmert).97 Das Wort
mugrim „übersetzt" er gleich viermal;98 es scheint ihm nicht geläufig gewesen zu
sein. Wahy „Eingebung" mit Bezug auf Bienen, die doch keinen Verstand

haben, scheint ihm erklärungsbedürftig,99 ähnlich wie später dem Qädi
'Abdalgabbär.100 Das Gespräch zwischen Kain und Abel in Sure 5:27-29 ist
ihm wichtig; es spielte im pazifistischen Diskurs der Zeit eine Rolle.101 Aber er

89 Zum Einzelnen vgl. TG: 4: 497 ff.

90 Mäturidi 2005-2011: 6: 442, 13 ff.
91 TG: 4: 529 f.

92 Mäturidi 2005-2011: 4: 148, 6 ff.

93 Mäturidi 2005-2011: 7: 464, 8 ff.

94 Näher dazu TG: 4: 439 f.

95 Mäturidi 2005-2011: 3: 365, ult.ff.
96 Mäturidi 2005-2011: 5: 393, 8 f.

97 Mäturidi 2005-2011: 4: 243, 6 f.

98 Mäturidi 2005-2011: 7: 188, 2f. zu Sure 11:52; 9: 168, 1 zu 19:86; 12: 141, 9 f. zu 37:34; 17: 120,

11 ff. zu 85:29.

99 Mäturidi 2005-2011: 8: 143, 2 ff. zu Sure 16:68.

100 'Abd al-öabbär 1966: 220,1 ff. Asamm denkt an eine Art genetischer Programmierung; eine

Belehrung (ta'lim) ist den Bienen nicht zuteil geworden. Zu wahy im Koran jetzt Neuwirth 2014:

96 f. und 200 f.; auch Neuwirth 2017.

101 Näher dazu demnächst meine „Unfertige Studie", nr. 6.



146 — Josef van Ess DE GRUYTER

betont, daß auch Kain „gläubig" gewesen sein müsse; er hätte sonst Gott nicht
ein Opfer dargebracht. Abel hatte ihm nur voraus, daß er neben dem Glauben

auch Gottesfurcht (taqwä) besaß.102 Sure 65:6, wo es heißt, daß man eine Frau,
die man verstoßen bzw. „entlassen" hat, während ihrer Wartezeit nicht aus ihrer

Wohnung heraussetzen solle, bezieht er auf Fätima bt. Qais, der eben dies

angetan worden war; der Fall war im Hadlt aktenkundig geworden103 und
wurde auf verschiedene Weise entschieden.104

Wir werden annehmen dürfen, daß Asamm gelegenüich Denkmuster und
Termini der zeitgenössischen Theologie ins Spiel brachte. Zwar hatte Mäturidi
dafür keinen besonderen Geschmack; aber eine Stelle bei Gähiz deutet in diese

Richtung.105 Dort liegt offenbar Sure 2:65 oder Sure 5:60 zugrunde;106 weder
Mäturidi noch Fahraddin ar-RäzI haben diese Interpretation aufgenommen.
Hadite dagegen scheinen für seine Exegese kaum Bedeutung gehabt zu haben.

Zu Sure 113:1 behauptet er, ein einschlägiges Prophetenwort zu kennen, das er

aber weglassen wolle, weil damit etwas Unziemliches/Unmögliches ausgesagt
sei (fihi mä lä yagüz);107 er hält es also für apokryph.108 Im Koran rechnete er mit
Abrogation; wir können es allerdings nur für einen einzigen Fall bestätigen.109

In Sure 67:27 versucht er sich an einer abweichenden Lesung, die sonstwo nicht
bezeugt ist: tadu"üna statt tadda'üna, also von da"a statt von idda'ä;110 er

kommt so zu einer qadari tisch intendierten Interpretation: "was ihr
(Ungläubige) wegstoßt", also "zurückweist, nicht haben wolltet".111 In Sure

81:24 entscheidet er sich mit der Mehrheit - und der heute üblichen Lesung -

102 Mäturidi 2005-2011: 4: 200, 7 ff.

103 Vgl. van Ess 2014: 29 ff.

104 Mäturidi 2005-2011: 15: 233, apu. ff.; Mäturidi notiert, daß Asamm sich hier gegen Säfi'I

gestellt habe.

105 öähiz 1938-1958: 4: 73, -4 ff.; übernommen bei Tauhidi 1964-1965: 2: 825, ult. ff. Tauhidi
1982: 9: 195 f. nr. 662.

106 Es geht um die Frage, ob Gott tatsächlich Menschen in Affen verwandeln kann; Asamm

hielt ebenso wie sein Zeitgenosse Hisäm b. al-Hakam dies für möglich. Vgl. auch die Beispiele,
die Nabhä 2006 in seiner Einleitung S. 25-27 unter § 8 bringt.
107 Mäturidi 2005-2011: 17: 386, ult.; gemeint ist wohl das Hadlt nach 'Ä'iäa, das dort in Anm.
10 genannt wird.
108 Vgl. weiterhin die Ausführungen von Nabhä 2006: 22f. § 5.

109 Im Verhältnis von Sure 9:122 zu 9:120; vgl. Mäturidi 2005-2011: 6: 474, 12.

110 Das Verb da"a ist im Koran belegt; vgl. Sure 52:13 und 107:2.

111 Im Sinne von „Ihr seid selber schuld" (Mäturidi, 2005-2011: 15: 322, 5 ff.). Das Problem
dieser Interpretation ist, daß der Vers vom Jüngsten Gericht redet; dort steht es den

Ungläubigen gar nicht mehr frei, sich für etwas zu entscheiden.



DE GRUYTER Unfertige Studien 2 147

für danin statt zanin.112 In Sure 7:42 rechnet er anscheinend mit einem

Redaktionsfehler; lä nukallifu nafsan illä wus'ahä gehöre eigentlich zu 7:35 und
sei in Vers 42 nachträglich eingeschoben.113

Wann die Handschriften von Asamms Kommentar verloren gegangen sind,
wissen wir nicht. Wahrscheinlich wird man den Mongoleneinfall verantwortlich
machen müssen; Fahraddln ar-Räzi, der kurz vorher starb,114 ist unser letzter

Zeuge. Mäturidis Ta'wilät dagegen wurden zwei Jahrhunderte nach ihrem
Entstehen noch einmal Gegenstand eines Kommentars: von "Alä'addln
Muhammad b. Ahmad as-Samarqandl (gest. 539/1144), einem Schüler der

Brüder Pazdawi (Abü l-'Usr und Abü 1-Yusr) sowie des Abü 1-Mu'In an-
Nasafl.115 Dieser Text (=Sarh at-Ta'wilät) ist bisher nicht ediert (und verdient
dies vielleicht auch nicht); jedoch wird er im Apparat zum Grundwerk gelegentlich

herangezogen. Das geschieht auch mit Bezug auf Stellen, an denen Asamm

zitiert wird. Jedoch ergeben sich dabei für Asamm keine neuen Erkenntnisse.116

Danksagung: Ich danke J. Thomann für tatkräftige Hilfe bei der Umgestaltung
des Manuskriptes nach den Richtlinien der Zeitschrift.

Bibliographie

'Abd al-Gabbär b. Ahmad al-Asadäbädl (1966): TanzTh al-Qur'än 'an al-ma\ä'in. Bairüt: Dar

an-Nahda al-Hadlta.

Alta$, Ejref (2013): „Fahreddin er-Räzfnin eserlerinin kronolojisi". In: islam düfüncesinin
dönüfüm faijinda Fahreddin er-Razi. Hrsg. von Omer TUrker und Osman Demir. Istanbul:
ISAM Yayinlari, 91-164.

Badeen, Edward (2008): Sunnitische Theologie in osmanischer Zeit. (Istanbuler Texte und

Studien 16). Würzburg: Ergon.

Brockelmann, Carl (1937-1949): Geschichte der arabischen Litteratur. Leiden: Brill.

112 Für zanin trat man ein in Küfa ('Ali, Ibn Mas'üd), aber auch Ibn 'Abbäs, Zaid b. Tabit,
'Ä'isa, Mugähid usw. (vgl. Khoury, 1990-2002: 12: 368).

113 Mäturidl 2005-2011: 5: 347, 11 ff.

114 Nämlich 606/1210. Die Zerstörung des Reiches der Hwärazmsähs durch die Mongolen fällt
in die Jahre 616-20/1219-23.
115 Mit seinem juristischen Handbuch Tuhfat al-fuqahä' beeinflußte 'Alä'addln die Badä'i' as-

sanä'i' seines Schülers und Schwiegersohnes Käsäni (vgl. van Ess 2011: 778). Allgemein zu ihm
Madelung 1985 und Brodersen 2008.

116 Natürlich gibt es in den Ta'wilät auch andere Stellen, die von Interesse sind. In Mäturidl
2005-2011: 2: 78, 2 ff. sagt Mäturidl von den Qarmaten, daß nach ihrer Ansicht der Koran nicht

von Gott stamme, sondern von Muhammad. Man wüßte gem, ob 'Alä'addin sich dazu äußert.

Mäturidl hat sich in zwei Traktaten mit den Qarmaten auseinandergesetzt (Götz, 1965: 29).



148 Josef van Ess DE GRUYTER

Brodersen, Angelika (2008): ,,'Alä' al-DTn al-Samarqandl". In: Encyclopaedia of Islam Three.

Hrsg. von Gudrun Krämer [et al.]. Leiden: Brill, 2008-2: 54-56.
DahabT, Muhammad b. Ahmad ad- (1955-1958): Tadkirat al-huffäz. Haidaräbäd: Matba'at

maglis dä'irat al-ma'ärif al-'utmänlya.
El Shamsy, Ahmed (2013): The Canonization of Islamic Law: a Social and Intellectual History.

Cambridge: Cambridge University Press.

Fahr ad-DTn ar-RäzT, Muhammad b. 'Umar (1862-1872): MafätTh al-gaib. Büläq: Mu'gam al-

matbü'ät al-'arablya.
Fahr ad-DTn ar-RäzT, Muhammad ibn 'Umar (1966): Munäzarät fi biläd Mä ward' an-nahr. Hrsg.

von Fathalla Kholeif. Beirut: Dar El-Machreq.

Frolow, Dimitry (1997): „Ibn al-NadTm on the history of Qur'anic exegesis". Wiener Zeitschrift für
die Kunde des Morgenlandes 87: 65-81.

Frolow, Dimitry (2013): „Ibn al-NadTm on the history of Qur'anic exegesis". In: TafsTr: inter¬

preting the Qur'än. Hrsg. von Mustafa Shah. London: Routledge, Bd., 1, 207-218.
Gacek, Adam (2001): The Arabic Manuscript Tradition. (Handbuch der Orientalistik. Abteilung

1, Der Nahe und Mittlere Osten 58). Leiden: Brill.

Gähiz, 'Amr b. Bahr al- (1938-1958): Kitäb al-Hayawän. Hrsg. von 'Abdassaläm Muhammad

Härün. Misr: Mustafa al-BäbT al-HalabT.

Gimaret, Daniel (1994): Une lecture mu'tazilite du Coram le "Tafsir" d'Abü 'Alf al-Djubbä'T
(m. 303/915), partiellement reconstitue ä partir de ses citateurs. (Bibliotheque de l'Ecole

des Hautes Etudes. Section des sciences religieuses 101). Louvain: Peeters.

Götz, Manfred (1965): „MäturTdT und sein Kitäb Ta'wllät al-Qur'än". Der Islam 41: 27-70.
Götz, Manfred (1999): „MäturTdT and his Kitäb Ta'wllät al-Qur'än". In: The Qur'an. Formative

Interpretation. Hrsg. von Andrew Rippin. Aldershot: Ashgate Variorum, 181-214.

Götz, Manfred (2013): „MäturTdT and his Kitäb Ta'wllät al-Qur'än". In: TafsTr: interpreting the

Qur'än. Hrsg. von Mustafa Shah. London: Routledge, Bd. 3, 283-313.
Griffel, Frank (2007): „On Fakhr al-DTn al-RäzT's Life and the Patronage he Received". Journal

of Islamic Studies 18: 313-344.
Hasan al-Ba$ri (1992): TafsTr al-Hasan al-Ba$rT. Hrsg. von Muhammad 'AbdarrahTm. Al-Qähira:

Där al-HadTt.

Ha(Tb al-BagdädT, Ahmad ibn 'AIT al- (1931): Ta'rTh Bagdad. Al-Qähira: Maktabat al-HängT.

Ibn Hagar al-'AsqalänT, Ahmad b. 'AIT (1907-1909): TahdTb at-TahdTb. Haydaräbäd: Matba'at

Maglis Dä'irat al-Ma'ärif an-Nizämiyya.
Ibn Hagar al-'AsqalänT, Ahmad b. 'A1T (1912): Lisän al-MTzän. Haydaräbäd: Matba'at Maglis

Dä'irat al-Ma'ärif an-Nizämiyya.
Ibn an-NadTm (2009): Fihrist. Hrsg. von Aiman Fu'äd as-Saiyid. London: Al-Furqän Islamic

Heritage Foundation.

Jaeger, Werner (1912): Studien zur Entstehungsgeschichte der Metaphysik des Aristoteles.
Berlin: Weidmann.

Jomier, Jacques (1977): „Les Mafatih al-ghayb de l'lmam Fakhr al-Din al-Razi: quelques dates,
lieux, manuscrits". Melanges de l'lnstitut Dominicain d'Etudes Orientales du Caire 13:

253-290.
Jomier, Jacques (1980): „Qui a commente l'ensemble des Sourates al-'Ankabüt ä YäsTn (29-36)

dans Le "TafsTr al-KabTr" de l'lmäm Fakhr al-DTn al-RäzT?". International Journal of Middle
East Studies 11: 467-485.

Kahhäla, 'Umar Ridä (1975-1980): Mu'gam al-mu'aliifin: Tarägim musannifi l-kutub al-'ara-

biyya. Bayrüt: Där Ihyä' at-turät al-'arabT.



DE GRUYTER Unfertige Studien 2 — 149

Khoury, Adel Theodor (1990-2001): Der Koran: arabisch-deutsch. Gütersloh: Gütersloher

Verlagshaus.

Kohlberg, Etan (1992): A medieval Muslim Scholar at Work: Ibn Täwüs and His Library. (Islamic

philosophy, theology and science 12). Leiden: Brill.

Lagarde, Michel (1996): Index du Grand commentaire de Fahr al-DTn al-RäzJ. (Handbuch der

Orientalistik. Abt. 1, Der Nahe und der Mittlere Osten 22). Leiden: Brill.

Madelung, Wilferd (1982): „The early Murji'a in Khuräsän and Transoxania and the Spread
of Hanafism". Der Islam 59: 32-39.

Madelung, Wilferd (1985): ,,'Alä al-DTn SamarqandT". In: Encyclopaedia Iranica. Hrsg. von Ehsan

Varshater. London: Routledge, Bd. 1, 782-783.
MäturTdT, Muhammad b. Muhammad al- (1971): TafsTr al-MäturJdl al-musammä Ta'wTIät ahl as-

sunna. Hrsg. von Ibrahim 'Iwadain und as-Sayyid 'Iwadain. al-Qähira: al-Maglis al-A'lä li-S-

§u'ün al-lslämiyya.
MäturTdT, Muhammad b. Muhammad al- (1983): Ta'wität ahl as-sunna al-ma'rüf bi-Ta'wilät al-

Qur'än. Hrsg. Von Muhammad Mustafid ar-Rahmän. Bangladesh: al-Mu'assasa al-islämiyya.
MäturTdT, Muhammad b. Muhammad al- (2005-2011): Ta'wität al-Qur'än. Hrsg. von Bekir

Topaloglu. Istanbul: Mizan Yayinevi.
Mourad, Suleiman A. (2007): „Ibn al-Khalläl al-Ba^rT and His CEuvre on the Problematic Verses

of the Qur'än Kitäb al-Radd 'alä al-jabriyya al-qadariyya (Refutation of the Predestinarian

Compulsionists)". In: A Common Rationality: Mu'tazilism in Islam and Judaism. Hrsg. von
Camilla Adang, Sabine Schmidtke und David Skiare. Würzburg: Ergon, 81-100.

Mourad, Suleiman A. (2012): „The Revealed Text and the Intended Subtext: Notes on the
Hermeneutics of the Qur'än in Mu'tazila Discourse As Reflected in the Tahdib of al-Häkim al-

GisumT (d. 494/1101)". In: Islamic Philosophy, Science, Culture, and Religion: Studies in Honor

ofDimitri Gutas. Hrsg. von Felicitas Opwis und David Reisman. Leiden: Brill, 367-395.
Nabhä, Hadir Muhammad (2006): TafsTr Abi Bakr al-A$amm. Beirut: Där al-kutub al-'ilmiyya.
Neuwirth, Angelika (2014): Scripture, Poetry, and the Making of a Community: Reading the

Qur'an as a Literary Text. Oxford: Oxford University Press.

Neuwirth, Angelika (2017): „The 'Discovery of Writing' in the Qur'an". In: The Qur'an and Adab:
The Shaping of Literary Traditions in Classical Islam. Hrsg. von Nuha Alshaar. Oxford:

Oxford University Press [im Druck].

Rudolph, Ulrich (1997): AI-MäturTdT und die sunnitische Theologie in Samarkand. (Islamic

philosophy, theology and science 30). Leiden: Brill.
Saleh, Walid A. (2004): The Formation of the Classical TafsTr Tradition: the Qur'än Commentary

of al-Tha'labT (d. 427/1035). (Texts and studies on the Qur'än 1). Leiden: Brill.

Sam'änT 'Abd al-KarTm b. Muhammad as- (1962-1982): Kitäb al-ansäb. Hrsg. von Abdul Mu'Td

Khan. Haydaräbäd: Matba'at Maglis Dä'irat al-Ma'ärif an-Nizämiyya.
Schoeler, Gregor (1996): Charakter und Authentie der muslimischen Überlieferung über das

Leben Mohammeds. (Studien zur Sprache, Geschichte und Kultur des islamischen Orients.
Neue Folge 14). Berlin: de Gruyter.

Schoeler, Gregor (2009): The genesis of literature in Islam: from the aural to the read. (The new

Edinburgh Islamic surveys). Übers, von Shawkat M. Toorawa. Edinburgh: Edinburgh

University Press.

Sezgin, Fuat (1967): Qur'anwissenschaften - HadTt - Geschichte - Fiqh - Dogmatik - Mystik.
(Geschichte des arabischen Schrifttums 1). Leiden: Brill.

Tabari, Muhammad b. öarir at- (1879-1901): Annales Ta'rih ar-rusul wa-l-mulük. Hrsg. von
Michael Jan de Goeje. Brill: Leiden.



150 Josef van Ess DE GRUYTER

Ja'labT, Ahmad b. Muhammad at- (1984): Qur'anic commentary in the eastern Islamic tradition

of the first four centuries of the Hijra: an annotated edition of the preface to al-Tha'labT's

"Kitäb al-Kashf wa'l-Bayän 'an TafsJr al-Qur'än". Hrsg. Von Isaiah Goldfeld. Acre: Srugy.

Ja'labT, Ahmad b. Muhammad at- (2002): Al-Kasf wa-l-bayän. Hrsg. von Abu Muhammad Ibn

'Äsür. Beirut: Dar Ihyä' at-turät al-'arabT.

TauhTdT, 'AIT b. Muhammad at- (1964-1965): Ai-Bafä'ir wa-d-dahä'ir. Hrsg. von IbrähTm

al-KTlänT. DimaSq: Ma(ba'at al-lnsä'.
TauhTdT, 'A1T b. Muhammad at- (1982): Al-Ba$ä'ir wa-d-dahä'ir. Hrsg. von Wadäd al-QädT. LTbiyä:

ad-Där al-'arabiyya li-l-Kitäb.
TG Ess, Josef van (1991-1997): Theologie und Gesellschaft im 2. und 3. Jahrhundert Hidschra:

eine Geschichte des religiösen Denkens im frühen Islam. Berlin: de Gruyter.

van Ess, Josef (1966): Die Erkenntnislehre des 'AdudaddTn al-lci: Übersetzung und Kommentar
des ersten Buches seiner Mawäqif. (Veröffentlichungen der Orientalischen Kommission,
Akademie der Wissenschaften und der Literatur, Mainz 22). Wiesbaden: Steiner, 1966.

van Ess, Josef (1972): Das Kitäb an-Nakt des Nazzäm und seine Rezeption im Kitäb al-Futyä des

Gähiz: eine Sammlung der Fragmente mit Übersetzung und Kommentar. (Abhandlungen
der Akademie der Wissenschaften in Göttingen. Philologisch-historische Klasse. Folge 3;
Nr. 79). Göttingen: Vandenhoeck und Ruprecht,

van Ess, Josef (2011): Der Eine und das Andere: Beobachtungen an islamischen

häresiographischen Texten. Berlin: de Gruyter.

van Ess, Josef (2014): „Neue Fragmente aus dem K. an-Nakt des Nazzäm". Oriens

42: 20-94.
Zadeh, Travis (2012): The Vernacular Qur'an. Translation and the Rise of Persian Exegesis.

(Qur'anic studies series 7). Oxford: Oxford University Press.


	Unfertige Studien II : Bemerkungen zum Korankommentar des Asamm

