
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 71 (2017)

Heft: 1

Artikel: Über die Idee und das Wirkliche (1890) : S jitsu ron

Autor: Ningetsu, Ishibashi / Woldering, Guido

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-696878

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-696878
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DE GRUYTER ASIA 2017; 71(1): 93-130

Ishibashi Ningetsu (1865-1926)

Über die Idee und das Wirkliche (1890)
Sö jitsu ron
Übersetzung, Einleitung und Kommentar von Guido Woldering, Privatgelehrter,
E-mail: guido.woldering@gmail.com

DOI 10.1515/asia-2017-0021

1 Ishibashis Weg in den Diskurs der Dichotomie
„Idee - Wirklichkeit"

1.1 Ishibashis persönliche Entwicklung

Ishibashi Ningetsu JUWiEM (1865-1926)1'2 hatte, als er 1880 (im Alter von 15

Jahren) aus seiner ländlichen Heimat Chikugo (heute Fukuoka) in die moderne
Grossstadt Tokyo kam, die traditionelle schulische Grundausbildung, inbegriffen

das Studium der Klassiker des chinesischen Konfuzianismus, hinter sich.3

Durch seinen Adoptivvater, der eine medizinische Ausbildung bei einem
Deutschen erhalten hatte, mag er erstmals mit der deutschen Sprache und
Kultur in Berührung gekommen sein. In Tokyo besuchte Ishibashi nun die
Mittelschule Doitsu gakkö („Deutsche Schule"), die ihn auf den

Eintritt in die Vorbereitungsschule für das Studium an der Tökyö-Universität
(Tokyo Daigaku yobi mon vorbereiten sollte. In der Doitsu

gakkö erwarb Ishibashi neben Kenntnissen der deutschen Sprache auch
Grundkenntnisse der Literaturgeschichte Deutschlands4 und vertiefte

1 Im folgenden werden „Wirklichkeit" und „das Wirkliche" als Synonyme verwendet.

2 Eine ausführliche Biographie des Autors bietet Chiba 2006. Hier werden nur die meine

Abhandlung unmittelbar berührenden Fakten aus der Forschungsliteratur referiert.
3 Ishibashis Lehrer in dieser kangaku („China-Wissenschaften") genannten philologischen
Disziplin war Ezaki Wataru Ü5SSJ? (1845-1926), zu dem Ishibashi bis zum Tode eine enge

Beziehung pflegte (Chiba 2006: 38).

4 Lehrbuch des Deutschunterrichts waren das Original und (laut Chiba 2006:43) eine vierbändige
japanische Übersetzung des von Albert Haesters verfassten Titels (1851). Das deutsche Original
erlebte seit seinem Ersterscheinen (1851) eine permanente Vermehrung und hat bis 1873 die 23.

Stereotypauflage erreicht. Unklar ist, welche der Auflagen der Schüler Ishibashi ab dem Jahr 1880

vor sich hatte. Auch kann Chibas Angabe zur verwendeten Übersetzung nicht verifiziert werden,
denn frühere als die von 1883 bis 1885 erstellten Übersetzungen sind nicht nachzuweisen.

Möglicherweise wurde im Unterricht auch nur das Original verwendet.



94 Übersetzungen - Translations - Traductions DE GRUYTER

gleichzeitig seine Kenntnisse der klassischen Literatur Chinas und Japans.
Nach dem Besuch der Vorbereitungsschule (1884-1885) und der „Ersten
höheren Mittelschule" (Dai ichi kötö chügakkö H—1886) war
Ishibashi auf das Universitätsstudium vorbereitet. Von September 1887 bis

Juli 1891 studierte Ishibashi deutsche Rechtswissenschaften an der juristischen
Fakultät der Tökyö-Universität.5 Gleichzeitig entfaltete er jene stark auf Kosten
des Jura-Studiums gehende, rege literaturkritische Aktivität,6 die Gegenstand
des nächsten Abschnittes ist.

1.2 Erste Schritte: Das literaturkritische Debütwerk
und die Kritiken an Ukigumo WS des Futabatei
Shimei (1887-1888)

Sein literaturkritisches Debütwerk veröffentlichte der Zweiundzwanzigjährige im

Januar 1887 in der Zeitschrift Jogaku zasshi unter dem Titel „Imoto
sekagami wo yomu ® t ff i m1?" (Bei der Lektüre des Imoto sekagami), eine

kritische Besprechung der Erzählung Imotose kagami fäc £ ffSt (Spiegel des

Ehestandes) des damals schon renommierten Autors Tsubouchi Shöyö hf iflütül
(1859—1935).7 Hier entfaltet Ishibashi bereits seinen Stil: kritisch wertend, dabei

stets bemüht um klare logische Grundlegung sowie Objektivität,
Nachvollziehbarkeit und Ausgewogenheit seiner Urteile. Diesem Stil bleibt er

ebenso treu wie der doppelten Grundlegung seiner Kritiken durch traditionelle

japanische Literaturtheorien einerseits sowie andererseits durch deutsche

Theorien der Ästhetik und der Literatur, insbesondere aus den Epochen
der Aufklärung und der Romantik. Die Werke von Gotthold Ephraim Lessing
(1729-1781) haben dabei besonderes Gewicht, darunter wiederum vorzüglich die

Hamburgische Dramaturgie.6 Lessing bezieht sich dort passim auf Peri Poietikes

5 Die Abteilung für deutsches Recht war, wohl unter politischem Reformdruck, als Ergänzung

zu den bereits bestehenden Abteilungen für französisches und englisches Recht eben erst

gegründet worden (Chiba 2006: 69-76).
6 Wohl auch deswegen schaffte er nicht die Abschlussprüfungen des zweiten Studienjahres, so

dass er dieses ab September 1889 wiederholen musste. Bei nochmaligem Nichtbestehen wäre

Ishibashi exmatrikuliert worden.
7 Ishibashi 1887a, Tsubouchi 1886.

8 Lessing 1969 [1767-1769].



DE GRUYTER Übersetzungen - Translations - Traductions — 95

(Von der Dichtkunst) des Aristoteles (384-322 v. Chr.).9 Der Bezug auf Lessings
Werk wird so zum „Einstieg" Ishibashis in den im deutschen Sprachraum seit dem

18. Jahrhundert kontrovers geführten Diskurs insbesondere der aristotelischen

Forderung, jegliche Dichtung müsse mimetisch sein.10 Als Vorzug von Tsubouchis

Erzählung vermerkt er die in Japan bis dahin seiner Meinung nach unbekannte,

gross angelegte Tragik, als Mangel vermerkt Ishibashi die seiner Meinung nach

inakkuraten Beschreibungen der Protagonisten.11

Weit mehr Aufsehen erregte Ishibashi mit seinen Kritiken zum Roman

Ukigumo (Dahinziehende Wolken)12 des Futabatei Shimei —M-f- PJiS

(1864-1909). Vom 3. September bis zum 15. Oktober 1887 veröffentlichte
er seine Rezension zu Teil I des Romanes unter dem Titel „Ukigumo no höhen

7?# <0 313.2" („Lob und Tadel für das Ukigumo"), am 17. März 1888 seine

Kritik an Teil II unter dem Titel „Ukigumo daini hen no homeotoshi
H65 3132".13 Ishibashi stellt zunächst seine Bewertungsgrundlage als These

vor: Die Aufgabe eines Romans sei es, Material aus der gesellschaftlichen
Wirklichkeit zu entnehmen und anhand der dargestellten Handlungen der

9 Aristoteles / Schmitt 2008.

10 Als locus classicus der Mimesis-Forderung in der Dichtung gilt die Einleitung der Poetik

(Peri Poietikes) des Aristoteles. Nach einer kurzen Bestimmung des Themas der Abhandlung
heisst es: „Epische und tragische Dichtung also, ausserdem die Komödie, die

Dithyrambendichtung und der grösste Teil des Aulos- und Kitharaspiels sind grundsätzlich
alle Nachahmungen. Sie unterscheiden sich aber voneinander in dreifacher Hinsicht: dadurch,
dass sie in verschiedenen Medien nachahmen, dadurch, dass sie Verschiedenes, oder dadurch,
dass sie auf verschiedene Weise, d. h. nicht im selben ,Darstellungs'-Modus nachahmen. [...]

Gegenstand dichterischer Nachahmung sind handelnde Menschen. [...] Es scheinen aber für die

Entstehung von Dichtung als Kunst überhaupt zwei Ursachen verantwortlich zu sein, die beide

in der Natur ,des Menschen' begründet sind. Denn das Nachahmen ist ein Teil des dem

Menschen von seiner Natur her eigentümlichen Verhaltens, und zwar von Kindheit an - ja
gerade dadurch unterscheidet sich der Mensch von den anderen Lebewesen (Aristoteles u.
Schmitt 2008: 3-6). Zu den Protagonisten des Aristoteles-Diskurses im deutschen Sprachraum
des 18. und 19. Jahrhunderts zählen bekanntlich alle Dichter und Kritiker von Rang und Namen:

neben Lessing auch Johann Christoph Gottsched (1700-1766), Johann Bodmer (1698-1739),

Johann Breitinger (1701-1776), Jakob Lenz (1751-1772), Friedrich von Schiller (1759-1805),

Johann Herder (1744-1803) und Johann Wolfgang von Goethe (1749-1832). Die Diskussion ist
derart weitverzweigt und umfangreich, dass die von der japanischen Forschung als „Einflüsse

von Aristoteles, der Aufklärung, der Romantik und der Klassik Deutschlands" gekennzeichneten

Anknüpfungen Ishibashis an sie wie Nebelkerzen wirken, solange sie nicht durch beweisbare

intertextuelle Bezüge konkretisiert werden.
11 Moderner Nachdruck in MBgZ 23: 272-274.

12 Futabatei 1887-1889. Englische Übersetzung: Futabatei / Ryan 1967.

13 Ishibashi 1887b' 1888c Beide Kritiken erschienen in der Jogaku zasshi.



96 — Übersetzungen - Translations - Traductions DE GRUYTER

Figuren eine ideale Welt zu schaffen; die Handlung der Protagonisten müsse

deren Charakter entsprechen und konsistent durchgehalten werden.14

Diese These ist Teil einer intertextuellen Kette, in der Ishibashi durch sein

fast wörtliches Zitat an die auf das Drama bezogene Definition aus Kapitel
2 des Doitsu Gikyoku tai'i iililltic All (Grundzüge des deutschen Theaters)
des Hisamatsu Teikö Afö/S'JA (1857-1913)15 anschliesst. Hisamatsu seinerseits

referiert die Geschichte dieser These seit Aristoteles16 bis zu Lessings

14 Sore shösetsu wa shakai no arawaretaru sama wo zairyö to shi hito no okonai wo motte risöjö no ichi

sekai wo tsukuru suru [sie!] mono nareba henchü ni araware suru jinbutsu no köi wa shüshi sono hito no

seishitsu to heikö shi ikkyo ichidö to iedemo sono hito to nari ni kuichigai subekarazu A '£

11^uSift + a Atl
4 "> UfäMSIiü+p]-* (INZ3: 18).

15 Hisamatsu 1887' Titelform und Namenslesung übernehme ich von der NDL, wo auch ein

Faksimile des Originals verfügbar ist (info:ndljp/pid/871731). Die in 12 Kapitel untergliederte

Abhandlung referiert und erläutert in Kapitel 1 die Trias der literarischen Gattungen („Dramatik -
Lyrik - Epos") und handelt in Kapitel 2 über strukturelle Anlage und Form des Dramas im allgemeinen

wie folgt. „Das .Drama', also das Schauspiel ist etwas, das im Grunde auf das griechische Wort

drän, also .handeln', zurückgeht und man als etwas versteht, das vermittels der Handlung von
Menschen eine eigene, ideale Welt erschafft. Aus diesem Grunde bildet die Handlung der im Drama

auftretenden Menschen von Anfeng bis Ende deren Wesen und Empfinden ab, weicht nicht um eine

Geste oder eine Bewegung von deren Anlage ab, und an jedem Worte und jedem Satze mag man
erkennen, dass sie zu ihm gehören." (,Dorama' sunawachi gikyoku wa moto girisha go no ,drän'
sunawachi ,nasu' to iu go ni engen suru mono ni shite hito no köi wo motte risö jö no ichi sekai wo
zöshutsu suru mono to su Kono yue ni gikyoku chü ni genshutsu suru jinbutsu no köi wa shüshi, sono hito

no seijö wo utsushi ikkyo ichidö to iedomo sono kishitsu ni hansuru koto naku ichigen ichigo kotogotoku

sono hito to nari wo miru ni taru beshi \ K 5 J BP ^ÄSft ; [" F 5 — > J BP

*J i- -f I-

y f 9 —n—7£A I- t'J
(Hisamatsu 1887: 5-6; originale Auszeichnungen übernommen, Original fast ohne Interpunktion).
16 Konsistent sollen nach Aristoteles zum einen das Zusammenfügen der Fabeln

(Handlungsstränge) zu einer Tragödie (Poetik Abschnitt 13), zum anderen die Charaktere

(Poetik Abschnitt 15) sein. „(13) Weil also die Komposition der Tragödie, die künstlerisch die

höchste Qualität hat, nicht einsträngig, sondern mehrsträngig und verflochten sein soll, und
weil durch sie eine Handlung, die Mitleid und Furcht erregt, dargestellt sein soll (das ist ja das

unterscheidende Merkmal dieser Art von Nachahmung), so ist vor allem klar, dass man weder

zeigen darf, (1) wie völlig integre Menschen vom Glück ins Unglück geraten, denn das ist nicht
furchtbar und auch nicht bemitleidenswert, sondern eine Zumutung für jedes menschliche

Empfinden; noch, (2) wie verbrecherische Menschen aus einem unglücklichen in einen

glücklichen Zustand kommen, das ist nämlich der untragischste Verlauf von allen, denn er
hat nichts von dem, was zu einer tragischen Handlung gehört: Er kann überhaupt nicht als

human empfunden werden und erweckt weder Mitleid noch Furcht. Man darf aber auch nicht
zeigen, (3) wie der ganz und gar Verkommene vom Glück ins Unglück stürzt. Eine so angelegte

Handlung mag man zwar als human empfinden, sie erregt aber weder Mitleid noch Furcht.
Denn das eine empfinden wir nur mit dem, der es nicht verdient hat, im Unglück zu sein, das



DE GRUYTER Übersetzungen - Translations - Traductions — 97

Hamburgische Dramaturgie (1781).17 Ishibashis von hier abstammende

Konsistenzforderung zieht sich wie ein roter Faden durch seine Kritiken. Im
Falle des Romans Ukigumo folgen der Konsistenzforderung allerdings von
Aristoteles nicht abgedeckte Vorwürfe, denn sie ignorieren die von Aristoteles
und in seiner Folge von Lessing eingeräumte Möglichkeit, einen

„ungleichmässigen" Charakter auf gleichmässige Weise ungleichmässig
darzustellen. Wiederum im Einklang mit Aristoteles ist Ishibashis Bemängelung, dass

im Ukigumo typisch weibliche Eigenschaften des männlichen Protagonisten
(Utsumi Bunzö) und typisch männliche Eigenschaften der weiblichen

andere nur um den, der uns ähnlich ist. Mitleid hat man mit dem, der unverdient <leidet>, und
Furcht empfindet man um den, der <einem selber> ähnlich ist. Also erregt dieses Geschehen

weder unser Mitleid noch unsere Furcht. [...] Notwendigerweise muss also ein kunstgemässer

Mythos eher einfach als doppelt sein, wie manche verlangen, und darf nicht vom Unglück ins
Glück umschlagen, sondern im Gegenteil vom Glück ins Unglück, aber nicht durch ein
vorsätzliches Verbrechen, sondern wegen eines schweren Fehlers, der entweder von jemandem

begangen wurde, wie er <eben> beschrieben worden ist, oder <sonst> eher von einem Besseren

als von einem Schlechteren. (15) Was die Charaktere betrifft, so muss man vier «Forderungen»

zu erfüllen suchen, eine davon - und die grundlegende - ist, dass die Charaktere gut sein

sollen. Charakter hat jemand, wenn, wie gesagt, sein Reden oder Handeln irgendeine Tendenz,

Bestimmtes vorzuziehen, erkennen lässt, und einen guten, wenn die Tendenz gut ist. [...]

Zweitens müssen die Charakterzüge angemessen sein. Eine Frau kann zwar einen männlichen
Charakter haben, aber es passt nicht für eine Frau, so «wie ein Mann» mannhaft oder intellektuell

zu sein. Das Dritte ist, dass «der Charakter uns» ähnlich sein soll. Das ist nämlich etwas

anderes als einen Charakter in der eben beschriebenen Weise als gut und angemessen zu
zeichnen. Das Vierte ist, dass «der Charakter» konsistent sein soll. Denn auch wenn der, der

das Vorbild für die Nachahmung bietet, sich selbst nicht treu bleibt, und ein solcher Charakter

Gegenstand der Nachahmung ist, muss das Ungleichmässige als «dessen charakterliche»

Konstante dargestellt werden." (Aristoteles / Schmitt 2008: 17-18; 21).

17 In „Zweites Stück 5ten Mai 1767" der Hamburgischen Dramaturgie heisst es: „Noch eine

Anmerkung, gleichfalls das christliche Trauerspiel betreffend, würde über die Bekehrung der

Clorinde zu machen sein. So überzeugt wir auch immer von den unmittelbaren Wirkungen der

Gnade sein mögen, so wenig können sie uns doch auf dem Theater gefallen, wo alles, was zu dem

Charakter der Personen gehöret, aus den natürlichsten Ursachen entspringen muss. Wunder dulden

wir da nur in der physikalischen Welt; in der moralischen muss alles seinen ordentlichen Lauf

behalten, weil das Theater die Schule der moralischen Welt sein soll. Die Bewegungsgründe zu

jedem Entschlüsse, zu jeder Änderung der geringsten Gedanken und Meinungen, müssen, nach

Massgebung des einmal angenommenen Charakters, genau gegen einander abgewogen sein, und

jene müssen nie mehr hervorbringen, als sie nach der strengsten Wahrheit hervor bringen können.
Der Dichter kann die Kunst besitzen, uns, durch Schönheiten des Details, über Missverhältnisse

dieser Art zu täuschen; aber er täuscht uns nur einmal, und sobald wir wieder kalt werden, nehmen

wir den Beifall, den er uns abgetäuschet hat, zurück." (Lessing 1969 [1767-1769]: 283).



98 — Übersetzungen - Translations - Traductions DE GRUYTER

Protagonistin (Osei) zugeordnet würden.18 Inkonsistent sei im übrigen das

Verhalten Utsumi Bunzös gegenüber Osei, denn ein der konfuzianischen

Tugend der Kindes-Pietät (oya kökö fr) verpflichteter Mann könne sich

nicht in eine gegenüber ihren Eltern pietätlose Frau wie Osei verlieben.19

Im März 1889 veröffenüichte Ishibashi in der erst zwei Jahre zuvor gegründeten,
aber in der Intellektuellenwelt Japans bereits prominenten, auflagenstarken
Universalzeitschrift Kokumin no tomo H RtLÄ den Aufsatz „Resshingu ron u 7

* ^ ^ sw" (Über Lessing).20 Die erste Hälfte ist eine mit Lobeshymnen über
Belesenheit und Unabhängigkeit Lessings von den Strömungen der Zeit angereicherte

Biografie.21 In der zweiten Hälfte hebt Ishibashi das Streben nach Wahrheit

(shinri Jf-fl) als Lessings grösstes literaturkritisches Verdienst hervor und nennt
Laokoon: Oder über die Grenzen der Mahlerey und Poesie (1766) sowie die

Hamburgische Dramaturgie (1767-1769) als dessen grösste literaturtheoretische

Leistungen. Zu dem wenigen, das Ishibashi hier aus Lessings Werken zitiert,
gehört (in stark verkürzter japanischer Paraphrase) die nachfolgend im Original
wiedergegebene Lessingsche Grenzziehung zwischen Wortkunst und Bildkunst.

Wenn es wahr ist, dass die Malerei zu ihren Nachahmungen ganz andere Mittel, oder

Zeichen gebrauchet, als die Poesie; jene nämlich Figuren und Farben in dem Räume, diese

aber artikulierte Töne in der Zeit; wenn unstreitig die Zeichen ein bequemes Verhältnis zu
dem Bezeichneten haben müssen: So können neben einander geordnete Zeichen, auch nur
Gegenstände, die neben einander, oder deren Teile neben einander existieren, auf einander

folgende Zeichen aber, auch nur Gegenstände ausdrücken, die auf einander, oder

deren Teile auf einander folgen. Gegenstände, die neben einander oder deren Teile

neben einander existieren, heissen Körper. Folglich sind Körper mit ihren sichtbaren

Eigenschaften, die eigentlichen Gegenstände der Malerei. Gegenstände, die auf einander,
oder deren Teile auf einander folgen, heissen überhaupt Handlungen. Folglich sind

Handlungen der eigentliche Gegenstand der Poesie.22

18 Im einzelnen nennt Ishibashi als typisch männliche Eigenschaften „grobe Stärke" (köso BJ

ffi), „Schlichtheit" (tanpaku yjfevö), „Reinheit" (kessei 3K3J) und „Kurzentschlossenheit" (tanryo

SlS). Als typisch weibliche Eigenschaften nennt er „Kleinmütigkeit" (shöshin <NU),

„Detailfreudigkeit" (chimitsu Stift), „mangelnde Entschlusskraft" {fuketsudan T-t&Uf),
„Weichheit und Sanftmut" (jüyü „Schläue und Behendheit" (binshö SStSI) sowie

„Passivität und Zurückhaltung" (inpei PifSO- „Ukigumo no höhen", Abschn. 3 (INZ 3: 12-13).

19 Ishibashi 1887b, Abschn. 4; INZ 3: 13.

20 Ishibashi 1889c.

21 Besonders erwähnenswert erscheint Ishibashi die Unabhängigkeit Lessings von Friedrich G.

Klopstock (1724-1803) und Christoph M. Wieland (1733-1813). Diese Feststellung ist allerdings
unspezifisch, denn die genannten Autoren stehen für den Übergang von der vernunftbetonten

Dichtung der Aufklärung zur Dichtung des Sturm und Drang.
22 Laokoon XVI, Lessing 1969 [1766]; 91. Lessing bezieht sich auf die Abschnitte 1 bis 3 von
Aristoteles' Poetik (Aristoteles / Schmitt 2008: 3-6).



DE GRUYTER Übersetzungen - Translations - Traductions — 99

Mit der Einführung dieser gattungstheoretischen Überlegung in die japanische
Literaturtheorie reihte sich Ishibashi in deren Avantgarde ein.

1.3 Der zweite Schritt: „Gete ron f — r fft" (Dezember 1888)

Der zweite Schritt in Richtung des Diskurses der Dichotomie „Fiktion-
Wirklichkeit" ist „Gete ron" (Über Goethe"),23 worin Ishibashi Goethe als

Dichter mit einem Doppelwesen charakterisiert. Einerseits gehöre Goethe dem

„Flügel der äussersten Schönheit" (gokubi ha (SUM) an, sei aber andererseits

ein „Poet des objektiven Blickes" (kyakkan teki no shijin A). Ein Poet

müsse nach dem Ausgleich zwischen diesen beiden Polen streben.24

(a) 1® ^ Bemerkenswert ist nun an diesem Text, was nicht darin zu finden ist: die unter (a)

Ä 7 zitierte Amalgamierung des japanischen gokujitsu ha ISiÜilS („Flügel der extremen
M ') Realisten") mit dem deutschen „Realist" (rearisuto ^ 7 ') * f) sowie deren

* Kontrastierung mit der unter (b) zitierten begrifflichen Amalgamierung des

japanischen gokubi ha („Flügel der äussersten Schönheit") und des
(b) J T

deutschen „Idealist" (idearisuto T f r y x F). Diese Kontrastierung findet sich

jig 7
im Artikel „Jogaku zasshi shasetsu .Shösetsu, shösetsu ka' T'hBÄ-.

,j (Der Jogaku zassb/'-Leitartikel .Romane und Romanautoren'), den

% Ishibashi am 12. September 1889 in der Kokumin no tomo veröffentlichte.25

(•

Den in „Gete ron" noch nicht spezifizierten Begriff „äusserste Schönheit"
verbindet Ishibashi demnach neun Monate später mit der Philosophie des

Idealismus. Die Kontrastierung mit dem „Realismus" impliziert, dass der naive

Realismus, den Iwamoto Yoshiharu als Chefredakteur der Jogaku zasshi vertrat
und auf den Ishibashi sich mit seiner erwähnten Kritik am /oga/cu-Leitartikel
bezieht, das Schöne de facto ausschliesse.

1A Ein dritter Schritt: „Shösetsu gunpö Dai-ichi'.M&3$^r||—:
Hatsu shigure^BrfM" (Dezember 1889)

Der dritte Schritt in Richtung des Diskurses der Dichotomie „Fiktion - Wirklichkeit"
ist Ishibashis „Shösetsu gunpö Dai-ichi : Hatsu shigure

23 Ishibashi 1888a.

24 Isogai 1962: 292.

25 Ishibashi 1889b; INZ 3: 87-88.



100 — Übersetzungen - Translations - Traductions DE GRUYTER

(Blütenlese der Romane 1: Erster Herbstregen)26 vom Dezember 1889. Es handelt
sich um eine Kritik des Romans Hatsu shigure T/JHlfM („Erster Herbstregen")

von Ozaki Köyö (1867-1903).27 Ishibashi kreist hier um die Begriffe

„tatsächliches Leben" (jitsu seikatsu ^(feS) und „Phantasie" (fantaji 7 7 > T ->

1), die allerdings diffus bleiben. Dass mit letzterem das Motiv des Autors

zur Auswahl von Gegenständen, also womöglich dessen Wahrnehmung
einer „Idee" im philosophischen Sinne gemeint ist, kann nur aufgrund der

Tatsache, dass Ishibashi die beiden Wörter an anderer Stelle einander

näherbringt, vermutet werden.28 Im übrigen beharrt Ishibashi auf dem allerdings

nur holzschnittartig aufgefassten aristotelischen Postulat der Mimesis in
der Literatur.29

1.5 Eine Vorstufe des „So jitsu ron": „Shiika no seishin
oyobi yojö ttffc <o (Januar 1890)

Am 3. Januar 1890 erschien in Nr. 69 der Kokumin no tomo Ishibashis Aufsatz

„Shiika no seishin oyobi yojö ttUft (Das Wesen der Poesie und
der emotionale Nachklang).30 Ishibashi verbindet hier Paraphrasen des § 19 aus
Deutsche Poetik von Werner Hahn und des Kien shiwa tiUllllMS (Kiens

Gespräche über die Poesie) von Minagawa Bunzö IfjllTtlS.31 Der für das

26 Ishibashi 1889d.

27 Ozaki 1889.

28 In „Futatabi Bimyösai ni sho su ffTüülti'iSIf" (Erneut schreibe ich an Bimyösai, Ishibashi
1890b) heisst es: Kun wa fantaji yori tsukuraretaru jijitsu wa...fj «iti k 9 ia 6 *i fc

(„Was die Tatsachen betrifft, welche der Meister [Yama Bimyö] aus seinen Ideen geschaffen

hat..."). Das hier enthaltene fantaji i® enthält den Begriff sö („Vorstellung"). Wenige Zeilen

später stellt Ishibashi in einem Organigramm zur Unterteilung der Epik (epikku die

Begriffe reäru („real") und ideäru iSffilK („ideal") einander gegenüber (INZ 3: 124).

In letzterem ist wiederum sö ffi („Idee") als Bestandteil enthalten.
29 Somo shösetsu wa sakusha ni fantajiante uchükan yorizairyö wo tori kore wo bijutsu teki no shökei ni

shügö sunt mono nari. Shikare domo tada sono fantajiga motometaru zairyö wo kakinaraberu nomi wo

motte shösetsu to wa iubekarazu Iyashiku mo shösetsu taru ijö wa ningen no jitsu seikatsu wo mozö

sezaru bekarazu y i- 7 r > ^ v -f Mt £ 9 Willst 9 i
ciR-ä-S „Im ganzen: der

Roman ist etwas, für das ein mit Phantasie begabter Autor aus dem Weltenkreis sein Material

entnimmt und in künstlerischer Form verdichtet. Doch von der Phantasie ausgewähltes und

zusammengeschriebenes Material allein kann nicht .Roman' genannt werden. Wenn es wirklich ein Roman

sein soll, so muss es vielmehr das wirkliche Leben des Menschen modellhaft nachbilden." (INZ 3:102;

die Interpunktion ist in diesem Artikel inkonsistent).

30 Ishibashi 1890e.

31 Hahn 1879; Minagawa 1972 [1771].



DE GRUYTER Übersetzungen - Translations - Traductions — 101

„Sö jitsu ron" grundlegende Stellenwert der beiden Texte rechtfertigt eine

ausführlichere Besprechung.
Werner Hahn (1816-1890) studierte zunächst Theologie und Philosophie in

Berlin und Halle, wurde Mitglied der Berliner literarischen Gesellschaft „Tunnel
über der Spree", trat als Literaturhistoriker mit leidenschaftlicher Kritik am

zeitgenössischen Naturalismus in Erscheinung32 und erwarb sich ausserdem Ruhm

durch seine Übersetzung der isländischen Götter- und Heldenliedersammlung Edda

(ca. 1220) und Anerkennung durch seine Werke für den Schulunterricht, zu denen

auch seine Deutsche Poetik gehört. Hahn definiert in Deutsche Poetik zunächst (§ 7)

ein Gesamtsystem „Kunst" als die „Darstellung des Schönen, vom Menschen

bewirkt",33 bestimmt in § 10 die „Poesie" unter den (zweck)freien Künsten als

diejenige, „[...] welche die Schönheit durch das Mittel der Sprache, - der

Empfindung-, Vorstellung-, Begriff- und Gedanken-haltigen Sprache, - zum
Ausdruck bringt"34 und behandelt das Wort „Poesie" passim als Oberbegriff für
die Goethesche Trias der Naturformen der Dichtung (Epik, Lyrik und Dramatik), die

er als Gliederungsmuster für seine sehr ausführliche Darlegung der „Gattungen der

Poesie" verwendet.35 Wie schon gesagt, verfasste Hahn die Deutsche Poetik als

Schulbuch. Nach seinen eigenen Worten gestaltete er den Text so, dass zur
Erleichterung des Auswendiglernens der jeweilige erste Absatz eines Paragraphen
sehr knapp und definitorisch angelegt ist.36 Trotzdem gelang es ihm durchweg, die

von Kant geprägte ästhetische Diskussion des Idealismus wenigstens verkürzt in
seine Poetik einzubringen. Als Beispiel hierfür diene der Abschnitt über die

Schönheit, der sich an die Kantsche Vorstellung vom interesselosen

Wohlgefallen37 sowie (in seiner Unterscheidung der gefühlten von der gedachten

32 Hahn 1860.

33 Hahn 1879: 10.

34 Hahn 1879: 13.

35 Hahn 1879: 248-317.

36 Hahn 1879: III.
37 Kritik der Urteilskraft, §2. „Das Wohlgefallen, welches das Geschmacksurteil bestimmt, ist
ohne alles Interesse. Interesse wird das Wohlgefallen genannt, was wir mit der Vorstellung der
Existenz eines Gegenstandes verbinden. Ein solches hat daher immer zugleich Beziehung auf
das Begehrungsvermögen, entweder als Bestimmungsgrund desselben, oder doch als mit dem

Bestimmungsgrunde desselben notwendig zusammenhängend. Nun will man aber, wenn die

Frage ist, ob etwas schön sei, nicht wissen, ob uns, oder irgend jemand, an der Existenz der
Sache irgend etwas gelegen sei, oder auch nur gelegen sein könne; sondern, wie wir sie in der

blossen Betrachtung (Anschauung oder Reflexion) beurteilen. [...] Man will nur wissen, ob die
blosse Vorstellung des Gegenstandes in mir mit Wohlgefallen begleitet sei, so gleichgültig ich
auch immer in Ansehung der Existenz des Gegenstandes dieser Vorstellung sein mag. Man sieht
leicht, dass es auf dem, was ich aus dieser Vorstellung in mir selbst mache, nicht auf dem,
worin ich von der Existenz des Gegenstandes abhänge, ankomme, um zu sagen, er sei schön,



102 — Übersetzungen - Translations - Traductions DE GRUYTER

Schönheit) an die Kantsche Vorstellung „Vom Ideale der Schönheit"38 anzulehnen

scheint: „Schönheit (im Sprachgebrauch der Aesthetik) ist eine Beschaffenheit der

Formen, die wahrgenommen (vernommen) und vorgestellt (geistig vergegenwärtigt)
werden können, und zwar diejenige, die im Menschen das Gefühl einer reinen
Freude erweckt, d. h. einer Freude bloss am Wahrnehmen und Vorstellen."39

Hahn erläutert weiter:

„Verschiedenartig ist das Seelenschicksal der Menschen. Aller Glück aber beruht auf dem

Erfassen der Harmonie. Diese innerlich zu haben, sich ihrer bewusst zu werden und in
ihrem Genuss zu weilen: das ist der Trieb und die unablässige Sehnsucht der geistdurchdrungenen

Seele. Von dieser Empfindung ist der Mensch untrennbar. Diese Art der menschlichen

Seele ist es, von der auch der Schönheitssinn, das ästhetische Gefühl, ausgeht und

beständig wieder sich belebt. Ein „Gefühl", das „ästhetische" Gefühl, nennen wir diese

Richtung der Seele für das Schöne. In der That, das Gefühl mit seiner unmittelbaren
Entschiedenheit, nicht der Verstand mit seinem Prüfen, Abwägen und Urtheilen, ist es,

wodurch der Mensch der Schönheit inne wird. Nicht nach Ueberlegung und mit selbstbe-

wusstem Willen erklärt man Etwas für schön, sondern aus unmittelbarem Innehaben des

Schönen. [...] Das Denken des Schönheit ist etwas Anderes als das Empfinden und Geniessen

und zu beweisen, ich habe Geschmack. Ein jeder muss eingestehen, dass dasjenige Urteil über

Schönheit, worin sich das mindeste Interesse mengt, sehr parteilich und kein reines

Geschmacksurteil sei. Man muss nicht im mindesten für die Existenz der Sache eingenommen,
sondern in diesem Betracht ganz gleichgültig sein, um in Sachen des Geschmacks den Richter

zu spielen." (Kant 1968 [1790]: 116-117).

38 Kritik der Urteilskraft, § 17: „Es kann keine objektive Geschmacksregel, welche durch Begriffe

bestimmte, was schön sei, geben. Denn alles Urteil aus dieser Quelle ist ästhetisch; d.i. das Gefühl
des Subjekts, und kein Begriff eines Objekts, ist sein Bestimmungsgrund. Ein Prinzip des

Geschmacks, welches das allgemeine Kriterium des Schönen durch bestimmte Begriffe angäbe,

zu suchen, ist eine fruchtlose Bemühung, weil, was gesucht wird, unmöglich und an sich selbst

widersprechend ist. [...] Daher sieht man einige Produkte des Geschmacks als exemplarisch an: nicht
als ob Geschmack könne erworben werden, indem er anderen nachahmt. Denn der Geschmack

muss ein selbst eigenes Vermögen sein; wer aber ein Muster nachahmt, zeigt, sofern als er es trifft,
zwar Geschicklichkeit, aber nur Geschmack, sofern er dieses Muster selbst beurteilen kann. Hieraus

folgt aber, dass das höchste Muster, das Urbild des Geschmacks, eine blosse Idee sei, die jeder in
sich selbst hervorbringen muss, und wonach er alles, was Objekt des Geschmacks, was Beispiel der

Beurteilung durch Geschmack sei, und selbst den Geschmack von jedermann, beurteilen muss. Idee

bedeutet eigentlich einen Vernunftbegriff, und Ideal die Vorstellung eines einzelnen als einer Idee

adäquaten Wesens. Daher kann jenes Urbild des Geschmacks, welches freilich auf der unbestimmten

Idee der Vernunft von einem Maximum bemht, aber doch nicht durch Begriffe, sondern nur in
einzelner Darstellung kann vorgestellt werden, besser das Ideal des Schönen genannt werden,

dergleichen wir, wenn wir gleich nicht im Besitze desselben sind, doch in uns hervorzubringen
streben. Es wird aber bloss ein Ideal der Einbildungskraft sein, eben darum, weil es nicht auf
Begriffen, sondern auf der Darstellung beruht; das Vermögen der Darstellung aber ist die

Einbildungskraft." (Kant 1968 [1790]: 116-117).

39 Hahn 1879: 21.



DE GRUYTER Übersetzungen - Transtations - Traductions — 103

derselben. Jenes wird durch die Schule, die Theorie geübt und gebildet; dieses im Gange der

allgemein menschlichen Lebensentwicklung aus sich selbst geweckt und gestärkt. [...] Nach

der jedesmaligen Stufe der Geistesbildung äussert sich dieser Schönheitssinn. Daher die

manigfachen [sie!] Grade in der Auffassung der Schönheit: ebenso vom Kindes= bis zum
Manneszeitraum im Leben der einzelnen Menschen, wie vom Naturleben der Stämme bis

zum Kunstleben der Staaten in der Geschichte der Menschheit. Das Höchste aber, dessen

Erfassung dem Menschen überhaupt gegeben ist, - das gefühlte Göttliche, vollendete
Harmonie aller Gegensätze, - ist es, das sich ebenso im ersten Kindesstaunen über das

Schöne ankündigt wie im gereiften und geistig geläuterten Genuss des Schönen wiederholt."

(Hahn 1879: 29-30)

Der konfuzianische Gelehrte Minagawa Bunzö eaJHi/lc (Kien #([11; 1735-1807)

verfasste neben umfangreichen Kommentaren zu chinesischen Klassikern, so etwa

unter der Bezeichnung Kaibutsu gaku If#J^ eine Studie über den Zusammenhang

von Zeichenetymologie, Phonetik und Phraseologie im Yijing. Auch trat er durch

eigene Dichtungen und literaturtheoretische Schriften hervor. Unter letzteren

herausragend ist das Kien shiwa tRHftsfi (Kiens Gespräche über die Poesie).40

Kien legt dort dar, dass Poesie (shi I#) aus den drei Elementen der äusseren Form

(iteisai ft®), der Tonlage (kakuchö f&fl], im Sinne von Stil) und des Wesens (seishin

iff#) bestehe, wobei letzteres als ein Form und Tonlage (Stil) zusammenfassendes

Moment die tragende Rolle spiele. Das Wesen der Poesie müsse man durch

Kontemplation (meisö HS), die Kien als stilles Verstehen (mokkai Kits?) und
Eintauchen in das Prinzip (senri ü)il) bezeichnet, erfassen. Alle Dinge zwischen
Himmel und Erde träten in Abhängigkeit von Empfindungen (kan 1®) in Erscheinung
und wandelten sich in Abhängigkeit von Gedanken {nen ;&)• Was nun
Empfindungen und Gedanken beherrscht, sei die Seele {seishin). Nach dieser

Entwicklung der Begriffe seishin, meisö sowie kan und nen erläutert Kien seine

Unterscheidung zwischen der Reaktion auf die Aussenwelt und der Kontemplation.
Um dem im „Sö jitsu ron" ausführlich wiedergegebenen Gedankengang nicht
vorzugreifen, sei hier nur so viel gesagt: auch Kien differenziert zwischen einem unmittelbaren,

emotionalen Zugang zur Schönheit und einem durch den Geist, der im

Ergebnis nachhaltiger sei.

1.6 Zwei Auslöser für das „Sö jitsu ron": Mori Ögais
Bestandsaufnahme der gegenwärtigen Literaturkritik
und der Maihime-Disput

Im Januar 1890 veröffentlichte Mori Ögai (1862-1922) in Nummer 4 der

Shigarami zöshi den Artikel „Ima no hihyöka no shigan ^ ftfcrPS ^ 1^1!"

40 Minagawa 1972 [1771].



104 — Übersetzungen - Translations - Traductions DE GRUYTER

(Die Sicht der heutigen Kritiker auf die Poesie).41 Es handelt sich dabei um eine

durchaus kritische Bestandsaufnahme des aktuellen literaturkritischen Diskurses.

Zunächst stellt Ögai fest, dass nichts für die Entwicklung der Literatur so wichtig sei

wie die Literaturkritik, diese aber zugleich auch die Gefahr berge, die Leserschaft in
die Irre zu leiten. Sodann nennt er die im „bilanzierten" Jahr wichtigsten
Veröffentlichungsorgane und erklärt, sich auf die Kritik an der Erzählprosa konzentrieren

zu wollen.42 So gelangt Ögai schliesslich zu einer vergleichenden kritischen

Betrachtung vor allem der Thesen von Ishibashi Ningetsu und Uchida Roan. Diese

gliedert er nach thematischen Schwerpunkten.
Den ersten Schwerpunkt bildet die Terminologie. Ögai stellt fest, dass

Ishibashis Kritiken um die Begriffe chöwa fffB („Abstimmung", Harmonisierung
von Elementen der Innen- und der Aussenwelt der Dichtung), kakuchö (#11

(„Rhythmus und Melodie"), seishin ff# („Wesen") und yojö („emotionaler
Nachklang") kreisen. Damit bezieht er sich eindeutig auf Ishibashis im vorigen
Abschnitt erwähnte Abhandlung „Shiika no seishin oyobi yojö".43 Sachlich

richtig gist die Feststellung, dass Ishibashi dem „Wesen" (seishin) hohen Wert

beimesse, „Rhythmus und Melodie" (kakuchö) aber nie aus dem Blick verliere.44

Bemerkenswerter ist indes Ögais Behauptung, Ishibashi befinde sich im Einklang
mit Sokrates, wenn er sorgfältig arbeitende Dichter nicht verwerfen könne, er

beschäftige sich mit dem, was bei Kant „Geschmack" heisse,45 und mit dem,

was bei Rudolf von Gottschall „Phantasie" genannt werde.46 Wenn man es

41 Mori 1890a' Einen modernen Nachdruck enthält OGZ 16: 116-135.

42 Als Autor für die Kokumin no tomo nennt er Ishibashi, als Autor für die Jogaku zasshi Uchida

Fuchian (OGZ 16: 119), der aber ebenfalls für die Kokumin no tomo schrieb.

43 Ishibashi 1890e Die Vorstellung von einer „Harmonisierung" (chöwa iPHP) entleiht Ishibashi
dort aus § 14 („Der objektive Grund der Schönheit") von Deutsche Poetik, wo es heisst: „Die
Merkmale der schönen Form, allgemein d. h. für alle Gebiete des Schönen bezeichnet, sind folgende
drei: 1. die schöne Form ist aus Gegensätzen gebildet; 2. die Gegensätze sind harmonisch ausgeglichen;

3. die schöne Form ist in sich zu einem Ganzen abgeschlossen." (Hahn 1879: 22). Zu den aus

Kien shiwa entliehenen Termini kakuchö f&ü („Klasse und Ton"), seishin JfSff („Wesen") und yojö
ffc tt („emotionaler Nachklang") siehe den vorhergehenden Abschnitt 6.

44 Ningetsu wa seishin no tötoki wo tokedomo, nao kakuchö ni kenken tari. E-M 05 ft £ &

If i i cffH. (OGZ 16: 120).

45 Ögai meint § 17 aus der Kritik der Urteilskraft (Kant 1968 [1790]). Das darin enthaltene Wort
„Geschmack" übersetzt er mit shumi (OGZ 16: 120).

46 Rudolf von Gottschall (1823-1909) hat neben zahlreichen Dramen, Gedichten und Romanen

auch literaturkritische und -theoretische Schriften geschaffen, darunter die Poetik: Die

Dichtkunst und ihre Technik: Vom Standpunkte der Neuzeit (Breslau 1877). Auch Gottschalls

Gedankengang zeigt deutlich den Einfluss des Idealismus. „[...] es ist die Anschauung des

Denkers, der das ewige Gesetz in der Erscheinung findet, die Anschauung des Künstlers, der

in der Sinnenwelt die göttliche Idee wiederschaut, die in ihm selbst lebt. Dennoch ist zwischen

der Anschauung beider noch ein wesentlicher Unterschied. Dem interesselosen Denker



DE GRUYTER Übersetzungen - Translations - Traductions — 105

zurückverfolge, scheine es, als fusste Ishibashi wohl auf der folgenden These

Grillparzers: „Was ist denn nun diese Begeisterung, die zum Schaffen in der

Kunst als notwendig bezeichnet wird? [...] Die eigentliche Begeisterung ist die

Hinrichtung aller Kräfte und Fähigkeiten auf einen Punkt, der für diesen

Augenblick die ganze übrige Welt nicht sowohl verschlingen, als repräsentieren
muss."47 Zwar ist all dies nicht verifizierbar, aber es zeigt doch, wie Ögai den

Stand der japanischen literaturtheoretischen Diskussion seiner Zeit einschätzt:

eingebunden in die Vorstellung von der Literatur an sich und losgelöst von den

vermeintlichen oder tatsächlichen Spezifika einer Nationalliteratur, ringt die

Theorie mit der Frage, welchen Stellenwert der Kunst im allgemeinen und der

Literatur im besonderen im Zusammenhang mit dem Spannungsverhältnis
zwischen Idee und Wirklichkeit zukommt.

Einen weiteren Schwerpunkt in Ögais „Ima no hihyöka no shigan" bildet die

Definition des Terminus shösetsu 'hl#, („Roman"). Hier zitiert er Ishibashis pathetische

Definition aus „Shösetsu gunpö Dai-ichi: Hatsu shigure" (Dez. 1889)48

verschwindet alsbald die einzelne Erscheinung in der Idee; er erkennt und sucht nur das Wesen

in der zufälligen Form; dem Künstler aber ist die einzelne Erscheinung selbst Idee; er braucht
nicht über sie hinauszugehn [sie!]; die Idee ist individuell lebendig, die Erscheinung unmittelbare

Gegenwart der Idee. Dies ist die Offenbarung des Schönen. Das Schöne ist also Idee und
nicht der Welt des Endlichen und Zufälligen angehörig. [...] die Nachahmung des Wirklichen
gehört nicht in ihr Gebiet; sie ist allgemein gültig, wesentlich in ihren Bestimmungen und

gefällt mit Notwendigkeit und ohne besonderes Interesse. [...] Das Schöne ist Idee, aber

erscheinende Idee, welche ohne Rest in der einzelnen Erscheinung aufgeht. [...] Doch wie
kommt die Idee der Schönheit zur Erscheinung? Das bewusstlose Dasein der Idee ist die

Natur, das bewusste der Geist. Auch das Schöne schlummert in der Natur und erwacht im
Geiste. [...] Die Stufe des Geistes, auf der er das Schöne im Finden schafft und im Schaffen

findet, ist die Phantasie." (Gottschall 1877:19-26; auf die Umsetzung des von Gottschall intensiv

genutzten Sperrdrucks wurde zugunsten der Lesbarkeit verzichtet), ögai übersetzt „Phantasie"
in chinsö fit!® („Gedankenversunkenheit").
47 Franz Grillparzer (1791-1872) schuf neben zahlreichen Dramen auch literaturtheoretische
Texte. Ögais Paraphrase lautet Makoto no shikyö wa zenryoku zennö wo ichibutsu ni söshü su.

Kono mono ya kono setsuna ni wa kore yori igai no tenchi wo nomeri katsu hyö seri [...] ± z t <o

I#« Ii Ztiih 9 JJg* 9

[...]„ (OGZ 16: 120-121). „Die wirkliche poetische Stimmung sammelt alle Kräfte und alle

Fähigkeiten in einem einzigen Dinge. Dieses Ding beinhaltet für einen kleinen Moment die

übrige Welt und lässt sie hervortreten". Ögai paraphrasiert unter Angabe des Bandes IX der

Gesamtausgabe Grillparzer's sämmtliche Werke (Stuttgart: Cotta, 1872) aus ,11. Abtheilung:
Ästhetische Studien' die oben zitierte Originalpassage: „Was ist denn nun diese Begeisterung,
die zum Schaffen in der Kunst als notwendig bezeichnet wird? [...] Die eigentliche Begeisterung
ist die Hinrichtung aller Kräfte und Fähigkeiten auf einen Punkt, der für diesen Augenblick die

ganze übrige Welt nicht sowohl verschlingen, als repräsentieren muss." (Grillparzer 1872: 101).

48 Siehe oben, Fn. 26.



106 — Übersetzungen - Translations - Traductions DE GRUYTER

Diese Definition, so Ögai, passe eher auf das Epos. Von Uchida sei im übrigen keine

den Roman in seiner Gesamtheit definierende Äusserung zu hören.49

Den nächsten thematischen Schwerpunkt in Ögais Bilanz der aktuellen
Literaturkritik bildet die Beziehung der geschilderten Handlungen der

Protagonisten (jinji A¥) zur deren charakterlicher Anlage (jinbutsu A $3). Hier

geht er auf Ishibashis bereits erwähnte,50 an Lessing angelehnte Forderung nach
Konsistenz ein. Schliesslich kritisiert Ögai noch den seiner Meinung nach masslosen

Anspruch, den verschiedene Kritiker gegenüber den Romanautoren erhoben.

Nach Kitamura Tökoku A (ASA (1868-1894) etwa solle der Autor ein dem

Helden zu Pferde gleicher „Held der Worte" (moji no eiyü 3tA ® Att) sein,
dessen Begriff gross genug sein muss, das ganze Universum abzudecken,51 nach
Yasaki Shinshirö AAÄ0® (1863-1947) solle er Romane verfassen, die wie
Goethes Faust52 oder Dostoevskijs Schuld und Sühne53 das Leben erklären (jinsei
setsumei teki shösetsu AAs# Hfl Al 7JAA).54 Diese Forderung, so Ögai, sei vermessen,

weil die genannten Vorbilder auch in Europa einsame Erscheinungen

gewesen seien.55

Doch ist es wohl keiner der genannten Schwerpunkte in Ögais

Bestandsaufnahme, der Ishibashi vor anderen dazu bewegte, im „Sö jitsu ron"
seine Kritiken und Theorien in einer Abhandlung zu einem System zusammenzufassen.56

Den eigentlichen Anreiz dazu boten vermutlich zwei andere

Umstände. Da ist zum einen Ögais Bestandsaufnahme an sich, in der zwar
eine die Literatur als Gesamtheit erfassende Theorie gefordert wird, in der aber

die besprochenen Autoren (darunter auch Ishibashi) nur mit disparat wirkenden
Thesen zitiert werden. Dies mag Ishibashi als Aufforderung zur systematischen
Zusammenfassung seiner Überlegungen aufgefasst haben. Zum anderen ist da

Ishibashis Standpunkt in einem laufenden literaturtheoretischen Disput. Am 3.

49 OGZ 16: 123.

50 Siehe oben, Fn. 17.

51 OGZ 16: 135; Ögai zitiert hier Kitamuras Aufsatz „Tösei bungaku no ushio moyö ®

äHÜfi (Strömungsmuster der gegenwärtigen Literatur; Kitamura 1890).

52 Johann Wolfgang von Goethe (1749-1832): Faust (Tragödie in zwei Teilen), 1: 1808, II 1832.

Ögai legte im Jahre 1922 die erste japanische Übersetzung vor.
53 Fedor M. Dostoevskij (1821-1881): Prestuplenie i nakazanie (russ., 1866; „Schuld und
Sühne"), Roman in sechs Teilen mit einem Epilog.
54 OGZ 16: 135; Ögai bezieht sich auf „Hödaisai shujin ni kotau A j§fAA („Antwort
an Flerrn Hödaisai", Shigarami zöshi 3, Dez. 1889; moderner Nachdruck in MBgZ 17: 332-335)

von Saganoya Omuro Ii!iß®ÜtfflS Yasaki Shinshirö 1863-1947).

55 OGZ 16: 135.

56 Welche Gedanken aus früheren Schriften er zusammenfasst, diskutiere ich unten im
Abschnitt „Äussere und logische Anlage des Sö jitsu ron".



DE GRUYTER Übersetzungen - Translations - Traductions — 107

Februar 1890 hatte er nämlich in der Kokumin no tomo die erste Kritik an Ögais

Novelle Maihime (Die Tänzerin)57 veröffentlicht und damit den mit Ögai

geführten Ata'hime-Disput ausgelöst.58 Der Disput fällt zeitlich mit der

Veröffentlichung des „Sö jitsu ron" zusammen, weswegen die Vermutung plausibel

erscheint, dass Ishibashi in Erwartung eines Disputes auf hohem
literaturtheoretischen Niveau im „Sö jitsu ron" das theoretische Fundament seiner
Maihime-Kritiken zu stärken suchte.

1.7 Ishibashi als Autor in der Jogaku zasshi, der Kokumin no
tomo und der Köko shinbun

Ishibashi Ningetsu veröffentlichte vor der Einstellung als fester Autor bei
der Köko shinbun die meisten seiner Kritiken in den Zeitschriften Jogaku
zasshi und Kokumin no tomo. Die drei genannten Medien könnten kaum
verschiedener sein.

Im Juli 1885 gründete Kondö Kenzö jfiJSKH die literarische Zeitschrift

Jogaku zasshi („Zeitschrift für Frauenstudien"). Das in der

Gründungsnummer erklärte Anliegen war die Verbesserung der gesellschaftlichen

Position der japanischen Frauen durch Bildung und Aufklärung. Ab

Nummer 24 war Iwamoto Yoshiharu (1863-1942) der Chefredakteur

und prägte die christlich-emanzipatorische Ausrichtung der Zeitschrift.59

57 Mori 1890b.

58 Ishibashi 1890d; INZ 3:120-122. Ishibashi wirft (wieder auf der Basis der von Aristoteles und

Lessing formulierten Konsistenzforderung, siehe S3, Anm. 12) der Novelle Maihime Inkonsistenz

vor: Der Protagonist Öta sei angesichts seines kleinmütigen und feigen Wesens eigentlich nicht
zu der geschilderten Grausamkeit angetan, und dass er zugunsten der Karriere die Geliebte in
Berlin ihrem Schicksal überlässt, sei unnatürlich. (NKiBT 57: 88-91).
59 „Iwamotos theoretisches Konzept bewegte sich um den Gedanken der jogaku

(„Frauenbildung"). Unter jogaku verstand er die Summe allen Wissens, welches Frauen betreffe,

von juristischen Fragen über Geschichte, Erziehung, Literatur bis zum Kochen und Nähen. Die

Notwendigkeit einer besonderen „Frauenbildung" begründete er mit der Benachteiligung der

Frau in der bisherigen Geschichte [...]. Die enge Verbindung dieser Frauenzeitschrift mit der

Entstehung der neuen Literatur erklärt sich aus dem besonderen Platz, den Iwamoto der

„Literatur" innerhalb seines Bildungsprogrammes zuweist. Iwamotos Ausgangspunkt war die

Beobachtung, dass die Frauen bevorzugt Romane läsen. [...] Hier nun sah Iwamoto die

Notwendigkeit, eine neue Literatur, vor allem einen neuen Roman zu schaffen, der mithelfen
würde, jenen neuen Frauentyp [...] herauszubilden, den er mit dem Wort „Königin des Heims"
benennt. [...] Iwamoto schrieb dem Roman ganz selbstverständlich eine erzieherische Wirkung
zu. [...] Iwamoto sah die moralische Wirkung des Romans nicht als von aussen herangetragenen
Zweck des Romans, sondern als natürliche Wirkung des neuen Romans. Voraussetzung dieser



108 — Übersetzungen - Translations - Traductions DE GRUYTER

Wichtige Literaturkritiker wie Uchida Fuchian, Yamaji Aizan liiS&Üili (1864—

1917) und Kitamura Tökoku (1868-1894) lieferten ebenso wie Ishibashi

regelmässig Beiträge für die Jogaku zasshi.

Die 1887 als Organ der Gesellschaft Min'yüsha KÄtt („Gesellschaft der
Freunde des Volks") unter der Führung deren Gründers Tokutomi Sohö fisl
il# (1863-1957) gegründete Zeitschrift Kokumin no tomo H KzS (englischer
Schmucktitel The Nation's Friend) trat mit einem im Vergleich zur Jogaku zasshi

weiter und anders gefassten Anspruch auf. Politisch dem linksdemokratischen

Lager zuzuordnen, wandten sich Gesellschaft und Organ gegen die Auswüchse
der von der Meiji-Regierung forcierten Europäisierung und die Vorherrschaft des

Adels in Japan. Zu den wichtigsten Beiträgern zählten Nakae Chömin

(1847-1901), Taguchi Ukichi HPFP'b (1855-1905), Shimada Saburö jJEEIZI§|3

(1852-1923), Uchimura Kanzö (1861-1930), Tsubouchi Shöyö und
Kitamura Tökoku. Das thematische Spektrum erstreckte sich von der Politik
über Wirtschaft und Gesellschaft bis hin zur Literatur.

Am 1. Februar 1890 wurde die Tageszeitung Köko shinbun JOSlSrH mit
Mitteln des zur Sötö-Sekte gehörenden Suiheiji zJC^P^-Tempels gegründet.
Doch der Grundton der Zeitung war nicht religiös im Sinne einer

Weitabgewandtheit, sondern regierungskritisch - im Gegensatz zur Kokumin

no tomo von einem nationalistisch-rechten Standpunkt aus. Der führende
Autor war Miyake Setsurei (1860-1950), der erst zwei Jahre zuvor
(1888) die nationalistische Gesellschaft Seikyösha („Gesellschaft der

Unterweisung der Politik") gegründet hatte.
Doch differierende politische und inhaltliche Auffassungen sind nicht die

Hauptgründe für Ishibashis im März 1890 vollzogenen Wechsel von der alle
zehn Tage erscheinenden linkspolitischen Zeitschrift Kokumin no tomo zur
täglich erscheinenden rechtskonservativen Tageszeitung Köko shinbun, zumal

Wirkung sei die Darstellung der Wirklichkeit. Der Roman lasse den Leser die „wahre Lage der

Welt" nachempfinden und bessere ihn dadurch." [...] Dabei wird auch keine Trennung zwischen

„gut" und „schön" gesehen. [...] Natürlich war auch der Inhalt [der] moralischen Wirkung ein
anderer als in den bisherigen Romanen. An die Stelle von „Loyalität" (chü) und „Pietät" (kö)

bzw. von „Freiheit" und „Volksrechten" treten nun Tugend, die die neue Familie {home)

begründen: „Liebe" (ai); „Schönheit des Herzens" (kokoro no bi); „Schlichtheit" (shisso)."

(Schamoni 1983: 123-126). Kischka-Wellhäusser 2004 gibt in Kapitel 4 (S192-323) einen
hervorragenden Überblick über die Entwicklung der neunzehn Jahre bestehenden Zeitschrift, konzentriert

sich dabei aber auf die „Ideale von Mädchenerziehung, Frauenrolle und weiblichen
Lebensentwürfen in der frühen Jogaku zasshi (1885-1889)" (Untertitel). Eine Behandlung von
Iwamotos allgemeinen literaturtheoretischen Anschauungen hätte freilich den Rahmen des

ohnehin gross angelegten Werkes gesprengt.



DE GRUYTER Übersetzungen - Translations - Traductions — 109

er auch nach dem Wechsel mit Tokutomi, dem Herausgeber der Kokumin no

tomo, in Verbindung blieb und dort Kritiken publizierte. Die wichtigsten Gründe

sind vielmehr die Erscheinungsweise der Zeitung und das Geld: Ishibashis
Markenzeichen war die unmittelbar nach dem Erscheinen eines literarischen
Werkes veröffentlichte Werkkritik, und diese Unmittelbarkeit konnte die
Kokumin no tomo nicht im selben Masse wie die Köko shinbun bieten60; zudem

bot sich durch den Wechsel zur Köko shinbun das erste feste Einkommen.
Versuchen wir, die vorab zusammengetragenen Phänomene als Einheit zu

betrachten und der in Abschnitt 8 dargelegten Darstellung Ögais vom Stand der

literaturtheoretischen Diskussion Vertrauen zu schenken, stellt sich der
literaturhistorische Ort des „Sö jitsu ron" als eine Zeit dar, die nach einem massenhaften

Auftreten von Diskussionen einzelner Phänomene nun grosse,
konsistente Entwürfe eines allgemeinen, nicht an eine Nation gebundenen

Systems „Literatur" forderte. Ishibashi selbst war darauf vorbereitet. Die folgenden

Abschnitte werden zeigen, ob das „Sö jitsu ron" tatsächlich ein solcher

Entwurf ist.

2 Äussere und logische Anlage des „Sö jitsu ron"

2.1 Die Begriffe sö und jitsu in Titel und Haupttext

Ishibashi präsentiert den Titel seiner Abhandlung in zwei Varianten.61 Die eine fügt
die drei Bestandteüe sö iffl („die Idee"), jitsu Sfe („das Wirkliche") und ron tifi) („die
Abhandlung") direkt und ohne Trennung durch Spaden oder Interpunktion zusammen

zu söjitsuron Diese Schreibweise verwendet Ishibashi (natürlich

60 In der Köko shinbun vom 26. März 1890 begrüsste in einer Art Glückwunschtelegramm Ögai

den Wechsel Ishibashis ausdrücklich und formulierte die Vermutung, dass eben die höhere

Erscheinungsfrequenz der Tageszeitung dem Kritiker Ishibashi entgegengekommen sein dürfte
(„Ningetsu koji no Köko shinbun sha ni iru wo shuku shite STJ © Hv&llffBätt A £

"C ", [Den Eintritt des Herrn Ningetsu in die Köko shinbun beglückwünschend], Mori 1890c;
OGZ 16: 386-387). Chiba Shinrö äussert die (mangels Begründung nicht überzeugende)

Vermutung, Ishibashi habe ausserdem im Gegensatz zur Kokumin no tomo in der Köko shinbun

ein für die Diskussion von Grundsatzfragen der Literatur geeignetes Medium nach Art von Ögais

Shigarami zöshi gesehen (Chiba 2006: 200).
61 Chiba 2006: 222-240 fasst den bisherigen Forschungsstand zusammen und aktualisiert ihn.
Die Informationen dieses Abschnittes fussen auf dieser Quelle.
62 Gleichwohl transkribiere ich der Übersichtlichkeit halber den Titel in Sö jitsu ron (ron also
als neues Wort).



110 — Übersetzungen - Translations - Traductions DE GRUYTER

abzüglich der hier vorangestellten Transkription) durchgängig. In der zweiten
Schreibweise des Titels trennt Ishibashi die Bestandteile sö und jitsu durch ein

Komma zu sö, jitsu ron j^rnl.63 Diese Variante verwendet Ishibashi nur ein

einziges Mal, nämlich im Schlusssatz seiner Abhandlung. Sie verdeutlicht, dass

Ishibashi die Wörter sö und jitsu bis zum Schluss seiner Abhandlung mit getrennten
Begriffen verbindet und nicht beabsichtigt, einen neuen, zusammengesetzten

Begriff aus ihnen zu bilden. Aus diesem Grund verwende ich in diesem Beitrag

durchweg die getrennte Transkription.

2.2 Organisation des Textes

Die erste Version des „Sö jitsu ron erschien in 9 durchnummerierten
Artikeln zwischen dem 20. und dem 30. März 1890 in den Nummern 32 bis

40 der Zeitung Köko shinbun ll'iKirM.64 Die zweite Version des „Sö jitsu ron I®,

erschien mit dem Zusatz mitei kö ("unabgeschlossener Entwurf")
in 9 durchnummerierten Abschnitten im Januar 1892 als Band 8 (Koganemura jjf
itfcl") der bei Shun'yödö verlegten Reihe Shühö jisshu MJÜ'I 'ffil65

Die Köko shinbun-Version und die Koganemura-Version weichen stark voneinander

ab. Die nachfolgende Tabelle 1 stellt die Kapitelüberschriften der beiden
Versionen einander gegenüber.

Die Nummern 6 bis 8 der Köko shinbun-Version enthalten zahlreiche

Beispiele aus der klassischen und vormodernen (Abschnitte 6 und 7) sowie

aus der zeitgenössischen Literatur (Abschnitt 8), an denen Ishibashi das

Ergebnis einer sorgfältigen Arbeit der Autoren (suikö tarnen JffSäMxÄ, „Feilen
und Schmieden") belegen will. Diese drei Nummern hat der Autor in Abschitt 8

der Koganemura-Version zusammengefasst, wobei er lediglich den Anfang der

Nummer 8 der Köko shinbun-Version leicht modifizierte.

63 VIorÜaut:Ä, gojingasö, jitsu ron wo sö sum aniközunaranya 7 UA^AIL Jttt Z

(„Ach, wie sollte angesichts dieser dringenden Notwendigkeit das Verfassen

einer Erörterung der Idee, des Wirklichen nichts als dilettantische Liebhaberei sein?").

64 Ishibashi 1890f, (1) Shi, shijin If, IfA: 20. März 1890 (KBHT 1: 133 f.; INZ 3: 135 f.); (2)

Kannen, seishin, j##: 21. März 1890 (KBHT 1:134 f.; INZ 3:136 f.); (3) Sö, jitsu no seishitsu

iSL 23. März 1890 (KBHT 1: 135f.; INZ 3: 137f.); (4) Jinkyö, shikyö A^, lf^: 25.

März 1890 (KBHT 1: 136f.; INZ 3: 138 f.); (5) Ei'en fukö zkÄ, 26. März 1890 (KBHT 1:137f.;
INZ 3: 139 f.); (6) Suikö tarnen 27. März 1890 (KBHT 1: 138 f.; INZ 3: 140 f.); (7) Suikö

tarnen Jf 28. März 1890 (KBHT 1:139 f.; INZ 3:141 f.); (8) Suikö tarnen JfÄiSSfi: 29. März

1890 (KBHT 1: 141f.; INZ 3: 142f.); (9) Ketsuron Sflft: 30. März 1890 (KBHT 1: 142f.; INZ 3: 143f.).

65 Ishibashi 1892, Das digitale Faksimile ist in der NDL erreichbar unter dem Permalink info:

ndljp/pid/886322.



DE GRUYTER Übersetzungen - Translations - Traductions — 111

Tabelle 1: „So jitsu ron" - Versionen Koko shinbun (1890) und Koganemura (1892).

AbKöko shinbun-Version Koganemura-Version

schnitt (1890) - Kapitelüberschriften (1892) - Kapitelüberschriften

1 Shi, shijin tt, I4A [1-Die Poesie Shi, shijin it, |#A
und der Poet]

2 Kannen, seishin, Kannen, seishin,

[2-Empfinden, Denken und Wesen]

3 Sö, jitsu no seishitsu J8, ^ ©'ft® Sö, jitsu no seishitsu ffl, ^ <o

[3-Charakter der Idee und des Wirklichen]
4 Jinkyö, shikyö Ati, [4-Gebiet Jinkyö, shikyö A^S, 1#^

des Menschen und Gebiet der Poesie]

5 Ei'en fukö zjdfi, AR [5-Ewiges und Ei'en fukö zkiÄ, AR
Unvergängliches]

6 Suikö tanren ftiffögJSS [6-Feilen und Dai X [6-Grösse]

Schmieden]
7 Suikö tanren ffSStSISI [7-Feilen und Jinbutsu, jinji A$J> AV [7-Personen

Schmieden] und persönliche Begebenheiten]
8 Suikö tanren ftKiSSS [8-Feilen und Suikö tanren

Schmieden]
9 Ketsuron SU [9-Zusammenfassung Ketsuron Slfr

der Erörterung]

Neu dagegen sind in der Koganemura-Version die Abschnitte 6 (Dai A) und 7

(Jinbutsu, jinji AA4t). Abschnitt 6 hatte Ishibashi am 5. April 1890 unter
dem selben Titel als selbständigen Beitrag in der Köko shinbun veröffentlicht,66

also kurz nach Abschluss der ersten, ebenfalls dort erschienenen Version des

„Sö jitsu ron". Jinbutsu, jinji war dagegen schon am 19. März 1890, also einen

Tag vor dem Veröffentlichungsbeginn von „Sö jitsu ron", in der Köko shinbun

publiziert worden.67 Der Autor integrierte also in die zweite Fassung des „Sö

jitsu ron" zwei Texte, welche die erste Fassung zeitlich umrahmten. Für
Abschnitt 7 nennt Ishibashi den Zweck der Integration selbst: dieser stehe

zwar nicht in engem Zusammenhang mit dem Hauptthema, vermöge aber als

„Zusatz" (fuki PftlE) dem Poeten einiges an Anregungen zu geben.68 Kaum eine

66 Ishibashi 1890a, Einen modernen Nachdruck dieser Version bietet INZ 3: 153. Eine

Titellesung (etwa in Form von furigana) wird nicht gegeben, die Lesung bleibt daher unsicher.

Immerhin möglich ist auch die Lesung Gurese / p — -t (< deutsch „Grösse"), die Ishibashi im
Text der Abhandlung ausdrücklich verwendet.

67 Ishibashi 1890c.

68 Jinbutsu to jinji no kankei wa Sö jitsu ron ni sahodo no in'en wo yüsuru ni arazaredomo, mata

shijin no sankö to naru sukunarazaru beki wo shinzu. Yue ni koko ni fuki suru koto to nareri

(„In Bezug auf eine Abhandlung über die Idee und das Wirkliche hat das Verhältnis von



112 — Übersetzungen - Translations - Traductions DE GRUYTER

Textstelle zeigt so deutlich wie diese, dass es Ishibashi um eine

Zusammenfassung aller bisher erbrachten Leistungen und die Erweiterung des

Betrachtungsgegenstandes auf die Literatur in einem globalen Sinne geht.
Das „Sö jitsu ron" ist durch nummerierte Überschriften untergliedert, die ich

in meiner Übersetzung wiedergebe.69 Ishibashi verwendet den ten zur
Hervorhebung ganzer Passagen (in der Übersetzung durch Kursiva wiedergegeben)

und den maruo zur Hervorhebung einzelner Wörter (in der Übersetzung
durch Unterstreichung wiedergegeben). Als Satzschlusszeichen verwendet der

Autor ebenfalls den ten, nicht den heute üblichen maru. Die von Ishibashi in
seinen eigenen Text und in Zitate eingefügten Kommentare kennzeichne ich in
meiner Übersetzung durch runde Klammern.

2.3 Sprache und Stil des Textes

Das „Sö jitsu ron" ist in bungo, der zu Ishibashis Zeit üblichen Schriftsprache,
verfasst. Auffällig ist die häufige Verwendung komplizierter chinesischer

Schreibungen auch für rein japanische Wendungen sowie die Bevorzugung des

sinojapanischen Vokabulars.

Eine orthographische Besonderheit wissenschaftlicher Texte der frühen Meiji-Zeit ist

es, einen als unbekannt vorausgesetzten, in Silbenschrift übertragenen

fremdsprachlichen Begriff (a) durch Parallelsetzung mit einem als bekannt

vorausgesetzten japanischen Begriff (b) einzuführen. Im nebenstehenden Beispiel aus
der Einleitung des „Sö jitsu ron" steht der deutsche Term „Geistesleben" (a,

japonisiert zu gaisutesureberi) neben dem gleichbedeutenden sinojapanischen Wort

ishi seikatsu SLÜdtiS (b).70

(b) (a)

Zusammengefasst können Organisation und äussere Anlage des „Sö jitsu ron"
als wissenschaftlich anmutend, diskursiv und stark an den Leser appellierend
bezeichnet werden. Der Text unterscheidet sich damit schon äusserlich von den

Personen und menschlichen Begebenheiten keinen übermässigen Zusammenhang, doch glaube
ich, dass es in wohl nicht geringem Masse dem Poeten zur Unterweisung dient. So hat es sich

ergeben, dass ich es an dieser Stelle angefügt habe.") MBgZ 23: 287.

69 Die Überschriften sind in Tabelle 2 (S14) zu einer Übersicht zusammengefasst.
70 Die erste Verwendung dieser Schreibweise wird auf S17 in Anm. 79 besprochen.

£



DE GRUYTER Übersetzungen - Translations - Traductions — 113

häufig polemisch wertenden Kritiken, mit denen Ishibashi (meist unmittelbar
nach dem Erscheinen der kritisierten Werke) seine Zeitgenossen überzog und die

als sein Markenzeichen bezeichnet werden dürfen. Dem wissenschaftlichen
Duktus entspricht die logische stringente Anlage des „Sö jitsu ron", die in der

nachfolgenden Tabelle 2 als Überblick geboten wird. Die Nummerierung richtet
sich nach dem verwendeten modernen Nachdruck des Originals. Die „Thesen"
erheben keinen Anspruch auf eine vollständige Paraphrase des Textinhaltes,
wohl aber auf eine Andeutung des argumentativen Verlaufs.

Tabelle 2: „Sö jitsu ron" - Argumentativer Verlauf.

Überschrift (Übersetzung) Thesen

1-Die Poesie und der Poet

2-Empfinden, Denken und Wesen

3-Charakter der Idee und des

Wirklichen

4-Gebiet des Menschen und Gebiet

der Poesie

5-Ewiges und Unvergängliches

6-Grösse

7-Personen und persönliche
Begebenheiten

8-Feilen und Schmieden

9-Zusammenfassung der Erörterung

Poesie ist jeder künstlerische Text.

Poesie ist Harmonisierung von Gedanken und Gefühlen

durch den Geist.

Nur durch den wechselnden Bezug zwischen Idee

(sö i®) und Wirklichem (jitsu wird aus einem

einfachen Text Poesie.

Nur solche Gegenstände aus der erfahrbaren Welt, die

zeitunabhängig gemacht werden können, gehören in

das Gebiet der Poesie.

Aufgabe des Poeten ist es, die Gegenstände der Poesie

zeitunabhängig nachvollziehbar zu machen.

Grösse der Poesie besteht nicht in ihrer grossen
formalen Anlage (etwa der Länge), sondern in der

Schwere des Gehalts.

Protagonisten überzeugen nur durch Konsistenz, die
motivische Gestaltung der Poesie ist der Konsistenz der

Protagonisten unterzuordnen.

Sorgfältiges Abwägen des Ausdrucks ist Bedingung der
Poesie.

(Wiederholung der Hauptthesen und Polemik gegen
Kritiker-Zeitgenossen)

Die Abschnitte 1 und 2 werden von Ishibashi ausdrücklich als „Präliminarien"
gekennzeichnet, die darauf folgenden Abschnitte 3 bis 9 als „Hauptteil
der Erörterung" (honron S 23).71 Den Hauptgegenstand bilden, wie schon
der Titel verdeutlicht, der Begriffsinhalt der Wörter sö M („Idee") und jitsu
'k („Wirkliches") und die Bedeutung des Begriffsinhalts für die zuvor umfassend

71 Wenn nicht anders angegeben, beziehen sich Seitenzahlen auf diesen Beitrag.



114 — Übersetzungen - Translations - Traductions DE GRUYTER

definierte Literatur. Die Inhalte der Abschnitte 4 bis 8 leitet Ishibashi aus
Abschnitt 3 ab und kommt in Abschnitt 9 zu einer zusammenfassenden

Wiederholung seiner Thesen. Die hiermit im Überblick gegebene Organisation
des Textes verdeutlicht, dass das „Sö jitsu ron" stringent angelegt und
(im grossen und ganzen) frei von Redundanzen ist. Zusammengenommen mit
der eingangs angedeuteten Rhetorik des Textes unterstreicht die Übersicht
den wissenschaftlichen Anspruch des Textes. Ishibashi hat sich in seinen

bisherigen Veröffentlichungen immer wieder als geschickter Polemiker erwiesen.

Das „Sö jitsu ron" stellt in seiner sachlichen und logisch konsistenten Anlage
einen Wendepunkt dar: Ishibashi offenbart hierin und in seinen Bezügen auf die

grossen Disputanten Tsubouchi Shöyö und Mori Ögai den Ehrgeiz, auf
dem „Podium der Literaturkritik" (hihyö dan fttsfffi) eine geachtete Position

zu erreichen.72

2.4 Rechtfertigung der Wahl der analysierten Version des

„Sö jitsu ron"

Chiba Shinrö merkt an, dass sich durch die erwähnten Erweiterungen der Köko

shinbun-Version des „Sö jitsu ron" zur Koganemura-Version73 das Ziel des „Sö jitsu
ron" verändere.74 Man darf wohl deutlicher sagen, dass Ishibashi durch die

Integration der beiden genannten Abschnitte den Gegenstand der Abhandlung
auf die Literatur an sich ausdehnt - er versucht im „Sö jitsu ron", alle bisher in
Einzelveröffentlichungen unterbreiteten Überlegungen zu einem in sich geschlossenen

Konzept zusammenzufassen. Ich ziehe daher für meinen Beitrag das in der

NDL digital verfügbare Faksimile der Koganemura-Version vor und lege der Analyse
und der Übersetzung in diesem Beitrag deren Nachdruck in MBgZ 23: 282-290

zugrunde.75 Eine vertiefende Ergründung der Entstehungsgeschichte der

Koganemura-Version überlasse ich aus Platzgründen künftigen Forschungen.

72 Den Begriff hihyödan prägte wohl Önishi Hajime zkUlÄ (1864-1900) in seiner Mai 1888 in
der Kokumin no tomo (Nr. 21) veröffentlichten Abhandlung „Hihyö ron IttlTtft" (Theorie der

Kritik; Önishi 1888; KBHT 1; 76-83; KMT 2:116-117). In seiner Parallelität zum Begriff bundan 3t

ft („literarisches Podium") verweist hihyödan auf die Nähe der Literaturkritik zum
Künstlerischen und schafft damit die Möglichkeit einer Legitimierung unsachlicher

Darlegungen in „künstlerischer Freiheit".
73 Siehe S13.

74 Chiba 2006: 222.

75 Die modernen Nachdrucke der Köko shinbun-Version (INZ 3; 135-144; KBHT 1: 133-143)

verwende ich parallel zur Verifizierung der übereinstimmenden Textteile der beiden Versionen.



DE GRUYTER Übersetzungen - Translations - Traductions 115

Die nun folgende annotierte Übersetzung verfolgt den Zweck, das „Sö jitsu
ron" und seine intertextuellen Verflechtungen möglichst umfassend darzulegen.
Dies sehe ich als Voraussetzung für die systematische Untersuchung und

Einordnung eben dieser Phänomene in die Geschichte der japanischen
Literaturtheorie der frühen Moderne.

3 Übersetzung
Über die Idee und das Wirkliche (Sö jitsu ron)

1 Die Poesie und der Poet

Ich empfinde die Notwendigkeit, das Wort76„Poesie", welches ich hiernach
immer wieder als Terminus zu verwenden gedenke, allgemein zu erklären,
noch bevor ich in den Hauptteil der Abhandlung77 eintrete. Der Grund hierfür
liegt in meiner Annahme, dass die Mehrheit meiner Leser womöglich bei dem

von mir verwendeten Wort „Poesie" gar an Gedichte chinesischen Stils78 denken;

oder mich so missverstehen, als meinte ich damit ausschliesslich in
Versfüssen verfasste Schriftwerke, oder meinen, ich verwiese auf Dichtung in
gebundener und abgestimmer Sprache.79 Aber die Poesie, von welcher ich

spreche, ist nicht von derart eng gefasstem Begriffsinhalt, sondern hat eine

viel breitere Bedeutung. Selbstverständlich subsumiere ich unter dem Begriff
„Poesie" alle sprachlich abgerundeten und abgestimmten Schriften, also

76 Die Nummerierung der Unterabschnitte folgt Ishibashi. „Poesie" für shi i$, „Poet" für shijin

itA. Die Übersetzung für shi tt richtet sich nach dem umfassenden Textsortenkonzept, das

Ishibashi im folgenden (S17) vorstellt und (in „Sö jitsu ron" ohne Kennzeichnung) aus der

Deutsche Poetik von Hahn übernimmt (siehe oben, Abschnitt 1.2.3).

77 „Hauptteil der Abhandlung" für honron

78 „Gedichte chinesischen Stils" für kanshi (Het: besondere Form der Poesie in gebundener
Sprache, bei der im Gegensatz zur japanischen Poesie Stilelemente wie Symmetrien und Reime

vorherrschen.
79 „Dichtung in gebundener und melodisch abgestimmter Sprache" für ketsugo seichö no monji
änlSSsi ® womit alle Poesie in gebundender (ketsugo) und reimender (seichö) Sprache,
also Lyrik gemeint ist. Dabei verweist die Nennung von Reimen deutlich auf die chinesische

Lyrik, die im Gegensatz zur japanischen Lyrik häufig mit Reimen arbeitet.



116 — Übersetzungen - Translations - Traductions DE GRUYTER

Gedichte chinesischen Stils, Gedichte japanischen Stils und Kurzgedichte,80

Langgedichte,81 Eröffnungsverse,82 Spielerische Gedichte83 sowie Volkstümliche
Gesänge,84 aber darüber hinaus eben auch Theaterstücke,85 Romane86 sowie

unterhaltsame Erzählungen,87 ohne dass ich zwischen reimender und prosaischer
Literatur88 unterschiede.89 Zwar ist nun der überwiegende Teil der Poesie
versgebunden oder trotz fehlender Versbindung gleichwohl zu den Schriften abgestimmten

Charakters zu rechnen, aber wenn ich von der Poesie handele, so unternehme

ich das nicht von der äusseren, formalen Anlage her,90 sondern unternehme dies

vom in ihrem Inneren enthaltenen Grundwesen91 her, und bezeichne daher alle

Schriften, welche Kunstcharakter92 haben, als „Poesie". Von hier aus also kann
ich die Definition der Poesie ableiten, die da lautet:

Poesie ist jene Sache, durch welche das „Seelenleben" und das „Geistesleben"93

des Menschen vermittels sprachlicher Funktionen auf künstlerische Weise zum Ausdruck

gebracht werden.

80 „Gedichte japanischen Stils" für waka fPlft. Dieser Begriff schliesst allgemein jede Form
japanischer Lyrik im Gegensatz zur chinesischen Lyrik ein. Insbesondere meint waka auch das hiemach

genannte „Kurzgedicht" für tanka jSlft, das autochton japanische Gedicht aus 5 Versen zu 5, 7, 5, 7

und 7 Moren Länge.

81 „Langgedicht" für chöka -Rift: japanisches Gedicht, bestehend aus einem grundsätzlich
beliebig langen Wechsel fünfmoriger und siebenmoriger Verse und einem Abschluss aus zwei

siebenmorigen Versen.

82 „Eröffnungsvers" für hokku der aus drei Versen von 5, 7 und 5 Silben bestehende

Oberstollen des tanka (S16, Anm. 66).

83 „Spielerische Gedichte" für haikai bezeichnet im engeren Sinne das scherzhafte

Gedicht, umfasst aber im weiteren Sinne das haiku #'&J (den verselbständigten Oberstollen
des tanka) und die Kette von in haikai-Form abgefassten Gedichten.

84 „Volkstümliche Gesänge" für riyö ISIS, meist Gesänge und Gedichte ländlichen Ursprungs.
85 „Theaterstücke" für gikyoku SScffi.

86 „Roman" für shösetsu

87 „Unterhaltsame Erzählungen" für kiwa «für, hier als Oberbegriff für die mündlich tradierte
unterhaltsame Literatur.
88 „Reimende Literatur" für inbun 113t, „prosaische Literatur" für sanbun fü.
89 Zusammengefasst stehen die nach „darüber hinaus" genannten Textsorten für das im
Gegensatz zur Lyrik sozial nicht hoch respektierte Feld der Literatur (vgl. Schamoni 2000).

90 Zu den Auszeichnungen durch Unterstreichungen und Kursive siehe Seite 13.

91 „Grundwesen" für honshitsu

92 „Kunstcharakter haben" für bijutsu-teki no Jttfjffö 55. Die gesamte Definition ist durch das

Auszeichnungszeichen ten hervorgehoben.
93 Die Doppelschreibung zere (für deutsch „Seele") ftt# [sei/o] und gaisuto (für deutsch

„Geist") [zsTii] verwendet Ishibashi auch in seiner Schrift „Shiika no seishin oyobi yojö
i$?ft ® (Das Wesen der Poesie und der emotionale Nachklang; Ishibashi 1890e).

Die Quelle der deutschen Begriffe „Seele" und „Geist" sowie „Geistesleben" (gaisutesureben M



DE GRUYTER Übersetzungen - Translations - Traductions — 117

Nun muss man sagen, dass die Poesie zu keiner Zeit von der Bindung an die
Schönheit94 zu trennen ist. Daher löst sie aus, dass der Lesende, der

Vortragende, der Betrachtende und der Hörende stets das Empfinden der

„Schönheit" entwickeln. Denn es ist so, dass etwas einen feinen Klang von
sich gibt, wenn man darauf klopft, dass es einen niemals zu übertreffenden
Geschmack hat, wenn man hineinbeisst, dass es ein lebhaftes Moment entwickelt,

wenn man es rezitiert.95 [Die Poesie] ist von geheimnisvoller, dunkler
Natur, und im Herzen entsteht aus diesem Grunde ein Empfinden von Trauer,

so dass man einen Seufzer ausstösst.96 Bei der Poesie ist es mit der „Schönheit"

[ishi seikatsu]) und „Seelenleben" (zerenreben 'tt'IWÜS [sei;o seikafsu]) deutet Ishibashi
in „Shiika no seishin" (anders als in „Sö jitsu ron") durch die Nennung von Werner Hahn

wenigstens an. Es handelt sich dort wie hier um § 19 aus der bereits erwähnten (s. S16, Anm. 62)

Schrift Deutsche Poetik von Werner Hahn. Die einschlägige Passage lautet:

„Poesie ist die in Formen der Sprache bewirkte schöne Darstellung des menschlichen Seelen-

und Geisteslebens (§ 12). - Seelen- und Geistesleben. - Seele und Geist sind das Wesen des

Menschen (§. 15). .Seele' d.i. das Leben im Empfinden; und zwar im Empfinden sowohl der von
aussen durch die Sinne vermittelten Eindrücke, wie der von innen aus dem eigenen Selbst

vermittelten Erregungen. .Geist' d.i. das Leben im Denken; und zwar im Denken sowohl dessen,

was unmittelbar aus der Empfindung zum Bewusstsein gelangt, wie dessen, was aus dem Zum-

Bewussstein-Gelangten in Gedanken weiter gebildet (gefolgert) wird. Beide sind Glieder einer

Entwicklung und stehen sowohl im Zusammenhang mit ihren Vorstufen, wie in
Wechselbeziehung aufeinander". (Hahn 1879: 42-43)

Auffällig ist, dass Ishibashi in Sö jitsu ron weder Hahn und dessen Deutsche Poetik noch
seinen eigenen Aufsatz „Shiika no seishin" als Quelle nennt. Quelle des Begriffs seijö 'lüfeffif, also
der japanischen Hälfte des deutsch-japanischen Hybridterminus' („Seele/ seijö") ist wohl das

Sundai zatsuwa üflaüfS (Vermischte Gespräche in Surugadai), Gesprächsnoüzen des

konfuzianischen Gelehrten Muro Kyüsö (1658-1734), aus denen Ishibashi auch für andere

Veröffentlichungen literaturkritische Terminologie und Sichtweise entnimmt. Muro verwendet
den Begriff seijö zur Bezeichnung des in der Lyrik der Gelehrten ausgedrückten Seelenlebens

(seijö). (Vgl. Muro 1953 [1732]).

94 „Schönheit" für bi st. Die begriffliche Klärung dieses Wortes bleibt Ishibashi in seiner

Abhandlung schuldig, doch liegt die Vermutung nahe, dass Ishibashi sich nicht nur in seinem

Postulat der Untrennbarkeit von Kunst und Schönheit auf Werner Hahn (1879: 21-41) stützt
(siehe auch Anmerkung 85), sondern auch in Bezug auf dessen Begriff von „Schönheit". Hahn

beschreibt „Schönheit" im Sprachgebrauch der Ästhetik als „[...] eine Beschaffenheit der

Formen, die wahrgenommen (vernommen) und vorgestellt (geistig vergegenwärtigt) werden

können, und zwar diejenige, die im Menschen das Gefühl einer reinen Freude erweckt, d. h.

einer Freude bloss am Wahrnehmen und Vorstellen." (Hahn 1879: 21).

95 Ishibashi stellt hier die Wirkung jedweder Kunst als vom Rezipienten abhängig dar und
führt zunächst Beispiele aus anderen Kunstformen an, bevor er im nächsten Satz zur

Sprachkunst (Literatur) kommt.
96 Ishibashi setzt hier unvermittelt „Schönheit" (bi) mit „emotionalem Nachklang" (yojö)

gleich, indem er sich auf seine zwei Monate zuvor publizierte Abhandlung „Shiika no seishin

oyobi yojö" bezieht. Dort beschreibt er mit den auch hier verwendeten Begrifflichkeiten die



118 — Übersetzungen - Translations - Traductions DE GRUYTER

wie bei Fischen mit dem Wasser, bei den Blumen und Gräsern mit den Strahlen
der Sonne: sie können nicht für einen Moment voneinander getrennt werden.

Wird das Erstgenannte von [seinem Element] getrennt, so werden [die Fische]

ihre Bewegungskraft verlieren, ersticken und sterben, wird das Zweitgenannte
von [seinem Element] getrennt, so werden [Blumen und Gräser] ihre wunderbare
Gestalt verlieren und verdorren. Wenn man etwas für Poesie nimmt, darin aber

keine Schönheit enthalten ist, wie soll man es dann von einem geschmacklosen
und trockenen Kochbuch unterscheiden? Das ist der Grund, warum Poesie als

Kunst ausgeübt werden muss.
Was nenne ich das Leben der „Seele", was nenne ich das Leben des

„Geistes"? Ich möchte sagen, dass „Seele" das Empfinden ist, dass „Geist" das

Denken ist.97 Das Empfinden ist eine Regung, eine Anregung, welche von

Auslösung der Trauer durch emotionalen Nachklang {yojö) wie folgt: Yojö areba sunawachi

yözen kotsuzen, myözen, kanarazu kore ga tame ni aikan wo shöji, eitan wo hasshi b. a gij
*> ftc. 5§c[sic!]RI & ^ b [...] („Wenn es einen emotionalen

Nachklang gibt, so ist das tiefgründig, aufrüttelnd, düster, und unbedingt ruft dies ein
Gefühl der Trauer hervor, man stösst Seufzer aus [...]"; KnT 6: 13). Ausserdem aber kommt
Ishibashi damit (wohl durch Hahn 1879) indirekt der Philosophie des deutschen Idealismus
nahe. Kant etwa schreibt in § 25 seiner Kritik der Urteilskraft die Auslösung der Trauer dem

Erhabenen zu. Das Schöne sei vom Erhabenen sehr verschieden, „[...] indem dieses (das

Schöne) directe ein Gefühl der Beförderung des Lebens bei sich führt, und daher mit Reizen

und einer spielenden Einbildungskraft vereinbar ist; jenes aber (das Gefühl des Erhabenen) eine
Lust ist, welche nur indirecte entspringt, nämlich so, dass sie durch das Gefühl einer
augenblicklichen Hemmung der Lebenskräfte und darauf sogleich folgenden desto starkem

Ergiessung derselben erzeugt wird, mithin als Rührung kein Spiel, sondern Ernst in der

Beschäftigung der Einbildungskraft zu sein scheint. Daher es auch mit Reizen unvereinbar ist;
und, indem das Gemüt von dem Gegenstande nicht bloss angezogen, sondern wechselsweise

auch immer wieder abgestossen wird, das Wohlgefallen am Erhabenen nicht sowohl positive
Lust als vielmehr Bewunderung oder Achtung enthält, d.i. negative Lust genannt zu werden
verdient." (Kant 1968 [1790]: 165-166).

97 Die mit deutscher Lesung bereits auf Seite 17 eingeführten Hybridbegriffe zere '14 Hf [sei;ö]

und gaisuto iL® [ishi] werden zwar im folgenden nicht mehr mit den erwähnten Lesehilfen
versehen, doch gehe ich davon aus, dass sie auch im folgenden als Hybridbegriffe gedacht sind,
übersetze entsprechend und kennzeichne die Begriffe mit Anführungszeichen. „Empfinden"
steht für kanjö üS'IW, „Denken" für kösatsu Schon in „Shiika no seishin oyobi yojö" (KnT 6:

13) verband Ishibashi die Begriffe „Geist" {gaisuto SLU [ishi]) und „Denken" {kösatsu #§)
durch einfache Aneinanderreihung in einer Paraphrase aus den Versen 25 bis 32 aus Goethes

„Epilog zu Schillers Glocke". Die Verse lauten im Original: „Denn er war unser! Mag das stolze

Wort / Den lauten Schmerz gewaltig übertönen! / Er mochte sich bei uns im sichern Port, / Nach

wildem Sturm, zum Dauernden gewöhnen. / Indessen schritt sein Geist gewaltig fort / In's

Ewige des Wahren, Guten, Schönen / Und hinter ihm, in wesenlosem Scheine, / Lag, was uns
alle bändigt, das Gemeine." (Goethe 1988 [1815]: 257). Goethes Verse seien, so Ishibashi in
„Shiika no seishin", ein für alle gültiger Beweis dafür, dass das Denken (kösatsu) und das



DE GRUYTER Übersetzungen - Translations - Traductions 119

aussen kommt oder von innen ihren Ausgang nimmt. Das Denken ist etwas,
das sich vom Empfinden hin zum Wissen, vom Wissen hin zur Vernunft
entwickelt.98 Aus diesem Grunde schreitet das Empfinden des Menschen in

Abhängigkeit vom Denken fort, das Denken gerät durch das Empfinden in
Bewegung. Ersteres trifft in der Aussenwelt auf die Existenz des Schönen der

Schöpfung,99 Letzteres begreift in der inneren Welt die Vernunft des Schönen

der Schöpfung.100 Die beiden Dinge entwickeln und bewegen sich in gegenseitiger

Bedingtheit. Aus diesem Grunde begleiten „Seele" und „Geist" den

Menschen und können nicht voneinander getrennt werden. Die aus diesen

beiden Dingen hervorgehenden Kategorien unterscheidet man sorgsam, führt
sie zur weiteren Entwicklung und drückt sie mit Worten aus. Erst hier entsteht
Poesie. Das ist der Grund, warum ich die Poesie als etwas beschreibe, in dem

sowohl das „Seelenleben" als auch das „Geistesleben" zum Ausdruck gebracht
werden.101

Empfinden (kanjo) in einem engen Zusammenhang mit dem Wesen der Poesie (shiika no seishiri)

und dem emotionalen Nachklang (yojö) stehen. Bemerkenswerter als die in sich nicht schlüssige

Argumentation ist, dass Ishibashi sich zwei Monate vor dem „Sö jitsu ron" auf Goethe als eine

im Gegensatz zum unbekannten Werner Hahn unangreifbar scheinende Autorität beruft, diese

Berufung hier aber nicht wiederholt.
98 „Wissen" für chi £n, „Vernunft" für ri M. Zwar meint in der Ishibashi wohlvertrauten
traditionell-neokonfuzianischen Vorstellung, stark vereinfacht, chi die Weisheit, die den

Dingen zugrundeliegenden Prinzipien zu erkennen, ri (auch „Prinzip") dagegen die Fähigkeit,
eine höhere, natürliche Ordnung einzusehen. Ishibashi lehnt sich hier neuerlich an Hahn 1879

an. Dort heisst es: „Seele und Geist sind das Wesen des Menschen [...]. .Seele' d.i. das Leben im

Empfinden, und zwar im Empfinden sowohl der von aussen durch die Sinne vermittelten
Eindrücke, wie der von innen aus dem eigenen Selbst vermittelten Erregungen. .Geist', d.i.
das Leben im Denken; und zwar im Denken sowohl dessen, was unmittelbar aus der

Empfindung zum Bewusstsein gelangt, wie dessen, was aus dem Zum Bewusstseingelangten
in Gedanken weiter gebildet (gefolgert) wird."
99 „Schöpfung" für zöka iaffc. Dass diese Formulierung (und die deutsche Ubersetzung) die

christliche Vorstellung als Produkt eines Schöpfers anklingen lässt, scheint unvermeidlich. Dass

aber Ishibashi hier auch die Vorstellung einer anthropomorphen Schöpfergottheit anklingen
lassen will, bleibt Spekulation.
100 Dieser Passus zitiert (wohl unbewusst) einen Grundgedanken der Hegeischen Ästhetik,
dass nämlich Schönheit die Präsenz der Vernunftidee in Anschauung und Vorstellung sei

(Gethmann-Siefert 2005: 54-56).
101 Die hier angedeutete und in Abschnitt 2 („Empfindung, Denken und Wesen") ausführlich
dargelegte Vorstellung einer schädlichen Aufteilung von Empfinden und Denken in der

Dichtung entwickelt Ishibashi schon in seinem November 1889 (also vier Monate vor „Sö jitsu
ron") veröffentlichten Beitrag „Bungaku hyöron Shigarami zöshi (Die

Literaturkritiken der Shigarami zöshi; Ishibashi 1889a) wie folgt: „Wie ich es mir denke,

würde ich nicht einmal sagen wollen, dass die Schadhaftigkeit unserer Literatur in Chaos und
Undurchschaubarkeit bestünde. Vielmehr ist es so, dass die Literaten sich zwar darauf



120 — Übersetzungen - Translations - Traductions DE GRUYTER

Was ich zuvor als Poesie bezeichnet habe, sind in der Tat Schriften, in
denen auf besagte Weise [die Dinge] künstlerisch ausgedrückt werden. Doch

was ist es, das diesen Ausdruck beherrscht? Ich möchte sagen: es ist der Poet.102

Diejenigen etwa, die sich selbst als die feinen Herren der eleganten Reime

bezeichnen, \103 die beim Anblicke einer Kirschblüte einen Vers ausspucken,
die ein paar Worte aneinanderreihen, wenn sie einen Frosch hören,104 gehören
noch nicht zu denen, die ich als Poeten bezeichne.

verstehen, Seele (zere Uti [sei;o]) und Geist (gaisuto s® [ishi]) in tausenden von Worten und
zehntausenden von Phrasen auszustreuen, sich aber nicht darauf verstehen, sie in einer Idee

und einer Form (sökei MM) zusammenzuführen. Ich hoffe, dass die Zeitschrift [Shigarami zöshi]
sich noch einen Schritt weiter vorwagt und die Schadhaftigkeit dieser Ausstreuung in die

Schönheit der Zusammenführung (ketsugö no bi ® Jt) wandeln möge." (KnT 5 : 222; INZ

4: 95-96). Der hier abschliessende Passus ist in seiner Gesamtheit die japanische Paraphrase
eines Abschnittes aus Hahns Deutscher Poetik. Im „Ersten Abschnitt" („Kunst und Künste") geht
Hahn von der „Eintheilung der Künste" (I.) über die Erklärung des Begriffs „Schönheit" (II.) zur
„Poesie" (III.), wo er in § 19 („Erklärung", Hahn 1979: 42-47) die Begriffe „Seelenleben" und
„Geistesleben" sowie das „Verhältnis zwischen Sprache und Poesie" sowie zwischen „Poesie"
und „Wissenschaft" erläutert.
102 „Poet" für shijin WA.
103 „Feine Herren der eleganten Reime" für füryü inshi JHüSrÜ, eine Zusammensetzung aus

den Wörtern füryü („Eleganz") und inshi fl± („reimender Herr"). Ishibashi greift hier das Bild
desjenigen Dichters auf, dessen Beschäftigung mit eleganten Reimen {füryü inji ÄiffillV) dem

eigenen Vergnügen dient. In der obigen Formulierung bezieht sich Ishibashi hier womöglich auf
die Erzählung Nr. 15 aus der Sammlung Tsuyu dandan HH3 4 (Feb. 1889) von Köda Rohan ^EB

ü# (1867-1947). Dort antwortet auf eine weltweit annoncierte Heiratsanzeige ein Bewerber,
der sich als „feinen Herrn der eleganten Reime" (füryü no inshi MM ® fl±) ausgibt, mit einer

von pathetischen Metaphern überladenen, vom Brautvater als Satire abgetanen Dichtung (Köda

1889: 92-109; 101).

104 Der poetische Bezug auf Erscheinungen der Flora und der Fauna allgemein entspricht einer

seit den Anfängen der japanischen Literatur lang und intensiv gepflegten Tradition, entsprechende

Wörter wurden immer wieder kanonisiert (Schönbein 2001). Ein Blick in die
thematischen Indices grosser Textsammlungen (NKBT, MBgZ) mit der Vielzahl ihrer Nachweise in
literarischen Texten zeigt, dass dies im besonderen für die von Ishibashi zitierten Begriffe
„Kirschblüte" (sakura t&) und „Frosch" (kaeru 4£ oder kawazu 41) gilt. Ishibashi leitet hier
einen Gedanken ein, den er später (in Abschnitt 4, „Das Gebiet des Menschen und das Gebiet

der Poesie") ausführen wird: dass nämlich selbst traditionelle poetische Topoi nicht für sich

genommen schon Poesie seien, wenn ihnen der Bezug zum Menschen fehlt. Ishibashi bezieht
sich aber gleichzeitig auf eine Äusserung des Literaturkritikers Iwamoto Yoshiharu

(1863-1942). Iwamoto verteidigte in seinem Artikel „Bungaku to shizen"

(Literatur und Natur; Iwamoto 1971-1975 [1889]) seine These, die grösste Literatur sei diejenige,
welche die Natur so abbilde wie sie sei. Tsubouchi Shöyö habe, so Iwamoto, in einer mit ihm

geführten Diskussion hohnlachend gesagt, dass man so viel von der Abbildung der Natur reden

möge wie man will, dass aber die beim Anblick eines in den Teich springenden Frosches

verfassten Verse Gasa-gasa/ gasa-gasa/ dobun ifiT, K 7" > (in etwa



DE GRUYTER Übersetzungen - Translations - Traductions — 121

2 Empfinden, Denken und Wesen

Im Entstehen einer Dichtung kommen zunächst einmal Empfinden und Denken
auf.105,106 Wenn Empfinden und Denken aufkommen, dann ist dies jener Moment
der Verzücktheit, in welchem Mensch und Ereignis zusammengehen107 und die
Vernunft des Menschen sich einstellt,108 in dem sich plötzlich das Dunkel des

Weltenalls lichtet, in dem sich alle verborgenen Feinheiten zwischen Himmel und
Erde erfühlen lassen und ohne Worte zueinanderkommen.109 Man mag dann in
dunkler Nacht den hellen Mond sehen, den schönen Vogel im Schnee hören - so

erscheinen, dem Empfinden gehorchend, gesunde und vollständige Gedanken

sowie auch gesunde Worte in der Gestalt [des Gesehenen]. Was nun aber

Empfinden und Denken beherrscht, das wird das Wesen genannt.110 Das Wesen

ist jenes Ding, welches die schädliche Aufteilung in Seele und Geist verhindert,111

in dem es beide in einer einzigen abgebildeten Gestalt zusammenfasst. Ich will es

als das Antiseptikum des Poeten bezeichnen.112

„Platsche-platsche, platsche-platsche, plumps") noch keineswegs Literatur seien. Iwamoto
verwahrt sich in „Bungaku to shizen" gegen diese Polemik, welche die von ihm favorisierte
Literatur verkenne und auf eine geistlos mechanische Abbildung reduziere (KBHT 1: 68). Die

angeblich von Tsubouchi stammende Polemik bezieht sich indirekt auf Matsuo Bashös

berühmtes, im modernen Nachdruck „Kawazu ö:" („Der Frosch") betitelte haiku Funi-ike ya/
kawazu tobikomu / mizu no oto („Alter Teich/ ein Frosch springt hinein / der Klang des

Wassers") (NKBT 45: 37), auf das in dieser Polemik indirekt als Beispiel für eine gelungene

Beschreibung hingewiesen wird. Mit der Antwort auf die Polemik löste Iwamoto einen Disput
aus, zu dessen prominenten Protagonisten auch Mori Ögai gehörte. (Woldering 2015). Ishibashi
reiht sich unter die Disputanten ein und bezieht mit seiner Äusserung halbwegs deutlich die
Tsubouchi-Position.
105 „Empfinden und Denken" für kannen „Wesen" für seishin ff ff. Diese Begriffe zitiert
Ishibashi aus der poetologischen Schrift Kien shiwa (1771) von Minagawa Kien (S20, Anm. 116).

106 Die Unterstreichung gibt das originale Auszeichnungszeichen maru wieder.
107 „Mensch und Ereignis" für jinji XW-. „Ereignis" (Ji, koto ^) meint dabei äussere

Handlungsabläufe oder Sachverhalte, die ein sprachliches Kunstwerk beschreibt. Ishibashi

greift hier Abschnitt 7 („Personen und persönliche Begebenheiten") vor.
108 Diese Passage bezieht sich auf den weiter oben beschriebenen Prozess, der vom Gefühl

über das Wissen schliesslich zur Vernunft führt.
109 „Ohne Worte zueinander kommen" für mokukai im Sinne von „sich ohne Erklärungen
verstehen". Diesen Begriff übernimmt Ishibashi ohne Kennzeichnung wiederum aus Minagawas
Kien shiwa (S 20, Fn. 116).

110 „Wesen" für seishin ffff.
111 Ishibashi führt hier die zum Ende von Abschnitt 1 („Die Poesie und der Poet") nur
angedeutete Idealvorstellung von der Einheit von Empfinden und Denken in der Dichtung
deutlicher aus.
112 „Antiseptikum des Poeten" für shijin no böfuzai Ii?A45 KilH/W



122 — Übersetzungen - Translations - Traductions DE GRUYTER

Was „Seele" und „Geist"113 anbelangt, möchte ich eigentlich nicht noch
weiter ausholen, komme jedoch nicht umhin, noch einige Worte hinzuzufügen.
Die Seele (das Gefühl)114 irrt mitunter in Bezug auf den wahren Charakter der

Dinge und Gegenstände.115 Der Grund liegt darin, dass Irrglaube, gedankliche
Kurzschlüsse, Freude und Zorn, Liebe und Hass sowie andere Empfindungen die

Gegenstände nicht in sich aufnehmen, sondern sich selbst auf jene Gegenstände

übertragen. Aus diesem Grunde sind Schriften, welche allein der Seele entsprungen

sind, etwas Vorübergehendes, nicht etwas Ewiges.116 Will man [die

Schriften] zu etwas Ewigem werden lassen, so bedarf es des Urteils und der

Wertung [der Gegenstände] durch den Geist.117 Kien118 hat einst das folgende
gesagt: „Zustand und Form der Dinge in Ruhe zu betrachten und prüfend in
Augenschein zu nehmen, ist nicht so wie der Prozess der Reaktion auf die

Aussenwelt. Der Prozess der Reaktion auf die Aussenwelt wendet sich bald

um, bald verändert er sich, er ist unstet in Bewegung und Innehalten119 und
kann deswegen nur für eine bestimmte Zeit bestehen. Der Geist aber, welcher

113 „Seele" für zere tttn [sei/o], „Geist" für gaisuto M® [is/ii]. Diese Begriffe hat Ishibashi aus
den in Deutsche Poetik von Werner Hahn verwendeten Begriffen „Seelenleben" und

„Geistesleben" (S17, Anm. 79) abgeleitet und im November 1889 in seinem Beitrag „Bungaku
hyöron Shigarami zöshi (s. S19, Anm. 85) in dieser Schreibung eingeführt.
114 „Gefühl" für kanjö Sfflf. Die Klammern und der enthaltene Text übertragen Ishibashis

Anmerkung.
115 Dinge und Gegenstände" für jibutsu ^($3, diffuser Begriff für materielle und immaterielle
Gegenstände.
116 Gemeint ist „von vorübergehendem, nicht von zeitlosem Wert". Ishibashi nimmt hier
anhand des Begriffes eikyü zkA („Ewigkeit") einen Gedanken vorweg, den er nachfolgend
aus der poetologischen Schrift Kien shiwa von Minagawa Kien wörtlich zitiert.
117 „Urteil und Wertung durch den Geist" für gaisuto no hantei kanshö ä® Dem

Sinn nach entspricht diese Passage § 15 („Der subjektive Grund der Schönheit") aus Hahns

Deutsche Poetik: „Die Empfindung des Schönen beruht auf der Art der menschlichen Seele:

darauf [sie!] dass sie geistdurchdrungen ist. Und zwar näher: 1. darauf, dass der Geist sein
Dasein in der Auffassung von Gegensätzen hat; 2. dass harmonische Ausgleichung der

Gegensätze dem Menschen als Ziel seines Strebens vorschwebt; 3. dass dieses Ziel, unter dem

Streben nach ihm, unablässig höher steigt und ferner rückt. Beim Gewahren eines Schönen d.i.

einer Form, in der die Gegensätze harmonisch ausgeglichen sind, erwacht die Seele zu einer
hohen reinen Freude, da ein Abbildung der Erfüllung ihrer Sehnsucht und ihres Strebens ihr zu
theil geworden ist." (Hahn 1879: 25).

118 „Kien" iÄBl: der in Fn. 103 und 107 erwähnte Sinologe Minagawa Bunzö (Kien). Minagawa
verfasste neben umfangreichen Kommentaren zu chinesischen Klassikern auch eigene

Dichtungen und literaturtheoretische Schriften. Im folgenden zitiert Ishibashi aus Minagawas
in kanbun verfasster poetologischer Schrift Kien shiwa tS HI Iff§ (Kiens Gespräche über die

Poesie, Minagawa 1972 [1771]).

119 Soweit aus dem modernen Nachdruck (Minagawa 1972 [1771]) zu ersehen, stammen die

Auszeichnungen von Ishibashi.



DE GRUYTER Übersetzungen - Translations - Traductions — 123

sich in der Kontemplation (das hat im Grunde die selbe Bedeutung „Empfinden
und Denken")120 befindet, ist anders. Bei der Äusserung des Empfindens nimmt
der Mensch auf jeden Fall seinen Willen zusammen, konzentriert seine geistigen
Fähigkeiten,121 bringt Gedanke für Gedanke in eine kontinuierliche Reihenfolge
und hält sie fest, um schliesslich sein Herz zu besänftigen. Erst wenn er all dies

getan hat, mag es von längerer Dauer sein. Darin besteht der Unterschied. Die

Poesie des Schriftstellers122 verlässt nicht für ein einziges Wort dieses Gebiet,

nicht für einen einzigen Vers weicht sie aus diesem Räume. Sie hält Gedanke für
Gedanke in einer kontinuierlichen Reihenfolge fest, bringt sie zum Klingen und
schafft so Gesang und Poesie."123 So sprach er, und das sind in der Tat weise

120 Die Begriffe meisö („Kontemplation"), kan nen („Empfinden und Denken") sowie

das Postulat einer nicht lösbaren Einheit von kan und nen zitiert Ishibashi ebenfalls, allerdings
ohne Kennzeichnung, aus Kien shiwa. Minagawa legt dort dar, dass Poesie (shi If) aus den drei
Elementen äussere Form (teisai #St), Rhythmus und Melodie (kakuchö tS-li, im Sinne von Stil)
und Wesen (seishin Ktt) bestehe, wobei letzteres als ein die Form und die Tonlage (Stil)
zusammenfassendes Moment die tragende Rolle spiele. Das Wesen der Poesie müsse man
durch Kontemplation (meisö K®, die Minagawa als stilles Verstehen (mokkai SSzs) und
Eintauchen in das Prinzip (senri i#3) bezeichnet, erfassen. Alle Dinge zwischen Himmel und
Erde träten in Abhängigkeit von Empfindungen (kan !&) in Erscheinung und wandelten sich in
Abhängigkeit von Gedanken (nen ;&). Was nun Empfindungen und Gedanken beherrscht, sei das

Wesen (seishin). Nach dieser Entwicklung der Begriffe seishin, meisö sowie kan und nen erläutert

Minagawa seine Unterscheidung zwischen der Reaktion auf die Aussenwelt und der

Kontemplation, die Ishibashi (dann auch als Zitat gekennzeichnet) im folgenden wiedergibt.
121 „Geistige Fähigkeiten konzentrieren" für i wo atsumu MM. (Minagawa 1972 [1771]: 182).

122 „Schriftsteller" für sakka

123 „Gesang und Poesie" für kashi Iftlf. Ishibashi paraphrasiert hier in japonisierter Form (kaki-

kudashi) die folgende Passage aus Kien shiwa: Sono mono no jöjö wo seisatsu teikan su domo,
kedashi heisei gai ni özuni no sayö to, onajikarazaru ari. Gai ni özuru no sayö wa, tachimachi tenji
tachimachi kawaru. Dö shi tsune naku shite shiköshite toki to shite sonsezaru koto nashi. Myösö chü no
seishin no gotoki wa sunawachi shikarazu. Sono kan gen no toki ni atarite, sono hito kanarazu
subekaraku shi wo tsugi i wo atsumete, nennen aitsugi, motte kore wo shüji shi, motte kore kangan

shite, shiköshite nochi ni hajimete chöson suru koto wo ebeshi. #

(japo-

nisierte Version Minagawa 1972 [1771]: 182). Im Original geht dem von Ishibasi paraphrasierten Teil
eine gewichtige Bemerkung Minagawas voraus: Kedashi myösö kyökotsu no aida, tenchi i shi,

banbutsu sonawam. Kanji ni shitagaite gen shi, nen ni shitagaite henzu. Kono kan nen wo tsukasadom

mono, sunawachi iwayuru seishin nari. [ah Tctik&Si, BtHSrfnüU

ilttll&eS#, SPÜflffSttiil, „Wohl während der Kontemplation und Verzückung nehmen
Himmel und Erde ihre Positionen ein und werden mit allen Dingen ausgerüstet. Sie treten dem
Gefühle folgend in Erscheinung, sie wandeln sich dem Gedanken folgend. Was Gefühl und

Empfinden beherrscht, das ist das sogenannte Wesen." (Minagawa 1972 [1771]: 181-182) Es bleibt
unklar, warum Ishibashi seine Paraphrase nicht mit dieser Einleitung beginnt.



124 — Übersetzungen - Translations - Traductions DE GRUYTER

Worte. Was Kien mit „unstet in Bewegung und Innehalten" meinte, bedeutet

das, was ich als „Seele" bezeichne, was er mit „festhalten und von längerer
Dauer sein" meint, bedeutet das, was ich als „Geist" bezeichne.124 Und darin,
dass er Empfinden und Denken wichtig nimmt, der Seele Gewicht beimisst,
stimmt er mit mir überein. An diesem Punkte möchte ich sagen, dass derjenige,
welcher die Seele erkennt, aber nicht zum Geiste fortschreitet, ein niederer Poet

ist, dass derjenige, welcher den Geist erkennt, aber nicht zu Empfinden und
Denken fortschreitet, ein mittlerer Poet ist, dass derjenige, welcher Empfinden
und Denken, dabei auch die Seele erkennt, der höchste Poet ist. Ich möchte
hierfür ein Beispiel geben und zitiere deswegen drei leicht verfügbare und
zugangliche Gedichte in chinesischem Stil.125

„Feiner Regen benetzt meine Kleidung, und schaue ich auch hm, sehe ich ihn doch nicht.
Welke Blatter fallen zu Boden, und lausche ich auch, gibt es doch keinen Ton." (Ro Rin)126

„Er benetzt mein Kleid und nährt mein Verlangen - Regen der Aprikosenbluten,

er blast mir ins Gesicht und ist doch nicht kalt - Wind in den Weiden." (Shi Nan)127

124 „Unstet in Bewegung und Innehalten" fur döshi ß naku jfclh^K's' (Minagawa 1972 [1771]: 182).

Ishibashi verbindet Kiens Charaktensierung von kan („Empfinden") und nen („Gedanken") über die

Begriffe „Seele" und „Geist" mit Hahn 1879 (43-44; § 19): „Die Seele, unbeeinflusst vom Geist,

lediglich an den Korper (an die Wahrnehmung durch die Smne und den Strom des Blutes und der

Nerven) gebunden, ist der Wellenbewegung emes Meeres zu vergleichen. Die unbewussten

Regungen verschwinden in demselben Augenblick, in dem sie sich bilden, bilden sich, indem sie

verschwinden. Es ist ein Zustand, den wir als den unseren, nicht wenn er stattfindet, sondern nur
beim Erwachen aus ihm d h. wenn er schwindet, merken." (Hahn 1879: 43).

125 „Ein Beispiel" fur ichirei —(?J, womit Ishibashi den folgenden Vergleich und nicht die

Vergleichsobjekte meint. „Chinesischer Stil" fur kanbun MJC, womit hier allerdings nicht die

von Japanern verwendete Schnftsprache der Wissenschaft, das Sinojapamsche, sondern Texte

in original chinesischer Sprache gemeint sind.
126 „Ro Rin": chines. Lu Lun (748-ca. 799), Dichter der Tang Zeit. Diese von Ishibashi aus

Minagawas „Sundai zatsuwa" (s. S17, Anm. 79) übernommene Verfasserangabe ist falsch. Der

Verfasser des hier zitierten Gedichtes ist m Wirklichkeit Liu Zhangqmg fiJ-ISÜP ifl 710 - nach

787). Es handelt sich um den dritten und den vierten Vers aus dem Gedicht „Bie Yan Shiyuan M
H±7C" (Beim Abschied von Yan Shiyuan). Das Gedicht ist enthalten m Kapitel 9 der

Sammlung Liu Suizhou ;i fllßfUHÄ (Sammlung des Liu Suizhou). Die von Ishibashi

präsentierte kanbun-Fassung der Verse lautet Sai'u koromo wo uruoshi, mite mizu, kanka chi m

ochi, kikite koe nashi (Original: Liu 1999 [ca. 787]).

127 „Shi Nan": (Seng) Zhinan (ff) SS, chinesischer Mönch und Dichter der Song-Zeit (10.—

13. Jhdt.). Ishibashi zitiert hier (durch Inversionszeichen in kanbun umgeformt) die Verse drei
und vier aus dessen Gedicht „Xinghua yu FU" (Pfirsichblutenregen), das beispielsweise in
der von Chen Yuanjing (1200-1266) kompilierten Jahreszeitenwort-Anthologie Suishi

guangji St;B#Jffaü(Grosses Verzeichnis der Jahre und Zeiten, ca. 1266) enthalten ist. Die von
Ishibashi prasenüerte /canbun-Fassung der Verse lautet Koromo wo uruoshi, yoku wo uruoshi,



DE GRUYTER Übersetzungen - Translations - Traductions — 125

„Der Mond im Paulownien-Baume wendet sich meinem Inneren zu und bescheint es, von
den Weiden kommt der Wind und bläst mir ins Gesicht." (Kö Setsu)128

Die Werke dieser drei Männer sind im Tone und in der Szenerie einander
durchaus ähnlich, doch, unterschieden nach Stärken und Schwächen, sind sie

ohne weiteres in drei Stufen einzuteilen. Das Gedicht des Ro Rin besteht zwar

aus schönen Versen, aber es entfaltet beim Vortrage keinen emotionalen
Nachklang.129 Im Werk des Shi Nan sind reine Schönheit und edle Ruhe
verarbeitet,130 so dass es Geschmack hat, doch bei Kö Setsu schliesslich gibt es eine

Atmosphäre von erstklassiger Gelassenheit,131 die Shi Nan noch übertrifft. (Man

kyöka no ame men ni fuki, samukarazu, yöryü [no] kaze BftilK

„Regen der Aprikosenblüten" kennzeichnet als Jahreszeitenwort (jap. kigo die Zeit ab dem

fünfzehnten Tag nach Frühlingsanfang, der Wind in den Weiden kennzeichnet als

Jahreszeitenwort den Herbst. (Seng Zhinan 1999 [13. Jh.]).

128 „Kö Setsu": Kangjie Ut®, der postum verliehene Name des chinesischen Dichters Shao

Yong (1011-1077). Das Gedicht trägt den Titel Shouwei yin ([Gedichtet zu Anfang
und Ende]) und ist in Kapitel 20 der Sammlung Jiran ji des Kangjie enthalten. Die von
Ishibashi präsentierte kanbun-Fassung lautet: Godö no tsuki kaichü ni mukai teru, yöryü no kaze

menjö ni kitari füku füflä]E (°i R+fSG ülÜP(Original: Kangjie 1999 [1077]).

129 „Emotionaler Nachklang" für yojö (auch yosei) meint die Assoziierung mit sprachlich
nicht explizit ausgedrückten Gegenständen. Yojö und verwandte Phrasen; amari no kokoro £ ©

-Ii* und yo'in ^11 verweisen seit der frühen japanischen Poetik, etwa im Waka kubon SüfAnn
(ca. 1009; Verf. Shijö Dainagon Fujiwara no Kintö jÜDSÄTi, NKBT 65: 32) auf
dieses poetische Ideal. Zeitlich näher läge das Karyü shunwa (Frühlingserzählung von
Blüten und Weiden) von Niwa Jun'ichirö Sil (1851-1919), in dessen Kapitel 22 von
einem musikalischem Vortrag erzählt wird, nach dem die Zuhörer, im emotionalen Nachklang
(yojö) verharrend, längere Zeit schweigen (Niwa 1879; zit. nach MBgZ 7: 30). Wie sich aber im
weiteren Verlauf zeigen wird, ist Ishibashis direkte terminologische Quelle des Begriffes yojö
und seiner Varianten sowie anderer hier verwendeter Termini das Kapitel 5 des Sundai zatsuwa

iStaHIS (1732) von Muro Kyüsö (1658-1734), skizzenhafte Aufzeichnungen aus

Gesprächen zwischen Muro Kyüsö und seinen Besuchern und Schülern über Persönlichkeiten
der Vergangenheit und Gegenwart sowie allgemein philosophische und moralische Fragen
(Muro 1953 [1732]).

130 „Reine Schönheit und edle Ruhe" für seirei kanka Der literaturästhetische Begriff
seirei (chines, qingli) ist spätestens seit der chinesischen Dynastiegeschichte Nanshi (659,

Li Yanshou ^Sll) bekannt. In der darin enthaltenen Biographie des Xie Tiao sttUfc (Bd. 19,

Abschn. 9) wird sein Schreibstil gelobt mit den Worten bunshö seirei („Seine Texte

waren rein und schön"). Kanka („edle Ruhe") hingegen ist nicht vor dem Sundai zatsuwa als

spezifisch literaturästhetischer Begriff verifizierbar.
131 „Erstklassige Gelassenheit" für ittö jüyö —#Sc#. Das darin enthaltene Wort jüyö (chines.

congrong) charakterisiert seit der chinesischen Anthologie Wenxuan jltiS (ca. 520); Xiao 1999,

526-531 des Xiao Tong die gelassene Sprechweise. Es heisst im Wenxuan beispielsweise in
dem von Ren Fan {(460-508) verfassten Wangwen xianji xu Iii®?: SniFii&fS,

ÄJjfH, Wl«)Sc#> WAfrM (Eigene Japonisierung: Ritsugen kanarazu ga ni shite, imada



126 — Übersetzungen - Translations - Traductions DE GRUYTER

beachte zu dem Gesagten das „Kyüsö ö no shibun hyöhin".132) Das liegt letztendlich

daran, dass Ro Rin sich an die Formulierung bindet und nicht vordringt bis

zum Geist, dass Shi Nan zwar das Empfinden zur Hauptsache macht, aber nicht
bis zu Empfinden und Denken vordringt, und dass Kö Setsu Empfinden und
Denken wie auch das Wesen erkennt.

Ich bin, ohne es zu merken, mit meinen Worten auf Nebenwege geraten. In der

Absicht, die Idee und das Wirkliche zu erörtern, habe ich die Poesie im allgemeinen
erläutert, in der Absicht, die Poesie im allgemeinen zu erläutern, habe ich, ganz
ohne es zu erkennen, deren feine Nuancen erörtert. Doch stehen diese

Präliminarien in engem Zusammenhang mit dem Hauptteil133 der Erörterung. Ich
bitte den Leser darum, sie im Gedächtnis zu behalten.

katsute sono shochö wo arawasazu. Jiron jüyö ni shite, imada katsute hito no shotan wo iu koto
nashi. „Seine Sprechweise war unbedingt von feiner Art und nie kam es vor, dass er dabei seine

Stärke demonstrierte. Seine Art zu diskutieren war gelassen, und nie kam es vor, dass er dabei
die Schwächen anderer erwähnte.") (Ren Fan 35a-35b). Ishibashi hat sowohl die Zitierung des

Terminus jüyö als auch die (teilweise fehlerhafte) Verfasserangabe sowie die literaturkritische
Terminologie zur Bewertung dieser drei Gedichte aus seiner im folgenden erwähnten Schrift

Kyüsö ö no shibun hyöhin MIHH ^IfTtlfcra (Ishibashi 1888b) übernommen.
132 „Kyüsö ö no shibun hyöhin" ® If3tl¥nn (Meister Kyüsös Werturteile über Dichtung
und Prosa): Ishibashis Paraphrasierung des Kapitels „Shibun no hyöhin If3t ® SFnn"

(Werturteile über Dichtung und Prosa) aus Band 5 des Sundai zatsuwa. Am Ende des ersten
Teils (Untertitel: „Dai-ichi - shi H—, If", „Erster Teil - Gedichte") kündigt Ishibashi an, in
einer Fortsetzung Muros Äusserungen über waka (S16, Fn. 78) und „Texte" (bunshö jtijt)
referieren zu wollen (Ishibashi 1888b; INZ 4: 12). Ein Erscheinen des angekündigten zweiten
Teils ist allerdings nicht verifizierbar. Band 5 enthält die von Ishibashi teilweise paraphrasierten
Notizen zu den Gesprächen über Lektüre und Verfassen von Gedichten und Prosatexten. Muro
zitiert dort die drei Gedichte, die Ishibashi in seiner Paraphrase und im „Sö jitsu ron" wiedergibt.

Dabei übernimmt Ishibashi von Muro sowohl die Zitierung als auch die (in Bezug auf das

erste Gedicht fehlerhaften) Verfasserangaben sowie die literaturkritische Terminologie zur
Bewertung der drei Gedichte (yojö, yomi, seirei, kanka, ittö jüyö). Bei der Argumentation aber

weicht Ishibashi von Muro ab. Muro verwendet den in seinen Bemerkungen grundlegenden
Begriff yojö ^ IW („emotionaler Nachklang") zur Beschreibung der Wirkung eines Textes auf den

Rezipienten. Yojö wird dabei als Antonym zu Begriffen wie „niedrig" (hizoku ^.fä) oder

„aufreizend" (bi'en (Ulfe) behandelt. Ishibashi hingegen verwendet den Terminus yojö im
Sinne der Begriffe kannen und seishin Stt, also als Begriff für Qualitäten des

Verfassers. Am Rande sei eine terminologische Inkongruenz Ishibashis vermerkt. In „Kyüsö ö

no shibun hyöhin" ist dem Wort shi If eindeutig der Begriff „Lyrik" zugeordnet, ein halbes Jahr

später (im „Sö jitsu ron") dem selben Wort ein neben allen anderen Textsorten auch die Lyrik
einschliessender Oberbegriff „Poesie" (S16, Abschn. „Die Poesie und der Poet").
133 „Präliminarien" für chogen fäj'm, womit Ishibashi die ersten beiden Abschnitte deutlich
vom „Hauptteil der Abhandlung" (honron zklft) abgrenzt.



DE GRUYTER Übersetzungen - Translations - Traductions — 127

Die Fortsetzung der kommentierten Übersetzung sowie die Analyse sind geplant für
Nr. 2 (2017) und Nr. 1 (2018) der Asiatischen Studien.

Abkürzungen

Sigle Auflösung

INZ Ishibashi Ningetsu zenshü Hgg. Yamamoto, Kenkichi LÜAßl'n,
Inagaki, Tatsurö flfiätSii und Odagiri, Susumu AEHffl®. 4 Bde. Tökyö: Yagi
shoten A*#J£. 1995-1996.

KBHT Kindai bungaku hyöron taikei i!rK3C^t¥f&A:^. Tökyö: Kadokawa shoten Ä/Hit
Jg. 10 Bde. 1971-1975.

KNBT Kindai Nihon bungaku taikei 25 Bde. Tökyö: Kokumin tosho

HKSI#, 1926-1928.
KnT Kokumin no tomo HKAS. Nr. 1-372 (1887-1889). Faksimile Tökyö: Meiji

bunken BJjtnSCK, 1966-1968. Hg. Ritsumeikan Daigaku jinbun kagaku kenkyüjo
Meiji Taishö shi kenkyü kai AifttfA^Ai^^W^ßPJ/nAlEiW^L#.

MBgZ Meiji bungaku zenshü 99 Bde. + Suppl. Tökyö: Chikuma shobö

§1^#^, 1966-1989.
NDL National Diet Library (Kokuritsu Kokkai Toshokan H ACH#® if ff),

http://www.ndl.go.jp/
NKBT Nihon koten bungaku taikei [3 AAJISt^A^. 100 Bde. + Supp. und Indices.

Tökyö: Iwanami shoten SiSSJg, 1958-1968.
NKiBT Nihon kindai bungaku taikei B 61 Bde. Tökyö: Kadokawa shoten

AJl|*Jg, 1970-1975.
NKS Nihon kanshi 0 AvÄif (Shishü- etil). Hg. Fujikawa, Hideo if±JI|j)S§|I. 20 Bände.

Tökyö: Kyüko shoin SAUK.
NOAG Nachrichten der Gesellschaft für Natur- und Völkerkunde Ostasiens. Hamburg: OAG,

1926-
NSS Nihon shiwa sösho 0 AttfSSif. Hg. Ikeda, Roshü /tfeEBMifH. 10 Bde. 2. Aufl.

Tökyö: Ötori shuppan mtB®, 1972 (1. Aufl. Tökyö: Bunkai dö SC##, 1920-1922)
OGZ Ögai zenshü 33 Bde. + 2 Suppl. Tökyö: Iwanami shoten

1951-1956
SKQS Siku quanshu Hongkong: Chinese University of Hong Kong and Digital

Heritage Publishing Ltd., 1999-, http://erf.sbb.spk-berlin.de/han/SikuQuanshu
(Letzter Zugriff: 2017-02-04).



128 Übersetzungen - Translations - Traductions DE GRUYTER

Literaturverzeichnis

Primärliteratur

Unter Primärliteratur werden die im Text behandelten Versionen des im

Mittelpunkt stehenden „Sö jitsu ron" von Ishibashi Ningetsu sowie die mit ihnen

in Form von Zitaten oder Anspielungen intertextuell verflochtenen Texte subsumiert.

Die Werke Ishibashis wurden hier nicht nach Erscheinungsjahr, sondern

nach Titelanfang geordnet.

Aristoteles,, Schmitt, Arbogast (2008): Poetik. Berlin: Akademie Verlag (Aristoteles Werke in

deutscher Übersetzung, 5).

Fujiwara no Kintö WWUAif Shijö Dainagon) (ca. 1009): Waka kubon ffllfAnn. Moderner
Nachdruck: NKBT 65: 31-34.

Futabatei, Shimei (1887-1890): Ukigumo if'S. Bde. 1-2: Kinködö shoseki

Urft, Bd. 3: Miyako no hana Nr. (Nr. 18-21) Ouli-August 1889). Moderner
Nachdruck: Nkibt 4: 37-220.

Goethe, Johann Wolfgang von (1988 [1815]): „Epilog zu Schillers .Glocke'. Wiederholt und erneut
bei der Vorstellung am 10. Mai 1815." In: Johann Wolfgang von Goethe: Werke. Hamburger
Ausgabe in 14 Bänden. Hg. v. Erich Trunz. München: Deutscher Taschenbuch Verlag. 14:

256-259.
Gottschall, Rudolf von (1877): Poetik: Die Dichtkunst und ihre Technik: Vom Standpunkte der

Neuzeit. 4. Aufl. Breslau: Eduard Trewendt.

Grillparzer, Franz (1872): „Ästhetische Studien". In: Franz Grillparzer: Grillparzer's sämmtliche
Werke. 10 Bände. Hg. Laube, Heinrich; Weilen, Josef. Stuttgart: Cotta. 9: 77-262.

Haesters, Albert (1852): Lehr- und Lesebuch oder der sinnliche und sittliche
Anschauungsunterricht für die Mittelklassen der Volksschule. 2. Aufl. Essen: Bädeker.

Hahn, Werner (1860): Geschichte der poetischen Literatur der Deutschen. Berlin: Hertz.

Hahn, Werner (1879): Deutsche Poetik. Berlin: Hertz.

Hisamatsu, Teikö AföäüjZ, (1887): Doitsu Gikyoku tai'i Tokyo fu

Hisamatsu, Teikö jKfklfDL.
Ishibashi, Ningetsu (1887a): „Imotose kagami wo yomu In: Jogaku

zasshi 23 (Jan.15, 22, 29). Moderner Nachdruck in Mbgz 23: 255-259.
Ishibashi, Ningetsu (1887b): „Ukigumo no Höhen if In: Jogaku zasshi

23 (Sept.-Okt. 1887). Moderner Nachdruck: INZ 3: 9-17.
Ishibashi, Ningetsu (1888a): „Gete ron / — ?Wi". In: KnT (Dez. 1888). Moderner Nachdruck:

INZ 3: 40-44.
Ishibashi, Ningetsu (1888b): „Kyüsö ö no shibun hyöhin MjJi® TCbTbh" In: Shuppan

geppyö tiJJSS^IT 15 (25. Okt. 1888). Moderner Nachdruck: INZ 4: 10-12.

Ishibashi, Ningetsu (1888c): „Ukigumo dainihen no homeotoshi M ® 3SI£". In: Jogaku
zasshi (März 1888). Moderner Nachdruck: INZ 3: 17-22.

Ishibashi, Ningetsu (1889a): „Bungaku hyöron Shigarami zöshi In: KnT

67 (1889). Moderner Nachdruck: INZ 3: 95-96.



DE GRUYTER Übersetzungen - Translations - Traductions — 129

Ishibashi, Ningetsu (1889b): „Jogaku zasshi shasetsu .Shösetsu, shösetsuka'

AHA AaftScJ". In: KnT 62. Moderner Nachdruck: INZ 3: 87-88.
Ishibashi, Ningetsu (1889c): „Resshingu ron p * > 7'=^". in: KnT 62. Moderner Nachdruck:

INZ 3: 60-64.
Ishibashi, Ningetsu (1889d): „Shösetsu gunpö Dai ichi —: Hatsu shigure

In: KnT 62. Moderner Nachdruck: INZ 3: 102-103.
Ishibashi, Ningetsu (1890a): „Dai A". In: Köko shinbun 5. April 1890. Moderner Nachdruck: INZ

3: 153.

Ishibashi, Ningetsu (1890b): „Futatabi Bimyösai ni sho su r(f". In: Yomiuri shinbun
5. Feb. 1890. Moderner Nachdruck: INZ 3: 122-124.

Ishibashi, Ningetsu (1890c): „linbutsu jinji A'-^AV'. In: Köko shinbun 19. März 1890.

Moderner Nachdruck: INZ 3: 134-135.

Ishibashi, Ningetsu (1890d): „Maihime HJ®". In: KnT 72 (1890). Moderner Nachdruck: NKiBT

57: 88-91.
Ishibashi, Ningetsu (1890e): „Shiika no seishin oyobi yojö ® fjtttÄ&ft". In: KnT 69.

Moderner Nachdruck: INZ 3:103-106.
Ishibashi, Ningetsu (1890f): „Sö jitsu ron i&üfegmi" (1890). Köko shinbun Nr. 32-40.

20.03.1890-30.03.1890
Ishibashi, Ningetsu (1892): Koganemura jätifeW. Tokyo: Shun'yödö Shüho jisshu

IS, 8.

Iwamoto, Yoshiharu ® (1971-1975 [1889]): „Kokumin no tomo dai yonjühachi gö

Bungaku to shizen 4 In: Jogaku zasshi 159 (Apr. 1889).

Moderner Nachddruck: KBHT 1: 67-68.
Kangjie JS® Shao Yong SP?]!) (1999- [1077]): „Shouwei yin In: Jiran ji S81ÜI

20: 2b, SKQS-Edition.

Kant, Immanuel (1968 [1790]): „Kritik der Urteilskraft". In: Immanuel Kant: Werke. In zwölf
Bänden: Theorie-Werkausgabe. Flg. von Wilhelm Weischedel. Frankfurt am Main:

Suhrkamp. 10: 73-442.
Kitamura, Tökoku (1890): „Tösei bungaku no ushio moyö Jogaku

zasshi 194, Jan. 1890; moderner Nachdruck in MBgZ 29: 61-62.
Köda, Rohan (1889): Tsuyu dandan SS0] A Tökyö: Kinködö shoseki itJSifiStl.
Lessing (1969 [1767-1769]): „Flamburgische Dramaturgie." In: Gotthold Ephraim Lessing: Werke

in drei Bänden. Nach den Ausgaben letzter Hand unter Hinzuziehung der Erstdrucke.

Hg. Von Jost Perfahl. München: Winkler Verlag. 2: 276-698.
Lessing, Gotthold Ephraim (1969 [1766]): „Laokoon. Oder über die Grenzen der Malerei und Poesie".

In: Gotthold Ephraim Lessing: Werke in drei Bänden. Nach den Ausgaben letzter Hand unter

Hinzuziehung der Erstdrucke. Hg. von Jost Perfahl. München: Winkler Verlag. 2: 7-166.

Liu, Zhangqing SlHIW (1999- [ca. 787]): Bie Yan Shiyuan In: Liu Suizhou ji illßD'Nil
9: 6b, SKQS-Edition.

Minagawa, Kien HfJWS (1972 [1771]): Kien shiwa Moderner Nachdruck:

NSS 5: 177-226.

Mori, Ögai (1890a): „Ima no hihyöka no shigan 4- ® t#SS". In: Shigaramizöshi
4 (1890). Moderner Nachdruck: OGZ 16: 116-135.

Mori, Ögai (1890b): „Maihime £i®". In: KnT 6: 69(1890). Moderner Nachdruck: NKiBT 11:

39-62; OGZ 3: 1-33.
Mori, Ögai (1890c): „Ningetsu koji no Köko shinbun sha ni iru wo shuku shite EM iÜf± ® tOHSrHtt

A £ £ IE L "t". In: Köko shinbun 26. März 1890. Moderner Nachdruck: OGZ 16: 386-387.



130 — Übersetzungen - Translations - Traductions DE GRUYTER

Muro, Kyüsö (1953 [1732]): „Sundai zatsuwa SiaffiS". Bearb. Takeshita, Naoyuki

ViTK. Tökyö: Ichöbon kankökai <*' "C

Niwa, Jun'ichirö —Sß (1879): Karyü shunwa T£#fP#§3 (Öshü kiji -)• 5

Bde. Tökyö: Hanjö Hanshichi Moderner Nachdruck: MBgZ 7: 3-109.
Önishi, Hajime ifcWÄ (1971 [1888]): „Hihyö ron Itfclf tft". KnT 21 (Mai 1888). Moderner

Nachdruck: KBHT 1: 76-83.
Ozaki, Köyö (1889): Hatsu shigure Tökyö: Shöseidö (DSU (Shösetsu

gunpö 1).

Seng Zhinan {(tüM (1999): - [13. Jhdt.]„Xinghua yu iSTtM". In: Suishi guangji ÄtNflÄfE 1: 7a,

SKQS-Edition.

Tsubouchi, Shöyö MiS (1886): „Imotose kagami t Tökyö: Kodama Naganari j/lTE

fKffc. Moderner Nachdruck in MBgZ 16:164-248.
Xiao, Tong (1999- [526-531]): „Wenxuan 3tiä". In: Wenxuan zhu TtiSei, SKQS-Edition.

Sekundärliteratur

Neben der Forschungsliteratur werden hier auch Übersetzungen der
Primärliteratur nachgewiesen.

Chiba, Shinrö (2006): Ishibashi Ningetsu kenkyü TTfäMMWifl: Hyöden to köshö

ITfs 4 #§E. Tökyö: Vagi shoten AtKÄIS.
Futabatei, Shimei, Ryan, Marleigh Greyer (1967): Japan's First Modern Novel: Ukigumo of

Futabatei Shimei. New York: Columbia University Press.

Gethmann-Siefert, Annemarie (2005): Einführung in Hegeis Ästhetik. München/Paderborn: Fink

(UTB, 2646).

Isogai, Hideo (1962): „Sö jitsu ron no tenkai <o MDd: Ningetsu - Ögai - Tökoku

MM 33#." Kokubungaku kö 28: 290-299.
Kischka-Wellhäusser, Nadja (2004): Frauenerziehung und Frauenbild im Umbruch. Ideale von

Mädchenerziehung, Frauenrolle und weiblichen Lebensentwürfen in der frühen Jogaku
zasshi (1885-1889). München: ludicium (laponia insula, 12).

Schamoni, Wolfgang (1983): Kitamura Tökoku, die frühen Jahre. Von der "Politik" zur
"Literatur". Wiesbaden: F. Steiner.

Schamoni, Wolfgang (2000): "The Rise of 'Literature' in Early Meiji: Lucky and Unlucky Genres".
In: Canon and Identity - Japanese Modernization Reconsidered. Edited by irmela Hijiya-
Kirschnereit. Berlin/Tökyö: Deutsches Institut für lapanstudien. S. 37-60.

Woldering, Guido (2015): „Fiktion und Wirklichkeit in der japanischen Literaturtheorie der Jahre

1850 bis 1890: Mori Ögais .Bungaku to shizen wo yomu' (1889)". In: NOAG 189-190 (2013/
14): 57-126.


	Über die Idee und das Wirkliche (1890) : Sō jitsu ron

