Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 71 (2017)

Heft: 1

Artikel: Uber die Idee und das Wirkliche (1890) : S jitsu ron
Autor: Ningetsu, Ishibashi / Woldering, Guido

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-696878

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-696878
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DE GRUYTER ASIA 2017; 71(2): 93-130

Ishibashi Ningetsu A1&Z H (1865-1926)
Uber die Idee und das Wirkliche (1890)
Sé jitsu ron FEFE R

Ubersetzung, Einleitung und Kommentar von Guido Woldering, Privatgelehrter,
E-mail: guido.woldering@gmail.com

DOI 10.1515/asia-2017-0021

1 Ishibashis Weg in den Diskurs der Dichotomie
»ldee — Wirklichkeit*

1.1 Ishibashis personliche Entwicklung

Ishibashi Ningetsu £ #&7Z H (1865-1926)" hatte, als er 1880 (im Alter von 15
Jahren) aus seiner landlichen Heimat Chikugo (heute Fukuoka) in die moderne
Grossstadt Tokyo kam, die traditionelle schulische Grundausbildung, inbegrif-
fen das Studium der Klassiker des chinesischen Konfuzianismus, hinter sich.
Durch seinen Adoptivvater, der eine medizinische Ausbildung bei einem
Deutschen erhalten hatte, mag er erstmals mit der deutschen Sprache und
Kultur in Beriihrung gekommen sein. In Tokyd besuchte Ishibashi nun die
Mittelschule Doitsu gakkd Hi&2£#% (,Deutsche Schule®), die ihn auf den
Eintritt in die Vorbereitungsschule fiir das Studium an der Tokyd-Universitat
(Tokyo Daigaku yobi mon iK% T-#i ') vorbereiten sollte. In der Doitsu
gakko erwarb Ishibashi neben Kenntnissen der deutschen Sprache auch
Grundkenntnisse der Literaturgeschichte Deutschlands® und vertiefte

1 Im folgenden werden ,,Wirklichkeit” und ,,das Wirkliche* als Synonyme verwendet.

2 Eine ausfiihrliche Biographie des Autors bietet Chiba 2006. Hier werden nur die meine
Abhandlung unmittelbar beriihrenden Fakten aus der Forschungsliteratur referiert.

3 Ishibashis Lehrer in dieser kangaku #%# (,,China-Wissenschaften) genannten philologischen
Disziplin war Ezaki Wataru yL## (1845-1926), zu dem Ishibashi bis zum Tode eine enge
Beziehung pflegte (Chiba 2006: 38).

4 Lehrbuch des Deutschunterrichts waren das Original und (laut Chiba 2006: 43) eine vierbdndige
japanische Ubersetzung des von Albert Haesters verfassten Titels (1851). Das deutsche Original
erlebte seit seinem Ersterscheinen (1851) eine permanente Vermehrung und hat bis 1873 die 23.
Stereotypauflage erreicht. Unklar ist, welche der Auflagen der Schiiler Ishibashi ab dem Jahr 1880
vor sich hatte. Auch kann Chibas Angabe zur verwendeten Ubersetzung nicht verifiziert werden,
denn frithere als die von 1883 bis 1885 erstellten Ubersetzungen sind nicht nachzuweisen.
Moglicherweise wurde im Unterricht auch nur das Original verwendet.



94 =— (Jbersetzungen - Translations — Traductions DE GRUYTER

gleichzeitig seine Kenntnisse der klassischen Literatur Chinas und Japans.
Nach dem Besuch der Vorbereitungsschule (1884-1885) und der ,Ersten
hoheren Mittelschule® (Dai ichi kotd chiigakkd #—mZsdh22Ks; 1886) war
Ishibashi auf das Universitatsstudium vorbereitet. Von September 1887 his
Juli 1891 studierte Ishibashi deutsche Rechtswissenschaften an der juristischen
Fakultit der Tokyo-Universitit.” Gleichzeitig entfaltete er jene stark auf Kosten
des Jura-Studiums gehende, rege literaturkritische Aktivitit,® die Gegenstand
des ndchsten Abschnittes ist.

1.2 Erste Schritte: Das literaturkritische Debiitwerk
und die Kritiken an Ukigumo 7%= des Futabatei
Shimei —Z=[[xf (1887-1888)

Sein literaturkritisches Debiitwerk veroffentlichte der Zweiundzwanzigjahrige im
Januar 1887 in der Zeitschrift Jogaku zasshi # 7%z unter dem Titel ,,Imoto
sekagami wo yomu 4k & 15§85 % 5t U “ (Bei der Lektiire des Imoto sekagami), eine
kritische Besprechung der Erzihlung Imotose kagami Uk & 755% (Spiegel des
Ehestandes) des damals schon renommierten Autors Tsubouchi Shoyo PP i i
(1859-1935).” Hier entfaltet Ishibashi bereits seinen Stil: kritisch wertend, dabei
stets bemiiht um Kklare logische Grundlegung sowie Objektivitat,
Nachvollziehbarkeit und Ausgewogenheit seiner Urteile. Diesem Stil bleibt er
ebenso treu wie der doppelten Grundlegung seiner Kritiken durch traditionelle
japanische Literaturtheorien einerseits sowie andererseits durch deutsche
Theorien der Asthetik und der Literatur, insbesondere aus den Epochen
der Aufkldrung und der Romantik. Die Werke von Gotthold Ephraim Lessing
(1729-1781) haben dabei besonderes Gewicht, darunter wiederum vorziiglich die
Hamburgische Dramaturgie.® Lessing bezieht sich dort passim auf Peri Poiétikés

5 Die Abteilung fiir deutsches Recht war, wohl unter politischem Reformdruck, als Ergdnzung
zu den bereits bestehenden Abteilungen fiir franzdsisches und englisches Recht eben erst
gegriindet worden (Chiba 2006: 69-76).

6 Wohl auch deswegen schaffte er nicht die Abschlusspriifungen des zweiten Studienjahres, so
dass er dieses ab September 1889 wiederholen musste. Bei nochmaligem Nichtbestehen wére
Ishibashi exmatrikuliert worden.

7 Ishibashi 1887a, Tsubouchi 1886.

8 Lessing 1969 [1767-1769].



DE GRUYTER Ubersetzungen - Translations — Traductions == 95

(Von der Dichtkunst) des Aristoteles (384-322 v. Chr.).” Der Bezug auf Lessings
Werk wird so zum ,,Einstieg” Ishibashis in den im deutschen Sprachraum seit dem
18.Jahrhundert kontrovers gefiihrten Diskurs insbesondere der aristotelischen
Forderung, jegliche Dichtung miisse mimetisch sein.!® Als Vorzug von Tsubouchis
Erzdhlung vermerkt er die in Japan bis dahin seiner Meinung nach unbekannte,
gross angelegte Tragik, als Mangel vermerkt Ishibashi die seiner Meinung nach
inakkuraten Beschreibungen der Protagonisten.™

Weit mehr Aufsehen erregte Ishibashi mit seinen Kritiken zum Roman
Ukigumo 7%#Z% (Dahinziehende Wolken)'? des Futabatei Shimei —#E= Uik
(1864-1909). Vom 3. September bis zum 15. Oktober 1887 veroffentlichte
er seine Rezension zu Teil I des Romanes unter dem Titel ,,Ukigumo no hohen
WEOERE“ (,Lob und Tadel fiir das Ukigumo®), am 17. Mirz 1888 seine
Kritik an Teil II unter dem Titel ,,Ukigumo daini hen no homeotoshi #ZZ5§ —
B DRz« 3 Ishibashi stellt zunidchst seine Bewertungsgrundlage als These
vor: Die Aufgabe eines Romans sei es, Material aus der gesellschaftlichen
Wirklichkeit zu entnehmen und anhand der dargestellten Handlungen der

9 Aristoteles / Schmitt 2008.

10 Als locus classicus der Mimesis-Forderung in der Dichtung gilt die Einleitung der Poetik
(Peri Poiétikes) des Aristoteles. Nach einer kurzen Bestimmung des Themas der Abhandlung
heisst es: ,Epische und tragische Dichtung also, ausserdem die Komddie, die
Dithyrambendichtung und der grosste Teil des Aulos- und Kitharaspiels sind grundsétzlich
alle Nachahmungen. Sie unterscheiden sich aber voneinander in dreifacher Hinsicht: dadurch,
dass sie in verschiedenen Medien nachahmen, dadurch, dass sie Verschiedenes, oder dadurch,
dass sie auf verschiedene Weise, d. h. nicht im selben ,Darstellungs‘-Modus nachahmen. [...]
Gegenstand dichterischer Nachahmung sind handelnde Menschen. [...] Es scheinen aber fiir die
Entstehung von Dichtung als Kunst iiberhaupt zwei Ursachen verantwortlich zu sein, die beide
in der Natur ,des Menschen‘ begriindet sind. Denn das Nachahmen ist ein Teil des dem
Menschen von seiner Natur her eigentiimlichen Verhaltens, und zwar von Kindheit an - ja
gerade dadurch unterscheidet sich der Mensch von den anderen Lebewesen [...].“ (Aristoteles u.
Schmitt 2008: 3-6). Zu den Protagonisten des Aristoteles-Diskurses im deutschen Sprachraum
des 18. und 19. Jahrhunderts zdhlen bekanntlich alle Dichter und Kritiker von Rang und Namen:
neben Lessing auch Johann Christoph Gottsched (1700-1766), Johann Bodmer (1698-1739),
Johann Breitinger (1701-1776), Jakob Lenz (1751-1772), Friedrich von Schiller (1759-1805),
Johann Herder (1744-1803) und Johann Wolfgang von Goethe (1749-1832). Die Diskussion ist
derart weitverzweigt und umfangreich, dass die von der japanischen Forschung als ,,Einfliisse
von Aristoteles, der Aufkldrung, der Romantik und der Klassik Deutschlands“ gekennzeichneten
Ankniipfungen Ishibashis an sie wie Nebelkerzen wirken, solange sie nicht durch beweisbare
intertextuelle Beziige konkretisiert werden.

11 Moderner Nachdruck in MBgZ 23: 272-274.

12 Futabatei 1887-1889. Englische Ubersetzung: Futabatei / Ryan 1967.

13 Ishibashi 1887h’ 1888c" Beide Kritiken erschienen in der Jogaku zasshi.



96 = (bersetzungen - Translations — Traductions DE GRUYTER

Figuren eine ideale Welt zu schaffen; die Handlung der Protagonisten miisse
deren Charakter entsprechen und konsistent durchgehalten werden.'
Diese These ist Teil einer intertextuellen Kette, in der Ishibashi durch sein
fast wortliches Zitat an die auf das Drama bezogene Definition aus Kapitel
2 des Doitsu Gikyoku tai’i &g #H K& (Grundziige des deutschen Theaters)
des Hisamatsu Teiko A#A5E 54 (1857-1913)" anschliesst. Hisamatsu seinerseits
referiert die Geschichte dieser These seit Aristoteles'® bis zu Lessings

14 Sore shosetsu wa shakai no arawaretaru sama wo zairyo to shi hito no okonai wo motte risojo no ichi
sekai wo tsukuru suru [sic!] mono nareba henchii ni araware suru jinbutsu no kéi wa shiishi sono hito no
seishitsu to heiké shi ikkyo ichidé to iedemo sono hito to nari ni kuichigai subekarazu 5 #L /Nt 12 414>
DEREMELE LAOITREU> CHE LR eMET s MEFRCHRE T2 AY
DATRECHANOHHE £ WATL —E—Bh L g HA & &% 0 CHALEREE S 7 » 5 ¥ . (INZ 3: 18).
15 Hisamatsu 1887 Titelform und Namenslesung i{ibernehme ich von der NDL, wo auch ein
Faksimile des Originals verfiigbar ist (info:ndljp/pid/871731). Die in 12 Kapitel untergliederte
Abhandlung referiert und erldutert in Kapitel 1 die Trias der literarischen Gattungen (,,Dramatik -
Lyrik — Epos®) und handelt in Kapitel 2 iiber strukturelle Anlage und Form des Dramas im allgemei-
nen wie folgt. ,,Das ,Drama’, also das Schauspiel ist etwas, das im Grunde auf das griechische Wort
dran, also ,handeln’, zurlickgeht und man als etwas versteht, das vermittels der Handlung von
Menschen eine eigene, ideale Welt erschafft. Aus diesem Grunde bildet die Handlung der im Drama
auftretenden Menschen von Anfang bis Ende deren Wesen und Empfinden ab, weicht nicht um eine
Geste oder eine Bewegung von deren Anlage ab, und an jedem Worte und jedem Satze mag man
erkennen, dass sie zu ihm gehoren.“ (,Dorama‘ sunawachi gikyoku wa moto girisha go no ,dran‘
sunawachi ,nasu’ to iu go ni engen suru mono ni shite hito no koi wo motte riso jo no ichi sekai wo
zoshutsu suru mono to su Kono yue ni gikyoku chii ni genshutsu suru jinbutsu no koi wa shiishi, sono hito
no seijo wo utsushi ikkyo ichido to iedomo sono kishitsu ni hansuru koto naku ichigen ichigo kotogotoku
sono hito to nari wo miru ni taru beshi [ F 7 ¥ | B0 #Bkth " cH/WEE/ [F 72—~ ] B+ [A
AL b4 TEREPNEA LTS b AR BRI = B R A/ AT R AL A T S
BB FEHRE - RANVAINF ) —F@mRI ANV TR ELN Y
(Hisamatsu 1887: 5-6; originale Auszeichnungen iibernommen, Original fast ohne Interpunktion).
16 Konsistent sollen nach Aristoteles zum einen das Zusammenfiigen der Fabeln
(Handlungsstrdnge) zu einer Tragddie (Poetik Abschnitt 13), zum anderen die Charaktere
(Poetik Abschnitt 15) sein. ,,(13) Weil also die Komposition der Tragddie, die kiinstlerisch die
hochste Qualitdt hat, nicht einstrdngig, sondern mehrstrangig und verflochten sein soll, und
weil durch sie eine Handlung, die Mitleid und Furcht erregt, dargestellt sein soll (das ist ja das
unterscheidende Merkmal dieser Art von Nachahmung), so ist vor allem Kklar, dass man weder
zeigen darf, (1) wie vollig integre Menschen vom Gliick ins Ungliick geraten, denn das ist nicht
furchtbar und auch nicht bemitleidenswert, sondern eine Zumutung fiir jedes menschliche
Empfinden; noch, (2) wie verbrecherische Menschen aus einem ungliicklichen in einen
gliicklichen Zustand kommen, das ist ndmlich der untragischste Verlauf von allen, denn er
hat nichts von dem, was zu einer tragischen Handlung gehort: Er kann iiberhaupt nicht als
human empfunden werden und erweckt weder Mitleid noch Furcht. Man darf aber auch nicht
zeigen, (3) wie der ganz und gar Verkommene vom Gliick ins Ungliick stiirzt. Eine so angelegte
Handlung mag man zwar als human empfinden, sie erregt aber weder Mitleid noch Furcht.
Denn das eine empfinden wir nur mit dem, der es nicht verdient hat, im Ungliick zu sein, das



DE GRUYTER Ubersetzungen - Translations - Traductions = 97

Hamburgische Dramaturgie (1781)." Ishibashis von hier abstammende
Konsistenzforderung zieht sich wie ein roter Faden durch seine Kritiken. Im
Falle des Romans Ukigumo folgen der Konsistenzforderung allerdings von
Aristoteles nicht abgedeckte Vorwiirfe, denn sie ignorieren die von Aristoteles
und in seiner Folge von Lessing eingerdaumte Moglichkeit, einen
»ungleichméssigen“ Charakter auf gleichméssige Weise ungleichméssig darzu-
stellen. Wiederum im Einklang mit Aristoteles ist Ishibashis Bemdngelung, dass
im Ukigumo typisch weibliche Eigenschaften des médnnlichen Protagonisten
(Utsumi Bunzd) und typisch ménnliche Eigenschaften der weiblichen

andere nur um den, der uns dhnlich ist. Mitleid hat man mit dem, der unverdient <leidet>, und
Furcht empfindet man um den, der <einem selber> dhnlich ist. Also erregt dieses Geschehen
weder unser Mitleid noch unsere Furcht. [...] Notwendigerweise muss also ein kunstgeméisser
Mythos eher einfach als doppelt sein, wie manche verlangen, und darf nicht vom Ungliick ins
Gliick umschlagen, sondern im Gegenteil vom Gliick ins Ungliick, aber nicht durch ein
vorsdtzliches Verbrechen, sondern wegen eines schweren Fehlers, der entweder von jemandem
begangen wurde, wie er <eben> beschrieben worden ist, oder <sonst> eher von einem Besseren
als von einem Schlechteren. (15) Was die Charaktere betrifft, so muss man vier <Forderungen>
zu erfiillen suchen, eine davon - und die grundlegende - ist, dass die Charaktere gut sein
sollen. Charakter hat jemand, wenn, wie gesagt, sein Reden oder Handeln irgendeine Tendenz,
Bestimmtes vorzuziehen, erkennen ladsst, und einen guten, wenn die Tendenz gut ist. [...]
Zweitens miissen die Charakterziige angemessen sein. Eine Frau kann zwar einen mannlichen
Charakter haben, aber es passt nicht fiir eine Frau, so <wie ein Mann> mannhaft oder intellek-
tuell zu sein. Das Dritte ist, dass <der Charakter uns> dhnlich sein soll. Das ist ndmlich etwas
anderes als einen Charakter in der eben beschriebenen Weise als gut und angemessen zu
zeichnen. Das Vierte ist, dass <der Charakter> konsistent sein soll. Denn auch wenn der, der
das Vorbild fiir die Nachahmung bietet, sich selbst nicht treu bleibt, und ein solcher Charakter
Gegenstand der Nachahmung ist, muss das Ungleichméssige als <dessen charakterliche>
Konstante dargestellt werden.* (Aristoteles / Schmitt 2008: 17-18; 21).

17 In ,Zweites Stiick 5ten Mai 1767“ der Hamburgischen Dramaturgie heisst es: ,Noch eine
Anmerkung, gleichfalls das christliche Trauerspiel betreffend, wiirde {iber die Bekehrung der
Clorinde zu machen sein. So iiberzeugt wir auch immer von den unmittelbaren Wirkungen der
Gnade sein mégen, so wenig konnen sie uns doch auf dem Theater gefallen, wo alles, was zu dem
Charakter der Personen gehoret, aus den natiirlichsten Ursachen entspringen muss. Wunder dulden
wir da nur in der physikalischen Welt; in der moralischen muss alles seinen ordentlichen Lauf
behalten, weil das Theater die Schule der moralischen Welt sein soll. Die Bewegungsgriinde zu
jedem Entschlusse, zu jeder Anderung der geringsten Gedanken und Meinungen, miissen, nach
Massgebung des einmal angenommenen Charakters, genau gegen einander abgewogen sein, und
jene miissen nie mehr hervorbringen, als sie nach der strengsten Wahrheit hervor bringen kénnen.
Der Dichter kann die Kunst besitzen, uns, durch Schonheiten des Details, iiber Missverhaltnisse
dieser Art zu tauschen; aber er tduscht uns nur einmal, und sobald wir wieder kalt werden, nehmen
wir den Beifall, den er uns abgetduschet hat, zuriick.” (Lessing 1969 [1767-1769]: 283).



98 =—— (bersetzungen - Translations - Traductions DE GRUYTER

Protagonistin (Osei) zugeordnet wiirden.'® Inkonsistent sei im {ibrigen das
Verhalten Utsumi Bunzos gegeniiber Osei, denn ein der konfuzianischen
Tugend der Kindes-Pietdt (oya koko #iZ17) verpflichteter Mann kénne sich
nicht in eine gegeniiber ihren Eltern pietitlose Frau wie Osei verlieben.”

Im Mérz 1889 veroffentlichte Ishibashi in der erst zwei Jahre zuvor gegriindeten,
aber in der Intellektuellenwelt Japans bereits prominenten, auflagenstarken
Universalzeitschrift Kokumin no tomo [E .2 & den Aufsatz ,,Resshingu ron © ”
¥ v 7" (Uber Lessing).” Die erste Hilfte ist eine mit Lobeshymnen iiber
Belesenheit und Unabhangigkeit Lessings von den Strémungen der Zeit angerei-
cherte Biografie.”! In der zweiten Hilfte hebt Ishibashi das Streben nach Wahrheit
(shinri E¥E) als Lessings grosstes literaturkritisches Verdienst hervor und nennt
Laokoon: Oder iiber die Grenzen der Mahlerey und Poesie (1766) sowie die
Hamburgische Dramaturgie (1767-1769) als dessen grosste literaturtheoretische
Leistungen. Zu dem wenigen, das Ishibashi hier aus Lessings Werken zitiert,
gehort (in stark verkiirzter japanischer Paraphrase) die nachfolgend im Original
wiedergegebene Lessingsche Grenzziehung zwischen Wortkunst und Bildkunst.

Wenn es wahr ist, dass die Malerei zu ihren Nachahmungen ganz andere Mittel, oder
Zeichen gebrauchet, als die Poesie; jene ndmlich Figuren und Farben in dem Raume, diese
aber artikulierte Téne in der Zeit; wenn unstreitig die Zeichen ein bequemes Verhiltnis zu
dem Bezeichneten haben miissen: So kénnen neben einander geordnete Zeichen, auch nur
Gegenstdnde, die neben einander, oder deren Teile neben einander existieren, auf einan-
der folgende Zeichen aber, auch nur Gegenstidnde ausdriicken, die auf einander, oder
deren Teile auf einander folgen. Gegenstdnde, die neben einander oder deren Teile
neben einander existieren, heissen Korper. Folglich sind Korper mit ihren sichtbaren
Eigenschaften, die eigentlichen Gegenstande der Malerei. Gegenstdande, die auf einander,
oder deren Teile auf einander folgen, heissen iiberhaupt Handlungen. Folglich sind
Handlungen der eigentliche Gegenstand der Poesie.”

18 Im einzelnen nennt Ishibashi als typisch ménnliche Eigenschaften ,,grobe Starke* (késo
¥H), ,,Schlichtheit” (tanpaku ¥%iH), »Reinheit* (kessei j&i#%) und ,Kurzentschlossenheit* (tanryo
¥iJ&). Als typisch weibliche Eigenschaften nennt er ,Kleinmiitigkeit® (shoshin /L)),
,Detailfreudigkeit” (chimitsu (%), ,mangelnde Entschlusskraft® (fuketsudan Z~iHf),
»Weichheit und Sanftmut* (juyiz %), ,Schldue und Behendheit“ (binshé ##E) sowie
»Passivitit und Zuriickhaltung® (inpei f£#{). ,,Ukigumo no hohen®, Abschn. 3 (INZ 3: 12-13).
19 Ishibashi 1887h, Abschn. 4; INZ 3: 13.

20 Ishibashi 1889c.

21 Besonders erwdhnenswert erscheint Ishibashi die Unabhéngigkeit Lessings von Friedrich G.
Klopstock (1724-1803) und Christoph M. Wieland (1733-1813). Diese Feststellung ist allerdings
unspezifisch, denn die genannten Autoren stehen fiir den Ubergang von der vernunftbetonten
Dichtung der Aufkldrung zur Dichtung des Sturm und Drang.

22 Laokoon XVI, Lessing 1969 [1766]: 91. Lessing bezieht sich auf die Abschnitte 1 bis 3 von
Aristoteles‘ Poetik (Aristoteles / Schmitt 2008: 3-6).



DE GRUYTER Ubersetzungen - Translations - Traductions == 99

Mit der Einfithrung dieser gattungstheoretischen Uberlegung in die japanische
Literaturtheorie reihte sich Ishibashi in deren Avantgarde ein.

1.3 Der zweite Schritt: ,,Géte ron” — 7 i®*“ (Dezember 1888)

Der zweite Schritt in Richtung des Diskurses der Dichotomie ,Fiktion-
Wirklichkeit* ist ,,Géte ron“ (Uber Goethe“),” worin Ishibashi Goethe als
Dichter mit einem Doppelwesen charakterisiert. Einerseits gehére Goethe dem
»Fliigel der dussersten Schonheit® (gokubi ha $%3%JK) an, sei aber andererseits
ein ,,Poet des objektiven Blickes* (kyakkan teki no shijin 245 ? &5 A). Ein Poet
miisse nach dem Ausgleich zwischen diesen beiden Polen streben.?*

(a) Bemerkenswert ist nun an diesem Text, was nicht darin zu finden ist: die unter (a)
zitierte Amalgamierung des japanischen gokujitsu ha #5£ ik (,Fliigel der extremen
Realisten“) mit dem deutschen ,Realist* (rearisuto v 7 U * I) sowie deren
Kontrastierung mit der unter (b) zitierten begrifflichen Amalgamierung des
japanischen gokubi ha #E3J&k (,Fliigel der dussersten Schénheit*) und des
deutschen ,ldealist“ (idearisuto 1 777 U * I), Diese Kontrastierung findet sich
im Artikel ,,Jogaku zasshi shasetsu ,Shosetsu, shasetsu ka* L ZHiaErEEE [ /Nad
/NiHZ 1« (Der Jogaku zasshi-Leitartikel ,Romane und Romanautoren?), den
Ishibashi am 12. September 1889 in der Kokumin no tomo veréffentlichte.?

i
=
IR

(b) #&

ik

S T T RN e B

Den in ,,Géte ron“ noch nicht spezifizierten Begriff ,,dusserste Schonheit* ver-
bindet Ishibashi demnach neun Monate spater mit der Philosophie des
Idealismus. Die Kontrastierung mit dem ,,Realismus® impliziert, dass der naive
Realismus, den Iwamoto Yoshiharu als Chefredakteur der Jogaku zasshi vertrat
und auf den Ishibashi sich mit seiner erwdhnten Kritik am Jogaku-Leitartikel
bezieht, das Schéne de facto ausschliesse.

1.4 Ein dritter Schritt: ,,Shosetsu gunpo Dai-ichi/EiEE TS 22—
Hatsu shigure#Ji:F“ (Dezember 1889)

Der dritte Schritt in Richtung des Diskurses der Dichotomie ,,Fiktion — Wirklichkeit*
ist Ishibashis ,.Shosetsu gunpd Dai-ichi /Nali#E75 % —: Hatsu shigure #Ji3Fg«

23 Ishibashi 1888a.
24 Isogai 1962: 292.
25 Ishibashi 1889h; INZ 3: 87-88.



100 = (Ubersetzungen - Translations — Traductions DE GRUYTER

(Bliitenlese der Romane 1: Erster Herbstregen)?® vom Dezember 1889. Es handelt
sich um eine Kritik des Romans Hatsu shigure #JiiF (,Erster Herbstregen®)
von Ozaki Koydo J2IFAT % (1867-1903).7 Ishibashi kreist hier um die Begriffe
Htatsdchliches Leben* (jitsu seikatsu £4-i%) und ,,Phantasie® (fantaji 7 7 ~ ¥ ¥
1), die allerdings diffus bleiben. Dass mit letzterem das Motiv des Autors
zur Auswahl von Gegenstinden, also womdoglich dessen Wahrmehmung
einer ,Idee” im philosophischen Sinne gemeint ist, kann nur aufgrund der
Tatsache, dass Ishibashi die beiden Worter an anderer Stelle einander
niherbringt, vermutet werden.?® Im iibrigen beharrt Ishibashi auf dem allerdings
nur holzschnittartig aufgefassten aristotelischen Postulat der Mimesis in
der Literatur.”

1.5 Eine Vorstufe des ,,50 jitsu ron*: ,,Shiika no seishin
oyobi yojo ik © Kt &K 1E“ (Januar 1890)

Am 3. Januar 1890 erschien in Nr. 69 der Kokumin no tomo Ishibashis Aufsatz
»Shiika no seishin oyobi yojo ik @ ¥ Je 42 1% (Das Wesen der Poesie und
der emotionale Nachklang).?® Ishibashi verbindet hier Paraphrasen des § 19 aus
Deutsche Poetik von Werner Hahn und des Kien shiwa H[EE55 (Kiens
Gespriache iiber die Poesie) von Minagawa Bunzo )I|32j&.>" Der fiir das

26 Ishibashi 1889d.

27 Ozaki 1889.

28 In ,Futatabi Bimydsai ni sho su f 53 #0257 &“ (Erneut schreibe ich an Bimydsai, Ishibashi
1890b) heisst es: Kun wa fantaji yori tsukuraretaru jijitsu wa..F x4 & Vi s n e 2HE X
(,Was die Tatsachen betrifft, welche der Meister [Yama Bimy0] aus seinen Ideen geschaffen
hat ...”). Das hier enthaltene fantaji £ enthélt den Begriff s6 A& (,,Vorstellung®). Wenige Zeilen
spiter stellt Ishibashi in einem Organigramm zur Unterteilung der Epik (epikku 5 3i5%) die
Begriffe rearu 5/ (,real”) und idearu HAEM (,ideal”) einander gegeniiber (INZ 3: 124).
In letzterem ist wiederum so A (,,Idee”) als Bestandteil enthalten.

29 Somo shosetsu wa sakusha ni fantajt arite uchiikan yori zairyd wo tori kore wo bijutsu teki no shokei ni
shiigé suru mono nari. Shikare domo tada sono fantajt ga motometaru zairyé wo kakinaraberu nomi wo
motte shosetsu to wa iubekarazu Iyashiku mo shosetsu taru ijo wa ningen no jitsu seikatsu wo mozo
sezaru bekarazu ¥ E/NGLGAEEC T 7 ¥ 4 v 4 5 Y TEHBE & VB2 ELY 2 £ ERNK O R
CIXE A AHEM, MU AHL U L ANMoEEFREBEER & 504 5 &5 Im ganzen: der
Roman ist etwas, fiir das ein mit Phantasie begabter Autor aus dem Weltenkreis sein Material
entnimmt und in kiinstlerischer Form verdichtet. Doch von der Phantasie ausgewédhltes und zusam-
mengeschriebenes Material allein kann nicht ,Roman‘ genannt werden. Wenn es wirklich ein Roman
sein soll, so muss es vielmehr das wirkliche Leben des Menschen modellhaft nachbilden.“ (INZ 3: 102;
die Interpunktion ist in diesem Artikel inkonsistent).

30 Ishibashi 1890e.

31 Hahn 1879; Minagawa 1972 [1771].



DE GRUYTER Ubersetzungen - Translations — Traductions == 101

»,90 jitsu ron“ grundlegende Stellenwert der beiden Texte rechtfertigt eine
ausfiihrlichere Besprechung.

Wemer Hahn (1816-1890) studierte zundchst Theologie und Philosophie in
Berlin und Halle, wurde Mitglied der Berliner literarischen Gesellschaft ,,Tunnel
tiber der Spree“, trat als Literaturhistoriker mit leidenschaftlicher Kritik am
zeitgendssischen Naturalismus in Erscheinung? und erwarb sich ausserdem Ruhm
durch seine Ubersetzung der isléindischen Gotter- und Heldenliedersammlung Edda
(ca. 1220) und Anerkennung durch seine Werke fiir den Schulunterricht, zu denen
auch seine Deutsche Poetik gehtrt. Hahn definiert in Deutsche Poetik zunéchst (§ 7)
ein Gesamtsystem ,Kunst“ als die ,Darstellung des Schonen, vom Menschen
bewirkt“,*> bestimmt in §10 die ,,Poesie” unter den (zweck)freien Kiinsten als
diejenige, ,,[...] welche die Schonheit durch das Mittel der Sprache, — der
Empfindung-, Vorstellung-, Begriff- und Gedanken-haltigen Sprache, - zum
Ausdruck bringt“** und behandelt das Wort ,,Poesie“ passim als Oberbegriff fiir
die Goethesche Trias der Naturformen der Dichtung (Epik, Lyrik und Dramatik), die
er als Gliederungsmuster fiir seine sehr ausfiihrliche Darlegung der ,,Gattungen der
Poesie* verwendet.”® Wie schon gesagt, verfasste Hahn die Deutsche Poetik als
Schulbuch. Nach seinen eigenen Worten gestaltete er den Text so, dass zur
Erleichterung des Auswendiglernens der jeweilige erste Absatz eines Paragraphen
sehr knapp und definitorisch angelegt ist.>® Trotzdem gelang es ihm durchweg, die
von Kant geprdgte dsthetische Diskussion des Idealismus wenigstens verkiirzt in
seine Poetik einzubringen. Als Beispiel hierfiir diene der Abschnitt {iber die
Schonheit, der sich an die Kantsche Vorstellung vom interesselosen
Wohlgefallen®” sowie (in seiner Unterscheidung der gefiihlten von der gedachten

32 Hahn 1860.

33 Hahn 1879: 10.

34 Hahn 1879: 13.

35 Hahn 1879: 248-317.

36 Hahn 1879: III.

37 Kritik der Urteilskraft, §2. ,,Das Wohlgefallen, welches das Geschmacksurteil bestimmt, ist
ohne alles Interesse. Interesse wird das Wohlgefallen genannt, was wir mit der Vorstellung der
Existenz eines Gegenstandes verbinden. Ein solches hat daher immer zugleich Beziehung auf
das Begehrungsvermogen, entweder als Bestimmungsgrund desselben, oder doch als mit dem
Bestimmungsgrunde desselben notwendig zusammenhdngend. Nun will man aber, wenn die
Frage ist, ob etwas schon sei, nicht wissen, ob uns, oder irgend jemand, an der Existenz der
Sache irgend etwas gelegen sei, oder auch nur gelegen sein konne; sondern, wie wir sie in der
blossen Betrachtung (Anschauung oder Reflexion) beurteilen. [...] Man will nur wissen, ob die
blosse Vorstellung des Gegenstandes in mir mit Wohlgefallen begleitet sei, so gleichgiiltig ich
auch immer in Ansehung der Existenz des Gegenstandes dieser Vorstellung sein mag. Man sieht
leicht, dass es auf dem, was ich aus dieser Vorstellung in mir selbst mache, nicht auf dem,
worin ich von der Existenz des Gegenstandes abhidnge, ankomme, um zu sagen, er sei schon,



102 =— (bersetzungen - Translations — Traductions DE GRUYTER

Schénheit) an die Kantsche Vorstellung ,,Vom Ideale der Schénheit“*® anzulehnen
scheint: ,,Schonheit (im Sprachgebrauch der Aesthetik) ist eine Beschaffenheit der
Formen, die wahrgenommen (vernommen) und vorgestellt (geistig vergegenwértigt)
werden konnen, und zwar diejenige, die im Menschen das Gefiihl einer reinen
Freude erweckt, d. h. einer Freude bloss am Wahrnehmen und Vorstellen.**
Hahn erldutert weiter:

»Verschiedenartig ist das Seelenschicksal der Menschen. Aller Gliick aber beruht auf dem
Erfassen der Harmonie. Diese innerlich zu haben, sich ihrer bewusst zu werden und in
ihrem Genuss zu weilen: das ist der Trieb und die unabldssige Sehnsucht der geistdurch-
drungenen Seele. Von dieser Empfindung ist der Mensch untrennbar. Diese Art der mensch-
lichen Seele ist es, von der auch der Schénheitssinn, das dsthetische Gefiihl, ausgeht und
bestdndig wieder sich belebt. Ein ,,Gefiihl“, das ,dsthetische® Gefiihl, nennen wir diese
Richtung der Seele fiir das Schoéne. In der That, das Gefiihl mit seiner unmittelbaren
Entschiedenheit, nicht der Verstand mit seinem Priifen, Abwdgen und Urtheilen, ist es,
wodurch der Mensch der Schonheit inne wird. Nicht nach Ueberlegung und mit selbsthe-
wusstem Willen erkldrt man Etwas fiir schén, sondern aus unmittelbarem Innehaben des
Schénen. [...]| Das Denken des Schonheit ist etwas Anderes als das Empfinden und Geniessen

und zu beweisen, ich habe Geschmack. Ein jeder muss eingestehen, dass dasjenige Urteil iiber
Schonheit, worin sich das mindeste Interesse mengt, sehr parteilich und kein reines
Geschmacksurteil sei. Man muss nicht im mindesten fiir die Existenz der Sache eingenommen,
sondern in diesem Betracht ganz gleichgiiltig sein, um in Sachen des Geschmacks den Richter
zu spielen.” (Kant 1968 [1790]: 116-117).

38 Kritik der Urteilskraft, § 17: ,,Es kann keine objektive Geschmacksregel, welche durch Begriffe
bestimmte, was schon sei, geben. Denn alles Urteil aus dieser Quelle ist dsthetisch; d.i. das Gefiihl
des Subjekts, und kein Begriff eines Objekts, ist sein Bestimmungsgrund. Ein Prinzip des
Geschmacks, welches das allgemeine Kriterium des Schénen durch bestimmte Begriffe angdbe,
zu suchen, ist eine fruchtlose Bemiihung, weil, was gesucht wird, unméglich und an sich selbst
widersprechend ist. [...] Daher sieht man einige Produkte des Geschmacks als exemplarisch an: nicht
als ob Geschmack konne erworben werden, indem er anderen nachahmt. Denn der Geschmack
muss ein selbst eigenes Vermdgen sein; wer aber ein Muster nachahmt, zeigt, sofern als er es trifft,
zwar Geschicklichkeit, aber nur Geschmack, sofern er dieses Muster selbst beurteilen kann. Hieraus
folgt aber, dass das hichste Muster, das Urbild des Geschmacks, eine blosse Idee sei, die jeder in
sich selbst hervorbringen muss, und wonach er alles, was Objekt des Geschmacks, was Beispiel der
Beurteilung durch Geschmack sei, und selbst den Geschmack von jedermann, beurteilen muss. Idee
bedeutet eigentlich einen Vernunftbegriff, und Ideal die Vorstellung eines einzelnen als einer Idee
addquaten Wesens. Daher kann jenes Urbild des Geschmacks, welches freilich auf der unbestimm-
ten Idee der Vernunft von einem Maximum beruht, aber doch nicht durch Begriffe, sondern nur in
einzelner Darstellung kann vorgestellt werden, besser das Ideal des Schonen genannt werden,
dergleichen wir, wenn wir gleich nicht im Besitze desselben sind, doch in uns hervorzubringen
streben. Es wird aber bloss ein Ideal der Einbildungskraft sein, eben darum, weil es nicht auf
Begriffen, sondern auf der Darstellung beruht; das Vermégen der Darstellung aber ist die
Einbildungskraft. (Kant 1968 [1790]: 116-117).

39 Hahn 1879: 21.



DE GRUYTER Ubersetzungen - Translations — Traductions = 103

derselben. Jenes wird durch die Schule, die Theorie geiibt und gebildet; dieses im Gange der
allgemein menschlichen Lebensentwicklung aus sich selbst geweckt und gestérkt. [...] Nach
der jedesmaligen Stufe der Geistesbildung dussert sich dieser Schonheitssinn. Daher die
manigfachen [sic!] Grade in der Auffassung der Schonheit: ebenso vom Kindes= bis zum
Manneszeitraum im Leben der einzelnen Menschen, wie vom Naturleben der Stimme bis
zum Kunstleben der Staaten in der Geschichte der Menschheit. Das Hochste aber, dessen
Erfassung dem Menschen iiberhaupt gegeben ist, — das gefiihlte Géttliche, vollendete
Harmonie aller Gegensdtze, — ist es, das sich ebenso im ersten Kindesstaunen {iber das

Schéne ankiindigt wie im gereiften und geistig gelduterten Genuss des Schénen wieder-
holt.“ (Hahn 1879: 29-30)

Der konfuzianische Gelehrte Minagawa Bunzo £ 1| 3Cj& (Kien £ [El; 1735-1807)
verfasste neben umfangreichen Kommentaren zu chinesischen Klassikern, so etwa
unter der Bezeichnung Kaibutsu gaku 4/ eine Studie {iber den Zusammenhang
von Zeichenetymologie, Phonetik und Phraseologie im Yijing. Auch trat er durch
eigene Dichtungen und literaturtheoretische Schriften hervor. Unter letzteren he-
rausragend ist das Kien shiwa #L[E5#% (Kiens Gespréche iiber die Poesie).*’
Kien legt dort dar, dass Poesie (shi #+f) aus den drei Elementen der dusseren Form
(teisai /&%), der Tonlage (kakuchd ##%##, im Sinne von Stil) und des Wesens (seishin
¥& 1) bestehe, wobei letzteres als ein Form und Tonlage (Stil) zusammenfassendes
Moment die tragende Rolle spiele. Das Wesen der Poesie miisse man durch
Kontemplation (meiso f#4H), die Kien als stilles Verstehen (mokkai E{<¥) und
Eintauchen in das Prinzip (senri ##{) bezeichnet, erfassen. Alle Dinge zwischen
Himmel und Erde trdten in Abhdngigkeit von Empfindungen (kan /&) in Erscheinung
und wandelten sich in Abhédngigkeit von Gedanken (nen +&). Was nun
Empfindungen und Gedanken beherrscht, sei die Seele (seishin). Nach dieser
Entwicklung der Begriffe seishin, meisdé sowie kan und nen erldutert Kien seine
Unterscheidung zwischen der Reaktion auf die Aussenwelt und der Kontemplation.
Um dem im ,,S0 jitsu ron* ausfiihrlich wiedergegebenen Gedankengang nicht vorzu-
greifen, sei hier nur so viel gesagt: auch Kien differenziert zwischen einem unmittel-
baren, emotionalen Zugang zur Schonheit und einem durch den Geist, der im
Ergebnis nachhaltiger sei.

1.6 Zwei Ausléser fiir das ,,So0 jitsu ron“: Mori Ogais

Bestandsaufnahme der gegenwartigen Literaturkritik
und der Maihime-Disput

Im Januar 1890 verdffentlichte Mori Ogai #RFE#M (1862-1922) in Nummer 4 der
Shigarami zoshi den Artikel ,Ima no hihyoka no shigan 4~ ?ftFFZ © 5FAR

40 Minagawa 1972 [1771].



104 =— (bersetzungen - Translations - Traductions DE GRUYTER

(Die Sicht der heutigen Kritiker auf die Poesie).”! Es handelt sich dabei um eine
durchaus kritische Bestandsaufnahme des aktuellen literaturkritischen Diskurses.
Zunachst stellt Ogai fest, dass nichts fiir die Entwicklung der Literatur so wichtig sei
wie die Literaturkritik, diese aber zugleich auch die Gefahr berge, die Leserschaft in
die Irre zu leiten. Sodann nennt er die im ,bilanzierten“ Jahr wichtigsten
Veroffentlichungsorgane und erklart, sich auf die Kritik an der Erzédhlprosa konzen-
trieren zu wollen.*? So gelangt Ogai schliesslich zu einer vergleichenden kritischen
Betrachtung vor allem der Thesen von Ishibashi Ningetsu und Uchida Roan. Diese
gliedert er nach thematischen Schwerpunkten.

Den ersten Schwerpunkt bildet die Terminologie. Ogai stellt fest, dass
Ishibashis Kritiken um die Begriffe chowa F3# (,Abstimmung®, Harmonisierung
von Elementen der Innen- und der Aussenwelt der Dichtung), kakucho #%:
(,Rhythmus und Melodie*), seishin ¥ (,Wesen“) und yojo 431% (,,emotionaler
Nachklang®) kreisen. Damit bezieht er sich eindeutig auf Ishibashis im vorigen
Abschnitt erwdhnte Abhandlung ,Shiika no seishin oyobi yoj6“.*> Sachlich
richtig gist die Feststellung, dass Ishibashi dem ,,Wesen® (seishin) hohen Wert
beimesse, ,,Rhythmus und Melodie* (kakuchd) aber nie aus dem Blick verliere.**
Bemerkenswerter ist indes Ogais Behauptung, Ishibashi befinde sich im Einklang
mit Sokrates, wenn er sorgfaltig arbeitende Dichter nicht verwerfen konne, er
beschiftige sich mit dem, was bei Kant ,,Geschmack® heisse,* und mit dem,
was bei Rudolf von Gottschall ,Phantasie“ genannt werde.** Wenn man es

41 Mori 1890a" Einen modernen Nachdruck enthalt OGZ 16: 116-135.

42 Als Autor fiir die Kokumin no tomo nennt er Ishibashi, als Autor fiir die Jogaku zasshi Uchida
Fuchian (OGZ 16: 119), der aber ebenfalls fiir die Kokumin no tomo schrieb.

43 Ishibashi 1890e’ Die Vorstellung von einer ,,Harmonisierung® (chowa #i#1) entleiht Ishibashi
dort aus § 14 (,Der objektive Grund der Schénheit”) von Deutsche Poetik, wo es heisst: ,,Die
Merkmale der schonen Form, allgemein d. h. fiir alle Gebiete des Schénen bezeichnet, sind folgende
drei: 1. die schone Form ist aus Gegensétzen gebildet; 2. die Gegensétze sind harmonisch ausgegli-
chen; 3. die schéne Form ist in sich zu einem Ganzen abgeschlossen.“ (Hahn 1879: 22). Zu den aus
Kien shiwa entliehenen Termini kakuché #% 4 (,Klasse und Ton*), seishin ¥&#f (,,Wesen*) und yojo
%1% (,emotionaler Nachklang®) siehe den vorhergehenden Abschnitt 6.

44 Ningetsu wa seishin no totoki wo tokedomo, nao kakuché ni kenken tari. 27 i 0 & = %
e b. HEFECHEY 29, (0OGZ 16: 120).

45 QOgai meint § 17 aus der Kritik der Urteilskraft (Kant 1968 [1790]). Das darin enthaltene Wort
,Geschmack* {ibersetzt er mit shumi % (OGZ 16: 120).

46 Rudolf von Gottschall (1823-1909) hat neben zahlreichen Dramen, Gedichten und Romanen
auch literaturkritische und -theoretische Schriften geschaffen, darunter die Poetik: Die
Dichtkunst und ihre Technik: Vom Standpunkte der Neuzeit (Breslau 1877). Auch Gottschalls
Gedankengang zeigt deutlich den Einfluss des Idealismus. ,,[...] es ist die Anschauung des
Denkers, der das ewige Gesetz in der Erscheinung findet, die Anschauung des Kiinstlers, der
in der Sinnenwelt die gottliche Idee wiederschaut, die in ihm selbst lebt. Dennoch ist zwischen
der Anschauung beider noch ein wesentlicher Unterschied. Dem interesselosen Denker



DE GRUYTER Ubersetzungen - Translations - Traductions == 105

zuriickverfolge, scheine es, als fusste Ishibashi wohl auf der folgenden These
Grillparzers: ,,Was ist denn nun diese Begeisterung, die zum Schaffen in der
Kunst als notwendig bezeichnet wird? [...] Die eigentliche Begeisterung ist die
Hinrichtung aller Krdafte und Fahigkeiten auf einen Punkt, der fiir diesen
Augenblick die ganze {ibrige Welt nicht sowohl verschlingen, als reprasentieren
muss.“*’ Zwar ist all dies nicht verifizierbar, aber es zeigt doch, wie Ogai den
Stand der japanischen literaturtheoretischen Diskussion seiner Zeit einschatzt:
eingebunden in die Vorstellung von der Literatur an sich und losgeldst von den
vermeintlichen oder tatsdchlichen Spezifika einer Nationalliteratur, ringt die
Theorie mit der Frage, welchen Stellenwert der Kunst im allgemeinen und der
Literatur im besonderen im Zusammenhang mit dem Spannungsverhaltnis
zwischen Idee und Wirklichkeit zukommt.

Einen weiteren Schwerpunkt in Ogais ,,Ima no hihyoka no shigan“ bildet die
Definition des Terminus shésetsu /)i (,Roman®). Hier zitiert er Ishibashis pathe-
tische Definition aus ,.Shdsetsu gunpd Dai-ichi: Hatsu shigure® (Dez. 1889)*

verschwindet alsbald die einzelne Erscheinung in der Idee; er erkennt und sucht nur das Wesen
in der zufilligen Form; dem Kiinstler aber ist die einzelne Erscheinung selbst Idee; er braucht
nicht iiber sie hinauszugehn [sic!]; die Idee ist individuell lebendig, die Erscheinung unmittel-
bare Gegenwart der Idee. Dies ist die Offenbarung des Schonen. Das Schone ist also Idee und
nicht der Welt des Endlichen und Zufilligen angehorig. [...] die Nachahmung des Wirklichen
gehort nicht in ihr Gebiet; sie ist allgemein giiltig, wesentlich in ihren Bestimmungen und
gefillt mit Notwendigkeit und ohne besonderes Interesse. [..] Das Schone ist Idee, aber
erscheinende Idee, welche ohne Rest in der einzelnen Erscheinung aufgeht. [...] Doch wie
kommt die Idee der Schdnheit zur Erscheinung? Das bewusstlose Dasein der Idee ist die
Natur, das bewusste der Geist. Auch das Schone schlummert in der Natur und erwacht im
Geiste. [...] Die Stufe des Geistes, auf der er das Schone im Finden schafft und im Schaffen
findet, ist die Phantasie.” (Gottschall 1877: 19-26; auf die Umsetzung des von Gottschall intensiv
genutzten Sperrdrucks wurde zugunsten der Lesbarkeit verzichtet). Ogai iibersetzt ,,Phantasie”
in chinsé 7L48 (,,Gedankenversunkenheit®).

47 Franz Grillparzer (1791-1872) schuf neben zahlreichen Dramen auch literaturtheoretische
Texte. Ogais Paraphrase lautet Makoto no shikyé wa zenryoku zenno wo ichibutsu ni soshii su.
Kono mono ya kono setsuna ni wa kore yori igai no tenchi wo nomeri katsu hyo seri [...] ¥ & & @
HECENEREYCERT, KYSPHRIC L VSO REFTD D HEL D

[...]. (OGZ 16: 120-121). ,Die wirkliche poetische Stimmung sammelt alle Krédfte und alle
Fdhigkeiten in einem einzigen Dinge. Dieses Ding beinhaltet fiir einen kleinen Moment die
{ibrige Welt und l4sst sie hervortreten®. Ogai paraphrasiert unter Angabe des Bandes IX der
Gesamtausgabe Grillparzer’s sdmmtliche Werke (Stuttgart: Cotta, 1872) aus ,II. Abtheilung:
Asthetische Studien‘ die oben zitierte Originalpassage: ,,Was ist denn nun diese Begeisterung,
die zum Schaffen in der Kunst als notwendig bezeichnet wird? [...] Die eigentliche Begeisterung
ist die Hinrichtung aller Kréfte und Fahigkeiten auf einen Punkt, der fiir diesen Augenblick die
ganze iibrige Welt nicht sowohl verschlingen, als reprasentieren muss.* (Grillparzer 1872: 101).
48 Siehe oben, Fn. 26.



106 = (bersetzungen - Translations — Traductions DE GRUYTER

Diese Definition, so Ogai, passe eher auf das Epos. Von Uchida sei im iibrigen keine
den Roman in seiner Gesamtheit definierende Ausserung zu héren.*

Den nichsten thematischen Schwerpunkt in Ogais Bilanz der aktuellen
Literaturkritik bildet die Beziehung der geschilderten Handlungen der
Protagonisten (jinji A 3%) zur deren charakterlicher Anlage (jinbutsu A\%7). Hier
geht er auf Ishibashis bereits erwihnte,’® an Lessing angelehnte Forderung nach
Konsistenz ein. Schliesslich kritisiert Ogai noch den seiner Meinung nach mass-
losen Anspruch, den verschiedene Kritiker gegeniiber den Romanautoren erho-
ben. Nach Kitamura Tokoku Jb£1iE4 (1868-1894) etwa solle der Autor ein dem
Helden zu Pferde gleicher ,Held der Worte® (moji no eiyi 5 @ Jilff) sein,
dessen Begriff gross genug sein muss, das ganze Universum abzudecken,’! nach
Yasaki Shinshiro <UFSEVYES (1863-1947) solle er Romane verfassen, die wie
Goethes Faust®* oder Dostoevskijs Schuld und Siihne® das Leben erkléren (jinsei
setsumei teki shosetsu N5 1) /Ni).”* Diese Forderung, so Ogai, sei vermes-
sen, weil die genannten Vorbilder auch in Europa einsame Erscheinungen
gewesen seien.”

Doch ist es wohl keiner der genannten Schwerpunkte in Ogais
Bestandsaufnahme, der Ishibashi vor anderen dazu bewegte, im ,,S0 jitsu ron*
seine Kritiken und Theorien in einer Abhandlung zu einem System zusammen-
zufassen.’® Den eigentlichen Anreiz dazu boten vermutlich zwei andere
Umstidnde. Da ist zum einen Ogais Bestandsaufnahme an sich, in der zwar
eine die Literatur als Gesamtheit erfassende Theorie gefordert wird, in der aber
die besprochenen Autoren (darunter auch Ishibashi) nur mit disparat wirkenden
Thesen zitiert werden. Dies mag Ishibashi als Aufforderung zur systematischen
Zusammenfassung seiner Uberlegungen aufgefasst haben. Zum anderen ist da
Ishibashis Standpunkt in einem laufenden literaturtheoretischen Disput. Am 3.

49 0OGZ 16: 123.

50 Siehe oben, Fn. 17.

51 OGZ 16: 135; Ogai zitiert hier Kitamuras Aufsatz ,,Tosei bungaku no ushio moyd 41tk 3¢2% @
HitE4% (Stromungsmuster der gegenwirtigen Literatur; Kitamura 1890).

52 Johann Wolfgang von Goethe (1749-1832): Faust (Tragodie in zwei Teilen), I: 1808, II 1832.
Ogai legte im Jahre 1922 die erste japanische Ubersetzung vor.

53 Fédor M. Dostoevskij (1821-1881): Prestuplenie i nakazanie (russ., 1866; ,Schuld und
Stihne“), Roman in sechs Teilen mit einem Epilog.

54 OGZ 16: 135; Ogai bezieht sich auf ,,Hodaisai shujin ni kotau 77 4 37 £ A & & 5 “ (,,Antwort
an Herrn Hodaisai“, Shigarami zéshi 3, Dez. 1889; moderner Nachdruck in MBgZ 17: 332-335)
von Saganoya Omuro I @ E % (= Yasaki Shinshird i #E 7Y HE, 1863-1947).

55 OGZ 16: 135.

56 Welche Gedanken aus friiheren Schriften er zusammenfasst, diskutiere ich unten im
Abschnitt ,,Aussere und logische Anlage des Sé jitsu ron“.



DE GRUYTER Ubersetzungen - Translations - Traductions = 107

Februar 1890 hatte er ndmlich in der Kokumin no tomo die erste Kritik an Ogais
Novelle Maihime (Die Tanzerin)*’ verdffentlicht und damit den mit Ogai
gefilhrten Maihime-Disput ausgelost.”® Der Disput fillt zeitlich mit der
Verdffentlichung des ,,S0 jitsu ron“ zusammen, weswegen die Vermutung plau-
sibel erscheint, dass Ishibashi in Erwartung eines Disputes auf hohem litera-
turtheoretischen Niveau im ,,S0 jitsu ron“ das theoretische Fundament seiner
Maihime-Kritiken zu stdrken suchte.

1.7 Ishibashi als Autor in der Jogaku zasshi, der Kokumin no
tomo und der Koko shinbun

Ishibashi Ningetsu vertffentlichte vor der Einstellung als fester Autor bei
der Koko shinbun die meisten seiner Kritiken in den Zeitschriften Jogaku
zasshi und Kokumin no tomo. Die drei genannten Medien kdénnten kaum
verschiedener sein.

Im Juli 1885 griindete Kondo Kenzo T — die literarische Zeitschrift
Jogaku zasshi Z2FEsE  (,Zeitschrift fiir Frauenstudien“). Das in der
Griindungsnummer erkldrte Anliegen war die Verbesserung der gesellschaftli-
chen Position der japanischen Frauen durch Bildung und Aufklarung. Ab
Nummer 24 war Iwamoto Yoshiharu #4326 (1863-1942) der Chefredakteur
und prigte die christlich-emanzipatorische Ausrichtung der Zeitschrift.>

57 Mori 1890b.

58 Ishibashi 1890d’ INZ 3: 120-122. Ishibashi wirft (wieder auf der Basis der von Aristoteles und
Lessing formulierten Konsistenzforderung, siehe S3, Anm. 12) der Novelle Maihime Inkonsistenz
vor: Der Protagonist Ota sei angesichts seines kleinmiitigen und feigen Wesens eigentlich nicht
zu der geschilderten Grausamkeit angetan, und dass er zugunsten der Karriere die Geliebte in
Berlin ihrem Schicksal iiberldsst, sei unnatiirlich. (NKiBT 57: 88-91).

59 ,Iwamotos theoretisches Konzept bewegte sich um den Gedanken der jogaku
(,Frauenbildung®). Unter jogaku verstand er die Summe allen Wissens, welches Frauen betreffe,
von juristischen Fragen iiber Geschichte, Erziehung, Literatur bis zum Kochen und N&hen. Die
Notwendigkeit einer besonderen ,Frauenbildung® begriindete er mit der Benachteiligung der
Frau in der bisherigen Geschichte [...]. Die enge Verbindung dieser Frauenzeitschrift mit der
Entstehung der neuen Literatur erklart sich aus dem besonderen Platz, den Iwamoto der
,Literatur® innerhalb seines Bildungsprogrammes zuweist. Iwamotos Ausgangspunkt war die
Beobachtung, dass die Frauen bevorzugt Romane ldsen. [..] Hier nun sah Iwamoto die
Notwendigkeit, eine neue Literatur, vor allem einen neuen Roman zu schaffen, der mithelfen
wiirde, jenen neuen Frauentyp [...] herauszubilden, den er mit dem Wort , Kénigin des Heims*
benennt. [...] Iwamoto schrieb dem Roman ganz selbstverstandlich eine erzieherische Wirkung
zu. [...] Iwamoto sah die moralische Wirkung des Romans nicht als von aussen herangetragenen
Zweck des Romans, sondern als natiirliche Wirkung des neuen Romans. Voraussetzung dieser



108 = (bersetzungen - Translations - Traductions DE GRUYTER

Wichtige Literaturkritiker wie Uchida Fuchian, Yamaji Aizan %1l (1864-
1917) und Kitamura Tokoku Jbf§iE% (1868-1894) lieferten ebenso wie Ishibashi
regelmdssig Beitrdge fiir die Jogaku zasshi.

Die 1887 als Organ der Gesellschaft Min’yasha &4t (,,Gesellschaft der
Freunde des Volks*) unter der Fithrung deren Griinders Tokutomi Soho 1 & ff
% (1863-1957) gegriindete Zeitschrift Kokumin no tomo [E .2 & (englischer
Schmucktitel The Nation’s Friend) trat mit einem im Vergleich zur Jogaku zasshi
weiter und anders gefassten Anspruch auf. Politisch dem linksdemokratischen
Lager zuzuordnen, wandten sich Gesellschaft und Organ gegen die Auswiichse
der von der Meiji-Regierung forcierten Europdisierung und die Vorherrschaft des
Adels in Japan. Zu den wichtigsten Beitrdgern zdhlten Nakae Chomin #{LJK
(1847-1901), Taguchi Ukichi Y07 (1855-1905), Shimada Saburd & —Ef
(1852-1923), Uchimura Kanzo W#/#i= (1861-1930), Tsubouchi Shoyo und
Kitamura Tokoku. Das thematische Spektrum erstreckte sich von der Politik
iber Wirtschaft und Gesellschaft bis hin zur Literatur.

Am 1. Februar 1890 wurde die Tageszeitung Koko shinbun VL3 mit
Mitteln des zur Soto-Sekte gehdrenden Suiheiji 7K F=7-Tempels gegriindet.
Doch der Grundton der Zeitung war nicht religios im Sinne einer
Weltabgewandtheit, sondern regierungskritisch — im Gegensatz zur Kokumin
no tomo von einem nationalistisch-rechten Standpunkt aus. Der fiihrende
Autor war Miyake Setsurei —F %45 (1860-1950), der erst zwei Jahre zuvor
(1888) die nationalistische Gesellschaft Seikydosha BE(#(#t (,Gesellschaft der
Unterweisung der Politik”) gegriindet hatte.

Doch differierende politische und inhaltliche Auffassungen sind nicht die
Hauptgriinde fiir Ishibashis im Madrz 1890 vollzogenen Wechsel von der alle
zehn Tage erscheinenden linkspolitischen Zeitschrift Kokumin no tomo zur
taglich erscheinenden rechtskonservativen Tageszeitung Kéoko shinbun, zumal

Wirkung sei die Darstellung der Wirklichkeit. Der Roman lasse den Leser die ,,wahre Lage der
Welt* nachempfinden und bessere ihn dadurch.* [...] Dabei wird auch keine Trennung zwischen
»gut“ und ,,schon“ gesehen. [...] Natiirlich war auch der Inhalt [der] moralischen Wirkung ein
anderer als in den bisherigen Romanen. An die Stelle von ,,Loyalitidt* (chiz) und ,,Pietédt* (ko)
bzw. von ,Freiheit“ und ,Volksrechten“ treten nun Tugend, die die neue Familie (home)
begriinden: ,Liebe“ (ai); ,Schonheit des Herzens“ (kokoro no bi); ,,Schlichtheit“ (shisso).*
(Schamoni 1983: 123-126). Kischka-Wellhdusser 2004 gibt in Kapitel 4 (S 192-323) einen hervor-
ragenden Uberblick iiber die Entwicklung der neunzehn Jahre bestehenden Zeitschrift, konzen-
triert sich dabei aber auf die ,Ideale von Méddchenerziehung, Frauenrolle und weiblichen
Lebensentwiirfen in der frithen Jogaku zasshi (1885-1889)“ (Untertitel). Eine Behandlung von
Iwamotos allgemeinen literaturtheoretischen Anschauungen hdtte freilich den Rahmen des
ohnehin gross angelegten Werkes gesprengt.



DE GRUYTER Ubersetzungen - Translations — Traductions =—— 109

er auch nach dem Wechsel mit Tokutomi, dem Herausgeber der Kokumin no
tomo, in Verbindung blieb und dort Kritiken publizierte. Die wichtigsten Griinde
sind vielmehr die Erscheinungsweise der Zeitung und das Geld: Ishibashis
Markenzeichen war die unmittelbar nach dem Erscheinen eines literarischen
Werkes verdffentlichte Werkkritik, und diese Unmittelbarkeit konnte die
Kokumin no tomo nicht im selben Masse wie die Koko shinbun bieten®®; zudem
bot sich durch den Wechsel zur Koko shinbun das erste feste Einkommen.

Versuchen wir, die vorab zusammengetragenen Phanomene als Einheit zu
betrachten und der in Abschnitt 8 dargelegten Darstellung Ogais vom Stand der
literaturtheoretischen Diskussion Vertrauen zu schenken, stellt sich der litera-
turhistorische Ort des ,,S0 jitsu ron“ als eine Zeit dar, die nach einem massen-
haften Auftreten von Diskussionen einzelner Phdnomene nun grosse,
konsistente Entwiirfe eines allgemeinen, nicht an eine Nation gebundenen
Systems , Literatur” forderte. Ishibashi selbst war darauf vorbereitet. Die folgen-
den Abschnitte werden zeigen, ob das ,,So jitsu ron* tatsdachlich ein solcher
Entwurf ist.

2 Aussere und logische Anlage des ,,S0 jitsu ron*

2.1 Die Begriffe so und jitsu in Titel und Haupttext

Ishibashi prasentiert den Titel seiner Abhandlung in zwei Varianten.®® Die eine fiigt
die drei Bestandteile so £ (,,die Idee®), jitsu 5 (,,das Wirkliche“) und ron & (,,die
Abhandlung®) direkt und ohne Trennung durch Spatien oder Interpunktion zusam-
men zu sojitsuron $83Z:#.%2 Diese Schreibweise verwendet Ishibashi (natiirlich

60 In der Koko shinbun vom 26. Mérz 1890 begriisste in einer Art Gliickwunschtelegramm Ogai
den Wechsel Ishibashis ausdriicklich und formulierte die Vermutung, dass eben die héhere
Erscheinungsfrequenz der Tageszeitung dem Kritiker Ishibashi entgegengekommen sein diirfte
(,,Ningetsu koji no Kéko shinbun sha ni iru wo shuku shite Z H &+ o {L#IEF R N5 & 1
L T*“ [Den Eintritt des Herrn Ningetsu in die Koko shinbun begliickwiinschend], Mori 1890c;
OGZ 16: 386-387). Chiba Shinrd &ussert die (mangels Begriindung nicht iiberzeugende)
Vermutung, Ishibashi habe ausserdem im Gegensatz zur Kokumin no tomo in der Kéko shinbun
ein fiir die Diskussion von Grundsatzfragen der Literatur geeignetes Medium nach Art von Ogais
Shigarami zdshi gesehen (Chiba 2006: 200).

61 Chiba 2006: 222-240 fasst den bhisherigen Forschungsstand zusammen und aktualisiert ihn.
Die Informationen dieses Abschnittes fussen auf dieser Quelle.

62 Gleichwohl transkribiere ich der Ubersichtlichkeit halber den Titel in Sé jitsu ron (ron also
als neues Wort).



110 = Ubersetzungen - Translations — Traductions DE GRUYTER

abziiglich der hier vorangestellten Transkription) durchgédngig. In der zweiten
Schreibweise des Titels trennt Ishibashi die Bestandteile so und jitsu durch ein
Komma zu s, jitsu ron 8. $2.%% Diese Variante verwendet Ishibashi nur ein
einziges Mal, namlich im Schlusssatz seiner Abhandlung. Sie verdeutlicht, dass
Ishibashi die Worter so und jitsu bis zum Schluss seiner Abhandlung mit getrennten
Begriffen verbindet und nicht beabsichtigt, einen neuen, zusammengesetzten
Begriff aus ihnen zu bilden. Aus diesem Grund verwende ich in diesem Beitrag
durchweg die getrennte Transkription.

2.2 Organisation des Textes

Die erste Version des ,,S0 jitsu ron HZ 5@ erschien in 9 durchnummerierten
Artikeln zwischen dem 20. und dem 30. Mdrz 1890 in den Nummern 32 bis
40 der Zeitung Koko shinbun {T.i#1 .5 Die zweite Version des ,,S6 jitsu ron 48
Fim“ erschien mit dem Zusatz mitei ko A& E & (“unabgeschlossener Entwurf*)
in 9 durchnummerierten Abschnitten im Januar 1892 als Band 8 (Koganemura
481 der bei Shun’'yodd #H[%% verlegten Reihe Shiho jisshu 75-74.%°
Die Koko shinbun-Version und die Koganemura-Version weichen stark voneinan-
der ab. Die nachfolgende Tabelle 1 stellt die Kapiteliiberschriften der beiden
Versionen einander gegeniiber.

Die Nummern 6 bis 8 der Koko shinbun-Version enthalten zahlreiche
Beispiele aus der klassischen und vormodernen (Abschnitte 6 und 7) sowie
aus der zeitgenOssischen Literatur (Abschnitt 8), an denen Ishibashi das
Ergebnis einer sorgfiltigen Arbeit der Autoren (suiké tanren #Eri#k#4, , Feilen
und Schmieden®) belegen will. Diese drei Nummern hat der Autor in Abschitt 8
der Koganemura-Version zusammengefasst, wobei er lediglich den Anfang der
Nummer 8 der Kéko shinbun-Version leicht modifizierte.

63 Wortlaut: A, gojin ga sé, jitsu ron wo sé suru ani kdzu naranya 7 >, EAN#fH, ELWT 2
S LHHE% 5 AR (,Ach, wie sollte angesichts dieser dringenden Notwendigkeit das Verfassen
einer Er6rterung der Idee, des Wirklichen nichts als dilettantische Liebhaberei sein?*).

64 Ishibashi 1890f, (1) Shi, shijin #%. & : 20. Médrz 1890 (KBHT 1: 133f.; INZ 3: 135f.); (2)
Kannen, seishin, [&:& . Rifi: 21. Mérz 1890 (KBHT 1: 134f.; INZ 3: 136 {.); (3) S0, jitsu no seishitsu
AR, o PEE: 23. Mdrz 1890 (KBHT 1: 135f.; INZ 3: 137£); (4) Jinkyo, shikyo Ai%. #HiE: 25.
Mirz 1890 (KBHT 1: 136 f.; INZ 3: 138 f.); (5) Ei’en fukd 7kis. A~F5: 26. Mdrz 1890 (KBHT 1: 137f,;
INZ 3: 1391.); (6) Suiko tanren HiiksK: 27. Mdrz 1890 (KBHT 1: 138f.; INZ 3: 140f.); (7) Suiko
tanren HER K 28. Mérz 1890 (KBHT 1: 139 f.; INZ 3: 141£.); (8) Suiké tanren iS55 29. Mirz
1890 (KBHT 1: 141f.; INZ 3: 1421.); (9) Ketsuron %53: 30. Médrz 1890 (KBHT 1: 142f.; INZ 3: 1431.).
65 Ishibashi 1892, Das digitale Faksimile ist in der NDL erreichbar unter dem Permalink info:
ndljp/pid/886322.



DE GRUYTER Ubersetzungen - Translations — Traductions = 111

Tabelle 1: ,,S0 jitsu ron“ — Versionen Koko shinbun (1890) und Koganemura (1892).

Ab- Koko shinbun-Version Koganemura-Version

schnitt (1890) - Kapiteliberschriften (1892) - Kapiteliiberschriften

1 Shi, shijin . & A [1-Die Poesie Shi, shijin 5. A
und der Poet]

2 Kannen, seishin, B& . K Kannen, seishin, [&&. 5
[2-Empfinden, Denken und Wesen]

3 S0, jitsu no seishitsu 8. E O HH S6, jitsu no seishitsu 18, EoME
[3-Charakter der Idee und des Wirklichen]

4 Jinkyd, shikyé N3%. 5§35 [4-Gebiet Jinkyé, shikyd N3, #%1%
des Menschen und Gebiet der Poesie]

5 Ei’en fuké 7KIZE. AF5 [5-Ewiges und Ei’en fukd 7KIE. AN
Unvergadngliches]

6 Suiké tanren HrsBEK [6-Feilen und Dai X [6-Grésse]
Schmieden]

7 Suiké tanren HEREEEK [7-Feilen und Jinbutsu, jinji A¥). NZ [7-Personen
Schmieden] und persdnliche Begebenheiten]

8 Suikd tanren Hef 8% [8-Feilen und Suiké tanren HERIREE
Schmieden]

9 Ketsuron #55@ [9-Zusammenfassung Ketsuron %55

der Er6rterung]

Neu dagegen sind in der Koganemura-Version die Abschnitte 6 (Dai _X) und 7
(Jinbutsu, jinji A% A=). Abschnitt 6 hatte Ishibashi am 5. April 1890 unter
dem selben Titel als selbstdndigen Beitrag in der Koko shinbun verdffentlicht,®®
also kurz nach Abschluss der ersten, ebenfalls dort erschienenen Version des
,»90 jitsu ron“. Jinbutsu, jinji war dagegen schon am 19. Marz 1890, also einen
Tag vor dem Verdffentlichungsbeginn von ,,S6 jitsu ron“, in der Kéko shinbun
publiziert worden.®” Der Autor integrierte also in die zweite Fassung des ,,S6
jitsu ron“ zwei Texte, welche die erste Fassung zeitlich umrahmten. Fiir
Abschnitt 7 nennt Ishibashi den Zweck der Integration selbst: dieser stehe
zwar nicht in engem Zusammenhang mit dem Hauptthema, vermoge aber als
LZusatz® (fuki ff3C) dem Poeten einiges an Anregungen zu geben.®® Kaum eine

66 Ishibashi 1890a, Einen modernen Nachdruck dieser Version bietet INZ 3: 153. Eine
Titellesung (etwa in Form von furigana) wird nicht gegeben, die Lesung bleibt daher unsicher.
Immerhin moglich ist auch die Lesung Gurése 7 v —-t (< deutsch ,,Grosse*), die Ishibashi im
Text der Abhandlung ausdriicklich verwendet.

67 Ishibashi 1890c.

68 Jinbutsu to jinji no kankei wa So jitsu ron ni sahodo no in’en wo ytisuru ni arazaredomo, mata
shijin no sanké to naru sukunarazaru beki wo shinzu. Yue ni koko ni fuki suru koto to nareri .
(,In Bezug auf eine Abhandlung iiber die Idee und das Wirkliche hat das Verhiltnis von



112 =—— (bersetzungen - Translations - Traductions DE GRUYTER

Textstelle zeigt so deutlich wie diese, dass es Ishibashi um eine
Zusammenfassung aller bisher erbrachten Leistungen und die Erweiterung des
Betrachtungsgegenstandes auf die Literatur in einem globalen Sinne geht.

Das ,,S0 jitsu ron“ ist durch nummerierte Uberschriften untergliedert, die ich
in meiner Ubersetzung wiedergebe.®® Ishibashi verwendet den fen . zur
Hervorhebung ganzer Passagen (in der Ubersetzung durch Kursiva wiedergege-
ben) und den maru. zur Hervorhebung einzelner Warter (in der Ubersetzung
durch Unterstreichung wiedergegeben). Als Satzschlusszeichen verwendet der
Autor ebenfalls den ten, nicht den heute iiblichen maru. Die von Ishibashi in
seinen eigenen Text und in Zitate eingefiigten Kommentare kennzeichne ich in
meiner Ubersetzung durch runde Klammern.

2.3 Sprache und Stil des Textes

Das ,,S0 jitsu ron* ist in bungo, der zu Ishibashis Zeit iiblichen Schriftsprache,
verfasst. Auffdllig ist die hdufige Verwendung komplizierter chinesischer
Schreibungen auch fiir rein japanische Wendungen sowie die Bevorzugung des
sinojapanischen Vokabulars.

Eine orthographische Besonderheit wissenschaftlicher Texte der friihen Meiji-Zeit ist f:_,*‘:- #
PAANN)

es, einen als unbekannt vorausgesetzten, in Silbenschrift libertragenen 1
fremdsprachlichen Begriff (a) durch Parallelsetzung mit einem als bekannt JEE\ i‘
vorausgesetzten japanischen Begriff (b) einzufiihren. Im nebenstehenden Beispiel aus 7
der Einleitung des ,,S6 jitsu ron* steht der deutsche Term ,,Geistesleben” (a, E i
japonisiert zu gaisutesurében) neben dem gleichbedeutenden sinojapanischen Wort |
ishi seikatsu B4 (b).7° ‘/% o
¥
(b) @

Zusammengefasst konnen Organisation und dussere Anlage des ,,S0 jitsu ron*
als wissenschaftlich anmutend, diskursiv und stark an den Leser appellierend
bezeichnet werden. Der Text unterscheidet sich damit schon dusserlich von den

Personen und menschlichen Begebenheiten keinen iibermassigen Zusammenhang, doch glaube
ich, dass es in wohl nicht geringem Masse dem Poeten zur Unterweisung dient. So hat es sich
ergeben, dass ich es an dieser Stelle angefiigt habe.*) MBgZ 23: 287.

69 Die Uberschriften sind in Tabelle 2 (S14) zu einer Ubersicht zusammengefasst.

70 Die erste Verwendung dieser Schreibweise wird auf S17 in Anm. 79 besprochen.



DE GRUYTER Ubersetzungen - Translations = Traductions == 113

hédufig polemisch wertenden Kritiken, mit denen Ishibashi (meist unmittelbar
nach dem Erscheinen der kritisierten Werke) seine Zeitgenossen iiberzog und die
als sein Markenzeichen bezeichnet werden diirfen. Dem wissenschaftlichen
Duktus entspricht die logische stringente Anlage des ,,So jitsu ron“, die in der
nachfolgenden Tabelle 2 als Uberblick geboten wird. Die Nummerierung richtet
sich nach dem verwendeten modernen Nachdruck des Originals. Die ,,Thesen®
erheben keinen Anspruch auf eine vollstindige Paraphrase des Textinhaltes,
wohl aber auf eine Andeutung des argumentativen Verlaufs.

Tabelle 2: ,,S0 jitsu ron“ — Argumentativer Verlauf.

Uberschrift (Ubersetzung)

Thesen

1-Die Poesie und der Poet
2-Empfinden, Denken und Wesen

3-Charakter der Idee und des
Wirklichen

4-Gebiet des Menschen und Gebiet
der Poesie

5-Ewiges und Unvergdngliches

6-Grosse

7-Personen und personliche
Begebenheiten

8-Feilen und Schmieden

9-Zusammenfassung der Erdrterung

Poesie ist jeder kiinstlerische Text.

Poesie ist Harmonisierung von Gedanken und Gefiihlen
durch den Geist.

Nur durch den wechselnden Bezug zwischen Idee

(sé 48) und Wirklichem (jitsu %) wird aus einem
einfachen Text Poesie.

Nur solche Gegenstdnde aus der erfahrbaren Welt, die
zeitunabhdngig gemacht werden kénnen, gehéren in
das Gebiet der Poesie.

Aufgabe des Poeten ist es, die Gegenstdnde der Poesie
zeitunabhdngig nachvollziehbar zu machen.

Grosse der Poesie besteht nicht in ihrer grossen
formalen Anlage (etwa der Linge), sondern in der
Schwere des Gehalts.

Protagonisten iiberzeugen nur durch Konsistenz, die
motivische Gestaltung der Poesie ist der Konsistenz der
Protagonisten unterzuordnen.

Sorgféltiges Abwdgen des Ausdrucks ist Bedingung der
Poesie.

(Wiederholung der Hauptthesen und Polemik gegen
Kritiker-Zeitgenossen)

Die Abschnitte 1 und 2 werden von Ishibashi ausdriicklich als ,,Prdaliminarien®
gekennzeichnet, die darauf folgenden Abschnitte 3 bis 9 als ,Hauptteil
der Erérterung® (honron A5, S23).”' Den Hauptgegenstand bilden, wie schon
der Titel verdeutlicht, der Begriffsinhalt der Worter so %8 (,,Idee*) und jitsu
% (,Wirkliches“) und die Bedeutung des Begriffsinhalts fiir die zuvor umfassend

71 Wenn nicht anders angegeben, beziehen sich Seitenzahlen auf diesen Beitrag.



114 = Ubersetzungen — Translations - Traductions DE GRUYTER

definierte Literatur. Die Inhalte der Abschnitte 4 bis 8 leitet Ishibashi aus
Abschnitt 3 ab und kommt in Abschnitt 9 zu einer zusammenfassenden
Wiederholung seiner Thesen. Die hiermit im Uberblick gegebene Organisation
des Textes verdeutlicht, dass das ,S0 jitsu ron“ stringent angelegt und
(im grossen und ganzen) frei von Redundanzen ist. Zusammengenommen mit
der eingangs angedeuteten Rhetorik des Textes unterstreicht die Ubersicht
den wissenschaftlichen Anspruch des Textes. Ishibashi hat sich in seinen
bisherigen Verotffentlichungen immer wieder als geschickter Polemiker erwiesen.
Das ,,S0 jitsu ron* stellt in seiner sachlichen und logisch konsistenten Anlage
einen Wendepunkt dar: Ishibashi offenbart hierin und in seinen Beziigen auf die
grossen Disputanten Tsubouchi Shoyo und Mori Ogai den Ehrgeiz, auf
dem ,Podium der Literaturkritik® (hihyo dan #t7F#H) eine geachtete Position
zu erreichen.”

2.4 Rechtfertigung der Wahl der analysierten Version des
»S0 jitsu ron*

Chiba Shinro merkt an, dass sich durch die erwdhnten Erweiterungen der Koko
shinbun-Version des ,,S6 jitsu ron“ zur Koganemura-Version”® das Ziel des ,,So jitsu
ron“ verdndere.”* Man darf wohl deutlicher sagen, dass Ishibashi durch die
Integration der beiden genannten Abschnitte den Gegenstand der Abhandlung
auf die Literatur an sich ausdehnt — er versucht im ,,S6 jitsu ron®, alle bisher in
Einzelvertffentlichungen unterbreiteten Uberlegungen zu einem in sich geschlos-
senen Konzept zusammenzufassen. Ich ziehe daher fiir meinen Beitrag das in der
NDL digital verfiighare Faksimile der Koganemura-Version vor und lege der Analyse
und der Ubersetzung in diesem Beitrag deren Nachdruck in MBgZ 23: 282-290
zugrunde.” Eine vertiefende Ergriindung der Entstehungsgeschichte der
Koganemura-Version iiberlasse ich aus Platzgriinden kiinftigen Forschungen.

72 Den Begriff hihyodan pragte wohl Onishi Hajime K FE#¢ (1864-1900) in seiner Mai 1888 in
der Kokumin no tomo (Nr. 21) verdffentlichten Abhandlung ,Hihyo ron flt&Fi#“ (Theorie der
Kritik; Onishi 1888; KBHT 1: 76-83; KMT 2: 116-117). In seiner Parallelitit zum Begriff bundan 3C
1 (,literarisches Podium“) verweist hihyodan auf die N&dhe der Literaturkritik zum
Kiinstlerischen und schafft damit die Moglichkeit einer Legitimierung unsachlicher
Darlegungen in ,kiinstlerischer Freiheit“.

73 Siehe S13.

74 Chiba 2006: 222.

75 Die modernen Nachdrucke der Kéko shinbun-Version (INZ 3: 135-144; KBHT 1: 133-143)
verwende ich parallel zur Verifizierung der {ibereinstimmenden Textteile der beiden Versionen.



DE GRUYTER Ubersetzungen — Translations — Traductions = 115

Die nun folgende annotierte Ubersetzung verfolgt den Zweck, das ,,So jitsu
ron“ und seine intertextuellen Verflechtungen méglichst umfassend darzulegen.
Dies sehe ich als Voraussetzung fiir die systematische Untersuchung und
Einordnung eben dieser Phdnomene in die Geschichte der japanischen
Literaturtheorie der frithen Moderne.

3 Ubersetzung
Uber die Idee und das Wirkliche (Sé jitsu ron)

1 Die Poesie und der Poet

Ich empfinde die Notwendigkeit, das Wort’®,Poesie®, welches ich hiernach
immer wieder als Terminus zu verwenden gedenke, allgemein zu erklédren,
noch bevor ich in den Hauptteil der Abhandlung’’ eintrete. Der Grund hierfiir
liegt in meiner Annahme, dass die Mehrheit meiner Leser womdglich bei dem
von mir verwendeten Wort ,,Poesie“ gar an Gedichte chinesischen Stils’® den-
ken; oder mich so missverstehen, als meinte ich damit ausschliesslich in
Versfiissen verfasste Schriftwerke, oder meinen, ich verwiese auf Dichtung in
gebundener und abgestimmer Sprache.”” Aber die Poesie, von welcher ich
spreche, ist nicht von derart eng gefasstem Begriffsinhalt, sondern hat eine
viel breitere Bedeutung. Selbstverstdndlich subsumiere ich unter dem Begriff
»Poesie“ alle sprachlich abgerundeten und abgestimmten Schriften, also

76 Die Nummerierung der Unterabschnitte folgt Ishibashi. ,,Poesie“ fiir shi &%, ,,Poet* fiir shijin
&% N\. Die Ubersetzung fiir shi #F richtet sich nach dem umfassenden Textsortenkonzept, das
Ishibashi im folgenden (S17) vorstellt und (in ,,S0 jitsu ron“ ohne Kennzeichnung) aus der
Deutsche Poetik von Hahn {ibernimmt (siehe oben, Abschnitt 1.2.3).

77 ,Hauptteil der Abhandlung® fiir honron A<,

78 ,,Gedichte chinesischen Stils* fiir kanshi 7%5F: besondere Form der Poesie in gebundener
Sprache, bei der im Gegensatz zur japanischen Poesie Stilelemente wie Symmetrien und Reime
vorherrschen.

79 ,Dichtung in gebundener und melodisch abgestimmter Sprache* fiir ketsugo seichd no monji
HEEEREEH © ¥, womit alle Poesie in gebundender (ketsugo) und reimender (seiché) Sprache,
also Lyrik gemeint ist. Dabei verweist die Nennung von Reimen deutlich auf die chinesische
Lyrik, die im Gegensatz zur japanischen Lyrik hdaufig mit Reimen arbeitet.



116 —— Ubersetzungen - Translations — Traductions DE GRUYTER

Gedichte chinesischen Stils, Gedichte japanischen Stils und Kurzgedichte,®°
Langgedichte,® Erdffnungsverse,® Spielerische Gedichte®> sowie Volkstiimliche
Gesdnge,®* aber dariiber hinaus eben auch Theaterstiicke,®®> Romane®® sowie
unterhaltsame Erzihlungen,®” ohne dass ich zwischen reimender und prosaischer
Literatur®® unterschiede.?® Zwar ist nun der iiberwiegende Teil der Poesie versge-
bunden oder trotz fehlender Vershindung gleichwohl zu den Schriften abgestimm-
ten Charakters zu rechnen, aber wenn ich von der Poesie handele, so unternehme
ich das nicht von der dusseren, formalen Anlage her,’® sondem unternehme dies
vom in ihrem Inneren enthaltenen Grundwesen’® her, und bezeichne daher alle
Schriften, welche Kunstcharakter’> haben, als ,Poesie“. Von hier aus also kann
ich die Definition der Poesie ableiten, die da lautet:

Poesie ist jene Sache, durch welche das ,Seelenleben® und das ,Geistesleben”
des Menschen vermittels sprachlicher Funktionen auf kiinstlerische Weise zum Ausdruck
gebracht werden.

80 ,,Gedichte japanischen Stils“ fiir waka 13, Dieser Begriff schliesst allgemein jede Form japa-
nischer Lyrik im Gegensatz zur chinesischen Lyrik ein. Insbesondere meint waka auch das hiernach
genannte , Kurzgedicht* fiir tanka %57, das autochton japanische Gedicht aus 5 Versen zu 5, 7, 5, 7
und 7 Moren Lange.

81 ,Langgedicht“ fiir choka E#: japanisches Gedicht, bestehend aus einem grundsitzlich
beliebig langen Wechsel fiinfmoriger und siebenmoriger Verse und einem Abschluss aus zwei
siebenmorigen Versen.

82 ,Er6ffnungsvers® fiir hokku 3£#]: der aus drei Versen von 5, 7 und 5 Silben bestehende
Oberstollen des tanka (S 16, Anm. 66).

83 ,Spielerische Gedichte* fiir haikai flFi%: bezeichnet im engeren Sinne das scherzhafte
Gedicht, umfasst aber im weiteren Sinne das haiku flffi) (den verselbstédndigten Oberstollen
des tanka) und die Kette von in haikai-Form abgefassten Gedichten.

84 ,Volkstiimliche Gesdnge* fiir riyé {f 5%, meist Gesdange und Gedichte ldndlichen Ursprungs.
85 , Theaterstiicke* fiir gikyoku [ .

86 ,Roman* fiir shésetsu /M.

87 ,Unterhaltsame Erzdhlungen® fiir kiwa %7 &5, hier als Oberbegriff fiir die miindlich tradierte
unterhaltsame Literatur.

88 ,Reimende Literatur® fiir inbun #§3C, ,,prosaische Literatur® fiir sanbun §{3.

89 Zusammengefasst stehen die nach ,dariiber hinaus“ genannten Textsorten fiir das im
Gegensatz zur Lyrik sozial nicht hoch respektierte Feld der Literatur (vgl. Schamoni 2000).

90 Zu den Auszeichnungen durch Unterstreichungen und Kursive siehe Seite 13.

91 ,,Grundwesen® fiir honshitsu 4.

92 ,Kunstcharakter haben* fiir bijutsu-teki no £#i[) ©. Die gesamte Definition ist durch das
Auszeichnungszeichen ten . hervorgehoben.

93 Die Doppelschreibung zére (fiir deutsch ,Seele“) 1% [seijd] und gaisuto (fiir deutsch
»Geist*) F & [ishi] verwendet Ishibashi auch in seiner Schrift ,Shiika no seishin oyobi yojo
Ak O K S 1% (Das Wesen der Poesie und der emotionale Nachklang; Ishibashi 1890e).
Die Quelle der deutschen Begriffe ,,Seele” und ,,Geist* sowie ,,Geistesleben® (gaisutesurében =



DE GRUYTER Ubersetzungen - Translations = Traductions = 117

Nun muss man sagen, dass die Poesie zu keiner Zeit von der Bindung an die
Schonheit”™ zu trennen ist. Daher 18st sie aus, dass der Lesende, der
Vortragende, der Betrachtende und der Horende stets das Empfinden der
»ochonheit” entwickeln. Denn es ist so, dass etwas einen feinen Klang von
sich gibt, wenn man darauf klopft, dass es einen niemals zu {ibertreffenden
Geschmack hat, wenn man hineinbeisst, dass es ein lebhaftes Moment entwi-
ckelt, wenn man es rezitiert.”> [Die Poesie] ist von geheimnisvoller, dunkler
Natur, und im Herzen entsteht aus diesem Grunde ein Empfinden von Trauer,
so dass man einen Seufzer ausstdsst.’® Bei der Poesie ist es mit der ,,Schonheit*

HEAIE [ishi seikatsu]) und ,Seelenleben (zérenrében ':1# 4 1% [seijo seikatsu]) deutet Ishibashi
in ,,Shiika no seishin“ (anders als in ,,S6 jitsu ron“) durch die Nennung von Werner Hahn
wenigstens an. Es handelt sich dort wie hier um § 19 aus der bereits erwédhnten (s. S16, Anm. 62)
Schrift Deutsche Poetik von Werner Hahn. Die einschldgige Passage lautet:

»Poesie ist die in Formen der Sprache bewirkte schone Darstellung des menschlichen Seelen-
und Geisteslebens (§ 12). — Seelen- und Geistesleben. — Seele und Geist sind das Wesen des
Menschen (§. 15). ,Seele‘ d.i. das Leben im Empfinden; und zwar im Empfinden sowohl der von
aussen durch die Sinne vermittelten Eindriicke, wie der von innen aus dem eigenen Selbst
vermittelten Erregungen. ,Geist‘ d.i. das Leben im Denken; und zwar im Denken sowohl dessen,
was unmittelbar aus der Empfindung zum Bewusstsein gelangt, wie dessen, was aus dem Zum-
Bewussstein-Gelangten in Gedanken weiter gebildet (gefolgert) wird. Beide sind Glieder einer
Entwicklung und stehen sowohl im Zusammenhang mit ihren Vorstufen, wie in
Wechselbeziehung aufeinander®. (Hahn 1879: 42-43)

Auffallig ist, dass Ishibashi in So jitsu ron weder Hahn und dessen Deutsche Poetik noch
seinen eigenen Aufsatz ,,Shiika no seishin“ als Quelle nennt. Quelle des Begriffs seijo 1%, also
der japanischen Hilfte des deutsch-japanischen Hybridterminus‘ (,,Seele/ seijo*) ist wohl das
Sundai zatsuwa 585 H#E55 (Vermischte Gespriche in Surugadai), Gesprichsnotizen des konfu-
zianischen Gelehrten Muro Kyiiso = #i (1658-1734), aus denen Ishibashi auch fiir andere
Veroffentlichungen literaturkritische Terminologie und Sichtweise entnimmt. Muro verwendet
den Begriff seijé zur Bezeichnung des in der Lyrik der Gelehrten ausgedriickten Seelenlebens
(seijo). (Vgl. Muro 1953 [1732]).

94 ,.Schénheit* fiir bi 3€. Die begriffliche Kldrung dieses Wortes bleibt Ishibashi in seiner
Abhandlung schuldig, doch liegt die Vermutung nahe, dass Ishibashi sich nicht nur in seinem
Postulat der Untrennbarkeit von Kunst und Schonheit auf Werner Hahn (1879: 21-41) stiitzt
(siehe auch Anmerkung 85), sondern auch in Bezug auf dessen Begriff von ,,Schonheit“. Hahn
beschreibt ,Schonheit* im Sprachgebrauch der Asthetik als ,[..] eine Beschaffenheit der
Formen, die wahrgenommen (vernommen) und vorgestellt (geistig vergegenwirtigt) werden
konnen, und zwar diejenige, die im Menschen das Gefiihl einer reinen Freude erweckt, d. h.
einer Freude bloss am Wahrnehmen und Vorstellen.“ (Hahn 1879: 21).

95 Ishibashi stellt hier die Wirkung jedweder Kunst als vom Rezipienten abhéngig dar und
fiihrt zundchst Beispiele aus anderen Kunstformen an, bevor er im ndchsten Satz zur
Sprachkunst (Literatur) kommt.

96 Ishibashi setzt hier unvermittelt ,Schonheit (bi) mit ,emotionalem Nachklang“ (yojd)
gleich, indem er sich auf seine zwei Monate zuvor publizierte Abhandlung ,,Shiika no seishin
oyobi yojo“ bezieht. Dort beschreibt er mit den auch hier verwendeten Begrifflichkeiten die



118 = (bersetzungen - Translations - Traductions DE GRUYTER

wie bei Fischen mit dem Wasser, bei den Blumen und Grasern mit den Strahlen
der Sonne: sie konnen nicht fiir einen Moment voneinander getrennt werden.
Wird das Erstgenannte von [seinem Element] getrennt, so werden [die Fische]
ihre Bewegungskraft verlieren, ersticken und sterben, wird das Zweitgenannte
von [seinem Element] getrennt, so werden [Blumen und Gréser] ihre wunderbare
Gestalt verlieren und verdorren. Wenn man etwas fiir Poesie nimmt, darin aber
keine Schonheit enthalten ist, wie soll man es dann von einem geschmacklosen
und trockenen Kochbuch unterscheiden? Das ist der Grund, warum Poesie als
Kunst ausgeiibt werden muss.

Was nenne ich das Leben der ,Seele”, was nenne ich das Leben des
,»Geistes“? Ich méchte sagen, dass ,,Seele” das Empfinden ist, dass ,,Geist* das
Denken ist.”” Das Empfinden ist eine Regung, eine Anregung, welche von

Auslésung der Trauer durch emotionalen Nachklang (yojo) wie folgt: Yojo areba sunawachi
yozen kotsuzen, myozen, kanarazu kore ga tame ni aikan wo shdji, eitan wo hasshi 4x1% & # i H
bR AREIR, LT 2 r B CREKEE L, tk(sic!) £ % L [...] (,Wenn es einen emotiona-
len Nachklang gibt, so ist das tiefgriindig, aufriittelnd, diister, und unbedingt ruft dies ein
Gefiihl der Trauer hervor, man stdsst Seufzer aus [...]“; KnT 6: 13). Ausserdem aber kommt
Ishibashi damit (wohl durch Hahn 1879) indirekt der Philosophie des deutschen Idealismus
nahe. Kant etwa schreibt in § 25 seiner Kritik der Urteilskraft die Auslosung der Trauer dem
Erhabenen zu. Das Schione sei vom Erhabenen sehr verschieden, ,,[..] indem dieses (das
Schone) directe ein Gefiihl der Beférderung des Lebens bei sich fiihrt, und daher mit Reizen
und einer spielenden Einbildungskraft vereinbar ist; jenes aber (das Gefiihl des Erhabenen) eine
Lust ist, welche nur indirecte entspringt, ndmlich so, dass sie durch das Gefiihl einer augen-
blicklichen Hemmung der Lebenskriafte und darauf sogleich folgenden desto starkem
Ergiessung derselben erzeugt wird, mithin als Riihrung kein Spiel, sondern Ernst in der
Beschiftigung der Einbildungskraft zu sein scheint. Daher es auch mit Reizen unvereinbar ist;
und, indem das Gemiit von dem Gegenstande nicht bloss angezogen, sondern wechselsweise
auch immer wieder abgestossen wird, das Wohlgefallen am Erhabenen nicht sowohl positive
Lust als vielmehr Bewunderung oder Achtung enthdlt, d.i. negative Lust genannt zu werden
verdient.“ (Kant 1968 [1790]: 165-166).

97 Die mit deutscher Lesung bereits auf Seite 17 eingefiihrten Hybridbegriffe zére 7£i% [seijo]
und gaisuto & [ishi] werden zwar im folgenden nicht mehr mit den erwidhnten Lesehilfen
versehen, doch gehe ich davon aus, dass sie auch im folgenden als Hybridbegriffe gedacht sind,
iibersetze entsprechend und kennzeichne die Begriffe mit Anfiihrungszeichen. ,Empfinden*
steht fiir kanjo /&%, ,Denken® fiir kdsatsu #% %2. Schon in ,,Shiika no seishin oyobi yojo* (KnT 6:
13) verband Ishibashi die Begriffe ,,Geist* (gaisuto %/ [ishi]) und ,Denken* (késatsu # %%)
durch einfache Aneinanderreihung in einer Paraphrase aus den Versen 25 bis 32 aus Goethes
»Epilog zu Schillers Glocke“. Die Verse lauten im Original: ,,Denn er war unser! Mag das stolze
Wort / Den lauten Schmerz gewaltig iiberténen! / Er mochte sich bei uns im sichern Port, / Nach
wildem Sturm, zum Dauernden gewohnen. / Indessen schritt sein Geist gewaltig fort / In’s
Ewige des Wahren, Guten, Schénen / Und hinter ihm, in wesenlosem Scheine, / Lag, was uns
alle bandigt, das Gemeine.“ (Goethe 1988 [1815]: 257). Goethes Verse seien, so Ishibashi in
»Shiika no seishin“, ein fiir alle giiltiger Beweis dafiir, dass das Denken (késatsu) und das



DE GRUYTER Ubersetzungen - Translations - Traductions = 119

aussen kommt oder von innen ihren Ausgang nimmt. Das Denken ist etwas,
das sich vom Empfinden hin zum Wissen, vom Wissen hin zur Vernunft
entwickelt.”® Aus diesem Grunde schreitet das Empfinden des Menschen in
Abhéngigkeit vom Denken fort, das Denken gerdt durch das Empfinden in
Bewegung. Ersteres trifft in der Aussenwelt auf die Existenz des Schonen der
Schopfung,” Letzteres begreift in der inneren Welt die Vernunft des Schénen
der Schopfung.’®® Die beiden Dinge entwickeln und bewegen sich in gegensei-
tiger Bedingtheit. Aus diesem Grunde begleiten ,Seele“ und ,Geist“ den
Menschen und kénnen nicht voneinander getrennt werden. Die aus diesen
beiden Dingen hervorgehenden Kategorien unterscheidet man sorgsam, fiihrt
sie zur weiteren Entwicklung und driickt sie mit Worten aus. Erst hier entsteht
Poesie. Das ist der Grund, warum ich die Poesie als etwas beschreibe, in dem
sowohl das ,Seelenleben” als auch das ,,Geistesleben” zum Ausdruck gebracht
werden.'*!

Empfinden (kanjo) in einem engen Zusammenhang mit dem Wesen der Poesie (shiika no seishin)
und dem emotionalen Nachklang (yojo) stehen. Bemerkenswerter als die in sich nicht schliissige
Argumentation ist, dass Ishibashi sich zwei Monate vor dem ,,S0 jitsu ron“ auf Goethe als eine
im Gegensatz zum unbekannten Werner Hahn unangreifbar scheinende Autoritdt beruft, diese
Berufung hier aber nicht wiederholt.

98 ,Wissen® fiir chi %1, ,Vernunft“ fiir ri ¥!. Zwar meint in der Ishibashi wohlvertrauten
traditionell-neokonfuzianischen Vorstellung, stark vereinfacht, chi die Weisheit, die den
Dingen zugrundeliegenden Prinzipien zu erkennen, ri (auch ,Prinzip“) dagegen die Fahigkeit,
eine hohere, natiirliche Ordnung einzusehen. Ishibashi lehnt sich hier neuerlich an Hahn 1879
an. Dort heisst es: ,,Seele und Geist sind das Wesen des Menschen [...]. ,Seele® d.i. das Leben im
Empfinden, und zwar im Empfinden sowohl der von aussen durch die Sinne vermittelten
Eindriicke, wie der von innen aus dem eigenen Selbst vermittelten Erregungen. ,Geist’, d.i.
das Leben im Denken; und zwar im Denken sowohl dessen, was unmittelbar aus der
Empfindung zum Bewusstsein gelangt, wie dessen, was aus dem Zum = Bewusstseingelangten
in Gedanken weiter gebildet (gefolgert) wird.*

99 ,Schopfung* fiir zoka i&ift. Dass diese Formulierung (und die deutsche Ubersetzung) die
christliche Vorstellung als Produkt eines Schépfers anklingen ldsst, scheint unvermeidlich. Dass
aber Ishibashi hier auch die Vorstellung einer anthropomorphen Schopfergottheit anklingen
lassen will, bleibt Spekulation.

100 Dieser Passus zitiert (wohl unbewusst) einen Grundgedanken der Hegelschen Asthetik,
dass namlich Schonheit die Prdsenz der Vernunftidee in Anschauung und Vorstellung sei
(Gethmann-Siefert 2005: 54-56).

101 Die hier angedeutete und in Abschnitt 2 (,Empfindung, Denken und Wesen*) ausfiihrlich
dargelegte Vorstellung einer schddlichen Aufteilung von Empfinden und Denken in der
Dichtung entwickelt Ishibashi schon in seinem November 1889 (also vier Monate vor ,,S0 jitsu
ron%) verdffentlichten Beitrag ,Bungaku hydron Shigarami zéshi C¥EFspfMEEsd4t” (Die
Literaturkritiken der Shigarami zdshi; Ishibashi 1889a) wie folgt: ,,Wie ich es mir denke,
wiirde ich nicht einmal sagen wollen, dass die Schadhaftigkeit unserer Literatur in Chaos und
Undurchschaubarkeit bestiinde. Vielmehr ist es so, dass die Literaten sich zwar darauf



120 =— Ubersetzungen - Translations — Traductions DE GRUYTER

Was ich zuvor als Poesie bezeichnet habe, sind in der Tat Schriften, in
denen auf besagte Weise [die Dinge] kiinstlerisch ausgedriickt werden. Doch
was ist es, das diesen Ausdruck beherrscht? Ich mochte sagen: es ist der Poet.!°?
Diejenigen etwa, die sich selbst als die feinen Herren der eleganten Reime
bezeichnen,\'® die beim Anblicke einer Kirschbliite einen Vers ausspucken,
die ein paar Worte aneinanderreihen, wenn sie einen Frosch héren,'®* gehtren
noch nicht zu denen, die ich als Poeten bezeichne.

verstehen, Seele (zére 11 [seijo]) und Geist (gaisuto & & [ishi]) in tausenden von Worten und
zehntausenden von Phrasen auszustreuen, sich aber nicht darauf verstehen, sie in einer Idee
und einer Form (sdkei #8#%) zusammenzufiihren. Ich hoffe, dass die Zeitschrift [Shigarami zoshi]
sich noch einen Schritt weiter vorwagt und die Schadhaftigkeit dieser Ausstreuung in die
Schénheit der Zusammenfiihrung (ketsugé no bi & & %) wandeln mége.“ (KnT 5: 222; INZ
4: 95-96). Der hier abschliessende Passus ist in seiner Gesamtheit die japanische Paraphrase
eines Abschnittes aus Hahns Deutscher Poetik. Im ,,Ersten Abschnitt“ (,,Kunst und Kiinste*) geht
Hahn von der ,,Eintheilung der Kiinste* (I.) iiber die Erklarung des Begriffs ,,Schonheit” (II.) zur
»Poesie“ (IIl.), wo er in § 19 (,Erkldrung®, Hahn 1979: 42-47) die Begriffe ,Seelenleben“ und
»,Geistesleben® sowie das ,,Verhdltnis zwischen Sprache und Poesie“ sowie zwischen ,,Poesie
und ,,Wissenschaft” erldutert.

102 ,Poet* fiir shijin & A.

103 ,Feine Herren der eleganten Reime* fiir firyii inshi A Jii5E 1, eine Zusammensetzung aus
den Wortern firryi (,,Eleganz*) und inshi #8 1 (,reimender Herr). Ishibashi greift hier das Bild
desjenigen Dichters auf, dessen Beschiftigung mit eleganten Reimen (fitryi inji EifEE5F) dem
eigenen Vergniigen dient. In der obigen Formulierung bezieht sich Ishibashi hier womaéglich auf
die Erzdhlung Nr. 15 aus der Sammlung Tsuyu dandan #[f] % (Feb. 1889) von Kdda Rohan = [H
FE1E (1867-1947). Dort antwortet auf eine weltweit annoncierte Heiratsanzeige ein Bewerber,
der sich als ,,feinen Herrn der eleganten Reime* (fiiryit no inshi J& i ? #8-) ausgibt, mit einer
von pathetischen Metaphern iiberladenen, vom Brautvater als Satire abgetanen Dichtung (Koda
1889: 92-109; 101).

104 Der poetische Bezug auf Erscheinungen der Flora und der Fauna allgemein entspricht einer
seit den Anfdngen der japanischen Literatur lang und intensiv gepflegten Tradition, entspre-
chende Worter wurden immer wieder kanonisiert (Schénbein 2001). Ein Blick in die thema-
tischen Indices grosser Textsammlungen (NKBT, MBgZ) mit der Vielzahl ihrer Nachweise in
literarischen Texten zeigt, dass dies im besonderen fiir die von Ishibashi zitierten Begriffe
+Kirschbliite* (sakura #%) und ,Frosch* (kaeru % oder kawazu #£) gilt. Ishibashi leitet hier
einen Gedanken ein, den er spater (in Abschnitt 4, ,Das Gebiet des Menschen und das Gebiet
der Poesie”) ausfiihren wird: dass namlich selbst traditionelle poetische Topoi nicht fiir sich
genommen schon Poesie seien, wenn ihnen der Bezug zum Menschen fehlt. Ishibashi bezieht
sich aber gleichzeitig auf eine Ausserung des Literaturkritikers Iwamoto Yoshiharu j# A< ¥4
(1863-1942). Iwamoto verteidigte in seinem Artikel ,Bungaku to shizen“ [3%% & HER]
(Literatur und Natur; Iwamoto 1971-1975 [1889]) seine These, die grisste Literatur sei diejenige,
welche die Natur so abbilde wie sie sei. Tsubouchi Shoyo habe, so Iwamoto, in einer mit ihm
gefiihrten Diskussion hohnlachend gesagt, dass man so viel von der Abbildung der Natur reden
moge wie man will, dass aber die beim Anblick eines in den Teich springenden Frosches
verfassten Verse Gasa-gasa/ gasa-gasa/ dobun # ¥ # %, A+ # 4, F7~ (in etwa



DE GRUYTER Ubersetzungen - Translations — Traductions === 121

2 Empfinden, Denken und Wesen

Im Entstehen einer Dichtung kommen zundchst einmal Empfinden und Denken
auf.’°>'% Wenn Empfinden und Denken aufkommen, dann ist dies jener Moment
der Verziicktheit, in welchem Mensch und Ereignis zusammengehen'”” und die
Vernunft des Menschen sich einstellt,’®® in dem sich plétzlich das Dunkel des
Weltenalls lichtet, in dem sich alle verborgenen Feinheiten zwischen Himmel und
Erde erfiihlen lassen und ohne Worte zueinanderkommen.'® Man mag dann in
dunkler Nacht den hellen Mond sehen, den schénen Vogel im Schnee héren — so
erscheinen, dem Empfinden gehorchend, gesunde und vollstindige Gedanken
sowie auch gesunde Worte in der Gestalt [des Gesehenen]. Was nun aber
Empfinden und Denken beherrscht, das wird das Wesen genannt.'® Das Wesen
ist jenes Ding, welches die schidliche Aufteilung in Seele und Geist verhindert,'*
in dem es beide in einer einzigen abgebildeten Gestalt zusammenfasst. Ich will es
als das Antiseptikum des Poeten bezeichnen.'?

»Platsche-platsche, platsche-platsche, plumps“) noch keineswegs Literatur seien. Iwamoto
verwahrt sich in ,Bungaku to shizen“ gegen diese Polemik, welche die von ihm favorisierte
Literatur verkenne und auf eine geistlos mechanische Abbildung reduziere (KBHT 1: 68). Die
angeblich von Tsubouchi stammende Polemik bezieht sich indirekt auf Matsuo Bashds
beriihmtes, im modernen Nachdruck ,Kawazu @ (,,Der Frosch*) betitelte haiku Furu-ike ya/
kawazu tobikomu / mizu no oto (,Alter Teich/ ein Frosch springt hinein / der Klang des
Wassers®) (NKBT 45: 37), auf das in dieser Polemik indirekt als Beispiel fiir eine gelungene
Beschreibung hingewiesen wird. Mit der Antwort auf die Polemik 16ste Iwamoto einen Disput
aus, zu dessen prominenten Protagonisten auch Mori Ogai gehorte. (Woldering 2015). Ishibashi
reiht sich unter die Disputanten ein und bezieht mit seiner Ausserung halbwegs deutlich die
Tsubouchi-Position.

105 ,,Empfinden und Denken“ fiir kannen &%, ,,Wesen* fiir seishin ¥51#. Diese Begriffe zitiert
Ishibashi aus der poetologischen Schrift Kien shiwa (1771) von Minagawa Kien (S 20, Anm. 116).
106 Die Unterstreichung gibt das originale Auszeichnungszeichen maru . wieder.

107 ,Mensch und Ereignis“ fiir jinji AH. ,Ereignis“ (ji, koto ) meint dabei &dussere
Handlungsabldufe oder Sachverhalte, die ein sprachliches Kunstwerk beschreibt. Ishibashi
greift hier Abschnitt 7 (,Personen und personliche Begebenheiten*) vor.

108 Diese Passage bezieht sich auf den weiter oben beschriebenen Prozess, der vom Gefiihl
iiber das Wissen schliesslich zur Vernunft fiihrt.

109 ,,Ohne Worte zueinander kommen* fiir mokukai 284 im Sinne von ,,sich ohne Erkldrungen
verstehen®. Diesen Begriff tibernimmt Ishibashi ohne Kennzeichnung wiederum aus Minagawas
Kien shiwa (S 20, Fn. 116).

110 ,Wesen* fiir seishin 4.

111 Ishibashi fiihrt hier die zum Ende von Abschnitt 1 (,Die Poesie und der Poet“) nur
angedeutete Idealvorstellung von der Einheit von Empfinden und Denken in der Dichtung
deutlicher aus.

112 ,Antiseptikum des Poeten* fiir shijin no bofuzai 55 A\ @ [ & #l



122 = (bersetzungen - Translations - Traductions DE GRUYTER

Was ,,Seele” und ,Geist“'"> anbelangt, méchte ich eigentlich nicht noch

weiter ausholen, komme jedoch nicht umhin, noch einige Worte hinzuzufiigen.
Die Seele (das Gefith)'™* irrt mitunter in Bezug auf den wahren Charakter der
Dinge und Gegenstinde.'™ Der Grund liegt darin, dass Irrglaube, gedankliche
Kurzschliisse, Freude und Zorn, Liebe und Hass sowie andere Empfindungen die
Gegenstdnde nicht in sich aufnehmen, sondern sich selbst auf jene Gegenstinde
ibertragen. Aus diesem Grunde sind Schriften, welche allein der Seele entsprun-
gen sind, etwas Voriibergehendes, nicht etwas Ewiges.'® Will man [die
Schriften] zu etwas Ewigem werden lassen, so bedarf es des Urteils und der
Wertung [der Gegenstidnde] durch den Geist."” Kien''® hat einst das folgende
gesagt: ,,Zustand und Form der Dinge in Ruhe zu betrachten und priifend in
Augenschein zu nehmen, ist nicht so wie der Prozess der Reaktion auf die
Aussenwelt. Der Prozess der Reaktion auf die Aussenwelt wendet sich bald
um, bald verdndert er sich, er ist unstet in Bewegung und Innehalten’® und
kann deswegen nur fiir eine bestimmte Zeit bestehen. Der Geist aber, welcher

113 ,Seele” fiir zére M1 [seijo), ,,Geist* fiir gaisuto = /& [ishi]. Diese Begriffe hat Ishibashi aus
den in Deutsche Poetik von Werner Hahn verwendeten Begriffen ,Seelenleben“ und
»Geistesleben“ (517, Anm. 79) abgeleitet und im November 1889 in seinem Beitrag ,,Bungaku
hydron Shigarami zoshi SCZEFFaAMM4E” (s. S19, Anm. 85) in dieser Schreibung eingefiihrt.
114 ,,Gefiihl“ fiir kanjo /#&{%. Die Klammern und der enthaltene Text iibertragen Ishibashis
Anmerkung.

115 Dinge und Gegenstinde* fiir jibutsu 4/, diffuser Begriff fiir materielle und immaterielle
Gegenstédnde.

116 Gemeint ist ,von voriibergehendem, nicht von zeitlosem Wert“. Ishibashi nimmt hier
anhand des Begriffes eikyii 7k /A (,Ewigkeit*) einen Gedanken vorweg, den er nachfolgend
aus der poetologischen Schrift Kien shiwa von Minagawa Kien wortlich zitiert.

117 ,,Urteil und Wertung durch den Geist* fiir gaisuto no hantei kansho %= 8 © #5285 . Dem
Sinn nach entspricht diese Passage § 15 (,,Der subjektive Grund der Schonheit”) aus Hahns
Deutsche Poetik: ,,Die Empfindung des Schénen beruht auf der Art der menschlichen Seele:
darauf [sic!] dass sie geistdurchdrungen ist. Und zwar ndher: 1. darauf, dass der Geist sein
Dasein in der Auffassung von Gegensatzen hat; 2. dass harmonische Ausgleichung der
Gegensdtze dem Menschen als Ziel seines Strebens vorschwebt; 3. dass dieses Ziel, unter dem
Streben nach ihm, unablédssig h6her steigt und ferner riickt. Beim Gewahren eines Schénen d.i.
einer Form, in der die Gegensitze harmonisch ausgeglichen sind, erwacht die Seele zu einer
hohen reinen Freude, da ein Abbildung der Erfiillung ihrer Sehnsucht und ihres Strebens ihr zu
theil geworden ist.“ (Hahn 1879: 25).

118 ,Kien“ #{[f: der in Fn. 103 und 107 erwéhnte Sinologe Minagawa Bunzd (Kien). Minagawa
verfasste neben umfangreichen Kommentaren zu chinesischen Klassikern auch eigene
Dichtungen und literaturtheoretische Schriften. Im folgenden zitiert Ishibashi aus Minagawas
in kanbun verfasster poetologischer Schrift Kien shiwa &7 (Kiens Gesprdche iiber die
Poesie, Minagawa 1972 [1771]).

119 Soweit aus dem modernen Nachdruck (Minagawa 1972 [1771]) zu ersehen, stammen die
Auszeichnungen von Ishibashi.



DE GRUYTER Ubersetzungen — Translations — Traductions = 123

sich in der Kontemplation (das hat im Grunde die selbe Bedeutung ,,Empfinden
und Denken*)'* befindet, ist anders. Bei der Ausserung des Empfindens nimmt
der Mensch auf jeden Fall seinen Willen zusammen, konzentriert seine geistigen
Fihigkeiten,'? bringt Gedanke fiir Gedanke in eine kontinuierliche Reihenfolge
und hélt sie fest, um schliesslich sein Herz zu besdnftigen. Erst wenn er all dies
getan hat, mag es von langerer Dauer sein. Darin besteht der Unterschied. Die
Poesie des Schriftstellers'? verldsst nicht fiir ein einziges Wort dieses Gebiet,
nicht fiir einen einzigen Vers weicht sie aus diesem Raume. Sie hdlt Gedanke fiir
Gedanke in einer kontinuierlichen Reihenfolge fest, bringt sie zum Klingen und
schafft so Gesang und Poesie.“’* So sprach er, und das sind in der Tat weise

120 Die Begriffe meiso =48 (,Kontemplation®), kan nen /&2 (,Empfinden und Denken“) sowie
das Postulat einer nicht ldsbaren Einheit von kan und nen zitiert Ishibashi ebenfalls, allerdings
ohne Kennzeichnung, aus Kien shiwa. Minagawa legt dort dar, dass Poesie (shi #F) aus den drei
Elementen dussere Form (teisai 1£%%), Rhythmus und Melodie (kakuché #&f, im Sinne von Stil)
und Wesen (seishin ¥5f#) bestehe, wobei letzteres als ein die Form und die Tonlage (Stil)
zusammenfassendes Moment die tragende Rolle spiele. Das Wesen der Poesie miisse man
durch Kontemplation (meiso [E4H), die Minagawa als stilles Verstehen (mokkai #A4¥) und
Eintauchen in das Prinzip (senri #¥) bezeichnet, erfassen. Alle Dinge zwischen Himmel und
Erde triten in Abhingigkeit von Empfindungen (kan /i) in Erscheinung und wandelten sich in
Abhéngigkeit von Gedanken (nen 7). Was nun Empfindungen und Gedanken beherrscht, sei das
Wesen (seishin). Nach dieser Entwicklung der Begriffe seishin, meiso sowie kan und nen erldutert
Minagawa seine Unterscheidung zwischen der Reaktion auf die Aussenwelt und der
Kontemplation, die Ishibashi (dann auch als Zitat gekennzeichnet) im folgenden wiedergibt.

121 ,,Geistige Fihigkeiten konzentrieren* fiir i wo atsumu #3& (Minagawa 1972 [1771]: 182).
122 ,Schriftsteller” fiir sakka {£%.

123 ,,Gesang und Poesie” fiir kashi #{iF. Ishibashi paraphrasiert hier in japonisierter Form (kaki-
kudashi) die folgende Passage aus Kien shiwa: Sono mono no jojo wo seisatsu teikan su domo,
kedashi heisei gai ni 6zuru no sayo to, onajikarazaru ari. Gai ni 6zuru no sayd wa, tachimachi tenji
tachimachi kawaru. Do shi tsune naku shite shikoshite toki to shite sonsezaru koto nashi. Mydsé chii no
seishin no gotoki wa sunawachi shikarazu. Sono kan gen no toki ni atarite, sono hito kanarazu
subekaraku shi wo tsugi i wo atsumete, nennen aitsugi, motte kore wo shiiji shi, motte kore kangan
shite, shikashite nochi ni hajimete chéson suru koto wo ebeshi. ##85 BHAR . B 5 A2
ER . AAR. AN ZERAE . RS Bhib&EE. MENTAT. MERPZEMH,. IR
R AHBEZR., EALFARERE. SSHAURFEZ . DRIz, MEHRRBESE. (apo-
nisierte Version Minagawa 1972 [1771]: 182). Im Original geht dem von Ishibasi paraphrasierten Teil
eine gewichtige Bemerkung Minagawas voraus: Kedashi mydso kydkotsu no aida, tenchi i shi,
banbutsu sonawaru. Kanji ni shitagaite gen shi, nen ni shitagaite henzu. Kono kan nen wo tsukasadoru
mono, sunawachi iwayuru seishin nari. HEAAVIBZ M. RMALE . TYHES. BEEmMHE. &
A, FiuEEE . BIFraERfit. ,Wohl wihrend der Kontemplation und Verziickung nehmen
Himmel und Erde ihre Positionen ein und werden mit allen Dingen ausgeriistet. Sie treten dem
Gefiihle folgend in Erscheinung, sie wandeln sich dem Gedanken folgend. Was Gefiihl und
Empfinden beherrscht, das ist das sogenannte Wesen.” (Minagawa 1972 [1771]: 181-182) Es bleibt
unklar, warum Ishibashi seine Paraphrase nicht mit dieser Einleitung beginnt.



124 =— (bersetzungen - Translations - Traductions DE GRUYTER

Worte. Was Kien mit ,unstet in Bewegung und Innehalten®“ meinte, bedeutet
das, was ich als ,Seele“ bezeichne, was er mit ,festhalten und von langerer
Dauer sein“ meint, bedeutet das, was ich als ,,Geist* bezeichne.'?* Und darin,
dass er Empfinden und Denken wichtig nimmt, der Seele Gewicht beimisst,
stimmt er mit mir iiberein. An diesem Punkte mdchte ich sagen, dass derjenige,
welcher die Seele erkennt, aber nicht zum Geiste fortschreitet, ein niederer Poet
ist, dass derjenige, welcher den Geist erkennt, aber nicht zu Empfinden und
Denken fortschreitet, ein mittlerer Poet ist, dass derjenige, welcher Empfinden
und Denken, dabei auch die Seele erkennt, der héchste Poet ist. Ich mochte
hierfiir ein Beispiel geben und zitiere deswegen drei leicht verfiighare und
zugingliche Gedichte in chinesischem Stil.'®

,Feiner Regen benetzt meine Kleidung, und schaue ich auch hin, sehe ich ihn doch nicht.
Welke Blitter fallen zu Boden, und lausche ich auch, gibt es doch keinen Ton.“ (Ro Rin)'%

»EI benetzt mein Kleid und ndhrt mein Verlangen — Regen der Aprikosenbliiten,

er blist mir ins Gesicht und ist doch nicht kalt - Wind in den Weiden.“ (Shi Nan)'?’

124 ,Unstet in Bewegung und Innehalten* fiir doshi jo naku %15 % (Minagawa 1972 [1771]: 182).
Ishibashi verbindet Kiens Charakterisierung von kan (,,Empfinden®) und nen (,,Gedanken®) iiber die
Begriffe ,,Seele“ und ,,Geist“ mit Hahn 1879 (43-44; § 19): ,,Die Seele, unbeeinflusst vom Geist,
lediglich an den Kérper (an die Wahrmehmung durch die Sinne und den Strom des Blutes und der
Nerven) gebunden, ist der Wellenbewegung eines Meeres zu vergleichen. Die unbewussten
Regungen verschwinden in demselben Augenblick, in dem sie sich bilden; bilden sich, indem sie
verschwinden. Es ist ein Zustand, den wir als den unseren, nicht wenn er stattfindet, sondern nur
beim Erwachen aus ihm d. h. wenn er schwindet, merken.” (Hahn 1879: 43).

125 ,Ein Beispiel“ fiir ichirei —%, womit Ishibashi den folgenden Vergleich und nicht die
Vergleichsobjekte meint. ,,Chinesischer Stil* fiir kanbun % 3, womit hier allerdings nicht die
von Japanern verwendete Schriftsprache der Wissenschaft, das Sinojapanische, sondern Texte
in original chinesischer Sprache gemeint sind.

126 ,Ro Rin*“: chines. Lu Lun /i #f (748-ca. 799), Dichter der Tang-Zeit. Diese von Ishibashi aus
Minagawas ,,Sundai zatsuwa“ (s. S17, Anm. 79) iibernommene Verfasserangabe ist falsch. Der
Verfasser des hier zitierten Gedichtes ist in Wirklichkeit Liu Zhangqing %/ (. 710 - nach
787). Es handelt sich um den dritten und den vierten Vers aus dem Gedicht ,,Bie Yan Shiyuan J/]
fizt-7c“ (Beim Abschied von Yan Shiyuan). Das Gedicht ist enthalten in Kapitel 9 der
Sammlung Liu Suizhou ji %IffiM# (Sammlung des Liu Suizhou). Die von Ishibashi
prasentierte kanbun-Fassung der Verse lautet Sai’u koromo wo uruoshi, mite mizu, kanka chi ni
ochi, kikite koe nashi 4T IEAKE A A ML HEE A, (Original: Liu 1999 [ca. 787]).

127 ,,Shi Nan“: (Seng) Zhinan ({%) F, chinesischer Monch und Dichter der Song-Zeit (10.—
13. Jhdt.). Ishibashi zitiert hier (durch Inversionszeichen in kanbun umgeformt) die Verse drei
und vier aus dessen Gedicht ,Xinghua yu #7{£F“ (Pfirsichbliitenregen), das beispielsweise in
der von Chen Yuanjing P#7CHR (1200-1266) kompilierten Jahreszeitenwort-Anthologie Suishi
guangji % AL (Grosses Verzeichnis der Jahre und Zeiten, ca. 1266) enthalten ist. Die von
Ishibashi prédsentierte kanbun-Fassung der Verse lautet Koromo wo uruoshi, yoku wo uruoshi,



DE GRUYTER Ubersetzungen - Translations — Traductions = 125

,Der Mond im Paulownien-Baume wendet sich meinem Inneren zu und bescheint es, von
den Weiden kommt der Wind und bldst mir ins Gesicht.“ (K6 Setsu)'®

Die Werke dieser drei Manner sind im Tone und in der Szenerie einander
durchaus dhnlich, doch, unterschieden nach Starken und Schwdchen, sind sie
ohne weiteres in drei Stufen einzuteilen. Das Gedicht des Ro Rin besteht zwar
aus schonen Versen, aber es entfaltet beim Vortrage keinen emotionalen
Nachklang.'” Im Werk des Shi Nan sind reine Schénheit und edle Ruhe ver-
arbeitet,”® so dass es Geschmack hat, doch bei K6 Setsu schliesslich gibt es eine
Atmosphére von erstklassiger Gelassenheit,” die Shi Nan noch tibertrifft. (Man

kyoka no ame men ni fuki, samukarazu, yoryii [no] kaze T54< {BERATAET « R AZERGHDEL.
»Regen der Aprikosenbliiten“ kennzeichnet als Jahreszeitenwort (jap. kigo Z=7&) die Zeit ab dem
fiinfzehnten Tag nach Friihlingsanfang, der Wind in den Weiden kennzeichnet als
Jahreszeitenwort den Herbst. (Seng Zhinan 1999 [13.]h.]).

128 , Ko Setsu“: Kangjie FE#i, der postum verliehene Name des chinesischen Dichters Shao
Yong A% (1011-1077). Das Gedicht tréigt den Titel Shouwei yin & 2% ([Gedichtet zu Anfang
und Ende]) und ist in Kapitel 20 der Sammlung Jiran ji %44 des Kangjie enthalten. Die von
Ishibashi prasentierte kanbun-Fassung lautet: Godd no tsuki kaichii ni mukai teru, yoryit no kaze
menjo ni kitari fuku ¥5HE A R 1RGSR, BESET B, (Original: Kangjie 1999 [1077]).

129 ,Emotionaler Nachklang® fiir yojé (auch yosei) 4x1#, meint die Assoziierung mit sprachlich
nicht explizit ausgedriickten Gegenstinden. Yojo und verwandte Phrasen; amari no kokoro 4% ®
L» und yo’in 4%## verweisen seit der friihen japanischen Poetik, etwa im Waka kubon F18f J1/#
(ca. 1009; Verf. Shijo Dainagon PU% K445 = Fujiwara no Kintd R /A {F, NKBT 65: 32) auf
dieses poetische Ideal. Zeitlich niher ldge das Karyii shunwa {£#1% 55 (Friihlingserzihlung von
Bliiten und Weiden) von Niwa Jun’ichird —&i—&F (1851-1919), in dessen Kapitel 22 von
einem musikalischem Vortrag erzdhlt wird, nach dem die Zuhorer, im emotionalen Nachklang
(yojo) verharrend, ldngere Zeit schweigen (Niwa 1879; zit. nach MBgZ 7: 30). Wie sich aber im
weiteren Verlauf zeigen wird, ist Ishibashis direkte terminologische Quelle des Begriffes yojé
und seiner Varianten sowie anderer hier verwendeter Termini das Kapitel 5 des Sundai zatsuwa
EREHMERE (1732) von Muro Kynso EMEH (1658-1734), skizzenhafte Aufzeichnungen aus
Gesprédchen zwischen Muro Kyfisé und seinen Besuchern und Schiilern iiber Persdnlichkeiten
der Vergangenheit und Gegenwart sowie allgemein philosophische und moralische Fragen
(Muro 1953 [1732]).

130 ,,Reine Schonheit und edle Ruhe* fiir seirei kanka i# FE ¥ . Der literaturidsthetische Begriff
seirei (chines. gingli) ist spdtestens seit der chinesischen Dynastiegeschichte Nanshi B 52 (659,
Li Yanshou #=4Ef #) bekannt. In der darin enthaltenen Biographie des Xie Tiao ##t (Bd. 19,
Abschn. 9) wird sein Schreibstil gelobt mit den Worten bunshé seirei 3L E 5 & (,Seine Texte
waren rein und schén®). Kanka (,,edle Ruhe*) hingegen ist nicht vor dem Sundai zatsuwa als
spezifisch literaturdsthetischer Begriff verifizierbar.

131 ,Erstklassige Gelassenheit® fiir itt6 jiuyo —%5%¢%5. Das darin enthaltene Wort jizy6 (chines.
congrong) charakterisiert seit der chinesischen Anthologie Wenxuan 33 (ca. 520); Xiao 1999,
526-531 des Xiao Tong i 4 die gelassene Sprechweise. Es heisst im Wenxuan beispielsweise in
dem von Ren Fan {F£8j (460-508) verfassten Wangwen xianji xu FXEHF: L5 LHE, REB
HTR. fRnit®, KXES AT (Eigene Japonisierung: Ritsugen kanarazu ga ni shite, imada



126 = (bersetzungen - Translations — Traductions DE GRUYTER

beachte zu dem Gesagten das ,,Kyiisd 6 no shibun hyshin®."*?) Das liegt letztend-
lich daran, dass Ro Rin sich an die Formulierung bindet und nicht vordringt bis
zum Geist, dass Shi Nan zwar das Empfinden zur Hauptsache macht, aber nicht
bis zu Empfinden und Denken vordringt, und dass Ko Setsu Empfinden und
Denken wie auch das Wesen erkennt.

Ich bin, ohne es zu merken, mit meinen Worten auf Nebenwege geraten. In der
Absicht, die Idee und das Wirkliche zu er6rtern, habe ich die Poesie im allgemeinen
erldutert, in der Absicht, die Poesie im allgemeinen zu erldutern, habe ich, ganz
ohne es zu erkennen, deren feine Nuancen erortert. Doch stehen diese
Préliminarien in engem Zusammenhang mit dem Hauptteil™®® der Erdrterung. Ich
bitte den Leser darum, sie im Ged&chtnis zu behalten.

katsute sono shoché wo arawasazu. Jiron jityé ni shite, imada katsute hito no shotan wo iu koto
nashi. ,Seine Sprechweise war unbedingt von feiner Art und nie kam es vor, dass er dabei seine
Starke demonstrierte. Seine Art zu diskutieren war gelassen, und nie kam es vor, dass er dabei
die Schwichen anderer erwidhnte.”) (Ren Fan 35a—35hb). Ishibashi hat sowohl die Zitierung des
Terminus jiyo als auch die (teilweise fehlerhafte) Verfasserangabe sowie die literaturkritische
Terminologie zur Bewertung dieser drei Gedichte aus seiner im folgenden erwdhnten Schrift
Kyuiso 6 no shibun hyohin 15355 © 55 3CFFah (Ishibashi 1888b) iibernommen.

132 ,Kyiisd 6 no shibun hyohin“ il 545 @ 55 &% 4 (Meister Kylisos Werturteile {iber Dichtung
und Prosa): Ishibashis Paraphrasierung des Kapitels ,Shibun no hydhin %3 @ 5%
(Werturteile {iber Dichtung und Prosa) aus Band 5 des Sundai zatsuwa. Am Ende des ersten
Teils (Untertitel: , Dai-ichi — shi #—. &, ,Erster Teil — Gedichte“) kiindigt Ishibashi an, in
einer Fortsetzung Muros Ausserungen iiber waka (S16, Fn. 78) und ,Texte* (bunshé 3L 3%)
referieren zu wollen (Ishibashi 1888b; INZ 4: 12). Ein Erscheinen des angekiindigten zweiten
Teils ist allerdings nicht verifizierbar. Band 5 enthélt die von Ishibashi teilweise paraphrasierten
Notizen zu den Gesprédchen iiber Lektiire und Verfassen von Gedichten und Prosatexten. Muro
zitiert dort die drei Gedichte, die Ishibashi in seiner Paraphrase und im ,,So jitsu ron“ wieder-
gibt. Dabei {ibernimmt Ishibashi von Muro sowohl die Zitierung als auch die (in Bezug auf das
erste Gedicht fehlerhaften) Verfasserangaben sowie die literaturkritische Terminologie zur
Bewertung der drei Gedichte (yojo, yomi, seirei, kanka, itto jiiyo). Bei der Argumentation aber
weicht Ishibashi von Muro ab. Muro verwendet den in seinen Bemerkungen grundlegenden
Begriff yojo 4% 1% (,emotionaler Nachklang®) zur Beschreibung der Wirkung eines Textes auf den
Rezipienten. Yojo wird dabei als Antonym zu Begriffen wie ,niedrig* (hizoku Yi{#) oder
saufreizend” (bi’en ¥fi#t) behandelt. Ishibashi hingegen verwendet den Terminus yojo im
Sinne der Begriffe kannen /& und seishin ¥5#i, also als Begriff fiir Qualititen des
Verfassers. Am Rande sei eine terminologische Inkongruenz Ishibashis vermerkt. In ,,Kytis6 6
no shibun hydhin“ ist dem Wort shi & eindeutig der Begriff ,,Lyrik“ zugeordnet, ein halbes Jahr
spater (im ,,S0 jitsu ron*) dem selben Wort ein neben allen anderen Textsorten auch die Lyrik
einschliessender Oberbegriff ,,Poesie* (S16, Abschn. ,Die Poesie und der Poet*).

133 ,Priliminarien” fiir chogen %7, womit Ishibashi die ersten beiden Abschnitte deutlich
vom ,Hauptteil der Abhandlung“ (honron 4s7f) abgrenzt.



DE GRUYTER Ubersetzungen - Translations — Traductions == 127

*

Die Fortsetzung der kommentierten Ubersetzung sowie die Analyse sind geplant fiir
Nr. 2 (2017) und Nr. 1 (2018) der Asiatischen Studien.

Abkiirzungen
Sigle Auflosung
INZ Ishibashi Ningetsu zensha F %% H 4%&. Hgg. Yamamoto, Kenkichi (L4 {i#,

KBHT

KNBT

KnT

MBgZ

NDL

NKBT

NKiBT

NKS

NOAG

NSS

0GZ

SKQS

Inagaki, Tatsurd fRtEI2EE und Odagiri, Susumu /M. 4 Bde. Tokyo: Yagi
shoten /\AR&JE. 1995-1996.

Kindai bungaku hyéron taikei It Q302773 %, Tokyo: Kadokawa shoten £ 1] &
J5. 10 Bde. 1971-1975.

Kindai Nihon bungaku taikei X H 43027 K F. 25 Bde. Tokyo: Kokumin tosho
[ R, 1926-1928.

Kokumin no tomo [E &2 &. Nr. 1-372 (1887-1889). Faksimile Tokyd: Meiji
bunken B4 3C#R, 1966-1968. Hg. Ritsumeikan Daigaku jinbun kagaku kenkyiijo
Meiji Taisho shi kenkyd kai 3727 f K2 A SCRHERFRUFT A KIE 2HF 4.

Meiji bungaku zenshi WA 30244, 99 Bde. + Suppl. Tokyd: Chikuma shobd
HEERE G, 1966-1989.

National Diet Library (Kokuritsu Kokkai Toshokan [ 37 [E<[3 & i),
http://www.ndl.go.jp/

Nihon koten bungaku taikei H A< #8305 KX %. 100 Bde. + Supp. und Indices.
Tokyo: Iwanami shoten i &%, 1958-1968.

Nihon kindai bungaku taikei H AT 3C22 K %&. 61 Bde. Tokyd: Kadokawa shoten
&S, 1970-1975.

Nihon kanshi B A& %5% (Shisha- 5§4E). Hg. Fujikawa, Hideo & 1:)I| %[, 20 Binde.
Tokyo: Kyiko shoin i &z,

Nachrichten der Gesellschaft fiir Natur- und Vilkerkunde Ostasiens. Hamburg: OAG,
1926-

Nihon shiwa sésho H AFFE# . Hg. lkeda, Roshi jth [ H##{. 10 Bde. 2. Aufl.
Tokyo: Otori shuppan JBUH AR, 1972 (1. Aufl. Tokyd: Bunkai do L& %, 1920-1922)
Ogai zensha F&4b4%E. 33 Bde. + 2 Suppl. Tokyd: Iwanami shoten &%,
1951-1956

Siku quanshu PUJE43. Hongkong: Chinese University of Hong Kong and Digital
Heritage Publishing Ltd., 1999, http://erf.sbb.spk-berlin.de/han/SikuQuanshu
(Letzter Zugriff: 2017-02-04).




128 —— (bersetzungen - Translations - Traductions DE GRUYTER

Literaturverzeichnis

Primarliteratur

Unter Primdrliteratur werden die im Text behandelten Versionen des im
Mittelpunkt stehenden ,,So jitsu ron“ von Ishibashi Ningetsu sowie die mit ihnen
in Form von Zitaten oder Anspielungen intertextuell verflochtenen Texte subsu-
miert. Die Werke Ishibashis wurden hier nicht nach Erscheinungsjahr, sondern
nach Titelanfang geordnet.

Aristoteles,, Schmitt, Arbogast (2008): Poetik. Berlin: Akademie Verlag (Aristoteles Werke in
deutscher Ubersetzung, 5).

Fujiwara no Kinto #1224 (= Shijo Dainagon) (ca. 1009): Waka kubon F1Ef L. Moderner
Nachdruck: NKBT 65: 31-34,

Futabatei, Shimei — %% Uk (1887-1890): Ukigumo %=, Bde. 1-2: Kinkddo shoseki itk
#4#E, Bd. 3: Miyako no hana #( @ 1£, Nr. (Nr. 18-21) (Juli-August 1889). Moderner
Nachdruck: Nkibt 4: 37-220.

Goethe, Johann Wolfgang von (1988 [1815]): ,,Epilog zu Schillers ,Glocke‘. Wiederholt und erneut
bei der Vorstellung am 10. Mai 1815.“ In: Johann Wolfgang von Goethe: Werke. Hamburger
Ausgabe in 14 Binden. Hg. v. Erich Trunz. Miinchen: Deutscher Taschenbuch Verlag. 14:
256-259.

Gottschall, Rudolf von (1877): Poetik: Die Dichtkunst und ihre Technik: Vom Standpunkte der
Neuzeit. 4. Aufl. Breslau: Eduard Trewendt.

Grillparzer, Franz (1872): ,Asthetische Studien®. In: Franz Grillparzer: Grillparzer’s sémmtliche
Werke. 10 Bdnde. Hg. Laube, Heinrich; Weilen, Josef, Stuttgart: Cotta. 9: 77-262.

Haesters, Albert (1852): Lehr- und Lesebuch oder der sinnliche und sittliche
Anschauungsunterricht fiir die Mittelklassen der Volksschule. 2. Aufl. Essen: Badeker.

Hahn, Werner (1860): Geschichte der poetischen Literatur der Deutschen. Berlin: Hertz.

Hahn, Werner (1879): Deutsche Poetik. Berlin: Hertz.

Hisamatsu, Teikd A#ASE5L (1887): Doitsu Gikyoku tai’i %k i /&, Tokyo fu 5 T:
Hisamatsu, Teikd A¥L5E5A.

Ishibashi, Ningetsu fi1##. H (1887a): ,Imotose kagami wo yomu %£ & &% % wi U “. In: Jogaku
zasshi 2FHERE 23 (Jan.15, 22, 29). Moderner Nachdruck in Mbgz 23: 255-259.,

Ishibashi, Ningetsu (1887b): ,,Ukigumo no Hohen /#== @ %[z “. In: Jogaku zasshi & FisE
23 (Sept.-Okt. 1887). Moderner Nachdruck: INZ 3: 9-17.

Ishibashi, Ningetsu (1888a): ,,Géte ron 7 — 7 &@“. In: KnT (Dez. 1888). Moderner Nachdruck:
INZ 3: 40-44.

Ishibashi, Ningetsu (1888b): ,,Kyliso 6 no shibun hyohin /845 @ 55 CFF&4“ In: Shuppan
geppyd Hih AET 15 (25. Okt. 1888). Moderner Nachdruck: INZ 4: 10-12.

Ishibashi, Ningetsu (1888c): ,,Ukigumo dainihen no homeotoshi F#=E5 & 2 #IZ“, In: Jogaku
zasshi 27 HEsE (Mdrz 1888). Moderner Nachdruck: INZ 3: 17-22.

Ishibashi, Ningetsu (1889a): ,,Bungaku hydron Shigarami zoshi JC2&REanE 4R, In: KnT
67 (1889). Moderner Nachdruck: INZ 3: 95-96.



DE GRUYTER Ubersetzungen - Translations - Traductions = 129

Ishibashi, Ningetsu (1889b): ,Jogaku zasshi shasetsu ,Shosetsu, shosetsuka‘ 22 Erstt el
[/Nasts ZNaiZ ] “ In: KnT 62. Moderner Nachdruck: INZ 3: 87-88.

Ishibashi, Ningetsu (1889¢): ,,Resshingu ron v ¥ ¥ > 7 &%“, In: KnT 62. Moderner Nachdruck:
INZ 3: 60-64.

Ishibashi, Ningetsu (1889d): ,,Shosetsu gunpd Dai ichi /NEREEFT 35— Hatsu shigure FJRFRT“.
In: KnT 62. Moderner Nachdruck: INZ 3: 102-103.

Ishibashi, Ningetsu (1890a): ,,Dai K“. In: Kko shinbun 5. April 1890. Moderner Nachdruck: INZ
3:153.

Ishibashi, Ningetsu (1890b): ,Futatabi Bimyodsai ni sho su F 5335 #“. In: Yomiuri shinbun
5. Feb. 1890. Moderner Nachdruck: INZ 3: 122-124.

Ishibashi, Ningetsu (1890c): ,,Jinbutsu jinji A#J A5 “. In: Koko shinbun 19. Marz 1890.
Moderner Nachdruck: INZ 3: 134-135.

Ishibashi, Ningetsu (1890d): ,,Maihime ZE{i“. In: KnT 72 (1890). Moderner Nachdruck: NKiBT
57: 88-91.

Ishibashi, Ningetsu (1890e): ,,Shiika no seishin oyobi yojo &t @ ¥l & A2 1E“. In: KnT 69.
Moderner Nachdruck: INZ 3: 103-106.

Ishibashi, Ningetsu (1890f): ,,S0 jitsu ron #3&m" (1890). K6ko shinbun {Li##7E. Nr. 32-40.
20.03.1890-30.03.1890

Ishibashi, Ningetsu (1892): Koganemura 44}, Tokyd: Shun’yodo 5%, Shaho jisshu
RIS+, 8.

lwamoto, Yoshiharu % 4<3% A (1971-1975 [1889]): ,,Kokumin no tomo dai yonjihachi go
Bungaku to shizen ERZ K-+ )\ 5 3% & BER.“ In: Jogaku zasshi 159 (Apr. 1889).
Moderner Nachddruck: KBHT 1: 67-68.

Kangjie B:fii (= Shao Yong BR%E) (1999- [1077]): ,Shouwei yin . In: Jiran ji B34
20: 2b, SKQS-Edition.

Kant, Immanuel (1968 [1790]): ,,Kritik der Urteilskraft“. In: Immanuel Kant: Werke. In zwélf
Binden: Theorie-Werkausgabe. Hg. von Wilhelm Weischedel. Frankfurt am Main:
Suhrkamp. 10: 73-442,

Kitamura, Tokoku dtFfiE# (1890): ,, Tosei bungaku no ushio moyd 4t @ #itHER“. Jogaku
zasshi 194, Jan. 1890; moderner Nachdruck in MBgZ 29: 61-62.

Kéda, Rohan 3 [ #% ¥ (1889): Tsuyu dandan #%[3 % . Toky6: Kinkodo shoseki 4 & 45,
Lessing (1969 [1767-1769]): ,Hamburgische Dramaturgie.“ In: Gotthold Ephraim Lessing: Werke
in drei Béinden. Nach den Ausgaben letzter Hand unter Hinzuziehung der Erstdrucke.

Hg. Von Jost Perfahl. Miinchen: Winkler Verlag. 2: 276-698.

Lessing, Gotthold Ephraim (1969 [1766]): ,,Laokoon. Oder {iber die Grenzen der Malerei und Poesie“.
In: Gotthold Ephraim Lessing: Werke in drei Bdnden. Nach den Ausgaben letzter Hand unter
Hinzuziehung der Erstdrucke. Hg. von Jost Perfahl. Miinchen: Winkler Verlag. 2: 7-166.

Liu, Zhangging 2= M (1999~ [ca. 787]): Bie Yan Shiyuan fllf& 1= Jt. In: Liu Suizhou ji F|FE M EE
9: 6b, SKQS-Edition.

Minagawa, Kien & /I3 [& (1972 [1771]): Kien shiwa & 7%55. Moderner Nachdruck:

NSS 5: 177-226.

Mori, Ogai #xE&4} (1890a): ,,ima no hihydka no shigan 4 @ #tEF 5 @ 55HR“. In: Shigarami zéshi
4 (1890). Moderner Nachdruck: OGZ 16: 116-135.

Mori, Ogai (1890b): ,Maihime £E4E“. In: KnT 6: 69(1890). Moderner Nachdruck: NKiBT 11:
39-62; OGZ 3: 1-33.

Mori, Ogai (1890¢): ,Ningetsu koji no Kdko shinbun sha ni iru wo shuku shite 2% 5 J& - © {T#H R it
N5 ZH L T In: Koko shinbun 26. Marz 1890. Moderner Nachdruck: OGZ 16: 386-387.



130 =— (Ubersetzungen - Translations — Traductions DE GRUYTER

Muro, Kyiiso M5 (1953 [1732)): ,,Sundai zatsuwa 5 & i “. Bearb. Takeshita, Naoyuki
M T HEZ. Tokyd: IchGbon kankokai \* T & A&T4T4.

Niwa, Jun’ichird —FI%ti—EF (1879): Karyd shunwa 1£¥1%55 (Osha kiji BXINZF S -). 5
Bde. Tokyo: Hanjo Hanshichi 37 -, Moderner Nachdruck: MBgZ 7: 3-109.

Onishi, Hajime JX74#t (1971 [1888]): ,,Hihyo ron #taFi#“. KnT 21 (Mai 1888). Moderner
Nachdruck: KBHT 1: 76-83.

Ozaki, Koyo J2Un AL 4E (1889): Hatsu shigure #1HFr. Tokyo: Shoseidd 5 & (Shosetsu
gunpd /N HEDs, 1),

Seng Zhinan %579 (1999): - [13. Jhdt.], Xinghua yu Z¥{£FH“. In: Suishi quangji % ¥ 50 1: 7a,
SKQS-Edition.

Tsubouchi, Shoyd P /4 i IE (1886): ,,Imotose kagami &k & ¥“. Tokyd: Kodama Naganari /2 7E
7K H%. Moderner Nachdruck in MBgZ 16: 164-248.

Xiao, Tong i &t (1999- [526-531]): ,,Wenxuan 3CiE*. In: Wenxuan zhu 35T, SKQS-Edition.

Sekundarliteratur

Neben der Forschungsliteratur werden hier auch Ubersetzungen der
Primdrliteratur nachgewiesen.

Chiba, Shinrd T4 FLES (2006): Ishibashi Ningetsu kenkyid 4145 2. AWI4L: Hydden to kdsho
Rz & #3L. Tokyo: Yagi shoten J\ A k.

Futabatei, Shimei, Ryan, Marleigh Greyer (1967): Japan’s First Modern Novel: Ukigumo of
Futabatei Shimei. New York: Columbia University Press.

Gethmann-Siefert, Annemarie (2005): Einfiihrung in Hegels Asthetik. Miinchen/Paderborn: Fink
(UTB, 2646).

Isogai, Hideo 1 H % & (1962): ,,S8 jitsu ron no tenkai AH35 @ FEH: Ningetsu — Ogai — Tokoku
AH B ES. Kokubungaku ké [E SC2FT 28: 290-299.

Kischka-Wellhdusser, Nadja (2004): Frauenerziehung und Frauenbild im Umbruch. Ideale von
Mddchenerziehung, Frauenrolle und weiblichen Lebensentwiirfen in der friihen Jogaku
zasshi (1885-1889). Miinchen: ludicium (laponia insula, 12).

Schamoni, Wolfgang (1983): Kitamura Tokoku, die friihen Jahre. Von der “Politik” zur
“Literatur”. Wiesbaden: F. Steiner.

Schamoni, Wolfgang (2000): “The Rise of ‘Literature’ in Early Meiji: Lucky and Unlucky Genres”.
In: Canon and Identity — Japanese Modernization Reconsidered. Edited by Irmela Hijiya-
Kirschnereit. Berlin/Tokyo: Deutsches Institut fiir Japanstudien. S. 37-60.

Woldering, Guido (2015): ,,Fiktion und Wirklichkeit in der japanischen Literaturtheorie der Jahre
1850 bis 1890: Mori Ogais ,Bungaku to shizen wo yomu* (1889)“. In: NOAG 189-190 (2013/
14): 57-126.



	Über die Idee und das Wirkliche (1890) : Sō jitsu ron

