
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 71 (2017)

Heft: 1

Artikel: Auf der Suche nach der verlorenen Zeit? : Visuelle Perspektiven der
Kindheit in Mittelasien vor 1917

Autor: Sidikov, Bakhodir

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-696877

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-696877
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DE GRUYTER ASIA 2017; 71(1): 47-92

Bakhodir Sidikov*

Auf der Suche nach einer verlorenen
Zeit? - Visuelle Perspektiven der Kindheit
in Mittelasien vor 1917

DOI 10.1515/asia-2016-0052

Abstract: The following article argues that vintage postcard photographies
from Russian Central Asia before 1917 could be read as "conventional"
historical sources. The way that provides access to their historical contents
beyond the photographers' intentions and no matter how staged the
photographies were could be the praxeology, i. e. the conception that vintage
postcards images are a manifestation of both local and central social practices

in the Central Asian region under Russian rule. Using the example of the
debate on childhood in traditional society initiated by French historian
Philippe Aries in his book The Child and Family Life in the Old Regime

(1960) the author discusses theoretical and methodological approaches to
his topic based on the praxeology.

Keywords: Mittelasien, Kindheit, Praxeologie, Visualität, historische
Ansichtskarten

yinno Moe fleTCTBO, ncve3Jio, nponano, -
flaBHO 3TO 6bIJIO, flaBHO

A MO>KeT, m BOBce ero He öbraano

M TOJIbKO npMCHHTIOCb oho.1

1 „Fortgegangen ist meine Kindheit, verschwunden, verloren //Es war vor langer Zeit, lange her

//Vielleicht gab es sie auch gar nicht //Vielleicht habe ich von ihr nur geträumt." - Der letzte

Vierzeiler, mit dem das Gedicht „Kindheit" aus der Feder von Mikhail Isakovskij aus dem Jahre

1947-1948 endet. Dieses Gedicht bezieht sich inhaltlich auf die Kindheit eines Knaben (als

Lebensalter) aus einer armen russischen Bauernfamilie vor 1917, welche so entbehrungsreich
und voll unzumutbarer schwerer körperlicher Arbeit war, dass die Kindheit als eine Schimäre

empfunden wird. Isakovskij 1956: 137-139.

Corresponding author: Bakhodir Sidikov, Universität Bern, Institut für Islamwissenschaft und

Neuere Orientalische Philologie, Lerchenweg 36 Bern 3012, Switzerland.
E-mail: bakhodir.sidikov@islam.unibe.ch



48 Bakhodir Sidikov DE GRUYTER

1 Eine andere - „unglückliche"? - Kindheit

„Wir bedanken uns beim Genossen Stalin für unsere glückliche Kindheit!"2 (siehe

Abbildung l)3 war eine der vielen ideologischen Losungen auf den

Transparenten, die in der gesamten Sowjetunion gewöhnlich während der

Demonstrationen getragen und an den Häuserfassaden angebracht wurden.
Eben jene Parole tauchte wiederum als Refrain in zahlreichen Artikeln der

sowjetischen Presse und diversen Fachpublikationen der Zeit auf, welche sich

CÜACMBO

Abbildung 1: Sowjetische Bildpostkarte aus dem Jahre 1939.

2 Russisch: „CnacMÖo TOBapwmy (oder: poflHOMy) CTanuHy 3a Haine cuacr/uiBoe fleTCTBo!"

3 Sowjetische Bildpostkarte aus dem Jahre 1939; aus der Sammlung des Autors.



DE GRUYTER Visuelle Perspektiven der Kindheit in Mittelasien vor 1917 — 49

dem Thema Kindheit und Jugend widmeten. Dieser Slogan wurde später im Zuge
der sog. Entstalinisierung in „Wir bedanken uns bei der Partei für unsere

glückliche Kindheit!"4 umgewandelt und bestand in dieser Form bis zum
Zusammenbruch der Sowjetunion fort.

Die ideologischen Losungen stellen nur in seltenen Fällen eine ausschliesslich

ideologische „Lüge" bzw. die komplette Verkehrung der Wirklichkeit dar. In
ihnen wird eine spezifische Verbindung der Ideologie mit der sozialen Welt

ersichtlich, und aus dieser Verbindung können - paradoxerweise - auch

Rückschlüsse über eben diese soziale Welt gewonnen werden. So ist es auch
im Falle der oben zitierten Losung. Neben einer damals selbstverständlichen

Huldigung an den grossen Stalin und später an die kommunistische Partei

können wir ihr aus der Sicht des heutigen Tages zwei wichtige „Aussagen" in
Bezug auf das Thema „Kindheit" im Zarenreich bzw. in Mittelasien vor 1917

entnehmen.
Die erste Aussage" stellt eine Art stillschweigende Anerkennung dessen dar,

dass es unter dem Ancien Regime im Russischen Reich auch eine Kindheit gab.

Diese Anerkennung war jedoch für die damaligen politischen Verhältnisse mit
ihrer Radikalität beim Bruch mit der Vergangenheit keineswegs
selbstverständlich. Denn die Sowjets hätten ja auch behaupten können, dass die

Kindheit als gesellschaftliches Phänomen, nicht als spezifisches Lebensalter, im
Zarenreich gar nicht existent gewesen wäre. Und solch eine Behauptung wäre
auch durchaus berechtigt. Denn die heutige Kindheit auf dem Gebiet der ehemaligen

Sowjetunion ist in ihren Grundzügen und ihrer konzeptionellen Ausrichtung
erst Ende der 20er - Anfang der 30er Jahre des 20. Jahrhunderts entstanden -
inklusive der gesamten Infrastruktur der Kinder- und Jugendarbeit und -betreuung
(Schwangerschaftsurlaub, Kinder- und Jugendschutzämter, Krippen und

Kindergärten, Pionierlager, Pionierpaläste etc.). Konzeptionell und inhaltlich
wurde die sowjetische Kindheit überwiegend von Autorinnen und Autoren

jüdischer Abstammung herausgearbeitet. Und dies ist kein Zufall, gab es doch

in der jüdischen Tradition im Unterschied zur russischen Mehrheitsgesellschaft bis

ins kleinste Detail ausgearbeitete Konzepte und durch das religiöse Gesetz

sanktionierte Regelwerke im Bereich Kindheit, Jugend und Familie.5

4 Russisch: „Cnacnöo napTMM (porhoü) 3a Harne cvacTJiMBoe neTCTBo!"

5 Beispielhaft zu nennen sind hier literarische Werke wie „Konduit und Svambranija" von Lev

Kassil'(Kassil' 1935), „Die Kindheit von Marijka" von Dina Brodskaja (Brodskaja 1938), „Gedichte
für Kinder" von Agnija Barto (Barto 1949), „Als ich klein war" von Vera Inber (Inber 1954) und
„Der Weg führt in die Ferne" von Aleksandra Brustejn (Brustejn 1956), deren Autorinnen und
Autoren mit ihrem literarischen Schaffen die sowjetische Kindheit geprägt haben. Vgl. dazu

auch Margolina 1992.



50 — Bakhodir Sidikov DE GRUYTER

Die zweite „Aussage" liegt in der Losung selbst begründet und ist für das zu
untersuchende Thema noch aufschlussreicher: Ihr zufolge unterschied sich die

sowjetische Kindheit qualitativ von der im Zarenreich. „Wie denn auch sonst?"

Bedeutsam ist aber, wie dieser qualitative Unterschied formuliert wurde. Er wird
im besagten Slogan durch das gegensätzliche Werturteil „glücklich versus

unglücklich" ebenfalls implizit ausgedrückt.
Diese Losung bzw. das von ihr produzierte ideologische „Kräftefeld" in der

sowjetischen Wissenschaft dürfte massgeblich dazu beigetragen haben, dass

während der Sowjetzeit eine ernsthafte Beschäftigung mit der Geschichte der

Kindheit im Zarenreich nicht in Erwägung gezogen wurde. Denn sie, die Losung,

war auch ein implizit formuliertes, habituell verfestigtes gesellschaftliches
Verbot, sich mit der „unglücklichen" Kindheit zu beschäftigen. Auch nach

dem Zusammenbruch der Sowjetunion stand dieses Thema nicht auf der

Forschungsagenda, oder es wurde vollkommen an den Rand gedrängt. Denn

in der Forschung auf dem in der GUS neu entstandenen internationalen
wissenschaftlichen „Markt" wurden andere, „marktfähigere" Themenbereiche

bevorzugt abgehandelt. So ist die Geschichte der „unglücklichen" Kindheit im
Zarenreich insbesondere an dessen muslimischer Peripherie vor 1917 bis heute

ein Desiderat der Forschung geblieben. Grosse Übersichtsarbeiten zum Thema

fehlen immer noch;6 die vorhandenen Publikationen zu einigen Einzelaspekten
stammen fast alle aus der Sowjetzeit und weisen Spuren des Hintergrundes von
ideologisierten Staatsapparaten auf.

2 Die historische Ansichtskarte als potenziell
ergiebige Quelle

Dieser Beitrag versteht sich daher als eine erste Annäherung an die Geschichte der

vermeintlich „unglücklichen" Kindheit im Zarenreich am Beispiel Mittelasiens

unter russischer Herrschaft vor 1917. Die zu vollziehende Annäherung erfolgt
nicht aus biographischen Notizen und autographischen Quellenmaterialien,7 da

diese bereits anderweitig untersucht wurden, sondern exemplarisch aus der

Perspektive der russischen Ansichtskarte aus dieser Region. Dabei wird
schwerpunktmässig vom Bildmotiv her zu argumentieren sein. Aber wieso gerade

diese spezifische, visuelle Quelle? Ich möchte hier auf den hohen

6 Eine Ausnahme bildet das Sammelwerk Rakhimov 1998.

7 Siehe z. B. Ajni 1950; Ajni 1952.



DE GRUYTER Visuelle Perspektiven der Kindheit in Mittelasien vor 1917 — 51

historiographischen Wert dieses Quellengenres verweisen. Was spricht also für die

Heranziehung der russischen Ansichtskarte als historische Quelle zur Erforschung
der Geschichte der Kindheit in Mittelasien? Es seien hier nur drei wichtige
Hinweise zu geben:

Erstens, wir haben eine beträchtliche Anzahl von historischen Bildpostkarten,
wobei das Bildinventar sich in seiner Vielfalt nicht als völlig offener

Varianzraum erweist. Die Bildpostkarte generiert durch sich selbst einen

Untersuchungsgegenstand und wird so zu einem historiographischen
Unternehmen, in und an dem das kulturelle Gedächtnis im Spannungsfeld von
Zentrum und Peripherie untersucht werden kann;

Zweitens: Die allgemeine Quellenlage zur Geschichte der Kindheit der damaligen

Zeit in der Region ist auch in materieller Hinsicht recht dürftig. Dies gilt vor
allem in Bezug auf die Bekleidung, anhand derer wichtige Erkenntnisse gewonnen

werden könnten;8

Drittens, die russische Bildpostkarte war ein - wenn nicht das - Massenmedium

der betrachteten Zeit, das nicht nur zu postalischen, sondern auch zu
Sammelzwecken9 verwendet wurde (siehe Abbildung 2).

Und viertens, wie die intensiven Sichtungen des dem Autor dieses Beitrages

zugänglichen Quellenmaterials aus eigener Ansichtskartensammlung, solchen

anderer Sammler und im Internet bereits zeigen, gelangte das Thema „Kind und
Kindheit" in Russisch-Mittelasien so oft auf die Oberfläche dieses Massenmediums,
dass wir von einer fast systematischen Beschäftigung der damaligen russischen

Fotografen und Produzenten von Ansichtskarten mit dem Thema Kindheit in der

Region ausgehen können.

Wir können aus diesem Umstand der gehäuften Thematisierung ableiten, dass

in der russischen Gesellschaft, wie sie sich im Zentrum und in den Metropolen
findet, ein Bewusstsein für das Thema Kindheit bereits ausgeprägt war. Dies zeugt

von einer gewissen „Reife" der Gesellschaft in Bezug auf den gesamten Komplex
„Kind und Kindheit". Und dieses Bewusstsein fand u.a. in der russischen

8 Siehe z. B. Sukhareva 1979: 7: Eine Schwierigkeit bei der Erforschung wird durch ein fast

vollständiges Fehlen von originalen Materialien komplizierter, deren Studium für die Geschichte

der Bekleidung eine Quelle höchster Priorität sein müsste. Aber in Mittelasien gab es keinen Brauch,

alte Kleider aufzubewahren. Selbst in den Lagerräumen der Emire von Buchara wurden weder alte

Kleider noch die Kleidungsstücke entdeckt, die von der Familie des Emirs getragen wurden; dort
wurden hauptsächlich seidene und halbseidene Chalate (eine Art Robe mit langen Ärmeln - B.S.)

für Männer aufbewahrt, die wahrscheinlich als Geschenke (Tortuk) geliefert oder zur Beschenkung
der Dienerschaft angefertigt wurden (Kleidungssets waren ein Bestandteil der Bezahlung, die von
Rang und Status des Beschenkten bestimmt wurden)... ". Siehe auch Sukhareva 1982.

9 Sommer 1999.



52 — Bakhodir Sidikov DE GRUYTER

a— — ~ w — '-v-^/7-1
OTKPUToe micbMo. — Carte Postal?
^ t 1

L yRoeUWaiA»ui.ifi nnMTnnkiü cnxiitk »nccit. I
p- „ ,3 1 $<3i K.oi»lufylut nimoBbiti cows*». poccib.
O-O-Wt CjuJfc «.».VUt'tieiUi«

MiKno dxn KoppecnoHOeuwu. I

Vjl O-A'vQ-H'bACV.l-O KOu wiX '(v"u- Kl'WC,

SACOL c'.? ov..^u*b<tA'tT>WY i~t f /

fr*MAUMA> t Y. ä c u^r"^
bvlrC t>0 HJu K«

'JV ^A_S_ ^.«Jü'VWJs X^vt>'a^5t CJ 1

c7LGHL*JUUg a^ClL, VWS-OCA, cL-CrCa<~0
^

Adptci^.^ <.fey

Vvvt.cc d+ALhXtuJ&if

trujo< (^ujvAfh

1
a
T

<—,

eJ

"3

o-y^ wbJW-co jf -
1LluXAJ+.Q\L/y3

v% CYAY V-\ 1»vC oUeA^cÄt-CFU
"; -"/ w>_ uaKPv. c.yWv rtCYcMr,.

VV4\AAJxq tLL Ct ic/c v*c*^ v«©-^p-<-^c
CA>) o v-uu-Ltb Q| HJU KO-CCM

tJc V
"()

tOS 'foT nju-utb a HJU Ka-CCvrvW^ rr\>t
<VWC*-p-4^Uj-CU^^_e-C-CC-To vv^> - - • — -" " -• -«

_ lsWVf-V*t
SyyvC^ rrvht. 0 ' OC,CV-tM*-'rvv>v^

•©-t^vw© ^'^-t-c.ec-c>tD <?) oc.o-p'o-ctc© -e^»u>

Abbildung 2: Rückseite einer russischen Ansichtskarte, gelaufen am 20.01.1907.

Orientfotografie bzw. ihrer Thematisierung in und durch die Ansichtskarte seinen

Niederschlag.
Es wäre daher von grossem historiographischem Nutzen, dieses Massenmedium

der damaligen Zeit, welches sich der heutigen Forschung als eine potenziell ergiebige

und historiographisch noch nicht erschlossene Quelle anbietet, in Bezug auf
verschiedene Themen, insbesondere die Geschichte der vorsowjetischen Kindheit zu

befragen.

3 Wie lässt sich eine visuelle Quelle „zum
Sprechen" bringen?

Methodisch wäre es unplausibel, eine Quelle, welcher Art auch immer, nicht
auch mit anderen Quellen in Verbindung zu bringen. Zudem ist bekannt, dass

die Quellenauswertung nur allzu oft unter der mangelnden Offenlegung des

theoretischen Rahmens geschieht und die Bewertung der Quelle demnach
darunter zu leiden hat. Dies hat zwei Folgen für die die Quellenbetrachtung
flankierenden theoretischen Überlegungen, da die isolierte Quellenanalyse a)



DE GRUYTER Visuelle Perspektiven der Kindheit in Mittelasien vor 1917 — 53

für die Konstruktion und Analyse eines Forschungsgegenstandes (d. h. wenn wir
die Quelle „sprechen lassen" wollen) und b) um das „ganz Grosse" (d. h. den

Gesamtkontext, in diesem Falle die „Geschichte der Kindheit" in Russisch-

Mittelasien) zu erklären, nicht ausreichend sein kann.
Daher muss die Quellenanalyse durch eine erklärende Theorie bzw.

Theorien begleitet werden. Die Ambivalenz einer theoretischen Einbettung ist
dem Autor durchaus bewusst, denn „ ein und dasselbe Bild kann in sehr

verschiedene Theorien integriert werden, woraus folgt, dass sich von ihm aus

keine schlagende Evidenz für die eine oder andere Position einstellt, sondern im

Gegenteil die theoretische Einbettung allererst ein Bild in einem spezifischen
Sinn evident macht."10 Es muss daher auf methodologischer Ebene geklärt
werden: Welche Theorien könnten die russische Ansichtskarte, diese spezifische
visuelle Quelle, erstens „zum Sprechen" bringen und zweitens in den grösseren

Kontext ihres Gegenstandes, d.h der Kindheit, einbetten? Diese doppelte
Aufgabe legt eine mindestens zweifache theoretische Einbindung der visuellen
Quelle nahe. Es gilt dabei deutlich zu machen, auf welchen Ebenen der Quelle
diese Einbindung ansetzen und ihre erklärende Wirkung entfalten könnte.

Der methodische Vorschlag zum „klassischen" Umgang mit diesen Fragen
besteht darin, dass zunächst die Frage nach der Autorschaft bzw. nach dem

Produzenten der Quelle erörtert werden sollte, um sodann die zweite Frage im
grösseren Kontext des behandelten Themas „Geschichte der Kindheit" in Angriff
nehmen zu können. Bei der Beschäftigung mit der Frage nach der Autorschaft

muss die Bedeutung der Autorschaft jedoch stark relativiert werden. Es kann
nicht mehr von dem Autor gesprochen werden. Vielmehr geht es bei der Frage
nach dem Autor um die durch diesen wirkenden Dispositionen, die Bourdie als

einen „Komplex permanenter Seinsweisen" bezeichnet (siehe weiter unten).
Machen wir uns dies an unserem Quellenbefund deutlich. Im Falle einer jeden

historischen Quelle handelt es sich neben ihren historischen Inhalten vor allem

um ihren Autor bzw. Produzenten und zwar nicht so sehr im Sinne einer konkreten

dahinterstehenden Person, als vielmehr um dessen Intentionen und die

jeweiligen gesellschaftlichen Strukturen, welche - durch den Autor wirkend - zur
Entstehung seiner Quelle führen. Allerdings bleibt die Frage nach der Autorschaft

in diesem Sinne oft innerhalb der Dichotomie „Intentionen versus Strukturen"

implizit oder explizit gefangen. Diese Dichotomie ist bei der Analyse von Inhalten
einer Quelle besonders hinderlich. Denn wir schaffen dadurch, folgt man
Bourdieu bei seiner Analyse von künstlerischen Werken, „eine Art Fetisch, die

»Autorenintention«, und damit verdinglicht man, fixiert man die Bedeutung des

10 Zittel 2014: 100.



54 — Bakhodir Sidikov DE GRUYTER

Werks und entzieht ihm die unendliche Polysemie ".n Letztendlich führt die

besagte Dichotomie dazu, dass entweder vom „Tod des Autors" gesprochen oder

„aus dem Künstler oder Schriftsteller ein Subjekt seiner Handlungen"12 bzw. der

dahinter stehenden grossen gesellschaftlichen Strukturen gemacht wird.13

Einen Ausweg aus dieser historiographisch perspektivlosen Dichotomie
bzw. ihre Auflösung bieten die Praxistheorien an, und zwar im Rahmen der

dispositionalistischen Theorie des französischen Soziologen, in der der Autor
bzw. Produzent als „ein agent" zu begreifen ist. Und dies ist die erste theoretische

Einbettung und zwar auf der Ebene der visuellen Quelle selbst. Was

würde die Anwendung dieses praxeologisch geprägten Begriffs „agent" für die

Frage nach der Autorschaft bzw. den Produzenten der russischen Ansichtskarten
der betrachteten Zeit bedeuten? Überträgt man Bourdieus Theorie auf den
russischen Fotografen, so wäre dieser „ein agent, ein Handlungsträger bzw.

Akteur, der aufgrund von Dispositionen14 handelt, die ihm bewußt oder

unbewußt eingeprägt worden sind, und zwar sowohl von Erwachsenen, also

von menschlichen Wesen, als auch von seiner Welt, da das Wesentliche der

inkorporierten Strukturen jenseits aller ausdrücklichen Erziehung erworben werden

konnte, durch den Einfluß von Strukturen."15

Die Entscheidung für die praxistheoretische (praxeologische) Vorgehensweise
bei der Analyse der russischen Ansichtskarte würde nicht ohne weiterreichende

Auswirkungen auf das Verständnis der Kindheit im Zusammenhang mit dem

betrachteten Thema bleiben. Die Kindheit wird im folgenden Beitrag - praxeologisch

reformuliert - als ein besonderer Komplex von sozialen Praktiken innerhalb
der Familie und der Gesellschaft definiert, in dessen Zentrum das Kind und sein

spezifisches Lebensalter stehen. Diese Praktiken betreffen vor allem den Körper (die

Physis) und den Leib (den sozialen Körper) des Kindes,16 insbesondere auch eine

vorhandene oder fehlende Rücksichtnahme auf die Morphologie des kindlichen

11 Bourdieu 2015: 97.

12 Bourdieu 2015: 97.

13 Vgl. dazu auch Latour 2007.

14 „Die Dispositionen sind jener Komplex permanenter Seinsweisen, die jeder von uns in
seinem sozialen Universum erworben hat, das heißt Muster der Wahrnehmung, der

Bewertung und des Handelns, die einheitliche und systematische Erzeugungsprinzipien von
Praxisformen, von Werken und von Ausdruck im allgemeinen darstellen. Das, was ich Habitus

nenne, ist ein System von relativ kohärenten Dispositionen ". Bourdieu 2015: 536-537.
15 Bourdieu 2015: 98. Schreibweise von Wörtern mit „ß" wie im Original der deutschen
Übersetzung.

16 Ausführlicher zur Unterscheidung zwischen „Körper" und „Leib" in der gegenwärtigen

Körpersoziologie siehe z. B. Gugutzer 2015: 13-23.



DE GRUYTER Visuelle Perspektiven der Kindheit in Mittelasien vor 1917 — 55

Körpers (der Physis und des sozialen Körpers)17 bei der Gestaltung des gesellschaftlichen

Lebens, die Art und Weise des Kleidens und Bekleidens des Kindes, seine

Integration in die Arbeitswelt, eine Nicht-Trennung seiner Welt von der der

Erwachsenen, die Gestaltung des Schulwesens etc.

Die zweite theoretische Einbindung erfolgt auf der Ebene des „ganz Grossen",

nämlich der Kindheit, zu welcher die zu analysierende visuelle Quelle einen

neuen Zugang schaffen soll. Diese Einbindung wird im Folgenden gestützt
durch das kontrovers rezipierte Werk mit dem Titel „Geschichte der Kindheit"
(1960) aus der Feder des französischen Historikers Philippe Aries.18 Diese

Einbindung ist - abgesehen von ihrem Hauptziel, einen Zugang zum „ganz
Grossen" zu schaffen - insofern aufschlussreich, als sie es erlaubt, die Gültigkeit
von Aries' Thesen anhand von Quellen aus einer anderen als den in seiner

„Geschichte der Kindheit" betrachteten Regionen zu prüfen. Aries selbst geht

von einem eurozentrischen Blickwinkel aus. Die Thematisierung der Kindheit
ausserhalb Europas kommt in seiner Studie nicht vor.

4 Dreistufiges Analyseverfahren

Diese zweifache theoretische Einbindung soll im Folgenden in Anlehnung an
Bourdieus praxistheoretische Studien von Edouard Manets Gemälde „Frühstück
im Grünen"19 in einem dreistufigem Analyseverfahren mit entsprechenden

Anpassungen an die historische Ansichtskarte herausgearbeitet und für die

Analyse ihrer visuellen Inhalte angewandt werden. Die Übernahme der

Bourdieuschen Analyse der impressionistischen Revolution von Manet geschieht
nicht zufällig: Die historische Ansichtskarte darf m. E. als ein „legitimes Kind"
des französischen Impressionismus in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts
und seine Fortsetzung mit anderen - fotografischen - Mitteln betrachtet
werden.20

17 Die Missachtung der kindlichen Morphologie bzw. die Rücksicht auf diese wird nicht
generalisiert. Diese Missachtung bzw. Rücksicht war in der mittelasiatischen Gesellschaft der

damaligen Zeit in unterschiedlichem Masse ausgeprägt.
18 Ausführlicher zur Diskussion siehe z. B. Holmes 1968-1969; Berkner 1973; Mclaughlin 1974;

DeMause 1974; Shorter 1975; Demaitre 1976-1977; Stone 1977; Agamben 1979; Pollock 1983;

Herlihy 1985; Agamben 1993; Habermas 1998; Baumgarten 2004; Gurevic 2009.

19 Bourdieu 2015.

20 „Im Salon von 1867 erreicht die Genremalerei ihren Höhepunkt. Das Bürgertum hatte die

Academie als Schiedsrichter über den Geschmack ersetzt, und so mußte die Historienmalerei
den Genreszenen weichen. Man rückt von der heroischen Malerei ab, widmet sich der

Darstellung kleiner, privater Alltagsszenen. Das wäre im großen ganzen der



56 — Bakhodir Sidikov DE GRUYTER

In einem ersten Schritt soll, bevor die eigentliche praxistheoretische
„Lektüre" der russischen Ansichtskarte als historischer Quelle stattfindet, die

Figur des Produzenten, des russischen Fotografierenden, soziologisch
konstruiert werden. Diese soziologische Konstruktion wird gestützt von „einer sehr

seltsamen Übung" Bourdieus, deren Kernpunkt er als „den Standpunkt des

Autors einnehmen" charakterisierte.21 Im Hinblick auf die russische

Ansichtskarte gilt es zu prüfen, welche historisch relevanten Informationen
bereits auf der Ebene der „Rekonstruktion der inneren Sicht" des Fotografen

gewonnen werden können. Es handelt sich dabei nicht um den Fotografen im
Sinne einer konkreten Person, sondern eines soziologischen Konstruktes:
Das empirische Individuum der Biografen" ist für die Analyse nach Bourdieu
eher hinderlich, da „ die Biografien voller belangloser Informationen schreiben

und dabei Wesentliches aus den Augen verlieren "22

In einem zweiten Schritt bewegt sich der Analysefokus vom Fotografen auf sein

Produkt, die Ansichtskarte. Die Erfahrungen, Wahrnehmungsmuster, -kategorien
und -praktiken wie auch Eindrücke von einer visuellen Quelle (die Polysemie
des Bildes) können auf Grund vielfältiger Habitusformen und oft konträrer visueller

Sozialisierungen der Betrachter, von denen sie ja produziert werden, unterschiedlicher

kaum sein. Mit anderen Worten: Es geht um eine historiographische
Verarbeitung von visuellen Inhalten der Ansichtskarte und - nicht minder wichtig -
die visuellen Erfahrungen des heutigen Betrachters mit ihr. Die Einbeziehung des

gegenwärtigen Betrachters gehört daher notwendigerweise mit dazu.

Ein Lösungsweg besteht z.B. darin, dass die ausufernde Polysemie einer

Bildquelle durch bestimmte Theorieansätze „verwaltet" und hinsichtlich möglicher
Deutungen von historischen Inhalten geordnet wird. Eine Strukturierung bedeutet

jedoch keinesfalls, dass die Polysemie in die vertrauten Wahrnehmungsstrukturen
eines Betrachters hineingezwängt werden soll. Indem neue und vor allem
unterschiedliche Perspektiven versprechende Strukturierungsangebote erarbeitet

und angewandt werden, wird die Gefahr einer reduktionistischen „Aneignung"
einer visuellen Quelle durch einen Betrachter wenn nicht gänzlich gebannt, so

doch wenigstens erheblich verringert. Diese Verarbeitung muss strukturiert erfolgen,
sonst kennt das Spiel »Das erinnert mich an« kaum Grenzen "23

Entwicklungsprozeß, wichtig, weil er einige zu der These verleitet, die Impressionisten hätten

nichts anderes gemacht, als sich der Mode, dem Mondänen, der Bequemlichkeit zu beugen -
auch die Mitglieder der Academie werden sich dieses Arguments gegen die Impressionisten
bedienen " Bourdieu 2015: 460.

21 Bourdieu 2015: 140-147, 587-588.
22 Bourdieu 2015: 531.

23 Bourdieu 2015: 56-57.



DE GRUYTER Visuelle Perspektiven der Kindheit in Mittelasien vor 1917 57

Die Praxeologisierung der russischen Ansichtskarte, d. h. die Auffassung, sie sei

Ausdruck alltäglicher sozialer Praktiken, könnte ein solches Strukturierungsangebot
sein. Welche Gründe sprechen zugunsten der Praxeologisierung? Gerade die lange

Belichtungszeit in der Fotografie gegen Ende des 19. - Anfang des 20. Jahrhunderts

legt die Vermutung nahe (und das ist die Hauptannahme dieses Beitrages), dass das

Bildmotiv der Ansichtskarte kein spontaner Schnappschuss war. Das Bildmotiv
zeigte nämlich nicht nur exotische Seiten des lokalen Lebens im russischen

Orient, sondern auch fixierte etwas Wesentlicheres als nur Lokalkolorit und

Zufälliges, nämlich routinisierte Handlungen, d. h. soziale Vollzüge vor Ort.

Unter diesen sozialen Vollzügen oder Praktiken wird dabei ein

„Zusammenspiel von geübten Körpern, gegenständlichen Artefakten, natürlichen

Dingen, Gegebenheiten, sozio-materiellen Infrastrukturen und Rahmungen"
verstanden, welches entlang kollektiv geteilter praktischer Wissensformen stattfindet.24

In und auf der russischen Ansichtskarte verbinden sich verschiedene

Entitäten - Menschen, Körper, Organismen, Gebäude, Tier- und Pflanzenwelt,

Dinge, archäologische Artefakte, Worte, Bilder, praktisches Wissen und praktischer
Sinn - zu regelmässig geordneten Arrangements, in denen alle Partizipanten
Beziehungen miteinander eingehen, zueinander positioniert werden und dadurch

ihre jeweilige Bedeutung erhalten.25 Mit anderen Worten: In die historische
Ansichtskarte sind sowohl die russischen Praktiken des Sehens als auch

unterschiedliche Spuren der historischen Wirklichkeit im damaligen Mittelasien

hineingeflossen. Aus diesem Grunde kann von einer „doppelläufigen
Hermeneutik" der Ansichtskarten als historischer Quelle gesprochen werden, die

in dieser Hinsicht von der bisherigen Forschung noch nicht aufgearbeitet wurde.
Die Praxeologisierung der Ansichtskarte würde somit dem Forscher bei seiner

Arbeit mit der besagten Quelle ermöglichen, praxeologische Analyseinstrumente
in historischer Hinsicht anzuwenden und so ihre zu deutenden Inhalte zu
„verwalten" und zu ordnen. Ein Strukturierungsangebot ist auch für den Historiker
selbst von grosser Bedeutung, denn eine Quelle muss einen adäquaten kognitiven
Stil bei ihm vorfinden, um ihre Wirkung voll zu entfalten.26

Dieser Weg wird folgendermassen abzuschreiten sein: Die russische

Ansichtskarte soll einer „praxeologischen" Lektüre unterzogen werden. Diese

„Lektüre" wird in einem historischen Kontext in Serie mit ähnlichen
Ansichtskarten und in Verbindung mit anderen Quellenarten, vor allem schriftlichen

Quellen aus dieser Zeit, stattfinden. Ziel der praxeologischen „Lektüre"
besteht darin, historische Inhalte nun aus der vom Fotografen produzierten

24 Schmidt 2012: 13.

25 Vgl. dazu Schatzki 2002: 55.

26 Baxandall 1980: 110-111.



58 — Bakhodir Sidikov DE GRUYTER

Ansichtskarte zu Tage zu fördern. Mit anderen Worten: Es gilt, das Bild auf der

Vorderseite der Ansichtskarte durch eine praxeologische „Lektüre" in die
historische Faktizität zu überführen. Gleichwohl, ob eine Fotografie auf der

Ansichtskarte inszeniert, eine Atelieraufnahme oder ein Schnappschuss ist,
beinhaltet sie diverse Spuren der Vergangenheit und bietet gleichzeitig unterschiedliche

zum Teil konträre Zugänge zu ihr an, wie dies in der visuellen Anthropologie
bereits erkannt und anerkannt wurde: "From the 1990s onwards, there was a

growing sense that such images could be read in a way that went beyond or
behind the photographers' (presumed) intentions and instead provided access to

historical traces of the peoples depicted. No matter how staged or seemingly

artificial, these images recorded points in individual and collective lives in
which the subjects were sutured into the anthropological project."27

Bei dieser praxistheoretischen Überführung der historischen Ansichtskarte in
eine „lesbare" historische Quelle besteht ebenso wie bei der Beschreibung und

Einschätzung eines Gemäldes die Schwierigkeit darin, dass es „ zu jeder Zeit

ziemlich absonderlich ist, eine sprachliche Reaktion auf die komplexen
nichtsprachlichen Impulse niederzuschreiben, die Gemälde geben wollen ",28 Mit
anderen Worten: Es sollte uns immer bewusst sein, dass diese Überführung eine

Art Reduktion der Komplexität und Polysemie einer visuellen Quelle ist, denn ein

Text kann das zu deutende Bild nie vollständig ersetzen.29

Und in einem dritten, abschliessenden Schritt sollen durch die Einführung
einer zweiten Theorie, in diesem Fall „Geschichte der Kindheit" von Aries, die

aus den ersten beiden Schritten gewonnenen theoretischen Erkenntnisse und
historischen Inhalte zu einem Bild des „ganz Grossen" vervollständigt werden.

5 „Bedeutungslose Bedeutung": Analoge
Fotografie und historische Ansichtskarte

Vor dem Analyseverfahren wäre es meiner Ansicht nach angebracht, sich den

wichtigsten Unterschied zwischen der analogen Fotografie30 und der Ansichtskarte

27 Banks/Vokes 2015: 337.

28 Baxandall 1980: 36.

29 Vgl. Bourdieu 2015: 47: Der Autor spricht diese Problematik in Form eines Konflikts
zwischen Kritikern und Malern an: „Die Literaten verhelfen den Malern zur Sprache, weil
davon ausgegangen wird, daß sie sich nicht mit Worten auszudrücken wissen."

30 Geimer über die Notwendigkeit einen neuen Namen für die Digitalfotografie zu finden.
Geimer 2014: 98-111.



DE GRUYTER Visuelle Perspektiven der Kindheit in Mittelasien vor 1917 59

als historischer Quelle aus demselben Zeitraum vor Augen zu führen. Das Thema

der Bedeutung der Fotografie brachte die amerikanische Kunsthistorikerin
Rosalind Krauss auf den Punkt, als sie schrieb: „Die Fotografie leitet eine

Unterbrechung in der Autonomie des Zeichens ein. Eine Bedeutungslosigkeit
umgibt sie, die nur durch das Hinzufügen eines Textes aufgefüllt werden
kann."31 Diese Verknüpfung von Bild und Text sollte jedoch differenzierter analysiert

werden. So argumentiert Silke Betscher, dass „ Bild und Text unterschiedliche

Aussagesysteme darstellen, die miteinander jeweils sehr spezifische

Beziehungen eingehen, zugleich aber auch unabhängig voneinander bestehen

bleiben. Kurz: Das Bild generiert Aussagen auch ohne Text... "32

Berliner Kunsthistorikerin Birte Kleine-Benne vermag den von Rosalind
Kraus angesprochenen Aspekt der Fotografie noch schärfer zu formulieren:
„Die ,Fotografie selbst' gibt es nicht: Es gibt den Kontext der Fotografie, den

Fotografen, die technischen Prozesse, den Betrachter, die Blickrelation, die

Historie des Materials selbst (gelebte Ränder), die Bildhistorie und -referenzen,
die ideologischen Einschreibungen, die Schrift etc."33

Diese von ihr aufgezählten Dimensionen machen das „Wesen" der
historischen Ansichtskarte aus und heben somit diese einer jeden separat genommenen

Fotografie eigene Bedeutungslosigkeit auf. Denn die Ansichtskarte ist eine

gerahmte, d. h. kontextualisierte Fotografie, welche den Fotografen und seinen

Verlag, die technischen Prozesse und den technischen Habitus des Fotografen,
„den Betrachter, die Blickrelation, die Historie des Materials selbst (gelebte
Ränder), die Bildhistorie und -referenzen, die ideologischen Einschreibungen,
die Schrift etc." inkludiert und dadurch die auf der Vorderseite der Ansichtskarte

abgedruckte Fotografie mit zum Teil sehr ambivalenten Bedeutungen auflädt.
Aus heutiger Sicht betrachtet, werden auch diese Bedeutungen zu historischen
Inhalten. Diese und andere Dimensionen sollen im dreistufigen
Analyseverfahren, soweit es möglich ist, mitbedacht werden. Die Bedeutung
der Ansichtskarte wird zudem erweitert durch „durch das Hinzufügen eines

Textes", also z. B. einer Bildüber- bzw. -Unterschrift auf der Vorder- oder
Rückseite und einer Mitteilung auf der Rückseite, sofern im Falle einer gelaufenen

Bildpostkarte vorhanden, sowie auch durch andere weiterführende

Schriftquellen.

31 Zitiert nach Geimer 2014: 30.

32 Betscher 2014: 66.

33 So Dr. Kleine-Benne in einer E-Mail an den Autor vom 6. Juni 2016.



60 — Bakhodir Sidikov DE GRUYTER

6 Performative Notwendigkeit der historischen
Ansichtskarte

Eine von den besagten Dimensionen separierte Fotografie ist nicht „existent" und
somit bedeutungslos und auch nicht notwendig. Wird sie jedoch auf die

Vorderseite einer Ansichtskarte transportiert, gewinnt sie eine Bedeutung, denn

es stellt sich dem damaligen wie auch dem heutigen Betrachter dann unweigerlich
die Frage: „Wieso war es notwendig, diese Fotografie als eine Ansichtskarte zu
drucken und massenweise in Umlauf zu bringen?" Durch diese Notwendigkeit
wird die Ansichtskarte performativ im Bourdieuschen Sinne des Wortes, denn
diese Notwendigkeit erfordert dann einen bestimmten deutenden Blick auf die

Ansichtskarte: „Ein Werk ist aus sich selbst heraus in dem Sinne performativ, als

es verlangt, auf eine bestimmte Weise betrachtet zu werden, und zwar so, daß

dem Betrachter seine Notwendigkeit einleuchtet".34 Diese Notwendigkeit im
Bourdieuschen Sinne des Wortes macht den Hauptunterschied zwischen einer

historischen Ansichtskarte und einer analogen Fotografie aus.

Die performative Notwendigkeit einer visuellen Quelle findet ihre

Entsprechung im literaturwissenschaftlichen Begriff „Rezeptionsvorgabe":
„Rezeption im strengen Wortgebrauch nimmt die Phänomene dokumentierter
Textverarbeitung in den Blick und ist folglich in starkem Maße auf Zeugnisse

angewiesen, in denen sich Einstellungen und Reaktionen als bedingte
Faktoren für die Aufnahme von Texten bekunden. Gleichzeitig aber ist der

Text selbst eine 'Rezeptionsvorgabe' und damit ein Wirkungspotenzial, dessen

Strukturen Verarbeitungen in Gang setzen und bis zu einem gewissen Grade

kontrollieren "3S Diese Entsprechung bestätigt u. a. die prinzipielle
„Lesbarkeit" einer visuellen Quelle als historisches Zeugnis.36

34 Bourdieu 2015: 260.

35 Iser 1994:1. Ein Bild/Gemälde enthält auch eine „Verpflichtung" des Betrachters, es aktiv zu
deuten. Siehe dazu Baxandall 1980: 47: „So durfte jemand, der intellektuell etwas auf sich hielt,
bei der Betrachtung von Pieros Gemälde nicht ganz passiv bleiben; er war verpflichtet,
Unterschiede wahrzunehmen."
36 Vgl. auch bei Baxandall 1980: 185-186: „Ein altes Bild dokumentiert eine visuelle Handlung.
Man muß lernen, es zu lesen, genauso wie man lernen muß, einen Text aus einer anderen Kultur zu
lesen, selbst wenn man in gewissem Sinne die Sprache kennt: Sprache und bildliche Darstellung
sind konventionsgebundene Tätigkeiten Wenn man aber richtig auf sie zugeht - das heißt, um
der Argumentation willen, auf dem Weg, der in diesem Buch („Die Wirklichkeit der Bilder: Malerei

und Erfahrung im Italien des 15. Jahrhunderts" - B.S.) beschritten wurde -, verwandeln sich die

Bilder in Dokumente, die genauso gültig sind wie eine Urkunde oder ein Kirchenbuch ".



DE GRUYTER Visuelle Perspektiven der Kindheit in Mittelasien vor 1917 — 61

7 Wiederholung „einer seltsamen Übung"
Bourdieus

Im Folgenden sollen die Grundlagen der besagten „seltsamen Übung" Bourdieus

kurz zusammengefasst und dann auf die russische Ansichtskarte („Tipy
Sartovskikh detej", dt.: „Typen von sartischen Kindern", siehe Abbildung 3)37

angewandt werden.

Abbildung 3: Russische Ansichtskarte «Tipy Sartovskikh detej», dt.: „Typen von sartischen
Kindern".

In seiner Analyse des Gemäldes „Frühstück im Grünen" von Manet schlägt
Bourdieu vor, das damals revolutionäre Werk nicht „vom Standpunkt des

Betrachters aus, vom Standpunkt des lector,38 der sich ein Jahrhundert später
nach dem Sinn dieses Bildes fragt " zu sehen, sondern zu versuchen, den

„Standpunkt des Autors" einzunehmen.39

Bourdieu erklärt, dass „sich in die Lage des Autors zu versetzen" „nicht in dem

Sinne der einfühlsamen Hermeneuten" geschehen soll, welche sich „durch eine

Art diskursive Identifizierung" mit dem Schöpfer des Gemäldes gleichsetzen
bzw. sich zu diesem machen. Es ist für Bourdieu weder ein anmassendes

Psychologisieren noch ein Versuch, sich in den anderen hineinzuversetzen,

37 Aus der Ansichtskartensammlung des Autors.
38 Kursivschreibung im Original.
39 Bourdieu 2015: 140.



62 — Bakhodir Sidikov DE GRUYTER

sondern ein Bemühen um die Rekonstruktion des Standpunktes des Autors mit
Hilfe folgender Denkoperationen:

Erstens, sich in die historische Lage des Autors versetzen, indem dessen

Sozialisation und Habitus thematisiert werden;
Zweitens, sich entsprechendes historisches Wissen über relevante soziale

Felder aneignen und

Drittens, die dispositionalistische Theorie der Praxis anwenden.40

Welche Folgen hat dies für die Analyse einer Bildquelle? Im Rahmen dieser

Theorie verzichtet Bourdieu auf das Begriffspaar „Intention"/„Subjekt" zugunsten

eines anderen: „Disposition"/„Habitus". In Bezug auf die „Intention" wird

von Bourdieu ein Verzicht zugunsten der Dispositionen vorgeschlagen. In
diesem Sinne ist der Maler „ein agent, ein Handlungsträger bzw. Akteur, der nicht

von einer Intention geführt wird, sondern „aufgrund von (seinen - B.S.)

Dispositionen handelt, die ihm bewußt oder unbewußt eingeprägt worden sind
"41 Bourdieu betont dabei: „Der Intention zugunsten der Dispositionen eine

Absage erteilen heißt nicht: allen diesen Dingen wie .Schöpfung', .Intelligenz',
.praktische Meisterschaft', .Kunst' abschwören - all diesen Dinge, denen wir
hohen Wert zusprechen, weil wir ihn uns zusprechen."42 In Bezug auf das

Subjekt postuliert die dispositionalistische Theorie der Praxis ebenfalls einen

Verzicht und besagt, dass nicht das „Subjekt der westlichen Tradition" sein Bild

malt, sondern sein Habitus in einem sozialen Feld.43 In diesem Sinne ist das

Subjekt eines Werkes „eine komplexe Beziehung zwischen einem sozial
konstituierten Habitus und einem historisch konstituierten Feld". Und seine Werke

würden, so Bourdieu abschliessend, „in der Beziehung zwischen diesem Habitus

und diesem Feld erfunden."44

In diesem Sinne kann auch eine historische Bildpostkarte als Produkt aus der

Beziehung zwischen dem Habitus des russischen Fotografen und dem Feld der

russischen Orientfotografie (siehe weiter unten) betrachtet werden. So wie

Bourdieu es in Bezug auf das Gemälde von Manet tat, wird im Folgenden am

Beispiel der russischen Ansichtskarte „Typen von sartischen45 Kindern" versucht,

den Akt des Fotografierens zu rekonstruieren, indem „auf den Blickpunkt eines

lector und Hermeneuten" verzichtet und folglich versucht wird, „das gesellschaftliche

Auge", d.h. die Sicht des Fotografen, soweit es nur möglich ist, zu

40 Bourdieu 2015: 141.

41 Bourdieu 2015: 98.

42 Bourdieu 2015: 126.

43 Bourdieu 2015: 126.

44 Bourdieu 2015: 127.

45 Zur Sartenproblematik s. Abasin 2007.



DE GRUYTER Visuelle Perspektiven der Kindheit in Mittelasien vor 1917 — 63

rekonstruieren und einzunehmen. Die zu analysierende Ansichtskarte wurde vor
1917 aufgenommen und von dem bekannten Moskauer Handels- und Verlagshaus

„Torgovyj Dom Ekkel und Kalakh" unter der Überschrift „Typen von sartischen

Kindern" gedruckt und in Umlauf gebracht.

8 Zur Struktur des Bildes

Die Analyse der Struktur des Bildes ist zwingend erforderlich, denn die Struktur steht

in einer sehr spezifischen Verbindung zum Habitus des Fotografen. Diese spezifische

Verbindung ermöglicht es, einige Schlüsse auf seinen künstlerischen und kulturellen

Habitus zu ziehen, der seine Schaffenskraft im Produktionsfeld entfaltet.
Es handelt sich eindeutig um keine Atelieraufnahme. Das Büd wurde

nachträglich koloriert.46 Die Farben entsprechen allerdings in hohem Masse

den damals und teilweise auch noch heute verwendeten. Es ist zweifelsohne
eine Szene, die im Freien entweder auf einem an eine Siedlung angrenzenden
Feld oder auf einem Hofland, in einem kleinen Gemüse- und Obstgarten innerhalb

einer Siedlung aufgenommen wurde. Die graue Mauer im Hintergrund
könnte beides implizieren. Zumindest wird hier eine Begrenzung implizit in
das Bildthema hineingewoben.

Im Vordergrund stehen vier im Vergleich mit dem Rest des Bildes scharf

dargestellte Kinder auf dunkelrotem, fast purpurfarbenem Boden. Es dürfte sich

um einen für Mittelasien typischen einfarbigen Filzteppich handeln. Darauf,
dass die Kinder barfuss auf einem Filzteppich stehen, weisen zusätzlich die

zur ihrer Linken abgestellten Schuhe hin.
Es könnte sich um zwei Jungen und zwei Mädchen handeln, wobei die

Jungen auf der linken Seite und die Mädchen auf der rechten Seite stehen - vermutlich

auf Anweisung des Fotografen -, sodass eine Art Geschlechtergegensatz
entsteht. Die beiden Mädchen stehen im Verhältnis zu den Jungen enger zusammen;
dabei könnten diese beiden Mädchen unterschiedlichen Alters etwas älter sein als

die ebenfalls nicht gleichaltrigen Jungen. Die Kinder sind, wie bereits angemerkt,
barfuss, sie tragen alle einen Kopfschmuck in Form einer Art Stoffmütze und zudem

einteilige Gewänder. Da es sich um eine Aufnahme im Freien und nicht in einem

Atelier oder aufeinem Fest handelt, ist es eher unwahrscheinlich, dass alle Kinder für
eine Aufnahme zurechtgemacht worden sein könnten. D.h. der Fotograf stand auch

nicht im „Dienste des Repräsentierten" (ein Ausdruck von Bourdieu),47 wie z. B. die

46 Zur Technik und Geschichte der Kolorierung von Fotografien siehe Antweiler 2013.

47 Bourdieu 2015: 691.



64 Bakhodir Sidikov DE GRUYTER

hier aufgeführte Ansichtskarte („Types de Taschkent. Bai-Batscha") deutlich
veranschaulicht (siehe Abbildung 4).48

Abbildung 4: Russische Ansichtskarte «Types de Taschkent. Bai-Batscha».

Die Kinder auf der Ansichtskarte „Typen von sartischen Kindern" tragen offensichtlich

Alltagskleidung, d. h. es handelt sich um die alltäglichen Praktiken des

Kleidens und Bekleidens von Kindern. Dieser Umstand erhält auf der zweiten

Ebene, der praxeologischen „Lektüre", eine besondere Bedeutung.

48 Aus der Sammlung Nizami Ibraimov, Moskau.

Timu TniiiKeiiTa. Dan-Dana.

Types de Taschkent. Bai-Batscha.
•)

:v



DE GRUYTER Visuelle Perspektiven der Kindheit in Mittelasien vor 1917 — 65

Die Aufnahme erfolgte wegen der damals üblichen langen Belichtungszeit
tagsüber, und zwar während der kalten Jahreszeit, allem Anschein nach im

Spätherbst während der Ernte - einer Zeit, wenn die Temperaturen sinken.
Dafür spricht vor allem die Bekleidung der Kinder: Damals war es, wie auch

heute, üblich, junge Kinder während der warmen Jahreszeit von sehr spärlich
bekleidet bis vollständig nackt herumlaufen zu lassen, wie z. B. der berühmte
russische Mittelasienforscher Sergej Nalivkin in seinen Beobachtungen aus dem

Ferghanatal anmerkt.49

Im direkt dahinter liegenden Grün oder bewachsenen Feld befinden sich zwei

hell gekleidete Personen, eine evtl. hockend im Schatten der Bäume und

möglicherweise ebenfalls mit Kopfbedeckung sowie eine andere gebückt auf dem

Feld bzw. im Grün. Wie zwischen den Bäumen hindurch zu erahnen ist, könnte
sich weiter hinten eine weitere, dunkel gekleidete Person befinden. Um wen es

sich dabei handelt, muss offen bleiben. Denkbar wären vor allem die Eltern der

Kinder oder ihre nächsten Verwandten und Nachbarn, unter derer Obhut sich die

Kinder während der Feldarbeit oder einer Abwesenheit der Eltern befinden.

Abgegrenzt wird das Grün bzw. Feld nach hinten durch eine helle, den

Bildhintergrund fast vollständig durchziehende Mauer. Nur am rechten
Bildrand ist hinter einem der drei Bäume nicht genau zu erkennen, ob die

Mauer dahinter fortläuft. Im gesamten linken Bildhintergrund ist hinter der

Mauer unter dem leicht bewölkten Himmel höherer Baumbewuchs zu erkennen.

Links oben im Bereich des Himmels befinden sich in roter Druckschrift mit
altem kyrillischem Zeichensatz drei Worte auf Russisch eingefügt: „Tunbi
CapTOBCKMX'b fffeTen" (dt.: „Typen von sartischen Kindern"), die mit einem

Punkt abschliessen. Darüber werden in schwarzer Handschrift und in
lateinischem Alphabet handschriftlich zwei Worte auf Ungarisch hinzugefügt:
„Mohamedän gyerekek" (dt.: „Mohammedanische Kinder"). Den Angaben auf
der Rückseite zufolge ist es eine Bildpostkarte, die von einem Österreich-ungarischen

Kriegsgefangenen abgeschickt wurde.

9 Der Titel: Die Texteinheit, die eine

Notwendigkeit der Fotografie einleitet

Bourdieu merkt an, dass bei der Analyse von Büdern ein „Nachdenken" erforderlich

sei, „das von der sozialen Dimension des Titels nicht abstrahiert".50 Daher ist

49 Abasin 2015: 324, siehe auch Sanijazov/Ismailov 1981: 97-101.

50 Bourdieu 2015: 70.



66 — Bakhodir Sidikov DE GRUYTER

der Titel der Ansichtskarte in praxeologischer Hinsicht nichts anderes als sprachlicher

Ausdruck des technischen und kulturellen Habitus des Fotografen. Der Titel

hat eine wichtige einschränkende Funktion, denn er unterbindet ein Phantasieren

ins Unendliche. Somit werden auf der betrachteten Ansichtskarte die Kinder auf
eine zweifache Weise ins Zentrum der Betrachtung gerückt. Zum einem durch die

spezielle fotografische Vorgehensweise: Die Schärfentiefe hebt den Vordergrund
hervor, der Hintergrund bleibt unscharf. Diesen Effekt erzielt der Fotograf mit der

speziellen Technik der Offenblende, d. h. die Blende ist so weit geöffnet, wie es

geht; zum anderen wird das Auge des Betrachters durch den Titel („Typen von
sartischen Kindern") auf die Kinder gerichtet. Der Rest soll verschwommen im

Hintergrund bleiben. Des Weiteren bedeutet die Betitelung, dass die Problematik
der „bedeutungslosen Bedeutung" der Fotografie den Produzenten von
Ansichtskarten wohl schon damals bewusst war. Und die Betitelung wurde als

ein die „bedeutungslose Bedeutung" der analogen Fotografie aufhebendes Mittel

eingesetzt. Denn auch der Titel verleiht der Ansichtskartenfotografie ihre

Bedeutung. Und nicht zuletzt stärkt der Titel den performativen Charakter der

Fotografie. Er erklärt die Notwendigkeit der Fotografie auf der Vorderseite der

Bildpostkarte. Aus dem Titel wird die Notwendigkeit der Fotografie ersichtlich: Es

sind sartische, d. h. andere, unbekannte, fremde Kinder, die hier gezeigt werden
sollten.

10 Der Rahmen: Die visuelle Flut ordnen

Die russische Ansichtskarte jener Zeit misst üblicherweise 8,5 cm mal 13,5 cm mit
leichten Abweichungen (plus/minus 0,5 cm). Diese Abmessungen sind nicht zufällig
entstanden, sondern haben eine anthropologische Grundlage. Es war üblich - und
diese Methode ist bei einigen Fotografen der „alten Schule" auch heute noch im
Einsatz -, bei der Suche nach einem passenden Sujet für eine Fotografie mit einem

durch die beiden Hände gebildeten Rahmen aus einer schier grenzlosen Masse von
visuellen Eindrücken ein bedeutungsvolles Bildmotiv herauszufiltern und einzufan-

gen (siehe Abbildung 5).51 Das kleine Format der Ansichtskarte und besonders ihre

Motive rücken die Fotografen in die Nähe der Impressionisten.52

51 Copyright Sabit Kurmanbek, Grafiker und Maler, Almaty, Kasachstan.

52 „Nach Isaacson (gemeint ist Isaacson/Bouillon 1980 - B.S.) werden die Impressionisten zu

privaten Kleinunternehmen, die kleinformatige, den städtischen Wohnverhältnissen angepaßte

Bilder bevorzugen, die folglich Werke herstellen, die dem Geschmack der bürgerlichen Klasse

entsprechen, das heißt thematisch: Cafe, Theater, Boulevard, Pferderennen, Szenen an
Flußufern oder auf dem Land usw " Bourdieu 2015: 494-495.



DE GRUYTER Visuelle Perspektiven der Kindheit in Mittelasien vor 1917 67

Abbildung 5: Manuelle Suche nach einem passenden Sujet.

Einem Gemälde gleich kommt die Ansichtskarte erst durch den Rahmen

zustande, denn „die im Rahmen eingeschlossene Welt wird auf diese Weise zu
einer sich selbst genügenden, autarken Welt "53 Zugänge zu dieser
historischen Welt en miniature werden dann durch die praxeologische Analyse der

historischen Ansichtskarte geschaffen.

11 Zum Habitus des Fotografen

Im Unterschied zu Bourdieu, der über seinen Protagonisten (Manet) recht viel

wusste, ist über den/die Fotografen/in der obigen Ansichtskarte fast nichts bekannt.
Dennoch erscheint es möglich, einiges über seinen Habitus anhand seines

Produktes in Erfahrung zu bringen. Die Wahrscheinlichkeit, dass es eher ein

Mann als eine Frau war, ist wesentlich höher aufgrund einiger damals
vorherrschender Faktoren (Mobilität in einer islamisch geprägten Region,

Sicherheitsfragen, Berufswahl als Fotograf etc.). Dadurch hatte der männliche

Fotograf mehr Autorität54 und „symbolische Gewalt"55 bei den Einheimischen
und konnte in fast all die Bereiche vordringen, die einer Fotografin verschlossen

geblieben wären, und die zu fotografierenden Menschen in eine erwünschte
Aufnahme „hineinzwingen", wobei der Zwang üblicherweise symbolischer Art war.

Ein wichtiger Bestandteil seines Habitus ist die gegen Ende des 19. - Anfang
des 20. Jahrhunderts weit verbreitete und im Feld der Fotografie eingeschriebene

53 Bourdieu 2015: 385.

54 Zum Konzept der männlichen Herrschaft siehe Bourdieu 2013.

55 Zum Konzept der symbolischen Gewalt siehe Schmidt 2008.



68 — Bakhodir Sidikov DE GRUYTER

Auffassung von der Fotografie vor allem als ein Instrument „ der Vermessung
und der Dokumentation, bei denen Kategorien wie Autorschaft oder

künstlerischer Stil keine Rolle spielten."56 Diese Funktionen der Fotografie
(Vermessung und Dokumentation) erklären auch zwei Eigenschaften der
historischen Ansichtskarten aus Russisch-Mittelasien:

Erstens: Die Fotografen werden äusserst selten namentlich erwähnt, denn eine

Vorstellung vom Copyright war damals zwar vorhanden, hat sich aber nicht
feldübergreifend etabliert. Wie im kolonialen Afrika kann davon ausgegangen
werden, dass auch die russischen Fotoateliers die Negative aus ihren frühen

Aufträgen beibehalten und in der Regel ohne Erlaubnis als Bildpostkarten weiter

verwertet haben: "However, in this period the only place in Uganda in which this

film could be developed was at Alfred Lobo's Studio, who would then stamp each

print they had made with the company stamp. However, more significantly, having
developed a print, Lobo's studio would frequently retain its negative, and it is from
these amassed negatives that they would later produce many of their picture
postcards (although the company did also produce postcards from images they
had taken themselves, of course) This practice of "second printing" to produce
postcards was perfectly common throughout Africa during this period."57

Zweitens: Ansichtskarten mit Fotografien von einer auch für die damaligen
technischen Möglichkeiten schlechten und mangelnden Qualität auf der

Vorderseite werden dennoch gedruckt und zum Verkauf angeboten. Kein

Käufer der Ansichtskarten hat sich daran gestört, denn die schlechte Qualität
der Fotografie von damals galt als ein überzeugender Nachweis für ihre
„dokumentarische Genauigkeit". Dieses Verständnis war damals auch in anderen

Bereichen verbreitet, die mit Fotografien arbeiteten: „Christeller (Herausgeber
eines Atlas der Histotopographie kranker und gesunder Organe - B.S.) war so

gefesselt von der Ideologie der Mechanisierung, daß er bestimmt hatte, Mängel
auf der Fotografie als eindeutiges Zeichen von Objektivität zu belassen: »Mit
Ausnahme der Beseitigung von Fremdeinschlüssen (Staubkörnchen) oder

Kratzlinien ist an den Reproduktionen keinerlei Korrektur vorgenommen worden,

so dass auch die technisch unvermeidbaren Mängel an manchen Stellen

sichtbar sind Ich glaubte hierzu verpflichtet zu sein, um zugleich mit grösster

Objektivität auch die Grenzen des Verfahrens zu zeigen.«"58

Die dominierende Auffassung des Fotoapparats als ein Instrument „der
Vermessung und Dokumentation" hatte selbstverständlich direkte Auswirkungen
auf die Aufnahmepraxis. Sie war nämlich durch ein Streben nach

56 Geimer 2014: 96.

57 Vokes 2015: 397.

58 Daston/Galison 2002: 82.



DE GRUYTER Visuelle Perspektiven der Kindheit in Mittelasien vor 1917 69

„dokumentarischer Genauigkeit" und einer grösstmöglichen „Treue" bei der

Wiedergabe von aufgenommenen Motiven gekennzeichnet. Es ist ein habituali-
siertes und feldübliches Streben, denn eine Eigenwilligkeit (russ.: „otsebjatina")
bzw. künstlerische Freiheit bei der Gestaltung einer Fotografie liesse das Feld der

russischen Orientfotografie inkl. der Ansichtskartenproduktion auch nicht zu, wie
ein kleiner Exkurs in seine Genese und Zusammensetzung nahelegt.

12 Orientfotografien in Europa und Russland:
Täuschende Namensgleichheit?

Trotz der Namensgleichheit und ihrer Haupteigenschaft als das

Massenkommunikationsmedium dieser Zeit ist die russische Ansichtskarte dennoch

vor allem in Bezug auf die Darstellung des Abgebildeten ein ganz anderes Phänomen

als ihr westeuropäisches Pendant. Ein Grund dafür war, dass es sich in diesen beiden

Fällen um unterschiedliche ikonographische Traditionen handelte. Der wichtigste
Unterschied dürfte jedoch darin bestanden haben, dass die russischen Fotografen in
ihrem Verständnis (sie!) im Unterschied zu ihren westeuropäischen Kollegen keine

Kolonien, sondern als „eigene"59 Landesteile empfundene Gebiete des Russischen

Reiches aufgenommen haben. Auch Käufer und Sammler teilten diese Auffassung: So

schreibt eine gewisse Ljolja in ihrer Bildpostkarte60 aus Taschkent, datiert vom
20.01.1907, abgeschickt und gestempelt am 20.09.1907, an ihren Bruder Volodja in
Sankt-Petersburg u. a. Folgendes (siehe Abbildung 2): „Lieber Volodja!... Du solltest

mir solche Ansichtskarten schicken, die in einem Album platziert werden können...
Daher ist es nicht zufällig, dass die auf den russischen Ansichtskarten abgebildeten
Menschen aus Mittelasien oft als eine Art entfernte, wenn auch etwas exotische,
Verwandtschaft präsentiert werden. Diese Eigenschaft verdankt die Bildpostkarte
der Fotografie: „Die geographische Versprengtheit der einzelnen Verwandten
verlangt gebieterisch die mehr oder weniger regelmäßige Belebung der

Verwandtschaftskontakte, und dem genügt die Photographie besser als der bloße

Austausch von Briefen."61 Dass Russisch-Mittelasien als Teil der russischen

„Grossfamilie" gesehen wurde, stand in keinem diskursiven Widerspruch zu den

kolonialen Bestrebungen Russlands, denn es galt die „unterentwickelten

59 Die Vorstellung, dass die Mittelasiaten entfernte Verwandte seien, scheint in der russischen
Gesellschaft von damals verbreitet zu sein.

60 Aus der Ansichtskartensammlung des Autors.
61 Bourdieu 2006: 38.



70 — Bakhodir Sidikov DE GRUYTER

Verwandten" in den neu eroberten Gebieten in der Region durch die russische

„Vermittlung" der europäischen Zivilisation näher zu bringen.62

Mit anderen Worten: Ähnlich wie die Fotografien aus einem Familienalbum,
haben die Bildpostkarten die Funktion einen „Neuankömmling" aus Russisch-

Mittelasien der „Grossfamilie" im Kernland Russland vorzustellen und können
daher wie die ersteren einer soziologischen „Lektüre"63 unterzogen werden: „Der
Austausch von Photos hat den nämlichen Zweck: Mit dem Bildnis präsentiert man
dem Ensemble der Gruppe den Neuankömmling, den diese »anerkennen« muß. So

ist es denn nur natürlich, daß die Photographie zum Gegenstand einer »Lektüre«

wird, die als soziologisch gelten kann, daß sie niemals an sich und für sich, im
Hinblick auf ihre technischen oder ästhetischen Qualitäten »gelesen« wird ",64

Und „Verwandte" dokumentiert man bekanntlich anders als „völlig
Fremde": meistens respekt- und würdevoll (Vgl. die französische Ansichtskarte
mit der Bildüberschrift auf der Rückseite «Beaute mauresque» mit der russischen

Bildpostkarte, die eine sartische Frau zeigt «Sartjanka», dt: „Sartin" - siehe

Abbildung 6 bzw. 7).65 Die russischen Fotografen waren daher weitgehend frei

vom orientalistisch geprägten tendenziösen Druck bei der Auswahl von Motiven
für ihre Aufnahmen. Sie waren ihrem Habitus nach moralisch integere, aufmerksame

und „objektive" Beobachter der exotischen Gebiete ihres eigenen Landes.

Das Übrige tat die Genese des Feldes der Orientfotografie in Russland. Denn
das Feld der russischen Orientfotografie, aus dem sich das Feld der

Ansichtskartenproduktion in Russland konstituierte, unterschied sich markant

vom westeuropäischen bzw. es funktionierte nach anderen „Einsätzen" und

„Spielregeln" und hatte andere Ziele als in Westeuropa. Die westeuropäischen
Fotografen inszenierten in ihren Studios den Orient nach den Vorstellungen der

Abendländer: „ In Kairo und Jerusalem etwa stellten sie Szenen aus dem

Bazar und dem Harem nach, kleideten dazu die Einheimischen, aber auch die

Touristen selbst wie Vertreter einzelner Berufsgruppen, vom Wasserträger bis

zum Ziseleur. Als Staffage stellten sie Menschen in faszinierende Landschaften,

62 Vgl. dazu Etkind 2011.

63 Als Gegenbegriff zum „Lesen", welches als Methode die Bildquelle wie ein Textzeugnis zu

interpretieren bestrebt ist, wird in diesem Beitrag der Begriff „Lektüre" verwendet. Vgl. Bourdieu

2015: 670, Fussnote 35: „Die Metapher des »Lesens« eines Bildes, die in den Universitäten mit der

Semiologie erneut in Schwung kam, entspricht vollkommen der akademischen Sicht des Professors

als lector. Sie stellt die absolute Antithese zum Gesichtspunkt der Impressionisten und insbesondere

Monets dar, für die die künstlerische Wahrnehmung aus Empfindung und Emotion besteht."

64 Bourdieu 2006: 34.

65 In beiden Fällen wurden oft Prostituierte engagiert (ausführlicher dazu siehe Priäcepova

2007: 229) aber eine entblösste Mittelasiatin als Motiv auf einer russischen Ansichtskarte war
völlig unvorstellbar. Beide Bildpostkarten aus der Ansichtskartensammlung des Autors.



DE GRUYTER Visuelle Perspektiven der Kindheit in Mittelasien vor 1917 — 71

Abbildung 6, Französische Ansichtskarte «Beaute mauresque».

aber auch Kamele, das unvermeidliche Symbol des Orients, oder träge Esel als

Zeichen der Rückständigkeit. Die gängigen Stereotypen beeinflussten die
kommerziellen Orientaufnahmen."66

Die russische Orientfotografie hingegen - nur in Teilen privatwirtschaftlich
organisiert und kommerziell ausgerichtet wie die westeuropäische - war
bestiebt, den „eigenen" Orient mit „dokumentarischer Genauigkeit" zu erfassen.

Dieses Bestreben erklärt sich weniger durch edle Motive, die in vielen
Einzelfällen sicherlich vorhanden waren, sondern vielmehr durch die Genese

66 Hermann 2015; Derenthal 2012; Stiegler/Thürlemann 2015.



72 Bakhodir Sidikov DE GRUYTER

Abbildung 7: Russische Ansichtskarte «Sartjanka», dt: „Sartin".

and Struktur wie auch den Habitus der Akteure und Institutionen des Feldes der

"ussischen Orientfotografie.
Vor der Entstehung und Verbreitung der Fotografie als Arbeitsinstrument

zählten alle russischen Forschungsexpeditionen nach Mittelasien und Sibirien
auch die sog. embedded (russ.: otkommandirovannyi) Maler, Zeichner und/oder
Grafiker zu ihren Mitgliedern, die von den Organisatoren mit Nachdruck
angehalten wurden, im Untersuchungsfeld jene Objekte, Situationen und Ereignisse
mit Stift und Aquarellkasten detailreich und voi allen Dingen „realistisch" und

„objektiv" abzubilden bzw. zu fixieren, welche einem auch noch so aufmerksamen

schriftlichen Bericht entgehen könnten. Zahlreiche Maler, Zeichner und
Grafiker waren in Mittelasien und Sibirien unterwegs. Diese „Malerei im



DE GRUYTER Visuelle Perspektiven der Kindheit in Mittelasien vor 1917 — 73

Dienste des Staates" blieb nicht ohne Folgen für die im Feld der neu entstandenen

Orientfotografie geltenden Habitusformen. Mit ihrem Einzug ab 1848 hat das

neu konstituierte Feld der russischen Orientfotografie dieses Merkmal oder,

genauer gesagt, den Auftrag zur „dokumentarischen Genauigkeit" von der

„Malerei im Dienste des Staates" „geerbt".67 Dies äusserte sich u. a. auch in
der damaligen Bezeichnung der Fotografie - unter dem Namen „Lichtmalerei"
(russ.: svetopis'; risovanie svetom) wurde sie breiten Schichten der russischen

Gesellschaft bekannt.68

13 „Erfindung unter strukturellem Zwang": Von

der Orientfotografie zur Ansichtskartenproduktion

Wie fand die Weitertradierung und -Wirkung der „dokumentarischen Genauigkeit"

vom Feld der „Dienstmalerei" in das neue entstandene Feld der russischen

Orientfotografie statt? Bourdieu bezeichnet solch einen Prozess der

Weitertradierung von Merkmalen eines bestehenden Feldes in ein neues im
Entstehen begriffenes als „Erfindung unter strukturellem Zwang": „In jedem

geschichtlichen Moment müssen die Neuankömmlinge mit Produkten der

Geschichte rechnen, die in Form von Gebäuden, Bauwerken, Institutionen in die

Objektivität eingeschrieben sind - und, wie ich hinzufügen möchte, auch in die

Subjektivität in der Form mentaler Strukturen. Gleichzeitig sind die Erfindungen,

Neuerungen, Fortschritte, Anpassungen stets Erfindungen unter strukturalem

Zwang; das heißt, in jedem Moment ist das Universum der wirklich möglichen
Möglichkeiten außerordentlich eng begrenzt, weil bereits in der Vergangenheit

getroffene Wahlentscheidungen vorliegen, die in Gestalt objektivierter Zwänge
und in Gestalt verinnerlichter, inkorporierter Zwänge existieren. Man steht nicht

vor der Alternative Zufall/Notwendigkeit, Freiheit/Notwendigkeit, sondern vor
etwas Komplizierterem, das ich in der Formel zusammenfasse: »Erfindung unter
strukturalem Zwang«."69

67 Vgl. Geimer 2009: 96: „Aktueller Anlass dieser Kritik war die von Peter Galassi im Museum

of Modern Art kuratierte Ausstellung Before Photography (1981), deren ausdrückliche Absicht es

war, die Fotografie innerhalb der Kunstgeschichte zu verorten, ihre Erfindung im frühen 19.

Jahrhundert als nicht als diskursiven Einschnitt, sondern als Fortsetzung einer langen
Bildtradition zu werten."
68 Priscepova 2011a: 12.

69 Bourdieu 2014: 245.



74 — Bakhodir Sidikov DE GRUYTER

Diese „Erfindung unter strukturalem Zwang" geschah auch im Feld der
russischen Orientfotografie und zwar vor allem personell und institutionell. Personell

gab es drei einflussreiche Referenzgruppen, welche die Herausbildung von
Habitusformen bei den russischen Fotografen entscheidend bestimmten. Fotograf

zu werden, war damals ein Traum vieler in Russland. Am besten geeignet für den

Beruf des Fotografen waren auf Grund ihrer Begabung, Erfahrung und des

künstlerischen, beruflichen und technischen Habitus wie auch eines entsprechend
sozial geschulten Auges verständlicherweise eben die besagten Maler, Zeichner und
Grafiker im Dienste des Staates. Vor allem viele Porträtmaler wechselten in den

neuen Beruf. Sie bezeichneten sich als „Fotomaler" (russ.: fotozivopisec). Unter den

ersten Fotografen und Fotografinnen, welche die mittelasiatischen und
kaukasischen Fotosammlungen der Sankt-Petersburger Kunstkammer (heute:

Kunstkammer, Peter-der-Grosse-Museum für Anthropologie und Ethnographie70)

anlegten, waren russische Maler und Malerinnen wie Samuil Dudin,71 Ivan
Barscevskij,72 Nikolai Scerbina-Kramarenko,73 B. F. Romberg,74 Antonina
Voronina-Utkina75 u. a.

70 Website des Museums: http://www.kunstkamera.ru.
71 Samuil Martynovic Dudin (1863-1929) - russischer Maler, Ethnograph, Reisender, Fotograf
und Mittelasien- und Sibirienforscher. Ausführlicher zu seinem Lebenslauf und Werk siehe

Prisfepova 2011b und Uspenskij 2016.

72 Ivan Fedoroviä BarsCevskij (1851-1948) - „Patriarch" der russischen Fotografie, der an der

Gestaltung von Fotosammlungen der Kunstkamera entscheidend mitwirkte. Ausführlicher zu

seinem Lebenslauf und Werk siehe Dluznevskaja 2011: 30-31. Nicht zu verwechseln mit Lev

Semjonovic Bar§cevskij, einem Namensvetter von ihm (1849-1910) - russischer Oberst

polnischer Abstammung und Wissenschaftler, Mitglied der Russischen Geographischen

Gesellschaft, Gründer des Museums für Ethnographie in Samarkand; Autor einer einmaligen
Fotografiesammlung, die er während seiner Expedition 1876-1897 nach Turkestan anfertigte.
73 Nikolai Scerbina-Kramarenko (1863-1913) - russischer Maler, Architekt und

Mittelasienforscher; in den Jahren 1895, 1896 und 1897 wurde er von der Akademie der

Künste nach Mittelasien abkommandiert, um die islamische Architektur der Region zu

dokumentieren.
74 „1913 wurde der Maler Boris Fedorovic Romberg nach Buchara abkommandiert, um die

dortigen Moscheen zu fotografieren und ethnographische Gegenstände zu sammeln. Er übergab

dem Museum (der Kunstkammer - B.S.) eine große Sammlung von Fotonegativen über das

Chanat von Buchara, welche jedoch, wie einige Fotodrucke zeigen, schlechter Qualität waren
Als Maler war er vor allem an den historischen Gebäuden von Schahrisjabs, Alt-Buchara, wie

auch an deren Gestaltung und architektonischen Details etc. interessiert ...". Priscepova 2011a:

109.

75 Antonina Voronina-Utkina (1884-1973) - russische Schullehrerin für Malerei, Malerin,
Teilnehmerin der bekannten Grigorij-Potanin-Mittelasienexpedition 1913-1914 (Schwerpunkt:

Alltagsgegenstände der kasachischen Stämme).



DE GRUYTER Visuelle Perspektiven der Kindheit in Mittelasien vor 1917 75

Eine weitere, ausserordentlich einflussreiche Referenzgruppe rekrutierte sich

aus den Vertretern des in Turkestan stationierten russischen Militärs. Führende

Fotografen, die Turkestan fotografisch „dokumentierten", kamen vor allem aus

den Reihen des russischen Militärs. Zu der dritten Gruppe, hier gab es personelle
Überschneidungen mit der Gruppe des Militärs (Mittelasien als ans Ausland
grenzendes Gebiet wurde als General-Gouvemement - d. h. von den Militärs - verwaltet),

gehörten russische Beamte (siehe Abbildung 8, auf dem der damalige Absender

anmerkte: „Stadt Taschkent, Puschkin-Strasse, Neubau des Telegrafenamtes,

aufgenommen durch einen Beamten-Amateurfotografen"):75

Abbildung 8: Russische Ansichtskarte „Taschkent, Telegrafenamt".

Zu den „in die Objektivität eingeschriebenen" Institutionen gehörten zwei
feldbestimmende Institutionen: die bereits erwähnte Sankt-Petersburger
Kunstkammer (das erste Museum in Russland), die den Status von Fotografien
als Ersatz für fehlende und/oder nicht transportable Exponate betonte und den

Mitgliedern ihrer Expeditionen dieses Bewusstsein einschärfte,77 und die

Kaiserliche Russische Technische Gesellschaft (russ.: „Imperatorskoe Russkoe

76 Freundlicherweise bereitgestellt durch den Moskauer Ansichtskarten-Sammler Boris Mitin.
77 Priscepova 2011a: 24.



76 — Bakhodir Sidikov DE GRUYTER

Techniceskoe obscestvo"), deren Tätigkeit vom russischen Militär, das ohnehin

an „Präzision" und „Genauigkeit" interessiert war, geleitet wurde.

An dieser Stelle ist es zweckdienlich, erneut die Bedeutung einer Fotografie
in Gestalt einer Ansichtskarte anzusprechen. Wendet man das praxeologische
Verständnis des historischen Dokuments aus der Feder von Bourdieu auf die
russische Ansichtskarte von damals an,78 dann ist diese eine Art fotografische
Stellungnahme, und zwar nicht in einem völlig „leeren Raum", sondern im
sozialen Feld der russischen Orientfotograhe mit allen seinen „geerbten" und

neu entwickelten Zwängen und Habitusformen.
Diese fotografische Stellungnahme ist in praxeologischer Hinsicht eine

Positionierung im sozialen Feld, die ihre Bedeutung dadurch erhält, dass sie

sich einerseits inhaltlich auf ähnliche Positionierungen anderer Fotografen im
Feld (d. h. thematisch ähnliche Aufnahmen), andererseits auf das Feld selber,
welches Ausdruck dieser Positionierungen ist, bezieht. Dieser zweifache Bezug
auf das Feld und ähnliche Produktionen der fotografierenden Kollegen,
welcher selbstverständlich nicht immer positiv formuliert wird, ist ein verinner-
lichtes „Muss" als Folge der „Erfindung unter strukturellem Zwang". Selbst

einige zum Feld und den darin enthaltenen Positionen und Positionierungen
komplett konträr formulierte Stellungnahmen weisen diesen zweifachen Bezug
auf. Diese Zwänge gelten auch für Amateurfotografen: „ Jeder Amateur
bezieht sich objektiv, in seiner eigenen Praxis, auf das Bild, das er von der
Praxis der anderen hat, sowie auf das Bild, das die anderen von seiner Praxis
haben."79

14 „Stillgestanden!" oder dokumentarische
Inszenierung

Wir sollten uns durch Worte „dokumentarische Genauigkeit", „Motivtreue",
„Präzision" im Habitus der damaligen russischen Fotografen nicht täuschen lassen,

denn es handelt sich dabei um ein zeit- und raumgebundenes Verständnis der

„dokumentarischen Genauigkeit", d.h. sie ist gesellschaftlich konstruiert und

78 „Ein Dokument welcher Art auch immer - und das gilt, denke ich, für jedes historische
Dokument - ist eine Positionierung in einem Raum, die ihren Sinn bezieht einerseits durch

Bezug auf den Raum homologer Positionierungen und andererseits durch Bezug auf den Raum

der Positionen, dessen Ausdruck diese Positionierungen sind." Bourdieu 2015: 37-38.
79 Bourdieu 2006: 79.



DE GRUYTER Visuelle Perspektiven der Kindheit in Mittelasien vor 1917 77

wird dementsprechend verstanden.80 Diese „Motivtreue" hinderte die russischen

Fotografen nicht daran, bestimmte Interventionen und Korrekturen vor, während

und nach der Aufnahme vorzunehmen, um dem „Wahrheitsgehalt" nachzuhelfen
bzw. die „Motivtreue", die „Genauigkeit" ihrer Fotografien zu potenzieren. Und
diese Interventionen und Korrekturen wurden damals nicht als Widerspruch zur
oder unzulässiger Eingriff in die „dokumentarische Genauigkeit" der Fotografie

empfunden, ganz im Gegenteil, denn man verhalf somit gewissermassen der

„Wahrheit" zu ihrem Recht, wie die weitere Analyse des Habitus des Fotografen
der Ansichtskarte „Typen der sartischen Kinder" demonstriert.

Der Fotograf oder die Fotografin der hier analysierten Bildpostkarte war
gewiss europäischer Herkunft, einen wichtigen Hinweis darauf liefert z. B. die

Aufstellung der Kinder. Obwohl es sich um keine Atelieraufnahme handelt, ist es

offensichtlich, dass die Kinder vor dem Moment der Aufnahme so nicht
herumgestanden haben durften. Entweder spielten sie miteinander, oder sie sassen

oder dösten auf dem Filzteppich, oder sie balgten miteinander. Nun treten sie

aber in einen „Dialog" mit dem Fotografen und werden von ihm geordnet. Denn

ihre Augen sind auf ihn bzw. seinen Fotoapparat gerichtet. Die Ordnung ist aus

technischen Gründen notwendig, denn die herumbalgenden und spielenden
Kinder Hessen sich schon allein aufgrund der langen Belichtungszeit nicht
fotografieren.

Nun erfolgt eine Art Kommando wie „Achtung!" oder „Stillgestanden!" an die

Kinder - und dem Fotografen gelingt die Aufnahme, welche zum einen die Gesichter

im wahrsten Sinne des Wortes dokumentarisch wie für ein amtliches Dokument

fixiert (kein Lächeln, keine Grimassen, keine falsche Regung), und es dem

Fotografen zum anderen ermöglicht, seinen überwiegend europäischen Kunden
das Fremde und Unbekannte in einer vertrauten „Verpackung" zu liefern bzw. zu
verkaufen. Diese „Verpackung" ist eine Art Reminiszenz an die in der europäischen
Malerei „übliche" Darstellung von Kindern: Die Kinder werden bildkompositorisch in
Kontrast gestellt zu den Erwachsenenfiguren im Hintergrund. Der Fotograf lässt diese

Konstellation durch die besonderen technischen Darstellungstechniken der

Fotografie anklingen: Der Hintergrund ist unscharf aufgenommen und der Fokus

auf die Kinder zentriert. Der Fotograf hat kein konkretes europäisches Gemälde im

80 „Wenn man die Photographie für die realistische und objektive Aufzeichnung der sichtbaren

Welt hält, dann deshalb, weil man ihr (von Anfang an) gesellschaftliche Gebrauchsweisen

eingeschrieben hat, die als >realistisch< und >objektiv< gelten. Sie hat sich mit den äußeren

Anzeichen einer >Sprache ohne Regeln und ohne Syntax< dargeboten, d. h. einer »natürlichen

Sprache«, weil die Auswahl, die sie im und am Sichtbaren vornimmt, in ihrer Logik ganz und

gar der Darstellung der Welt entspricht, wie sie sich in Europa seit dem Quattrocento durchgesetzt

hat. Bourdieu 2006: 86.



78 — Bakhodir Sidikov DE GRUYTER

Kopf, das in der betrachteten Ansichtskarte präsent ist. Es ist nur ein „generatives
Schema"81 im Auge und im Kopf, welches seine Fotografie unbewusst mitgestaltet
und zur symbolischen Prägnanzbildung mithilft.82 Oder mit anderen Worten: In
dieser Fotografie findet u. a. sein europäischer kultureller Habitus seinen

Niederschlag. Dieser wird erkennbar, wenn man die Komposition der Ansichtskarte

mit dem berühmten Gemälde „Las Meninas" von Diego Velazquez (gemalt 1656) aus
dem Madrider Museo del Prado vergleicht (siehe Abbüdung 9).83

Die Komposition auf der Ansichtskarte bedeutet, dass der Fotograf in einer

Fotografie zwei Perspektiven harmonisch vereinigt: einerseits die
russischeuropäische Sicht auf die Kinder, andererseits die Spuren der historischen
Wirklichkeit in Russisch-Mittelasien. Dabei entsteht kein Widerspruch.

Und das ist nicht alles. Die Ordnung ist auch nach Geschlecht, Alter und

Körpergrösse der Kinder erfolgt. Wie bei einem klassischen Gemälde, welches in
einem Atelier erschaffen wird, stehen die Kinder für diese Aufnahme Modell: Auf
der linken Seite werden zwei Jungen, auf der rechten zwei Mädchen platziert.
Eine weitere Ordnung bzw. Struktur ist ebenfalls ersichtlich: Die beiden älteren
und körperlich grösseren Kinder, jeweils ein Junge und ein Mädchen, sind an
den Flanken des Grüppchens postiert.

Durch die Gruppierung der vier Kinder auf der Ansichtskarte verwandelt
der Fotograf das grösste und älteste Mädchen, welches ein besonders

übergrosses Gewand trägt, dessen Ärmeln für sie eindeutig zu lang sind, in
die Hauptfigur, die den Blick des Betrachters fängt und ihn über die

Bedeutung der Fotografie belehrt. Diese vermittelnde Figur war in den

religiösen Schauspielen und in der europäischen Malerei des Mittelalters
durchaus üblich: Zum Beispiel wurden die Spiele von einer Chorfigur
eingeleitet, dem festaiuolo,84 oft in der Gestalt eines Engels, der während der

Handlung des Spiels als Vermittler zwischen dem Betrachter und den

81 Bourdieu 2015: 352-353, 585-586.
82 Unter „symbolischer Prägnanz" soll also die Art verstanden werden, in der ein

Wahrnehmungserlebnis, zugleich einen bestimmten nicht-anschaulichen „Sinn" in sich faßt
und ihn zur unmittelbaren konkreten Darstellung bringt. Hier handelt es sich nicht um bloß

»perzeptive« Gegebenheiten, denen später irgendwelche »apperzeptive« Akte aufgepfroft
wären, durch die sie gedeutet, beurteilt und umgebildet würden. Vielmehr ist es die

Wahrnehmung selbst, die kraft ihrer eigenen immanenten Gliederung eine Art von geistiger

„Artikulation" gewinnt - die, als in sich gefügte, auch einer bestimmten Sinnfügung angehört.
In ihrer vollen Aktualität, in ihrer Ganzheit und Lebendigkeit, ist sie zugleich ein Leben ,im'
Sinn. Sie wird nicht erst nachträglich in diese Sphäre aufgenommen, sondern sie erscheint

gewissermaßen als in sie hineingeboren." Cassirer 1997: 235.

83 Copyright: „Gemeinfrei" aus https://de.wikipedia.org/wiki/Las_Meninas.
84 Kursivschreibung im Original.



DE GRUYTER Visuelle Perspektiven der Kindheit in Mittelasien vor 1917 — 79

Abbildung 9: „Las Meninas" („Die Hoffräulein") von Diego Velazquez (gemalt 1656).

geschilderten Ereignissen auf der Bühne blieb; ähnliche Chorfiguren, die den

Blick fangen und auf die zentrale Handlung hinweisen, wurden oft auch von
den Malern verwendet Ein mittelalterlicher Autor empfiehlt sie sogar in
seiner Schrift unter dem Titel Abhandlung über die Malerei: »Ich wünschte,
es gäbe da eine Figur, die uns über das Geschehen des Bildes belehrt und
unterrichtet... «85 Diese Art der Gruppierung ist m. E. ein weiterer Hinweis auf
den europäisch geprägten Habitus des Fotografen.

Die Eigenschaft des körperlich grössten Mädchens als festaiuolo wird potenziert,

wenn die zu analysierende Ansichtskarte in Serie mit ähnlichen
Bildmotiven gebracht wird wie z. B. mit der Abbildung 10 („Deti-bukharcy",
dt.: „Kinder aus Buchara").86

85 Baxandall 1980: 89-90.
86 Aus der Sammlung von Nizami Ibraimov, Moskau.



80 Bakhodir Sidikov DE GRUYTER

Puc. 19" ,^-tiu-Cyxapnu.

Abbildung 10: «Deti-bukharcy», dt.: „Kinder aus Buchara".

15 Eine „totale soziale Tatsache"

Bei der Betrachtung der Kindergruppe auf der Ansichtskarte „Typen von
sartischen Kindern" springt eine „Unstimmigkeit"87 ins Auge des Fotografen und
auch des heutigen Betrachters: Die Kinder tragen, mit der einzigen Ausnahme
des zweiten Jungen von links, besonders übergrosse Gewänder mit für sie zu

langen Ärmeln; bei dem Mädchen ganz rechts im weissen Gewand ist diese

„Unstimmigkeit" besonders frappant. Dadurch wird dieses Mädchen zu einer

87 „In Wirklichkeit hält die Photographie einen Aspekt der Realität fest, d. h. das Ergebnis
einer willkürlichen Wahl und somit einer Bearbeitung: Von den Eigenschaften des

Gegenstandes werden nur jene erfaßt, die in einem besonderen Augenblick und unter einem

besonderen Blickwinkel hervortreten " Bourdieu 2006: 85.



DE GRUYTER Visuelle Perspektiven der Kindheit in Mittelasien vor 1917 81

Art des oben erwähnten festaiuolo, also zur Hauptfigur, welche auf die

„Haupthandlung" der Ansichtskarte hinweist.
Diese Eigenschaft scheinen der Fotograf und sein Verlag erkannt zu haben,

denn etwas später brachten sie einen Ausschnitt aus der ursprünglichen
Fotografie der Kindergruppe als eine neue Schwarzweiss-Ansichtskarte mit
demselben Titel („Typen von sartischen Kindern") in Umlauf (siehe Abbildung II).88

Abbildung 11: Russische Ansichtskarte «Tipy sartovskikh Detej», dt.: „Typen von sartischen
Kindern".

88 Aus der Sammlung von Nizami Ibraimov, Moskau.



82 — Bakhodir Sidikov DE GRUYTER

Diese „Haupthandlung" auf der Ansichtskarte ist als nichts anderes als ein

„fait social total" (eine „totale soziale Tatsache") zu betrachten. Unter

Bezugnahme auf Marcel Mauss89 überträgt Bourdieu diesen Begriff auch auf
seine Bildquelle (Manets Gemälde „Frühstück im Grünen"), wenn er feststellt,
dass „ in jedem sozialen Fakt das ganze System von Beziehungen enthalten

ist, das die betreffende Gesellschaft konstituiert "90 In diese Richtung weist

auch die Bildüberschrift „Typen von sartischen Kindern" hin, wenn wir uns die

Bedeutung vergegenwärtigen, die der Begriff „Typ", „Typus" damals hatte:

„»Unter >Typ< verstehen wir das Beispiel für irgendeine natürliche Gruppe,
das alle charakteristischen Merkmale dieser Gruppe besitzt.«"91

Bourdieu präzisiert die Inhalte der „totalen sozialen Tatsache": Dazu

gehören im Falle von „Frühstück im Grünen" nicht nur der spezifische
künstlerische Bereich, sondern auch die Politik, die kulturelle Ordnung, die

staatliche Ordnung sowie auch die Dispositionen des Künstlers. Auf die betrachtete

Ansichtskarte übertragen, heisst es, dass neben den erwähnten Inhalten
auch die Kindheit der damaligen Zeit en miniature auf ihre Vorderseite

transportiert und somit für die historische Analyse zugänglich gemacht wurde. Woran
wird dies erkennbar?

16 Vier Merkmale einer anderen Kindheit

Eine entscheidende Hilfe leistet nun die zweite theoretische Einbindung,
nämlich die Theorie von Philippe Aries über die Kindheit in der traditionalen
und Industriegesellschaft. In seinem Buch thematisiert oder, genauer gesagt,

konstruiert Aries einen Gegensatz zwischen der traditionalen (traditionsgebundenen)

und der Industriegesellschaft in Europa am Beispiel einiger für diese

Gesellschaften charakteristischen Einstellungen zum Kind und zum Kindesalter.

Die traditionale Gesellschaft hätte, so der Autor, vom Kind und mehr noch

vom Heranwachsenden nur schwach entwickelte Vorstellungen gehabt,
während in der Industriegesellschaft die Kindheit als spezifisches Lebensalter

mit entsprechenden sozialen Praktiken sehr genau definiert und etabliert ist.

Dieser Unterschied hatte nach Aries vielfältige Folgen in Bezug auf das Kind und
die Kindheit in der tradionalen resp. Industriegesellschaft:

Erstens: Die Dauer der Kindheit in der traditionalen Gesellschaft war sehr

kurz und beschränkte sich nur auf den Zeitraum, in dem sich das Kind ohne

89 Mauss 1975: 9-144.

90 Bourdieu 2015: 169.

91 Daston/Galison 2002: 53.



DE GRUYTER Visuelle Perspektiven der Kindheit in Mittelasien vor 1917 — 83

fremde Hilfe (sprich: seiner Eltern und nächsten Verwandten) nicht zurechtfinden

konnte.92 In der Industriegesellschaft wird die Kindheit jedoch zeitlich

ausgedehnt und inkludiert nicht nur die Kindheit selbst, sondern auch die

Periode des Heranwachsens;
Zweitens: Sobald das Kind in der tradionalen Gesellschaft physisch imstande

war, sich ohne fremde Hilfe in der Welt zu bewegen, wurde es „übergangslos" in
die Erwachsenenwelt integriert, indem es vor allem deren Arbeit und

Unterhaltung (bei Aries: „Spiele") teilen musste. Die Industriegesellschaft
nimmt sich im Gegensatz dazu reichlich Zeit und baut zahlreiche Barrieren,
bevor sie „ihre" Kinder vollständig in das erwachsene Universum aufnimmt;

Drittens: Die Weitergabe der Werte und der Kenntnisse, die Erziehung und

allgemein die Sozialisation des Kindes wurden in der traditionalen Gesellschaft

von seiner Familie weder gewährleistet noch kontrolliert. Dies geschah nach der

Meinung von Aries hauptsächlich durch das Lehrverhältnis dank einem nicht
separierten Zusammenleben des Kindes bzw. des Jugendlichen mit
Erwachsenen. Der Autor bringt es auf den Punkt, wenn er sagt: „Es lernte

Dinge, die es wissen mußte, indem es den Erwachsenen bei ihrer Verrichtung
half."93 Es war also, wie wir heute sagen würden, ein „learning by doing". Die

Industriegesellschaft etabliert dagegen eine spezifische Institution für die

besagte Weitergabe der Werte und der Kenntnisse, nämlich die Schule;
Viertens: Aries attestiert der traditionalen Gesellschaft geradezu eine

fehlende Empathie bzw. eine Gefühls- und Emotionsarmut in Bezug auf das Kind.

Das Kind konnte in seinen „allerersten Jahren" auf „eine oberflächliche

Gefühlszuwendung rechnen", die der Autor leicht ironisch „Gehätschel"
nennt.94 Diese Gefühlsarmut sieht der Historiker in den damaligen gesellschaftlichen

Verhältnissen und dem entsprechenden Typus der alten Familie

begründet: „Die Mission, von der diese alte Familie geprägt war, war die

Erhaltung des Besitzes, die gemeinsame Ausübung eines Handwerks, die

alltägliche gegenseitige Hilfe in einer Welt, in der ein einzelner Mann und
mehr noch eine einzelne Frau nicht überleben konnten, und im Krisenfalle die

Verteidigung von Ehre und Leben. Eine affektive Funktion hatte sie nicht "9S

Die Liebe zu den Kindern, so wie wir sie kennen, stellt sich erst in der

Industriegesellschaft ein.

92 Nalivkin merkt zu der kurzen Dauer der Kindheit im damaligen Mittelasien an: „Sobald das

Kind aus dem Gröbsten heraus ist, hört die Mutter in erheblichem Maße auf, sich um es zu

kümmern " Abasin 2015: 324.

93 Aries 1998: 45-46.
94 Aries 1998: 46.

95 Aries 1998: 47.



84 — Bakhodir Sidikov DE GRUYTER

Allerdings stellt Aries die Existenz der Liebe und anderer Gefühle zwischen

Eheleuten, zwischen Eltern und Kindern in der traditionalen Gesellschaft nicht
in Abrede. Er betont nur, dass die Gefühle „keine unabdingbare Voraussetzung
für die Existenz wie für das Gleichgewicht der Familie" waren. Und er schliesst
den Satz mit den Worten ab: „ um so besser, wenn sie sich zusätzlich
einstellten."96

Aufgrund dieser Ausführungen von Aries lassen sich vier gegensätzliche

praxeologische Merkmale konstruieren, welche für die Analyse der historischen
Ansichtskarten zum Thema Kindheit in Russisch-Mittelasien angewandt werden
könnten:

Erstes Merkmai. Missachtung der Morphologie des Kindes in der traditionalen

Gesellschaft versus Rücksicht auf die spezifische Konstitution des Kindes in
der Industriegesellschaft. Dieses Merkmal findet vor allem in den alltäglichen
Praktiken des Kleidens und Bekleidens des Kindes seinen Niederschlag. Denn in
diesen lassen sich nicht nur geschlechts-, alters- und klassenspezifische und
andere Merkmale einer Gesellschaft beobachten, sondern es treten auch „tiefer
gelegene" Praktiken, wie z. B. Praktiken der Kindheit, zu Tage;

Zweites Merkmal: Weitergabe der Werte und der Kenntnisse durch das

Lehrverhältnis in der traditionalen Gesellschaft versus Weitergabe durch eine

spezifische Institution (die Schule) in der Industriegesellschaft.
Drittes Merkmal: Recht frühe Integration des Kindes in die Welt der

Erwachsenen, direkt nachdem es sich selbständig bewegen kann versus recht
behutsame und zeitlich sehr ausgedehnte Heranführung des Kindes in die

industrielle Arbeitswelt der Erwachsenen;
Viertes Merkmai. Nicht-Trennung der Welt des Kindes von der der

Erwachsenen in der traditionalen Gesellschaft versus Schaffung von sehr

kindspezifischen Welten (Krippen, Kindergärten, Spielplätze, Kinder- und

Jugendorganisationen etc.) in der Industriegesellschaft.
Was wird aus den historischen Ansichtskarten ersichtlich, wendet man diese

vier Merkmale auf ihre Analyse an?

In Bezug auf das erste Merkmal (Morphologie des Kindes) findet sich bei

Aries folgende Beobachtung: An der Kleidung zeigt sich, wie wenig die

Kindheit in der Lebenspraxis damals (in der traditionalen Gesellschaft - B.S.) als

solche behandelt wurde. Sobald das Kind den Windeln, d. h. der Stoffbahn, die

man ihm eng um den Körper wickelte, entwuchs, wurde es wie die anderen

Männer und Frauen seines Standes gekleidet."97 In Turkestan musste das Kind
in die ihm zugewiesene Kleidung der Erwachsenen, welche in der Tat alterslos

96 Aries 1998: 47.

97 Aries 1998: 112.



DE GRUYTER Visuelle Perspektiven der Kindheit in Mittelasien vor 1917 — 85

war, hineinwachsen, während es heutzutage seiner kindspezifischen Kleidung
entwächst, selbst wenn diese - in ärmeren Familien - von seinen älteren

Geschwistern oder gar von einem Elternteil stammt. Im letzteren Fall handelt
es sich in meisten Fällen um eine umgeänderte und an die Morphologie des

Kindes angepasste Kleidung. Wie sehr sich die Kindheit als soziale Praxis

gewandelt hat, lässt sich am Streit in der Familie erkennen, zu dem es oft

wegen der Übergabe der Kleidung von älteren an jüngere Geschwister kommt.
Für die damaligen Verhältnisse jedoch trifft voll und ganz auch die folgende
Anmerkung von Aries zu, wie aus der Ansichtskarte „Samarkand. Mecet' „Sahi-
Zinda". U mogily. NQ 27" /dt.: Samarkand. Moschee Schahi-Sinda. Neben einem
Grab. Nr. 7"98 ersichtlich wird (siehe Abbildung 12): „ Hinsichtlich seines

Aufzuges unterschied sich das Kind in nichts vom Erwachsenen. Eine

gegensätzlichere Haltung in bezug auf die Kindheit läßt sich nicht denken."99

Auf der Ansichtskarte ist ein Ausflug von Kindern dokumentiert, die wie
Erwachsene en miniature gekleidet sind und dem heutigen Betrachter wie

Zwerge vorkommen.

Abbildung 12: Russische Ansichtskarte «Samarkand. Mecet' „Sahi- Zinda". U mogily. No 27»,

dt.: Samarkand. Moschee Schahi Sinda. Neben einem 10 Grab. Nr.7.

In Bezug auf das zweite Merkmal (Lehrverhältnis versus Schule) herrscht in der

gegenwärtigen Zentralasienforschung nach wie vor ein Missverständnis. Die

damals vorhandene Institution, die unter dem Namen „Maktab" („Mektebe")

98 Aus der Sammmlung von Nizami Ibraimov, Moskau.
99 Aries 1998: 112.



86 Bakhodir Sidikov DE GRUYTER

bekannt ist,100 wird fälschlicherweise als „Schule" übersetzt. Sie war jedoch nur
dem Namen nach eine Schule; in Wirklichkeit handelte es sich dabei um ein

persönliches Lehrverhältnis oder regelmässige Repetitorien. (siehe Abbildung 13

«518 Vidy Turkestana. Za urokom gramoty», dt.: „518 Ansichten von Turkestan.

Während eines Alphabetisierungskurses").101 Ausserdem fand der Unterricht in
vielen Fällen nicht ganzjährig, sondern meistens im Winter oder im frühen
Sommer statt. Es gab dort keine Differenzierung nach dem jeweiligen Alter;

jüngere Schüler wurden oft nicht nur vom Lehrer, sondern auch von älteren

„Semestern" unterrichtet. Über diese Art von „Schulen" schrieb Constantin Graf

von der Pahlen Folgendes: „Die Jungen wachsen unter den Männern heran. Früh

nimmt der Vater den Sohn mit, wenn er ausreitet oder in die Stadt geht. Weit

entfernt von ihrem Haus begegnet man unterwegs oft solchen Jungen, die mit
dem Vater auf einem Pferd reiten. Vom sechsten Lebensjahr an beginnt für den

Sohn die Zeit, in der jeder Familieneinfluß aufhört. Das ist der Eintritt in die

Schule, die Mechtebe oder tatarisch Maktaba "102
„ Wenn der kleine Junge

in die Mechtebe eintritt, findet er andere Jungen vor, die schon mehrere Jahre

dort sitzen und immer dasselbe auswendig gelernt haben und immer wieder
lernen und lesen müssen: das heilige Gesetz des Propheten, den Shariat... ".103

Abbildung 13: Russische Ansichtskarte «518 Vidy Turkestana. Za urokom gramoty», dt.: „518

Ansichten von Turkestan. Während eines Alphabetisierungskurses".

100 Bendrikov 1960: 36-48. Ausführlicher zu den Unterrichtsinhalten eines städtischen Maktab

siehe Pahlen 1969: 65-77.
101 Aus der Sammmlung von Nizami Ibraimov, Moskau.

102 Pahlen 1969: 63.

103 Pahlen 1969: 64.



DE GRUYTER Visuelle Perspektiven der Kindheit in Mittelasien vor 1917 87

Das dritte Merkmal (recht frühe Integration von Kindern in die Arbeitswelt)
ist ebenfalls oft zu erkennen, z. B. auf der Ansichtskarte „Types de l'Asie
centrale. Forge du pays" (siehe Abbildung 14) oder auf der Ansichtskarte „Kokand.
Kindermusikanten" (siehe Abbildung 15):104 „ Einmal waren die Kinder im

alltäglichen Leben mitten unter den Erwachsenen, und an allen alltäglichen
Anlässen wie der Arbeit, dem müßigen Umherschlendern oder auch dem Spiel
nahmen Kinder und Erwachsene gemeinsam teil "105

Tihiij ii iiii.iM ('lu'.ineü A.iiu. Tyjexuaii uyaiiuua. liu.vUiKti Kerion'iici).
Types de l'Asie centiule. Forge du pays

Abbildung 14: Russische Ansichtskarte «Types de l'Asie centrale. Forge du pays».

KoKaiUt. rltTH My3LIKaiITbl.

Abbildung 15: Russische Ansichtskarte «Kokand. Deti muzykanty», dt.: „Kokand.
Kindermusikanten.".

104 Aus der Ansichtskartensammlung des Autors.
105 Aries 1998: 24.



88 Bakhodir Sidikov DE GRUYTER

Das vierte Merkmal (Nicht-Trennung der Welt des Kindes von der der

Erwachsenen) ist ebenfalls aus der betrachteten Ansichtskarte („Typen der

sartischen Kinder") ersichtlich: Die Eltern bzw. Verwandten verrichten ihre
Arbeit auf dem Feld bzw. im Garten und ihre Kinder sind mit dabei. Diese

Nicht-Trennung dürfte allumfassend gewesen sein: Es findet sich keine einzige
Ansichtskarte oder Fotografie, die vagabundierende Kinder-Bettler zeigt, denn

selbst die ärmsten Kinder standen ausschliesslich unter der Obhut ihrer
Verwandtschaft.

17 Schlussfolgerungen

Die erste Analysestufe diente vor allem dem Zweck a) der Aufhebung der

„bedeutungslosen Bedeutung" der Fotografie auf der Vorderseite der

Ansichtskarte und b) ihrer Überführung in eine „lesbare" Quelle, d. h. ein

historisches Dokument. Dies gelingt durch eine bedeutungsstiftende
Analysearbeit mit der Ansichtskarte und ihrem Produzenten, dem Fotografen.
Die Ansichtskarte ist dadurch keine blosse Fotografie mehr, die eine

„bedeutungslose Bedeutung" hat, sondern ein Produkt, ein Werk, welches aus einer

Beziehung zwischen dem Habitus des Fotografen und dem sozialen Feld der

Orientfotografie hervorgegangen ist. Deswegen war es erforderlich, sowohl den

Habitus des Fotografen wie auch die Genese der russischen Orientfotografie zu
beschreiben.

Des Weiteren ist die historische Ansichtskarte eine kontextualisierte und in Form

einer Ansichtskarte produzierte Fotografie, die durch ihre performative
Notwendigkeit eine Bedeutung erhält: „Wozu wurde diese Fotografie als eine

Ansichtskarte herausgegeben?" Diese performative Notwendigkeit hebt die
„bedeutungslose Bedeutung" der Fotografie auf, lädt zu einer bestimmten

Betrachtungsweise ein und holt den Betrachter aus seiner passiven Haltung heraus.

Die Auffassung der Ansichtskarte als ein Produkt aus einer Beziehung
zwischen dem Habitus des Fotografen und dem Feld der Orientfotografie
erlaubt uns auch deren Verbindungen zum Aufbau und der Struktur der

Fotografie auf der Vorderseite der Ansichtskarte herzustellen. Dadurch werden

potenzielle historische Inhalte zu Tage gefördert, die auf der zweiten

Analysestufe dank der praxeologischen „Lektüre" zum Sprechen gebracht
werden können. Aus der praxeologisch angelegten Analyse von
Bildpostkarten wird deutlich, dass uns in diesen sowohl die russischen
Praktiken des Sehens als auch unterschiedliche Spuren der historischen
Wirklichkeit im damaligen Mittelasien begegnen.



DE GRUYTER Visuelle Perspektiven der Kindheit in Mittelasien vor 1917 — 89

Die durch die Analyse des Habitus des Fotografen freigelegten Parallelen
zwischen der russischen Ansichtskarte und der europäischen Malerei

(Darstellung von Kindern im Vorder- versus Erwachsenen im Hintergrund, als

eine Gruppe, in welcher eines der Kinder zur Handlung erklärenden Hauptfigur
gemacht und so dargestellt wird) sind weder ein Zufall noch eine willkürliche
Interpretation, sondern in der Genese des Feldes der russischen Orientfotografie
angelegt. Sie erlauben einen Rückschluss auf den Habitus des Fotografen. Selbst

wenn der Fotograf der betrachteten Ansichtskarte mit der europäischen Malerei

nicht vertraut war, trug er ihre Spuren in seinem Habitus bzw. in seinem

technisch, fotografisch und kulturell „geschulten" Auge.
Die zweite Analysestufe ermöglichte durch ein Strukturierungsangebot

(Praxeologisierung), sowohl die visuellen Erfahrungen von der analysierten
Ansichtskarte zu ordnen wie auch beim heutigen Betrachter einen adäquaten

kognitiven Stil zu schaffen. Die Betrachtung der Ansichtskarte in ihrer

doppelläufigen Hermeneutik erlaubt es, die sozialen Praktiken auf den beiden

Seiten der damaligen russischen Gesellschaft zu analysieren: zum einen die

russisch-europäische Sicht, d.h. die visuellen Praktiken der Metropole, als

auch die Spuren der historischen Wirklichkeit in Mittelasien, d. h. die

Alltagspraktiken der lokalen Bevölkerung.
In der dritten Analysestufe wurde die praxistheoretische Einbindung der

visuellen Quelle durch eine Theorie aus der Feder des französischen

Historikers Philippe Aries ergänzt, welche das „ganz Grosse" (die „totale soziale

Tatsache") erklärte.
Die vorgestellten praxistheoretischen Vorgehensweisen könnten es uns

ermöglichen, eine „andere" Geschichte der Kindheit im Spannungsfeld der

zaristischen Ordnungsbildung des Sozialen von Zentrum und Peripherie in
Angriff zu nehmen. Doch damit entwerfen wir ein nächstes Feld, welches auf
ein anderes grundlegendes Forschungsdesiderat aufmerksam macht.

Danksagung: Für wohlwollende Kritik und fruchtbaren Austausch danke ich: Dr.

Birte Kleine-Benne, Erwin Liedke (beide Berlin), Prof. Dr. Anke von Kügelgen
(Bern), Dr. Mareike Beez (Erfurt), Dr. Marcus Held (Mannheim), Prof. Dr. Sergej

Abasin, Nizami Ibraimov (beide Moskau).

Bibliographie

Abaäin, Sergej (2007): Die Sartenproblematik in der russischen Geschichtsschreibung des 19.

und des ersten Viertels des 20.Jahrhunderts. Übers, von Marcus Held. Berlin: Schwarz.



90 — Bakhodir Sidikov DE GRUYTER

Abaäin, Sergej (Hrsg.) (2015): Polveka v Turkestane. V. P. Nalivkin: biografija, dokumenty, trudy
(Ein halbes Jahrhundert in Turkestan. V. P. Nalivkin: Biographie, Dokumente, Werke).

Moskau: Izdatel'skiy dorn Mardzani.

Agamben, Giorgio (1979): Infanzia e storia: distruzione dell'esperienza e origine della storia.
Torino: G. Einaudi.

Agamben, Giorgio (1993): Infancy and History: The Destruction of Experience. London; New York:

Verso.

Ajni, Sadriddin (1950): Raby (Sklaven). Moskva: Sovetskij pisatel'.
Ajni, Sadriddin (1952): Buchara: Vospominanija (Buchara: Erinnerungen). Moskva: Sovetskij

pisatel'.
Antweiler, Christoph (2013): 1914 - Welt in Farbe: Farbfotografie vor dem Krieg. Ostfildern:

Hatje Cantz.

Aries, Philippe (1998): Geschichte der Kindheit. München: Deutscher Taschenbuch Verlag.
Banks, Marcus / Vokes, Richard (2015): "Introduction: Anthropology, Photography and the

Archive". History and Anthropology 21 .4: 337-349.
Barto, Agnija (1949): Stikhi detjam (Gedichte für Kinder). Moskau, Leningrad: Detgiz.

Baumgarten, Elisheva (2004): Mothers and children: Jewish family life in medieval Europe.
Princeton, NJ: Princeton University Press.

Baxandall, Michael (1980): Die Wirklichkeit der Bilder: Malerei und Erfahrung im Italien des

15.Jahrhunderts. Übers, von Hans Günther Holl. Frankfurt am Main: Syndikat-Verl.
Bendrikov, Kiriak (1960): Ocerki po istorii narodnogo obrazovanija v Turkestane (1865-1924)

(Überblick über die Volksbildung in Turkestan 1865-1924). Moskau: Akademija
pedagogiceskich nauk RSFSR.

Berkner, L. K. (1973): "Recent Research on the History of the Family in Europe". Journal of
Marriage and Family 35: 395-405.

Betscher, Silke (2014): „Bildsprache. Möglichkeiten und Grenzen einer Visuellen

Diskursanalyse". In: Bilder in historischen Diskursen. Hrsg. von Franz X. Eder. Wiesbaden:

Springer VS, 63-83.
Bourdieu, Pierre (2006): Eine illegitime Kunst: die sozialen Gebrauchsweisen der Photographie.

Hamburg: Europäische Verl.-Anst.

Bourdieu, Pierre (2013): Die männliche Herrschaft. Frankfurt am Main: Suhrkamp.
Bourdieu, Pierre (2014): Über den Staat: Vorlesungen am College de France; 1989-1992. Übers,

von Horst Brühmann und Petra Willim. Berlin: Suhrkamp.
Bourdieu, Pierre (2015): Manet: eine symbolische Revolution; Vorlesungen am College de France

1998-2000. Übers, von Achim Russer und Bernd Schwibs. Berlin: Suhrkamp.

Brodskaja, Dina (1938): Marijkino detstvo (Die Kindheit von Marijka). Leningrad: Detizdat.

Brustejn, Aleksandra (1956): Doroga uchodit vdal' (Der Weg führt in die Ferne). Moskau:

Detizdat.

Cassirer, Ernst (1997): Philosophie der symbolischen Formen. Darmstadt: Primus.

Daston, Lorraine / Galison, Peter (2002): „Das Bild der Objektivität ". In: Ordnungen der

Sichtbarkeit: Fotografie in Wissenschaft, Kunst und Technologie. Hrsg. von Peter Geimer.

Frankfurt am Main: Suhrkamp, 29-99.
Demaitre, Luke (1976-1977): "The Idea of Childhood and Childcare in the Medical Writings of

the Middle Ages". History of Childhood Quarterly 4: 461-490.
DeMause, Lloyd (1974): The History of Childhood. New York: Psychohistory Press.

Derenthal, Ludger (2012): Das koloniale Auge: frühe Porträtfotografie in Indien. Leipzig: Koehler
8c Amelang.



DE GRUYTER Visuelle Perspektiven der Kindheit in Mittelasien vor 1917 —— 91

Dluznevskaja, Galina (2011): Archeologiceskie issledovanija v Central'noj Azii i Sibiri 1859-1959

gg. (Archäologische Forschungen in Zentralasien und Sibirien in den Jahren 1859-1859).
St.-Petersburg: ElekSis.

Etkind, Aleksandr (2011): Internal Colonization: Russia's Imperial Experience. Cambridge: Polity.
Geimer, Peter (2009): Ordnungen der Sichtbarkeit: Fotografie in Wissenschaft, Kunst und

Technologie. Frankfurt am Main: Suhrkamp.
Geimer, Peter (2014): Theorien der Fotografie zur Einführung. Flamburg: Junius.

Gugutzer, Robert (2015): Soziologie des Körpers. Bielefeld: transcript.
Gurevic, Aron (2009): Individuum i socium na srednevekom Zapade (Mensch und Gesellschaft

im mittelalterlichen Europa). St.-Petersburg: ALEXANDRIA.

Flabermas, Rebekka (1998): "Parent-Child Relationships in the 19th Century". German History
16.1: 43-55.

Herlihy, David (1985): Medieval Households. Cambridge, MA: Harvard University Press.

Hermann, Rainer (2015): Tausendundein Traum, http://www.faz.net/aktuell/reise/ausstellung-
in-konstanz-tausendundein-traum-13447969.html?printPagedArticle true (13.10.2016).

Holmes, Urban T. (1968-1969): "Medieval Childhood". Journal of Social History 2:164-172.
Inber, Vera (1954): Kak ja byla maien'koj (Als ich klein war). Moskau: Detgiz.

Isaacson, Joel / Bouillon, Jean Paul (1980): The Crisis of Impressionism, 1878-1882. Ann Arbor,
Ml: The Museum of Art.

Isakovskij, Mikhail (1956): Sofinenija v dvukh tomakh (Gesammelte Werke in 2 Bänden).

Moskau: Khudozestvennaja literatura.

Iser, Wolfgang (1994): Der Akt des Lesens: Theorie ästhetischer Wirkung. München: Fink.

Kassil', Lev A. (1935): Konduit i Svambranija (Konduit und Svambranija). Moskva: Detizdat.

Latour, Bruno (2007): Eine neue Soziologie für eine neue Gesellschaft: Einführung in die Akteur-
Netzwerk-Theorie. Übers, von Gustav Roßler. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Margolina, Sonja (1992): Das Ende der Lügen: Russland und die Juden im 20. Jahrhundert.
Berlin: Siedler.

Mauss, Marcel (1975): Soziologie und Anthropologie. München, Wien: Hanser.

Mclaughlin, Mary (1974): "Survivors and Surrogates: Children and Parents from the 9th to the

13th Centuries". In: The History of Childhood. Edited by Lloyd deMause. New York:

Psychohistory Press, 101-181.

Pahlen, Constantin (1969): Im Auftrag des Zaren in Turkestan: 1908-1909. Stuttgart:
Steingrüben.

Pollock, Linda A. (1983): Forgotten Children: Parent-Child Relations from 1500 to 1900.

Cambridge: Cambridge Univeristy Press.

Priäfepova, Valerija (2007): "Central'naja Azija v fotografijakh Rossijskich issledovatelej"
(Zentralasien-Fotografien der russischen Forscher). Central'naja Azija: tradicija v uslovi-

jakh peremen Vyp. I: 223-226.
Priscepova, Valerija (2011a): lllustrativnye kollektsii po narodam Tsentral'noj Azii vtoroj poloviny

XIX - naZalaXX veka v sobranijach Kunstkamery (Visuelle Archive zu Völkern Zentralasiens

aus der zweiten Hälfte des 19. - Anfang des 20. Jhs. in Beständen der Kunstkamera). St.-

Petersburg: Nauka.

Priäöepova, Valerija (2011b): "K 150-letiju so dnja rozdenija S. M. Dudina - chudoznika, etno-

grafa" (Zum 150. Geburtstag des Malers und Ethnographen S. M. Dudin). AntropologiZeskij
Forum 15: 608-649.

Rakhimov, Rakhmat (1998): Detstvo v tradicionnoj kul'ture narodov Srednej Azii, Kazakhstana i
Kavkaza. St.-Peterburg: MAE RAN.



92 — Bakhodir Sidikov DE GRUYTER

Sanijazov, Karim / Ismailov, Khajot (1981): Etnograflceskie ocerki material'noj kultury uzbekov
konca XIX - nacala XX v. (Ethnographischer Überblick über materielle Kultur der Usbeken

Ende des 19. - Anfang des 20 Jhs.). Taschkent: Fan.

Schatzki, Theodore R. (2002): The Site of the Social: A Philosophical Account of the Constitution

of Social Life and Change. University Park, PA.: Pennsylvania State Univ. Press.

Schmidt, Robert (2008): Symbolische Gewalt: Herrschaftsanaiyse nach Pierre Bourdieu.

Konstanz: UVK-Verl.-Ges.

Schmidt, Robert (2012): Soziologie der Praktiken: konzeptionelle Studien und empirische
Analysen. Berlin: Suhrkamp.

Shorter, Edward (1975): The Making of the Modern Family. New York: Basic Books.

Sommer, Manfred (1999): Sammeln: ein philosophischer Versuch. Frankfurt am Main:

Suhrkamp.

Stiegler, Bernd / Thürlemann, Felix (2015): Orientbilder: Fotografien 1850-1910. Frankfurt am

Main: Weissbooks.

Stone, Lawrence (1977): The Family, Sex and Marriage in England 1500-1800. London:

Weidenfeld & Nicolson.

Sukhareva, Ol'ga (1979): Kostjum narodov Srednej Azii: Istoriko-etnografceskie ocerki
(Völkertrachten in Mittelasien: Historisch-etnographischer Überblick). Moskva: Nauka.

Sukhareva, Ol'ga (1982): Istorijasredneaziatskogo kostjuma: Samarkand, 2-ja polovina
XIX - nacalo XX v. (Geschichte der mittelasiatischen Tracht: Samarkand, 2. Hälfte des 19. -
Anfang des 20 Jhs.). Moskva: Nauka.

Uspenskij, Anton (2016): "Samuil Dudin. Vospitanie glaza" (Samuil Dudin. Erziehung des

Auges). In: Turkestan: Moi mir islama. Hrsg. von Efim Rezvan. St.-Petersburg / Almaty:
KMBCH, 162-183.

Vokes, Richard (2015): "Reflections on a Complex (and Cosmopolitan) Archive: Postcards and

Photography in Early Colonial Uganda, c. 1904-1928". History and Anthropology 21:4:

375-409.
Zittel, Claus (2014): „Die Ordnung der Diskurse und das Chaos der Bilder. Bilder als blinde

Flecken in Foucaults Diskursanalyse und in der Historiographie der Philosophie?". In:

Bilder in historischen Diskursen. Hrsg. von Franz X. Eder. Wiesbaden: Springer VS, 85-107.


	Auf der Suche nach der verlorenen Zeit? : Visuelle Perspektiven der Kindheit in Mittelasien vor 1917

