
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 70 (2016)

Heft: 4

Artikel: Unfertige Studien I : wer sind und was bedeutet al-mriqua?

Autor: Ess, Josef van

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-696874

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-696874
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DE GRUYTER ASIA 2016; 70(4); 1389-1431

Josef van Ess*

Unfertige Studien I: Wer sind und was
bedeutet al-märiqa?

DOI 10.1515/asia-2016-2001

Abstract: For centuries on end we find, in Islamic sources, the habit of calling
the Khärijites al-märiqa. The expression seemed fit to convey the negative image
with which they had been burdened. Our oldest testimony is a prophetic saying
which, however, presents itself in several different contexts. Moreover, the

meaning which is connected with this word there seems to be a secondary
one. The epithet was originally applied to people who had joined Islam early
on but then abandoned the new religion. This was not true for the Khärijites;
they had rather become famous for their enduring, though somewhat idiosyncratic,

piety. Consequently, we find, in second century Iraq, besides outright
condemnation also a more positive attitude towards them, where they are

understood as people who were simply led astray by their strange and

pseudo-profound ideas (al-ta'ammuq). This less disparaging conception was,
however, a phenomenon linked to their convivencia in towns like Küfa or
Basra and did not last beyond the exodus of the (Ibädl) Khärijites to Oman or
the Maghrib.

Die frühen Härigiten werden in unseren Quellen unter verschiedenen Namen

erfaßt. Sie waren die ersten „Dissenters" im Islam, und man wußte anfangs
noch nicht so recht, wie man mit dem Phänomen umgehen sollte. Die Rede von
den 72 „Sekten" war noch nicht im Umlauf; erst als man sich der Vielfalt religiöser
Einstellungen im eigenen Hause bewußt wurde, sah man sich veranlaßt,
bestimmte Erscheinungen nur unter einem einzigen Namen zu verbuchen. Daß

dies bei den Härigiten noch anders war, notiert As'ari in seinen Maqälät al-

islämiyin.1 Selber scheinen sie sich mit diesem Zustand abgefunden zu haben;
sie waren, wie er hinzufügt, „zufrieden mit ihren Beinamen (alqäb)".2 Nur gegen

1 AS'ari 1929-1933: 127, 12ff.

2 AS'ari 1929-1933: 127, 14f.; As'ari erwähnt „al-Hawärig", „al-Harüriya", „as-Surät" und eine

weitere, undeutbare Bezeichnung („al-H.räriya" oder „al-H.zäziya" bzw. „al-H.räziya"), die

vielleicht nur eine Doublette zu „al-Harüriya" ist.

Corresponding author: Josef van Ess, Liegnitzer Strasse 11, 72072 Tübingen, Deutschland,

Germany. E-mail: josef.van-ess@uni-tuebingen.de



1390 Josef van Ess DE GRUYTER

einen davon sollen sie sich gewehrt haben: al-märiqa; das war eine

Fremdbezeichnung. Allerdings hatte gerade diese ein besonderes Gewicht; denn sie wurde

gestützt durch ein Prophetenwort. As'ari weiß das, und er sagt es auch, wenngleich

nicht so explizit, wie wir uns das wünschen würden. Daß er von einem

Hadlt redet, läßt er unerwähnt; einem damaligen Leser war dies vermuüich von
vornherein klar. Ein heutiger Leser dagegen braucht ein wenig Nachhilfe.

Das Hadlt existiert in zahllosen Varianten. Der Kernsatz aber (also das,

worauf As'ari sich bezieht) lautet überall gleich; es geht darin um Leute, welche

„durch die Religion ebenso glatt hindurchgehen (yamruqüna min ad-din), wie
ein Pfeil die Jagdbeute durchbohrt (kamä yamruqu s-sahm min ar-ramiya)". Man

muß sich freilich erst einmal darüber klar werden, was der Vergleich überhaupt

aussagen will. Daß ein gejagtes Wild3 von einem Pfeil glatt durchschlagen
wurde, kam nicht alle Tage vor; normalerweise blieb der Pfeil im Leib des

Beutetiers stecken. Es war vielleicht auch nicht unbedingt erwünscht; denn

der Pfeil konnte dabei verloren gehen. Pfeile waren kostbar; man benutzte sie

mehrfach.4 Wenn man den Pfeil allerdings aus der Beute herausziehen mußte,
blieb Einiges an ihm hängen, Gedärm z.B.; bei einem glatten Durchschuß

dagegen sah er aus wie vorher. So war das nun auch bei den Härigiten. Sie

hatten die Religion passiert, ohne daß etwas von ihr an ihnen hängen geblieben
wäre. Zwar schienen sie hernach dieselben zu sein wie zuvor. Aber man sollte

sich nicht täuschen; zuinnerst waren sie von ihr nie affiziert gewesen.
Das ist eine starke Aussage. Die Härigiten waren wegen ihrer exzessiven

Frömmigkeit bekannt; davon sollte man sich, so wird dem Hörer/Leser hier eingeschärft,

nicht beeindrucken lassen. Die „Religion" (diri), an der sich ihr Fehlverhalten
festmachen ließ, war darum auch nicht irgendein Glaubensbekenntnis (imän, 'aqida),
sondern ihre religiöse Praxis, ihre Lebensart und „Religiosität", aus der heraus sie

eine falsche politische Entscheidung getroffen hatten.5 Dementsprechend geht dem

genannten Kernsatz im allgemeinen eine Bemerkung voraus, in der dieses Verhalten

gerügt wird: Zwar rezitieren sie fortwährend den Koran; aber das kommt nicht von
Herzen, sondern nur aus ihrem Kehlkopf, der „zwischen den Schulterblättern" sitzt

und lediglich trügerische Laute produziert.6 Zwar meinen sie, den Islam in besonders

vorbildlicher Weise zu verwirklichen; aber damit sondern sie sich von den übrigen

3 Das Wort ramiya gehört zu ramä „(einen Pfeil) abschießen", fa'll im Sinne von mafül, also

„das Erschossene".

4 Vgl. Jacob 1897: 133; dazu auch schon Schwarzlose 1886.

5 Zu din im Diskurs des frühen Islams vgl. van Ess 2011: 1265ff.

6 Zum Einzelnen vgl. die Übersetzung weiter unten. Ich habe über den Kontext bereits im

Zusammenhang mit dem K. at-Tahris des Dirär b. 'Amr gehandelt, das in die zweite Hälfte des 2.

Jh. H. zu setzen ist (vgl. meine Kleinen Schriften, Bd. III, Text XII 4, dort § 73e mit der

zugehörigen Anmerkung).



DE GRUYTER Wer sind und was bedeutet al-märiqa? — 1391

Muslimen nur ab. Sie wollen mit ihren Glaubensbrüdern nicht zusammenleben;

denn sie halten diese für Ungläubige.7 In Wirklichkeit sind sie in ihrem Hochmut

nur selber im Eilschritt durch den Islam hindurchgegangen; sie haben ihn längst
wieder verlassen.

Daß sie wieder „draußen" waren, mochte man natürlich schon aus der

Bezeichnung Hawärig heraushören. Aber wenn man dies tat, legte man sich

fest; man folgte einer sekundären und jedenfalls parteiischen Interpretation. Die

Betroffenen selber verstanden das Wort, wenn sie es denn überhaupt auf sich

bezogen, eher in dem Sinne, daß sie „ausgezogen" waren - aus der Gemeinde

oder aus der Stadt, in der sie sich niedergelassen hatten, nämlich Küfa.8 Sie

waren ja nicht verjagt worden, sondern hatten aus freien Stücken die Gemeinschaft

(gamä'a) mit den anderen Muslimen aufgekündigt. Sie hatten dabei auch

ihre eigenen Motive gehabt; sie hatten gedacht, einen Exodus (higra) zu
vollziehen, der sie von den Ungläubigen befreite, so wie der Prophet durch seinen

Auszug aus Mekka die heidnischen Polytheisten hinter sich gelassen hatte. Ihre

Kritiker fanden das natürlich überzogen; wie immer, so unterschieden sich auch

hier Außensicht und Binnensicht. Aber der Auszug selber stand eigentlich nicht
zur Debatte. Außerhalb dieses historischen Zusammenhangs blieb das Wort

haraga denn auch weitgehend unspezifisch, im Sinne von „auftreten,
hervorgehen". In der Tat scheint die Bezeichnung Hawärig lange Zeit nicht zum
Problem geworden zu sein. Gegen sie haben auf die Dauer nur die Ibäditen
sich gewehrt, also diejenigen, die als Letzte von der Protestbewegung übrig
blieben - auch sie übrigens vermutlich erst spät und mit Nachdruck erst im
Laufe der modernen nahda, als islamische Solidarität gegen den europäischen
Imperialismus angesagt war.

Märiqa dagegen war von vornherein negativ besetzt. In dem genannten
Hadlt stand die Warnung im Vordergrund, sich nicht von dem Puritanismus,
den man als ostentativ empfand, hinters Licht führen zu lassen. Unsere vorläufig
früheste Quelle ist das Muwatta' des Mälik b. Anas (gest. 179/796). Der Prophet

sagt dort:

Unter euch werden Leute hervortreten (yahrugu fikum), im Vergleich zu deren Gebet ihr
euer (eigenes) Gebet verachten werdet, wie ihr auch euer Fasten verachten werdet im
Vergleich zu dem ihrigen und eure Werke im Vergleich zu den ihren. Sie rezitieren (zwar)
den Koran, jedoch ohne daß er über ihre Kehle hinausginge. Sie gehen durch die Religion
hindurch, wie ein Pfeil das Wild durchbohrt; du schaust auf (dessen) Spitze und siehst

(daran) nichts, dann auf den Schaft - und wieder nichts, schließlich auf die Befiederung -

7 Der Vorwurf des takfir, der dann über Jahrhunderte hinweg erhoben wurde.
8 Hisham Djait übersetzt mit „les sortants" (Djait 1989: 285; dort kurz darauf, S. 286, auch eine

gute Erklärung des Pfeil-Hadites). Allgemein dazu Madelung 1997; 247ff.



1392 — Josef van Ess DE GRUYTER

immer noch nichts. Dann glaubst du erst gar nicht, daß an der Kerbe etwas (haften
geblieben) sein könnte.9

Die Härigiten sind hier nur indirekt präsent, in dem yahrugu des Einleitungssatzes.
Persönlich werden sie nicht erwähnt - aus verständlichen Gründen; der Prophet
hatte sie ja nicht erlebt. Er kann darum nur „prophezeien". Für uns ist das eine

vaticinatio ex eventu und damit ein Indiz für die Unechtheit. Die damaligen
Menschen sahen das anders; Ihn Hanbai und später Buhän haben den Text in der

vorliegenden Form akzeptiert und wörtlich aus dem Muwatta' übernommen.10

Aber man mochte doch einen Augenblick lang stutzen: Hatte der Prophet wirklich
die Härigiten gemeint? Je weiter man von diesen entfernt war, ob geographisch
oder chronologisch, umso leichter ließ sich das yahrugu auch anders beziehen. In
der Tat läßt sich nachweisen, daß man abweichende Interpretationen erwog, mit
Bezug auf frühe Aufstandsbewegungen im Libanon11 oder mit Bezug auf eine

Endzeit, die man immer wieder einmal erwartete.12

I

Die Polemik hatte also Aufsehen erregt. Die erhaltenen Versionen sind nicht nur
reich an Zahl, sondern bieten auch manche Abwechslung; man hat sich die
Sache zurechtgeredet. Diesem Befund ist mit den bisher üblichen Methoden

kaum beizukommen. Bevor wir in unserer Untersuchung fortfahren, ist darum

erst einmal festzuhalten, daß die Intention sich nicht immer gegen die Härigiten
richtete, sondern bisweilen gegen die qurrä' allgemein; diese waren für die

Koranrezitation ja generell zuständig. „Es werden Leute aus meiner Gemeinde

9 Mälik 1951: 1: 204f. K. al-Qur'än 10. Zu den Teilen des Pfeils vgl. EI2: 4: 799 s. v. Kaws (A.

Boudot-Lamotte). Die Kerbe ist die Stelle, wo der Pfeil sich in die Sehne des Bogens einfügt; der

Jäger untersucht den Pfeil also von der Spitze bis zum Ende. Der Vorgang selber ist so schnell

abgelaufen, daß der Pfeil das Opfer schon wieder verlassen hatte, bevor die Blutung eintrat.
10 Ibn Hanbai 1895: 3: 60, 10ff., wo Mälik im Isnäd erscheint; Buhän in seinem Sahih am

Schluß des K. at-Tafsir, im Bab man räyä bi-qirä'at al-Qur'än, dort nr. 2.

11 Also mit einer geographischen Verschiebung (vgl. Haitami 1982: 6: 242, 9ff.). Welche Ereignisse

genau gemeint sind, wird nicht gesagt.
12 Also mit einer chronologischen Verschiebung. S. u. S. 1406; wo der chiliastische Bezug,
anders als in dem bloßen yahrugu unseres Textes, deutlich ausgesprochen wird. - Der Bezug ist
natürlich gar nicht gegeben, wenn Mäliks Version wortgleich in einer frühen härigitischen
Quelle auftaucht, nämlich im Musnad des Ibäditen Rabi' b. Hablb (2. Jh. H.): Rabi' 1995: 34f.

nr. 36. Rabi' fügt sogar eigene philologische Erläuterungen hinzu. Allerdings liegt das Werk (als

al-öämi' as-sahlh) nur in der neugeordneten Fassung (tartib) des Yüsuf b. Ibrähim al-Wärglänl

vor (gest. 570/1174; vgl. van Ess 1991-1997: 2: 200).



DE GRUYTER Wer sind und was bedeutet al-märiqa? — 1393

auftreten (sa-yahrugu), welche den Koran in sich hineinschlabbern (yasrabüna)

wie Milch".13 Diese qurrä' sind, so heißt es dann, die „munäfiqün meiner
Gemeinde".14 Damit wird ihre Heuchelei hervorgehoben - so wie es bei Mälik
hieß, daß der Koraneifer der märiqa nicht von Herzen komme, sondern nur aus

dem Kehlkopf.15 In die kanonischen Sammlungen haben diese Varianten keinen

Eingang gefunden; daß man sie aber kannte, wird daran deutlich, daß Buhäri
das Pfeil-Hadlt aus Mäliks Muwatta' in sein Kapitel über „diejenigen, die den

Koran nur zum Augendienst rezitieren" einordnete.16

Das negative Image der qurrä' ist dabei wie das der Härigiten anfangs
vielleicht nur Ergebnis einer spezifischen politischen Konstellation. Auf der

Harra bei Medina hatten, als die Bewohner der Stadt dem Sohne Mu'äwiyas,
dem KalifenYazId I., die Huldigung verweigerten und dessen syrische Truppen
i. J. 63/683 den Widerstand zu brechen versuchten, zahlreiche „Koranleser" den

Tod gefunden.17 Das Pfeil-Hadlt aber kursierte tatsächlich in Medina; so konnte

es dort ein Jahrhundert später auch in Mäliks Muwatta' hineingeraten. Der

Gewährsmann, an den man sich hielt, war ein Ansän: Abü SaTd al-Hudri,
dessen Vater Mälik b. Sinän al-Hudrl in der Schlacht am Berge Uhud gefallen18

und der selber zu diesem Zeitpunkt 13 Jahre alt gewesen war;19 er soll i. J. 74/695

gestorben sein, nur wenige Monate nachdem 'Abdallah b. az-Zubair, den man in
Medina von Anfang an als Gegenkalifen favorisiert hatte, in Mekka im Kampf

13 HaitamI 1982: 6: 229, 4 ff. nach Tabaräni.

14 HaitamI 1982: 6: 229, apu. ff. mit Varianten.
15 Zur Verbindung von Koran und Milch vgl. Ibn Hanbai 1895: 4: 146, 16ff. und 156, Iff.: Der

Prophet fürchtet, daß beides sich für seine Gemeinde nicht so segensreich auswirken werde, wie

man annehmen sollte. Denn auch munäfiqün werden den Koran lernen und dann über ihn in
Streit geraten, so wie andere gerne Milch trinken und dann die Zugehörigkeit zur Gemeinde

(gamä'a) aufkündigen, weil sie in landwirtschaftlich höher entwickelte Gegenden (ar-rif)
ziehen, wo man nicht mehr so häufig betet. Also Zivilisation als Hort der Dekadenz! Damm ist
auch in dem von uns zitierten Satz yaSrabüna wohl herabsetzend gemeint. Sie „saufen" den

Koran im Übermaß, oder, in der Sprache heutiger Journalisten: sie „suhlen sich" darin.
16 S. o. Anm. 10. Polemik gegen frömmelndes Koranlesen, wie sie in dem Pfeil-Hadlt zutage

tritt, gab es auch sonst, und sie richtete sich dann auch nicht speziell gegen die Härigiten. Man
wollte sie in dieser allgemeinen Form z. B. von Abü Darr gehört haben; er soll dann bei Räfi' b.

'Amr al-Gifän Unterstützung gefunden haben (Muslim 1955-1956: 750 nr. 158). Auch Goldziher

zitiert bereits ein Hadlt dieser Art (vgl. Goldziher 1967-1973: 2: 378). Der „munäfiq, der den

Koran liest" hat ebenso im Hadlt einen festen Platz (vgl. Conc.: 6: 525a); wir stoßen da auf eine

Art Fundamentalismuskritik avant la lettre. Allerdings hat man in diesem Fall später zur
Abschwächung manchmal ein lä eingefügt, also: „der munäfiq, der den Koran nicht liest".
17 Vgl. EI2: 3: 226 f. s. v. Harra (L. Veccia-Vaglieri); Lammens 1911: 235ff.; Kister 1977: 33ff.;
Rotter 1992: 40ff.
18 Hallfa 1967: 36, 9f.; Ibn 'Abdalbarr 1960-1969: 1352 nr. 2269.

19 Ibn 'Abdalbarr 1960-1969: 1672, 3f.



1394 Josef van Ess DE GRUYTER

gefallen war und der Higäz wohl noch unter den Folgen der von den Syrern
inszenierten Wirtschaftsblockade litt.20 An dem Kampfgeschehen auf der Harra

ein Jahrzehnt zuvor hatte Abü Sa'id, obwohl damals schon Anfang 60, dem

Vernehmen nach noch teilgenommen. Er habe sich in einer Höhle versteckt, so

hieß es, und als ein Syrer auf ihn eindrang, habe er diesem die Worte Abels aus
Sure 5:29 entgegengehalten. Der Mann sei dann so konsterniert gewesen, daß er
sich respektvoll zurückzog und ihn am Leben ließ.21

Man mag also mit dem Gedanken spielen, daß die Invektive gegen die qurrä'
ursprünglich aus syrischer Quelle kam. Die Truppen Yazlds I. werden ja gleichfalls
geschulte Propagandakräfte, vermutlich qussäs, in ihren Reihen gehabt haben.

Erst als die Syrer bei der Nachricht von dem überraschenden Tod des Kalifen die

Belagerung abbrachen und sich wieder in ihre Heimat zurückzogen, mögen die

Medinenser, die das angebliche Prophetenwort nicht ohne Weiteres aus der Welt

schaffen konnten, den Text auf die Härigiten umgepolt und sich als Zeugen eben

jenen Abü Sa'id al-Hudri ausgesucht haben, dem es gelungen war, einen
syrischen Soldaten mit einem Koranzitat zur Umkehr zu veranlassen.22 Beweisen läßt
sich diese Hypothese natürlich nicht.23 Abü Sa'id war in jedem Fall ein gesuchter

Traditionarier, schon aufgrund seiner idealen „Altersstruktur".24 Aber wenn die

20 Also dem, was wir heute „Sanktionen" nennen würden; dazu Qadi 2012: 274 und 276f. Es ist

auffällig, daß für dasselbe Jahr auch der Tod weiterer medinensischer Traditionarier vermeldet

wird: Räfi' b. Hadig z.B. oder 'Abdallah b. 'Umar b. al-Hatfäb (Halifa 1967: 346, 3f.). Caskel/

Strenziok erwägen in ihrer Bearbeitung von Ibn al-Kalbis öamharat an-nasab allerdings für Abü

Sa'id noch ein früheres Todesdatum (64/685; Caskel 1966: 495b, ohne Beleg). Wenn man eine

Geschichte bei Fasawi 1974: 2: 105, 6ff. ernst nimmt, wonach Abü Huraira auf den Tod Abü
Sa'Ids reagierte, müßte man das Datum noch weiter zurückverlegen; denn Abü Huraira starb

wahrscheinlich bereits 59/680 (vgl. Hemgesberg 1965: 168). - Allgemein zu Abü Sa'id al-Hudri
noch Ibn 'Abdalbarr 1960-1969: 602 nr. 954 und 1671 nr. 2997; Ibn Hazm 1962: 362, 7 ff.; Sezgin

1971: 175 und 207; Weiteres s. u. S. 14f.

21 Halifa 1967: 292, 13ff.; leicht abweichend auch Tabari 1879-1901: 2: 418, 8ff. / übs. Tabari

1990b: 213f., nach Abü Mihnaf (gest. 157/775).

22 Diese Geschichte ist freilich wohl selber bereits geschönt. Nach (Pseudo-)Ibn Qutaiba 1967:

1: 182, pu. ff. war Abü Sa'id vielmehr zuhause geblieben; er wurde dort mißhandelt und sein

Haus geplündert. Das Motiv der anderen Version, Abels Gewaltverzicht gegenüber Kain (Sure

5:29), hatte im pazifistischen Diskurs des 2. Jh. einen hohen Stellenwert (vgl. meine Kleinen

Schriften III, Text XII 4, dort § 76-77 mit den zugehörigen Anmerkungen. Ausführlich dazu

demnächst in „Unfertige Studien 6: Der Brudermord des Kain aus theologischer Sicht").
23 Die Syrer richteten generell gegen 'Abdallah b. az-Zubair den Vorwurf des ilhäd, der

Gottlosigkeit (Rotter 1992: 145; van Ess 1991-1997: 1: 418; vor allem Madelung 1995. Dieser soll bei

seinem letzten Kampf in Mekka auch einige Härigiten an seiner Seite gehabt haben (Ibn Sa'd

1904-1917: 5: 109, 1).

24 Beim Tode seines Vaters war er schon mündig; man konnte ihn also über alles Mögliche aus

der späteren Zeit des Propheten ausfragen.



DE GRUYTER Wer sind und was bedeutet al-märiqa? — 1395

Sache so abgelaufen wäre, so wäre das wichtig für die Chronologie und für den

Bezug des Wortes märiqa. Die qurrä' hatten außerhalb Medinas vermutlich nicht
überall im besten Licht gestanden; es fällt ja auf, daß ihr Gegner Yazid b.

Mu'äwiya, der wegen seines Konfliktes mit den Medinensern (und wegen der

Katastrophe von Karbalä') in religiösen Kreisen so negativ gesehen wurde, in
der lateinisch geschriebenen Continuatio Byzantino-Arabica positiv beurteilt
wird.25

Für die Generation des Mälik b. Anas wäre die Umpolung des Hadltes
allerdings längst ein fait accompli gewesen. Im Muwatta' gibt Abü Sa'Id die Nachricht

an Abü Salama b. 'Abdarrahmän weiter, einen Sohn des 'Abdarrahmän b. 'Auf,
der im Kalifat Walids I. gestorben war;26 48/668 hatte er unter Mu'äwiya in
Medina für einige Zeit das qädi-Amt innegehabt.27 Von ihm aus geriet der Text
dann in die Hände des Muhammad b. Ibrähim b. al-Härit at-Taimi (gest. 121/739),

wiederum eines Medinensers;28 ihn mag Mälik (gest. 179/795) in seiner Jugend

noch erlebt haben.29

II

Mochte man also bei der nun gegebenen „kanonischen" Form sich über den

Bezug (auf die Härigiten) einig sein, so blieb dieser doch im Text weiterhin bloß

subintelligiert. So dürfte sich erklären, warum bei Muslim, der die Tradition
ebenfalls kennt,30 sie aber nicht wie Buhäri auf Mälik zurückführt, diese einen

Vorspann erhält, in dem die „Harüriya" explizit genannt wird.31 Der Begriff

25 Mommsen 1894: § 27; schon Wellhausen hat darauf aufmerksam gemacht (Wellhausen 1902:

105). In der jüngeren englischsprachigen Sekundärliteratur heißt diese Quelle „Byzantine-Arab
Chronicle"; vgl. Hoyland 1997: 424 und 620 (der Text ist dort S. 611ff. in extenso übersetzt), auch
G. R. Hawting in EI2:11: 310b. - Die qurrä' sind bekanntlich auch bei dem Aufstand des Ibn al-

Aä'at i. J. 80/699 zur Zeit 'Abdalmaliks übel aufgefallen (vgl. die Dissertation Sayed: 277 ff., wo
allerdings die Situation im Higäz unberücksichtigt bleibt).
26 Nach Halifa 1967: 407, 5 i. J. 93/712; nach Ibn Sa'd 1904-1917: 5: 115-117 i. J. 94/713 (mit 72

Jahren).

27 Halifa 1967: 276, 4f.
28 Halifa 1966: 639 nr. 2238; Halifa 1967: 524, 8; Ibn Abi Hätim 1952-1953: 184 nr. 1042.

29 Vgl. aber die kritischen Bemerkungen bei Juynboll 2007: 281f.

30 Und zwar in mehreren Versionen (s. u.). Ich mache in meiner Untersuchung zwischen den

„kanonischen" Sammlungen und anderen Quellen keinen Unterschied.
31 Muslim sagt schon im Titel seines Kapitels, daß er von den Härigiten handeln will. Er tut
dies aber interessanterweise im Rahmen seines K. az-Zakät, vermutlich weil die Härigiten dazu

neigten, die Armensteuer nicht an den „Staat" zu entrichten, sondern für ihre eigene Gemeinde

zu behalten.



1396 Josef van Ess DE GRUYTER

Harünya wird dabei als unbekannt bzw. neu vorausgesetzt; denn Abu Said, der

weiterhin als Quelle fungiert, wird von zwei Personen in ein Gespräch gezogen,
die von ihm wissen wollen, ob schon der Prophet von diesen „Harüriten"
geredet habe. Er antwortet: „Ich habe keine Ahnung, wer die ,Harüriten' sind.

Aber ich habe gehört, wie der Prophet sagte: [...]", und dann folgt der Text in

genau der Form, die wir aus dem Muwatta' kennen.32 Ergänzend wird allerdings
zu Anfang darauf aufmerksam gemacht, es heiße da yahrugu fi und nicht
yahrugu min. Die beiden Präpositionen waren an sich graphisch leicht zu
verwechseln; aber man legte Wert darauf, daß der Prophet seine Worte mit Bedacht

gewählt hatte: Die Abweichler waren nicht etwa aus der Gemeinde hervorgegangen

(und hätten damit ihr ursprünglich angehört), sondern sie waren nur in

ihrer Umgebung aufgetreten.
Im übrigen aber wird der Überlieferungsmodus leicht umgestaltet. Zwar ist

Muhammad b. Ibrahim at-Taimi weiterhin das common link im Isnäd. Aber

dessen Gewährsmann, der Sohn des 'Abdarrahmän b. 'Auf, ist nun in die

Gesprächssituation eingebunden. Damit wurde präzisiert, unter welchen

Umständen die zur Diskussion stehende Aussage gemacht worden war; Abü
Salama hatte Abü Said al-Hudri durch eine Frage zum Reden gebracht.
Allerdings tat er das nicht als einziger. Er wurde vielmehr begleitet von j'emandem,
der offensichtlich jünger war als er: von 'Atä' b. Yasär (al-Hiläll), einem Klienten
der Maimüna bt. al-Härit,33 der in Medina als qäss auftrat und i. J. 103/722

gestorben ist.34 Warum diese zweite Person hier zusätzlich eingeführt wird, ist
unklar. Vielleicht war 'Atä' b. Yasär derjenige, der nach dem Tode des Abü

Salama (i. J. 93) den Kontakt zu Muhammad b. Ibrähim at-Taimi aufrechterhielt.

Vielleicht lag das Problem aber auch wieder auf der narrativen Ebene. Es

bedurfte zweier Frager, damit ihr Zeugnis (wie bei einem Gerichtsverfahren)

Gewicht erhielt und Muhammad b. Ibrähim salviert war, wenn er sich auf ihr
Wort verließ. Die Erzählung setzte ja voraus, daß der Auszug der Härigiten aus

Küfa (und 'Alis harte Reaktion) in Medina bisher nur in groben Zügen bekannt

gewesen war. Für den Hörer wäre dies wiederum ein Fingerzeig auf die Chronologie

- indirekt natürlich, wie überall im Hadlt. Der Auszug fiel in das Jahr 37/

658; die beiden Frager hätten damals noch recht jung sein müssen.

Der Zusatz hatte also weitere Präzision gebracht. Aber er schuf auch Raum

für neuen Zweifel. Denn konnte es wirklich sein, daß die Bezeichnung

32 Muslim 1955-1956: 743f. K. az-Zakät nr. 147).

33 Es handelt sich um eine Schwägerin des 'Abbäs, die Muhammad als letzte Frau geheiratet
hatte und die erst 61/681 starb. Sie stammte aus dem Clan der Banü Hiläl; daher die Nisbe ihres

Klienten (zu ihr F. Buhl in EI1: 3: 157 f. > EI2: 6: 918).

34 Halifa 1967: 476, 4. Er war einer von vier Brüdern, die alle nach 100 starben.



DE GRUYTER Wer sind und was bedeutet al-mariqa? — 1397

„Harüriya" in Medina so früh schon den Leuten etwas sagte? Später wußte

natürlich jeder, der an der Geschichte der Urgemeinde interessiert war, daß

diejenigen, die mit dem Abkommen von Siffin nicht einverstanden gewesen

waren, sich nach Harürä' zurückgezogen hatten. Zum Zeitpunkt des Geschehens

aber hätte für einen Medinenser nur wichtig sein können, daß die Abweichler
Küfa verlassen und sich dem Zugriff "Alis entzogen hatten; der Name des Dorfes

am Euphrat (oder an einem seiner Kanäle), wo sie sich gesammelt hatten,35

sagte ihm vermutlich nichts. Bald wurde dann ohnehin Nahrawän wichtiger.36

An unserer Stelle würde man eigentlich erwarten, daß die beiden Frager sich

nach den „Hawärig" erkundigen. Aber dann hätte man in den vorgegebenen
Text eingreifen und yahrugu weglassen müssen. Stattdessen hatte man den

neuen Begriff „Harüriya" gewählt.37

III

Es verwundert daher kaum, wenn Muslim (206/821-261/875), der die ganze
Palette der Überlieferung vor sich hatte, kurz zuvor - und wieder unter Berufung
auf Abü Sa'id al-Hudri - eine andere Rahmengeschichte anbietet, in der die

Harüriya fehlt, stattdessen aber eine Person einbezogen wird, deren Auftreten

man in einer Tradition über die Härigiten ohnehin erwartete: 'Ali. Dieser habe,

so hieß es nun,38 als er sich im Jemen aufhielt, dem Propheten von dort einen

Goldklumpen (dahaba) geschickt, den Muhammad unter vier (namentlich
aufgeführte) Personen verteilt habe, deren „Herzen er gewinnen wollte". Da habe

jemand protestiert, ein wilder Typ mit struppigem Bart und kahlrasiertem Kopf,
und als man sich in Muhammads Entourage erbot, den Kerl aus dem Weg zu

räumen, habe der Prophet gemeint, es werde noch mehr solcher Leute geben,

35 Vgl. EI2: 3: 235 f. s. v. Harüriyya.
36 Die Schlacht, in der 'Ah die Sezessionisten massakrierte, fand dort an einer Brücke im

Kanalsystem des Tigris statt. Nahrawän war ein Stück weiter von Küfa entfernt als Harürä' und
lag im Norden (vgl. EI2: 7: 912f. s. v.).
37 In einer Zusammenfassung, die Zamahsari in seinem (U) Fä'iq f> garib al-hadit s. v. m-r-q
liefert (Zamahsari 1945-1948: 3: 17, 6ff.), heißt es in der Tat: qlla li-Abi Sa'id al-Hudri: Hai
sami'ta rasül Allah yadkuru l-Hawärig? Andererseits stellte man sich vor, daß schon 'Ali gleich
zu Anfang den Sezessionisten den Namen Harüriya gegeben habe (Mubarrad 1864-1892: 540,
lOf. / Mubarrad 1936-1937: 912, 3f.).

38 Muslim 1955-1956: 741 f., Zakät 143; weitgehend übereinstimmend auch Buhäri 1862-1908:
2: 337, 4 ff., Anbiyä' 6 und Buhäri 1862-1908: 4: 459, pu. ff., Tauhid 97 sowie Ihn Hanbai 1895:

3: 4, -10 ff.



1398 — Josef van Ess DE GRUYTER

welche „den Koran rezitieren, ohne daß er über ihre Kehle (hanägir) hinausgeht,
und welche den Bekennern des Islam (ahl al-isläm) ans Leben wollen, während
sie die Götzendiener (ahl al-autän) in Ruhe lassen". Sie würden aber aus dem

Islam ebenso schnell wieder draußen sein, wie sie in ihn eingedrungen seien -
gleich jenem Pfeil, der nicht in der Beute stecken bleibt, sondern durch sie

hindurchgeht und nur außerhalb ihrer wieder zur Ruhe kommt.
Das Schlüsselwort in dieser Überlieferung ist li-ata'allafahum „(ich tue dies,)

um sie mir freundlich zu stimmen".39 Damit wird auf die sog. mu'allafatu
qulübuhum verwiesen;40 Muhammad will sich durch materielle Zuwendungen
Freunde unter seinen bisherigen Feinden schaffen. Von den Härigiten kann

natürlich zu diesem Zeitpunkt explizit keine Rede sein; nicht einmal der semantische

„marker" yahrugu wird benutzt. Daß aber auf sie angespielt wird, unterliegt

keinem Zweifel. Der Störenfried gibt sich durch sein Aussehen als

Revoluzzer zu erkennen,41 und wenn „Leute seines Ursprungs",42 wie der

Prophet zu ahnen meint, Muslime, die sich ihnen nicht anschließen, töten werden,
während sie „Götzendiener", also Nichtmuslime jeder Art, in Frieden lassen

(obgleich Letztere doch eigentlich eher ein Objekt des gihäd hätten sein sollen),

so ist auch dies etwas, das man sich von den ersten Härigiten erzählte.43 Zum

Schluß macht dann der Prophet in der entsprechenden Weise seinem Ärger Luft,
mit den Worten: „Wenn ich die noch erlebe, werde ich sie mit Stumpf und Stiel
ausrotten".44 Aufrufe zu einem unnachsichtigen Vorgehen bilden auch sonst

häufig den Abspann von Härigiten-Haditen.45

An unserer Stelle wirkt dies allerdings etwas aufgesetzt; es diente lediglich
dazu, die Aufmerksamkeit des Zuhörers in die gewünschte Richtung zu lenken.

Ursprünglich hatte die Geschichte wohl ein anderes Ziel verfolgt; es ging darum,
Muhammads politische Geschmeidigkeit gegenüber seinen alten mekkanischen

39 Muslim 1955-1956: 741, 6.

40 Vgl. EI2: 7: 254 s. v.; der Ausdruck kommt in Sure 9:60 vor.
41 Kahlgeschorenheit ist überall ein Kennzeichen der Härigiten; vgl. jetzt in größerem
Zusammenhang Katz 2016:199. Man muß allerdings auf weitere und differenziertere Merkmale achten

(s. u. S. 1405).

42 Das min di'tfi'i hädä, womit dies ausgedrückt wurde, bedurfte lexikalischer Erklärung; vgl.
Ihn al-Aür 1963: 3: 69 > Lane 1863-1893: 1759. Auch schon bei Mubarrad 1864-1892: 545, 13 /
Mubarrad 1936-1937: 920, -4f.

43 Vgl. meine Kleinen Schriften III, Text XII 4, Kommentar zu §§ 43-47 mit Belegen (Anm. 658

im Manuskript); schon Wellhausen 1901: 17f.

44 Wörtlich: „wie die 'Äd", also wie eine jener Völkerschaften, von denen es im Koran heißt,
daß sie spurlos untergegangen seien. In den Varianten nr. 144-146 bei Muslim 1955-1956: 742f.

werden an ihrer Stelle die Tamüd genannt.
45 S. u. S. 16f. und 23.



DE GRUYTER Wer sind und was bedeutet al-märiqa? 1399

Widersachern zu rechtfertigen. Die Empörung kam damals vor allem von medi-

nensischer Seite; sie war die Sache einiger enttäuschter Ansär. Erst als man die

Geschichte auf die Härigiten ausrichtete, nahm man auch 'Ali ins Bild. Nur daß

man ihn, da das Geschehen sich noch zu Lebzeiten des Propheten abspielte,
zeitlich zurückversetzen mußte. Das wurde dann wieder unter medinensischem

Vorzeichen vollzogen; so konnte auch Abü Sa'Id weiterhin der Erzähler bleiben.

Allerdings gibt er diesmal nicht mehr an einen Medinenser weiter, sondern an
'Abdarrahmän b. Nu'm (al-Bagali), einen Asketen aus Küfa, der sich in der

Opposition gegen Haggäg hervorgetan hatte.46 Das paßte sehr gut. Der Asket

war fromm, aber nicht so extrem fromm wie die Härigiten, und er stammte aus
der Stadt, wo sie hervorgetreten waren. Auch die Adressaten, die mit dieser

Version erreicht werden sollten, lebten in Küfa. Das medinensische Kolorit ließ
sich dort kaum nachprüfen. Man nahm es hin, weil ein Kenner der dortigen
Verhältnisse, eben Abü Sa'Id al-Hudrl, dafür einstand. So erklärt sich auf der

erzähltechnischen Ebene die Genese der Geschichte.

IV

Über den Zeitpunkt ihrer Entstehung ist damit freilich noch nichts gesagt. 'Ali
war, wie man in Medina wußte, von Muhammad vor der Eroberung Mekkas in
den Jemen geschickt worden; er war damals noch recht jung. Allgemein bekannt

war wohl auch, daß es im Süden der Arabischen Halbinsel Goldvorkommen
gab.47 Der Klumpen ist, wie im Text gesagt wird, von einer Dreckschicht (turba)
umgeben;48 er ist offensichtlich aus dem Boden geholt worden. Allzu groß stellte

man ihn sich wohl nicht vor; denn in manchen Varianten wird das Diminutiv
duhaiba gebraucht.49 Wenn Muhammad ihn „aufteilt" (qasama), wird wohl ein
Geldwechsler mit im Spiel gewesen sein; zerbrechen konnte man einen solchen

Klumpen ja nicht.50 Die Zuhörer interessierten sich aber ohnehin mehr dafür,

wer die einzelnen Viertel erhalten hatte. Über drei Namen herrschte Einigkeit:

46 Zu ihm Ibn Hagar 1907-1909: 6: 286 nr. 560.

47 Zu den Goldvorkommen vgl. TAVO: Karte A II 2: „Mineralische Rohstoffe in vorgeschichtlicher

und geschichtlicher Zeit"; im einzelnen Heck 1999.

48 So auch in der Variante bei Muslim 1955-1956: Zakät 144.

49 So in den beiden Parallelen bei Buhärl; auch bei Ibn Hanbai 1895: 3: 68,14 ff.; 72, -4 ff. und
73, 4 ff. Allgemein Conc.: 2:193b; dazu Ibn al-Atir 1963: 2:173,12 > Ibn Manzür 1955:1: 394a, -4f.

50 Oder sollte man in Küfa so wenig Erfahrung mit dem Material gehabt haben, daß die
Zuhörer glauben konnten, der Prophet habe den Klumpen einfach zerbrochen?



1400 Josef van Ess DE GRUYTER

Aqra' b. Häbis von den Tamlm,51 Zaid al-Hail (b. Muhalhil) von den Taiyi'52 und

'Uyaina b. Hisn von den Fazära.53 Sie waren angesehene Stammeshäupter, deren

Hilfe der Prophet sich versichern mußte. Der vierte Name wird verschieden

überliefert: 'Alqama b. 'Uläta (al-Kiläbl) oder 'Ämir b. at-Tufail, der bekannte

Dichter; beide vertraten die Stammesgruppe der 'Ämir b. Sa'sa'a.54

Mit diesem Personenkreis entfernte man sich allerdings von der üblichen
Überlieferung. In der Sira sind die Begünstigten angesehene Quraisiten, und sie

erhalten auch kein Gold, sondern Kamele, manchmal 50, manchmal auch 100.55

Der Schauplatz ist öi'irräna, wo i. J. 630 nach der erfolglosen Belagerung von
Tä'if die gewaltige Beute aus der Schlacht bei Hunain verteilt wurde.56 In
unserem Bericht dagegen bleibt die Szene unbestimmt; zudem kommt Zaid al-

Hail nur hier vor. Aqra' b. Häbis und 'Uyaina b. Hisn erscheinen zwar an beiden

Stellen, aber eben mit verschiedenen Zuwendungen.57 W. M. Watt hat die

51 Zu ihm EI2: 1: 343; auch Caskel 1966: 2: 191.

52 Er besaß offenbar ein Gestüt (vgl. Abu 1-Farag 1927-1974: 17: 246, 2ff.). Als er dem Islam

beitrat, wurde er von dem Propheten in Zaid al-Hair umbenannt (Ibn Ishäq 1858-1860: 947, 3).

Nach Caskel 1966: 2: 601b ist er schon i. J. 9 gestorben. Sein Sohn Muknaf unterstützte während
der Ridda Hälid b. al-Walid (vgl. das Ridda-Kapitel aus dem Iktifä' des Baiansi 1970: 31, 6; 33,

-4; 71, 1; 84, ult.f.).
53 Zu ihm EI2: 10: 959f.; auch Kister 1986: 40f. Es ist keineswegs gesagt, daß er aufgrund der

Zuwendungen auch Muslim wurde; sein Stamm, die Fazära, die nordöstlich von Medina weideten,

mußten nach dem Tode Muhammads wieder von neuem gewonnen werden (vgl. Shoufani

1973: 32f.). Er taucht darum auch in den Berichten über die Ridda gelegentlich auf, obgleich er

damals bereits an Einfluß verloren hatte (so bei Baiansi 1970: 4, 6ff.: zusammen mit Aqra' b.

Häbis). - In Buhäri 1862-1908: 2: 337, 6 hat Krehl statt al-Fazän falsch al-Qarän gelesen.

Außerdem steht in allen Fassungen, die das Diminutiv duhaiba haben, ,,'Uyaina b. Badr"

statt ,,'Uyaina b. Hisn". Aber das ist kein Fehler oder eine andere Person; der Name lautete

vollständig 'Uyaina b. Hisn b. Hudaifa b. Badr. Vielleicht hat man ,,'Uyaina b. Badr" als

mißverständlich empfunden; dann wären die Fassungen mit dem Diminutiv älter. Wer ist für
die Verbesserung (und die Vergrößerung des Goldklumpens) verantwortlich?
54 'Ämir b. at-Tufail hat die Eroberung Mekkas vielleicht gar nicht mehr erlebt; vgl. Ibn

'Abdalbarr 1960-1969: 1088 nr. 1848 und 792 nr. 1331, dazu EI2: 1: 441f. Auch die übrigen
Genannten standen schon in höherem Alter; darauf beruhte ihr Einfluß.

55 Ibn Ishäq 1858-1860: 880ff. > Tabari 1879-1901: 1: 1679, 13ff. / übs. Tabari 1990a: 31f. Vgl.
auch Wäqidi 1966: 945, ult. ff. / übs. Wäqidi 2011: 463f.; Ibn Sa'd 1904-1917: 2:1:110,10ff.; Abü

1-Farag 1927-1974: 14: 310, Iff. (nach dem Lexikographen Abü 'Amr as-Saibäni, gest. 213/828).

56 Vgl. F. Buhl 1930: 314; auch EI2 6: 266a und 7: 373a. öi'irräna wird als Schauplatz auch in
einer Version des Pfeil-Hadites erwähnt, die Muslim erwähnt und sogar an den Beginn seines

Härigitenkapitels stellt (Muslim 1955-1956: 740 nr. 142); dort ist der Überlieferer aber öäbir b.

'Abdallah al-Ansäri.
57 Der Protest gegen sie hat sogar poetische Form angenommen (Tabari 1879-1901:1:1681, 3ff.

/ übs. Tabari 1990a: 33; Wäqidi 1966: 947, 2ff.; Abü 1-Farag 1927-1974: 14: 307f.).



DE GRUYTER Wer sind und was bedeutet al-mariqa? — 1401

Diskrepanz notiert; er meint, daß wir es an unserer Stelle mit einem früheren
Fall zu tun hätten und hier das Verb ta'allafa zum erstenmal in der spezifischen

Bedeutung benutzt werde.58 Aber man sollte nicht vergessen, daß wir uns in
einer Welt der erzählerischen Fiktion bewegen. Schon Tabari hielt sich mit
seinem Urteil zurück; er kennt beide Berichte, übernimmt aber den des Ihn

Ishäq in seiner vollen Länge, während er der Überlieferung des Abü Sa'Id al-

Hudrl nur einen kurzen Seitenblick widmet.59

Bald machte man sich auch Gedanken darüber, wer es denn gewesen sei,

der die Ehre des Propheten hatte verteidigen wollen. Man kam auf Hälid b. al-

Walid;60 er hatte immerhin den Beinamen saif al-Isläm erhalten.61 Allerdings
besaß er später nicht gerade den besten Ruf; nach dem Tode Abü Bakrs war er
als Chef der Heeresgruppe Irak von 'Umar abgesetzt worden. Es lag dann nahe,

ihn auch in der vorliegenden Erzählung auszutauschen, und zwar pikanterweise
eben gegen 'Umar.62 Wenig befriedigend war schließlich, daß der Störenfried

namenlos geblieben war; ihn identifizierte man dann mit Dü 1-Huwaisira at-

Tamimi, einer jener dunklen Existenzen, die bei Nahrawän als Drahtzieher der

Empörung entdeckt und von 'All für das böse Ende verantwortlich gemacht
wurden. Ein entsprechender Bericht findet sich bereits in der Sira;63 Tabari hat
ihn von daher übernommen.64 Allerdings ist dem Text anzumerken, daß man

58 Also auch früher als im Koran? Vgl. Watt 1956: 73-75 und 348-353; zur Liste des Ihn Ishäq

dort S.73f., zu Aqra' und 'Uyaina S.74 und 349ff. Richard Bell hat mit gewissem Recht

angenommen, daß es auch vor öi'irräna schon mu'allafatu qulübuhum gegeben habe (Bell 1991:1: 306).

59 Tabari 1879-1901: 1: 1682, 18ff. / übs. Tabari 1990a: 35, wo zwar Zaid al-Hail genannt ist,

aber dann nur drei Personen hervorgehoben werden. Statt des Goldklumpens ist nur allgemein

von mal „Geldmittel" die Rede. Dazu Watt 1956: 353.

60 So in den Varianten nr. 144-145 bei Muslim 1955-1956: 742f., auch in den Parallelen bei

Buhäri.
61 Vgl. EI2: 4: 928 s. n. (P. Crone).

62 Das ist in der Variante nr. 148 Muslim 1955-1956: 744f.) geschehen. In der Kurzfassung

nr. 145 sind es beide, die zur Tat drängen, zuerst 'Umar, dann Hälid, und der Prophet hält beide

zurück. - Zu nr. 148 ist auch die Parallele bei Mubarrad 1864-1892: 545, Iff. / Mubarrad 1936-

1937: 920, Iff. zu vergleichen (schon genannt bei Caetani 1905-1926:10:133f. § 153 b). Mubarrad

(210/826-286/900) war ein Zeitgenosse Muslims. Er hatte die im Kämil erhaltene Version von
einem Ibrählm b. Muhammad at-Taimi, der i. J. 239/853-4 qädt von Basra wurde und 250/864
starb (zu ihm WakI' 1947-1950: 2: 179; eine Beziehung zu dem oben Anm. 28 genannten
Muhammad b. Ibrählm at-Taimi besteht nicht). Sie schließt im übrigen schon mit dem Pfeil-

Hadit; zu maraqa vgl. dort Mubarrad 1864-1892: 546, 3f. / Mubarrad 1936-1937: 921, 4f.

63 Ibn Ishäq 1858-1860: 884, 2ff.

64 Tabari 1879-1901:1:1682, 2ff.; vgl. auch Wäqidl 1966: 948, 9ff. Weiteres Material in Corte.: 8:

75a. In einer Version bei Ihn Hanbai 1895: 33, 7ff.), die ebenfalls auf Abü Sa'Id al-Hudri
zurückgeführt wird, ist Dü 1-Huwaisira durch Dü t-Tudaiya ersetzt, der von den Erzählern

vermutlich meistens mit diesem gleichgesetzt wurde (zu ihm van Ess 1972: 83ff.). Der Name



1402 — Josef van Ess DE GRUYTER

der Sache damals noch nicht recht traute; man ließ sich die Anwesenheit des Dü

1-Huwaisira von 'Abdallah, dem Sohn des 'Amr b. al-'Äs, bestätigen. Das

Gerücht war offenbar küfischen Ursprungs. Der Berichterstatter Miqsam Abü 1-

Qäsim starb i. J. 101/719-20; er hatte Ihn 'Abbäs nahegestanden.65

V

Vermutlich gab es auch immer schon Überlieferer (qussäs?), die entdeckten, daß

sich auf den rätselhaften Goldklumpen gut verzichten ließ. Erzähltechnisch war
er ein Umweg; der Zuhörer wurde nur abgelenkt. In einer weiteren Version sind
die Präliminarien darum reduziert. Immer noch ist Abü Sa'id al-Hudrl der

Berichterstatter (wobei der Isnäd über Abü Salama weiterführt, wie im
Muwatta'); aber die mu'allafatu qulübuhum sind verschwunden. Es geht j'etzt

bloß um eine nicht weiter spezifizierte „Verteilung". Dü 1-Huwaisira ist bereits in
den Text eingedrungen; er beherrscht die Szene.66 Man brauchte sein Aussehen

auch nicht mehr zu beschreiben. Aber man stieß auf Zweifel, ob er, der hier als

Zeitgenosse des Propheten erscheint, wirklich derselbe war, der später unter den

Härigiten auftauchte. Darum behauptet Abü Sa'id nun, der Prophet habe

vorhergesagt, später werde ein „schwarzer Mann" auftreten, dessen Arm wie die

Brust einer Frau (tady al-mar'a) aussehe. Das ist eine Anspielung auf den Dü t-

Tudaiya;67 Abü Sa'id differenziert also zwischen den beiden Personen. Er muß

allerdings etwas nachhelfen: „Ich bezeuge, daß ich das von dem Gesandten

Gottes (selber) gehört habe. (Ebenso) bezeuge ich, daß 'Ali b. Abi Tälib sie

bekämpft hat; ich war dabei. Er ließ diesen Mann suchen, und man fand ihn
auch. Da brachte man ihn (d. h. seinen Leichnam) herbei, so daß ich einen Blick
auf ihn werfen konnte - genauso, wie ihn der Gesandte Gottes beschrieben
hatte".68 Über dem Versuch, die Erzählung zu straffen, ist man also in neue

lautet manchmal auch Dü 1-Hunaisira „der mit dem (verstümmelten?) Mittelfinger" statt Dü l-

Huwaisira „der mit der (ausgerenkten?) Hüfte". Um aus der Legende wieder auf die Ebene der

Geschichtsschreibung zu gelangen, setzte man Dü 1-Huwaisira mit Hurqüs b. Zuhair gleich,
einem Prophetengenossen, der sich den Härigiten angeschlossen hatte (dazu jetzt Dänisnäma-yi
öahän-i Islam 18: 840-842; auch schon EI2: 3: 583b).

65 Hallfa 1967: 469, 17; Ihn Sa'd 1904-1917: 5: 217, 19ff. und noch einmal 346, 24ff.; Ihn Hagar
1907-1909: 5: 180f.

66 Zakät 148 (Muslim 1955-1956: 744f.).
67 Zu ihm o. Anm. 63. Gemeint ist mit der „kleinen Frauenbrust" (tudaiya) eine Verwachsung

an der Achselhöhle (Bagdad! 1948: 81, 2).

68 Muslim 1955-1956: 745, Iff. In dieser Fassung ist auch bereits Hälid b. al-Walid durch "Umar

ersetzt; sie ist zum Teil übersetzt bei Wensinck 1932: 38. Verkürzt ebenfalls bei Wäqidl 1966:



DE GRUYTER Wer sind und was bedeutet al-märiqa? — 1403

Weiterungen hineingeraten.69 Die Kernaussage blieb allerdings erhalten; darum

blieb man auch beim gleichen Tradenten. Das Pfeil-Hadlt behielt seine Stelle.

Die Rahmengeschichte dagegen glaubte man ohne Bedenken adjustieren zu
können. Die Biographie Abü Sa'ids wird bedenkenlos um einen Irakaufenthalt
erweitert.70 Als man dies tat, war Abü Sa'id längst tot.

Man versteht diese Vorgänge nur, wenn man von der narrativen Ebene aus

an sie herangeht. Vor allem die Rezeption muß man im Auge behalten.71 Die

Erzähltechnik arbeitete mit Modulen, die immer wieder ausgewechselt und
anders zusammengesetzt wurden. Das Szenario selber hat noch lange weiter
gewuchert, und man kombinierte es mit anderen Elementen, z. B. der

Geschichte von einem unbekannten eifrigen Beter, den der Prophet zu töten
befiehlt,72 oder dem Wort von den 72 Sekten.73 H. T. Tillschneider hat kürzlich
darauf aufmerksam gemacht, daß die Rahmengeschichten von Hadlten in der

islamischen Welt Jahrhunderte später zum Gegenstand einer eigenen Disziplin
wurden; man hat sie gesammelt.74 Jedoch betrachtete man die Texte dort,
ähnlich den asbäb an-nuzül beim Koran, als Berichte über tatsächliche
Ereignisse; die narrativen Beweggründe wurden nicht in Betracht gezogen. Man

übersah darum, daß die Struktur der Texte häufig mit Rücksicht auf ihre

Rezeption geändert werden mußte. Dabei konnte der erste Tradent, wie oben

948, ult. ff.; verwandt, aber noch stärker verkürzt ist Muslim nr. 142 (Muslim 1955-1956: 740).

Im letzteren Fall liegt der Ton eher darauf, daß der Prophet 'Umar verbietet, jetzt schon

einzugreifen: „Gott behüte, daß die Leute von mir erzählen, ich (ließe) meine Genossen

umbringen. Der wird mit seinen Genossen den Koran rezitieren, (aber so), daß dies nicht über

ihre Kehle hinausgeht" (ähnlich auch u. S. 1412). Muhammads Zurückhaltung war natürlich eine

Frage wert; man wußte, daß er in anderen Situationen sich nicht gescheut hatte, Gegner aus
dem Wege räumen zu lassen. Hier aber war seine Langmut als Erzählelement unverzichtbar;

man hätte sonst die Prophezeiung nicht mehr verständlich machen können.

69 Der „schwarze Mann" trägt in einer Parallele bei Mubarrad (Mubarrad 1864-1892: 545, 1 /
Mubarrad 1936-1937: 919, 4ff.) hellweiße Gewänder; vielleicht soll damit auf seine Zwielichtigkeit

hingewiesen werden.

70 Daß Abü Sa'id das Schlachtfeld von Nahrawän betreten habe, verliert sehr an Glaubwürdigkeit,

wenn man bedenkt, daß er (in Medina) 'All die Huldigung verweigert haben soll (Tabari

1879-1901: 1: 3070, 2f. / übs. Tabari 1997: 6). Ist die Szene nach dem Vorbilde des Schlachtfeldes

von Aqrabä' während der Ridda (s. u. Anm. 166) gestaltet worden?

71 Das ist im Grunde ein „alter Hut"; man denke an die Rezeptionsästhetik von Hans Robert

Jauß. Vgl. etwa Jauß 1982 oder die Konstanzer Abschiedsvorlesung Jauß 1987.

72 Haitami 1982: 6: 225, 12ff., wieder nach Abü Sa'id al-Hudri; vgl. Caetani 1905-1926: 10: 133

§ 153 a und van Ess 2011: 97f. Ohne Isnäd auch Mubarrad 1864-1892: 564, 18ff. / Mubarrad

1936-1937: 955, 6ff.
73 Haitami 1982: 6: 226, Iff.: unter Einschluß des vorherigen Elementes, aber diesmal nach

Anas b. Mälik.
74 Tillschneider 2015.



1404 — Josef van Ess DE GRUYTER

geschehen, der gleiche bleiben; manchmal empfahl es sich aber auch, einen

anderen an seine Stelle zu setzen.75 Aber das ist nicht unser Thema; wir
bleiben bei dem lexikalischen Problem.

VI

Muslim, der die oben behandelten Varianten nacheinander aufführt, ohne sich

für eine von ihnen zu entscheiden, bringt zum Schluß eine Fassung, in der alles

Beiwerk beiseite gelassen ist und in der nun selbst der Vergleich mit dem Pfeil,

von dem wir ausgingen, nicht mehr vorkommt: „Der Prophet sagte: In meiner

Gemeinde werden zwei Gruppen (flrqatäni) entstehen, zwischen denen dann

eine märiqa auftreten wird. Letztere zu töten, wird diejenige (der beiden Gruppen)

übernehmen, die der Wahrheit am nächsten steht".76 Die Intention dieses

Textes ist die gleiche wie vorher: Die Härigiten müssen bekämpft und getötet
werden. Aber man erfährt nun gar nicht mehr, warum sie den Tod verdient

haben; sie heißen bloß noch al-märiqa. Dieses Wort ist grammatisch gesehen ein
Kollektiv,77 und es hat die gleiche Wurzel wie vorher das Verb in dem Pfeilvergleich.

Aber wir wissen nicht, ob es hier die gleiche Bedeutung hat. Diese märiqa
können auch nicht beanspruchen, eine Abspaltung eigenen Rechts zu sein. Zwar

hat es ein Schisma gegeben; aber es ist bereits vorher entstanden, offensichtlich
zwischen den Anhängern 'Utmäns (bzw. Mu'äwiyas) und denen 'Alis.78 Wer von
den beiden recht hat, bleibt in der Schwebe. Aber der Prophet, der auch hier
wieder „prophezeit", weiß es natürlich: Es ist derjenige, dem es gelingen wird,
die märiqa aus der Welt zu schaffen. Man konnte dabei an 'Ali denken; aus

späterer Sicht wäre dann allerdings der Medinenser Abü Sa'Id al-Hudri, dem

auch diese Überlieferung zugeschrieben wird, zu einem Befürworter der Si'iten

75 So, mit Bezug auf das Pfeil-Hadlt, Anas b. Mälik neben Abü Sa'id al-Hudri (s. o. Anm. 73),

auch Ibn 'Abbäs (HaitamI 1982: 6: 232, 7f.; Ibn Hanbai 1946-1975: 4: 87 nr. 2312, dort aber ohne

die Härigiten), Abü Darr al-6ifäri (bei Lälakä'i 1985-1988:1231 nr. 2309), Sahl b. Hunaif (Muslim
1955-1956: 750 nr. 159) oder 'Ä'iSa (HaitamI 1982: 6: 239, 15ff.; vgl. auch u. S. 1409). Um das

tawähir brauchte man sich also keine Sorgen zu machen.

76 Zakät 151; ähnlich auch nr. 150 und 152-153 (Muslim 1955-1956: 745f.). Weiterhin Ibn
Hanbai 1895: 3: 32, 9ff.; 48, 15f. und 64, llf. (im Kapitel über Abü Sa'Id al-Hudri). In der

Variante Ibn Hanbai 1895: 3: 25, 8 steht statt yahrugu (bainahumä) die zu märiqa passende

Verbform yatamarraqu (bainahumä); vgl. Conc.i 6: 204a. Muslim bringt allerdings zu Anfang
eine Version (nr. 149), in der das Verb maraqa gar nicht vorkommt; stattdessen enthält sie das

Pfeil-Hadit (auch dies ohne maraqa).
77 Beispiele jetzt bei Ullmann 2013: 24f.

78 Bei Muslim ist in nr. 152 denn auch statt der firqatän direkt von einem Schisma (furqa) die

Rede: tamruqu märiqatun fi furqatin min an-näs.



DE GRUYTER Wer sind und was bedeutet al-märiqa? — 1405

geworden.79 Aber die Härigiten waren ja nach Nahrawän nicht ausgestorben.

Wenn man wollte, konnte man also auch den Umaiyaden die Ehre zuschreiben,
die Gefahr abgewehrt zu haben. Der Isnäd weist jedenfalls nicht nach Küfa,
sondern nach Basra; er läuft über Abü Nadra (al-Mundir b. Mälik), einen Bas-

rier,80 zu Qatäda b. Di'äma (gest. 118/736),81 dem Schüler des Hasan al-Basrl. Da

wäre ein wenig Distanz zu 'Ali nicht erstaunlich.
Diese Tendenz wird weiter verdeutlicht, wenn dieses Hadlt, was nicht selten

geschieht, auf 'Ä'isa zurückgeführt wird; sie hatte, wie man wußte, für 'Ali
wenig Sympathie übrig gehabt. Angeblich war sie von einem medinensischen

Kampfgenossen 'Alis, Abü Qatäda al-Ansäri,82 über die Ereignisse von Nahrawän

in Kenntnis gesetzt worden und hatte mit dem genannten Hadit reagiert.
Für sie war die Sache also vorherbestimmt, und der Prophet hatte die Katastrophe

kommen sehen.83 Statt des nominalen märiqa steht in der von ihr
überlieferten Variante die Verbform tamruqu.84 Aber welche Bedeutung hat man aus
diesem Wort herausgehört? „Durchbohren" paßt überhaupt nicht. Die

Mittelgruppe findet weiterhin keine Gnade. Sie tritt auf „mit geschorenen Köpfen und

gestutzten Schnurrbärten";85 ihr Schurz „reicht nur bis auf halbe Beinlänge."
Diese Leute „rezitieren (eifrig) den Koran, ohne daß dies über das Schlüsselbein

hinausginge", und „Wer sie tötet, ist mir und Gott der Liebste".86 So will 'Ä'isa
es vom Propheten gehört haben, und wenn sie es weitergibt, „hindert sie daran

nicht, was zwischen ihr und 'Ali steht".87 Sie hält von 'All nichts; aber die

Härigiten stehen ihr auch nicht näher. Ohnehin hatten diese sich ja anfangs
mit 'Ali eingelassen.

79 In der Tat begegnet in einem längeren Bericht über Siffln und die Geschehnisse nachher (bei

Haitami 1982: 6: 237, 8ff.) die Behauptung, daß es 'All gewesen sei, der in einer Predigt darauf
hingewiesen habe, daß nach einem Worte des Propheten diejenige von den beiden Parteien

((ä'ifatain) die Härigiten töten werde, welche „der Wahrheit näher komme" (Haitami 1982: 6:

238, 7ff.).
80 Gest. 108/726 oder 109/727, jedenfalls kurz vor Hasan al-Basrl (gest. 110/728); vgl. Hallfa
1967: 495, 8 und Ibn Hagar 1907-1909: 10: 302f. nr. 527.

81 Vgl. Ess 1991-1997: 2: 135ff.

82 Zu ihm Ibn 'Abdalbarr 1960-1969:1731f. nr. 3130. Er starb 40/661, war also damals schon in
vorgerücktem Alter.
83 Hätib 1931: 1: 159, ult. ff.; verkürzt auch schon bei Ibn Abi Saiba 1979-1985: 15: 304ff. nr.
19728f. und 19736.

84 Hätib 1931: 1: 160, 18.

85 Auf ihre Kahlgeschorenheit (tahäluq) wird auch in einer Version bei Muslim (nr. 149; s. o.

Anm.41) hingewiesen.
86 Hätib 1931: 1: 169, 19f.; vgl. die Übersetzung in van Ess 2011: 1: 95f.

87 Hätib 1931: 1: 160, 17.



1406 — Josef van Ess DE GRUYTER

VII

Die dauernden Akzentverschiebungen sind chronologisch schwer zu fassen. Die

Härigiten sind zwar ein frühes Phänomen; aber es gab auch später, zumindest
bis zum Ende der Umaiyadenzeit, immer wieder Situationen, in denen sie dem

Publikum als warnendes Beispiel vor Augen gehalten werden konnten. Qussäs,

die der umaiyadischen Regierung verpflichtet waren, werden auf diese Weise

Mäßigung und Einigkeit gepredigt haben; es kam dann nur darauf an, die

Erzählstrategien zu verfeinern und den historischen Rahmen der Geschichten

überzeugend zu gestalten. Wer den Umaiyaden nicht soviel zutraute oder ihnen
feindlich gesonnen war, mochte geneigt sein, aus den Warnungen endzeitliche

Befürchtungen zu machen. Muslim bietet auch dafür Beispiele:

Am Ende der Zeiten (fi ähir az-zamäri) werden Leute auftreten, jung an Jahren und gering

an Verstand, die gleichwohl die besten Worte im Munde führen88; sie rezitieren den Koran,
ohne daß dies über ihre Kehle hinausreicht, und sie gehen durch die Religion hindurch,
wie ein Pfeil die Beute glatt durchbohrt. Wenn ihr auf sie trefft, so tötet sie! Wer sie tötet,
wird am Jüngsten Tag bei Gott einen Lohn dafür erhalten.89

Jetzt ist es 'Ali, der spricht, und der Isnäd ist irakisch.90 Die Härigiten standen im
historischen Gedächtnis immer noch an vorderster Stelle; darum kann einer der

späteren Sammler in einer abschließenden Bemerkung zu eben diesem Diktum
direkt auf sie verweisen.91 Aber zu seiner Zeit ließ sich dies eigentlich kaum
noch rechtfertigen. Es war ja nicht zu übersehen, daß mit den Härigiten die

„Endzeit" keineswegs angebrochen war. Wie die Zuhörer die Endzeit ansetzten,
blieb ihnen überlassen.

Man könnte nach common links suchen. Juynboll hat für die im Muwatta'
erhaltene Fassung auf Yahyä b. Sa'id b. Qais al-Ansäri (gest. 143/760 oder 144/

761) verwiesen, der in Medina als Richter wirkte und am Ende seines Lebens von
Mansür nach Häsimlya im Irak versetzt wurde; Mälik b. Anas hat ihn noch

88 Yaqülüna min hairi qaul al-bariya; vgl. damit yatakallamüna bi-kalimat al-haqq in einer

Variante bei Ihn Hanbai 1946-1975: 2: 308, 2 nr. 1254.

89 Muslim, Zakät 154 (Muslim 1955-1956: 746f.J; vgl. auch Ihn Hanbai 1946-1975: 5: 319 nr.
3831 und Tirmidi, Fitan 24 Bäb ?ifat al-märiqa (Tirmidi 2000: 2: 564 nr. 2347).

90 Alle Isnäde laufen bei Muslim über A'mas, einen Küfier; in Küfa war man vermutlich nicht
sehr daran interessiert, bei dem Hadit die Erinnerung an die Hawärif wachzuhalten. Vgl. auch

Baläduri 1977: 2: 375 nr. 444 und Ihn Abi 1-Hadid 1965-1967: 2: 267, -4ff. nach dem K. Siffin des

Wäqidi.
91 Tirmidi an der genannten Stelle: innamä hum al-Hawärig wal-Harüriya wa-gairuhum min al-

Hawärig.



DE GRUYTER Wer sind und was bedeutet al-märiqa? 1407

gekannt.92 Er könnte die Nachricht aus dem Higäz in den Irak transportiert
haben. Der Kalif hat ja dann i. J. 148, als Yahyä b. Sa'Id schon tot war, an der

Wallfahrt teilgenommen und dabei auch Mälik aufgesucht.93 In den irakischen
Isnäden spielt der Küfier A'mas (gest. 147 oder 148 / 764-5) eine ähnliche
Rolle.94 Aber Sicherheit ist hier nicht zu gewinnen, und es ist an dieser Stelle

auch nicht unser Anliegen. Wir bleiben bei den märiqa, die in der zuletzt

genannten Abü Sa'Id-Tradition als zwischen zwei Parteien stehend erschienen,
und fragen weiterhin, ob sie mit den Leuten, die in ihrem Rigorismus sich selber

aus dem Islam ausschließen, nicht nur personell identisch sind, sondern ihnen

auch, auf dem Wege über den Pfeilvergleich, ihren Namen verdanken.

VIII

Daß maraqa in dem Pfeilvergleich „durchbohren" heißt, wird von den Kommentatoren

unserer Texte und den einheimischen Lexikographen einhellig bestätigt;95

Juynboll hat kürzlich noch einmal darauf hingewiesen.96 Moderne Wörterbücher

dagegen bieten daneben auch anderes an: „se detourner" z. B. (bei Dozy) oder (bei

Wehr) „abirren (vom Pfeil)" bzw. „abfallen (vom Glauben)". Gimaret gibt
dementsprechend die märiqa mit „les Renegats" wieder (also etwa „die Abtrünnigen"),
wenn sie ihm bei Sahrastänl im Zusammenhang mit Nahrawän begegnen.97 Ich

selber habe mich vor jetzt mehr als 40 Jahren ebenso entschieden, als mir ein

angeblicher Ausspruch 'Alis vor die Augen kam, den Nazzäm in seinem K. an-Nakt

zur Sprache brachte: „Mir wurde befohlen (umirtu), die Wortbrüchigen, die Frevler

und die Abtrünnigen zu bekämpfen".98 In den „Wortbrüchigen (näkitün)" meinte

man die Gegner "Alls bei der Kamelschlacht zu erkennen,99 in den „Frevlem
{qäsitüri)" die bei Siffin und in den „Abtrünnigen (märiqün)" die bei Nahrawän,

92 Juynboll 2007: 668 und 671. In den von uns herangezogenen Varianten bei Muslim taucht

Yahyä b. Sa'Id allerdings nur im Isnäd von nr. 147 auf, daneben auch in nr. 142, wo aber nicht
Abü Sa'Id al-Hudri der erste Tradent ist, sondern öäbir b. 'Abdallah al-Ansäri. Man vergleiche
auch Juynbolls Ausführungen auf S. 281f., wo er der Frage nachgeht, wie alt Mälik (der immerhin

erst 179 starb) gewesen sein könnte, als er Yahyä b. Sa'id traf.
93 Dazu jetzt El Shamsy 2013: 33f.

94 S. o. Anm. 90; auch Juynboll 2007: 671b. Juynboll behandelt A'mas ausführlich S. 78ff.

95 Ibn Färis 1947-1952: 5: 313; Ibn al-Atir 1963: 5: 320, -6f.; Ibn Manzür 1955: 10: 341a, 12ff.;

Firüzäbädi 1902: 3: 282, 15f. > Murtadä az-Zabidl 1888-1889: 7: 67f.

96 Juynboll 2007: 671, Anm. 4.

97 Sahrastänl 1986-1993: 338 und 366; vgl. auch S. 124, Anm. 4 („renier"), wo aber der
Vergleich mit dem Pfeil richtig erfaßt ist.
98 Vgl. meine Behandlung des Textes in: van Ess 1972: 82; auch öähiz 1955: 243, 8f.

99 Vgl. van Ess 1972:11; Nazzäms Buch hatte von daher wahrscheinlich seinen Namen.



1408 — Josef van Ess DE GRUYTER

also die Härigiten.100 Das ist nicht unbedingt die einzige Möglichkeit, den Satz zu
verstehen; vielleicht haben wir es statt mit einer historischen Reihung nur mit einer

undifferenzierten Häufung von Epitheta zu tun. Aber auch dann wären wir nicht
der Notwendigkeit enthoben, uns über die Bedeutung von maraqa an dieser Stelle

klarzuwerden. In den Pfeilvergleich würde eine Übersetzung mit „abtrünnig werden,

abfallen" nur bedingt hineinpassen. Der erste Satz würde dann lauten: „Sie
irren ab von der Religion (oder: verfehlen die Religion), wie ein Pfeil von der Beute

abirren (bzw. sie verfehlen) kann". Aber wenn dann im Folgenden der Pfeil

beschrieben wird, stellt sich heraus, daß er keineswegs „abgeirrt" war.
Wichtiger ist für uns jedoch vorläufig etwas anderes, nämlich daß wir es an

dieser Stelle nicht mit einem Prophetenhadit zu tun haben. Wir befinden uns
vielmehr noch in jener frühen Phase, in der man annehmen konnte, 'Ali habe

einen direkten Kontakt zu Gott gehabt. Denn von Gott erhält er seinen „Befehl";
der Prophet hätte ihm für die Zukunft nichts befehlen, sondern sie ihm nur
vorhersagen können.101 Eine Abhängigkeit von einem Hadit - und damit auch

dem Pfeilvergleich - liegt also nicht vor. Nazzäm denkt auch gar nicht an diese

Möglichkeit. Er bezieht sich vielmehr auf 'Amr b. 'Ubaid und dessen frühmu'ta-
zilitischen Kommilitonen Häsim al-Auqas;102 diese hätten sich von dem
raunenden umirtu nicht beeindrucken lassen und in dem Satz vielmehr eine Art

Durchhalteparole gesehen, mit der 'Ali seinen Anhängern erklärte, warum er

hart bleiben müsse. Ebensowenig wie Nazzäm hatten also auch sie nicht daran

gedacht, daß der Bericht als solcher hätte gefälscht sein können; die narrative
Ebene wurde nicht in den Blick genommen. Die Schlacht von Nahrawän war ja
ein aufwühlendes Ereignis gewesen; 'All war gegen seine eigenen Leute
eingeschritten, die zudem nur nach ihrem Gewissen gehandelt hatten. Hierin liegt der

Grund für die legendäre Ausgestaltung der Berichte. Die Sezessionisten haben

sich von dunklen Hintermännern verführen lassen, die durch JViißbildungen

stigmatisiert sind. So sind Unheil und Verderben in die Welt gekommen,
gewissermaßen im Gegenbild zu der Schlacht von Badr, als Engel den Gläubigen

geholfen und die Sache zum Heil gewendet hatten.

Nun verwandelte sich allerdings der angebliche Ausspruch 'Alis auf die

Dauer seinerseits in ein Hadit. Der Schritt war nicht groß. Man ersetzte dazu

den „Befehl" einfach durch eine Vorhersage; statt umirtu an uqätila hieß es nun
innaka tuqätilu, „Du wirst gegen die Wortbrüchigen, die Frevler und die märiqün

100 van Ess 1972: 84.

101 Vgl. Gähiz 1955: 243, 8f.: „Sie behaupten, Gott habe ihn (d. h. 'Ali) insgeheim alle Unruhen

(fitan) und alle Zwietracht, zu denen es in dieser Gemeinde kommen werde, wissen lassen".

Allerdings ist die Handschrift bei dem Worte „Gott" verderbt bzw. manipuliert.
102 Zu ihm van Ess 1991-1997: 2: 106f.



DE GRUYTER Wer sind und was bedeutet al-märiqa? — 1409

kämpfen (müssen)".103 Die Bedeutung von märiqün blieb dabei weiterhin offen.

Denn zwar kamen zwei von den drei in dem Satz hervorgehobenen Wörtern

schon im Koran vor;104 aber für maraqa galt das nicht. So stellte sich der

Eindruck ein, man habe den Propheten selber fragen müssen: „Was heißt

märiqa, o Gesandter Gottes?", und dieser soll darauf mit dem Pfeil-Vergleich

geantwortet haben. Der Syrer al-Malati (gest. 377/987), bei dem dies steht,

erläutert dies lexikalisch damit, daß märiqün Leute seien, die „aus der Religion

aussteigen" (yahrugüna min ad-diri).105 Damit legt er sich auf die Härigiten fest.

Andererseits behauptete man, daß einige Anhänger 'Alls, die aus seinem Munde
das Hadit gehört hatten, sich vor dem Auftreten der Härigiten bei dem

Prophetengenossen Abü Aiyüb al-Ansäri erkundigt hätten, wer denn nun die märiqün
seien. Die näkitün und die qäsitün habe man bereits hinter sich; aber den

märiqün sei man noch nicht begegnet.106 Hier wird also vorausgesetzt, daß 'Ali
das Hadit verkündete, als man von den Härigiten noch gar nichts wußte. Er

selber sieht die Zukunft voraus, seine Zuhörer dagegen nicht, und man
versuchte, sich deren Reaktion vorzustellen. Eine lexikalische Erklärung war nicht
nötig; die Antwort war ja von der Geschichte gegeben worden.

Allerdings mußte man sich auf die Dauer mit der Tatsache auseinandersetzen,

daß dasselbe Hadit von 'Ä'iäa überliefert wurde. Man versuchte diese

Überschneidung dann dadurch zu erklären, daß 'Ali die Vorhersage von dem

Propheten gewissermaßen en famille gehört habe, als 'Ä'isa, damals mit

103 Der Beleg, den ich dafür habe, ist allerdings verhältnismäßig spät, im K. az-Zina des

Ismä'iliten Abü Hätim ar-RäzI (gest. 322/933), u. z. in der bei Sezgin 1967: 573 noch nicht
erfaßten Leipziger Handschrift des Werkes (Universitätsbibliothek, ms. or. 377, fol. lOlr). Ich
danke Herrn C. Berthold dafür, daß er mir den Text zugänglich gemacht hat; er bereitet eine

Edition der Handschrift vor. - Bezeichnenderweise hat jedoch auch Nazzäm bereits mit der

Möglichkeit gerechnet, daß die Erzähler hier statt einer göttlichen Weisung (wahy, an 'All) eine

prophetische Weissagung (eine wasiya Muhammads) ins Feld führen würden (vgl. Ess 1972: 81).

Vor allem si'itisch gesinnte Traditionarier scheinen sich schon früh des Textes bemächtigt und
ihn in ihrem Sinne zurechtgestutzt zu haben (vgl. DahabI 1963-1965: 1: 271, Uff. nr. 1014; dazu
Ess 1991-1997: 1: 291).

104 Zu den näkitün vgl. Sure 9:12 und 48:10; zu den qäsitün Sure 72:15. Im letzteren Fall ist im
übrigen die Bedeutung nicht ganz klar; Paret übersetzt zweifelnd mit „die vom rechten Weg

abweichen", während die einheimische Tradition mit al-gä'irün interpretiert (so etwa Abü
'Ubaida 1970: 1: 167, lf.).
105 Malati 1936: 41, 2f. / Malati 1968: 51, 2ff.; auf dieselbe Weise wird märiqa auch im Täg al-

'arüs erklärt (Murtadä az-Zabidl 1888-1889: 7: 68, 3f.: li-hurügihim min ad-din). Zu Malati im
einzelnen van Ess 2011: 636ff.

106 Vgl. Ibn Abi 1-Hadid 1965-1967:3: 207, lOff., nach dem verschollenen K. $iffin des Ibn Dizil,
d. i. Ibrahim b. al-Husain b. 'Ali al-Kisä'l al-Hamadäni, gest. Ende Sa'bän 281 / Anfang
November 894 (zu ihm Ibn Hagar 1912: 1: 48f.; Weiteres s. Sezgin 1971: 103, Anm. 15).



1410 — Josef van Ess DE GRUYTER

Muhammad schon verheiratet, zugegen war.107 In diesem Stadium konnte man
dann auch das Pfeil-Hadit 'All in den Mund legen.108 Die falsche Frömmigkeit
wurde nun an dem Muhdag festgemacht, einem Schwarzen, auf dessen Hand

schwarze Haare wuchsen; als man ihn nach dem Massaker von Nahrawän tot
fand, soll 'Ali ein Dankgebet verrichtet haben.109 Unsere Frage, ob das Pfeil-

Hadit den Anfang der lexikalischen Entwicklung markiert, wird damit freilich
nicht beantwortet. Allerdings verstärkt sich der Eindruck, daß es erst nachträglich

in den semantischen Prozeß hineingeraten ist.110

IX

Die semantische Unschärfe zeigt sich auch an anderen Stellen. Buhäri bewahrt
das Prophetenwort: „Wenn ein Muslim bezeugt, daß es keinen Gott gibt außer

dem Gott und daß ich der Gesandte Gottes bin (d. h. wenn er die sahäda

ausspricht), so ist es nicht mehr erlaubt, dessen Blut (zu vergießen) - außer in drei
Fällen: Leben um Leben (an-nafs bin-nafs, also bei Mord), bei Ehebruch (at-

taiyib az-zäni, d. h. wenn jemand gesteinigt wird, weil er [oder sie] ein
außereheliches Verhältnis eingegangen ist) und wenn jemand sich aus der Religion
entfernt und die Gesamtgemeinde verläßt (al-märiq min ad-din at-tärik al-

gamä'a)".111 Die Gleichsetzung von al-märiq min ad-din mit jemandem, der die

Gemeinschaft aufkündigt (taraka l-gamä'a), scheint darauf hinzudeuten, daß

107 Allerdings auch nur sie! Vgl. Ihn Hanbai, 1946-1975: 2: 356f. nr. 1378-9.

108 So bei Muslim, Zakät nr. 156.

109 Ibn Hanbai, 1946-1975: 2: 307f. nr. 1254; verkürzt auch Ibn Hanbai, 1946-1975: 2: 325 nr.
1302 und 343 nr. 1345. Weiteres zu dem Muhdag s. u. Anm. 137 und 139 Er ist auch in die

Überlieferungen bei Muslim eingedrungen (Muslim 1955-1956: 747ff. nr. 155-157). Allerdings ist
dort eine gewisse Vorsicht zu spüren; in nr. 157 wird das Wort vermieden, während in nr. 155

neben muhdag al-yad auch matdün al-yad begegnet, womit auf den Dü t-Tudaiya angespielt zu

sein scheint (wenngleich der Wortstamm nun ein anderer ist). Zu einem Schwarzen, dessen Arm
wie eine Frauenbrust aussah, vgl. ib. 744, ult. nr. 148, wiederum mit einer Variante. Überall ist
'Ali der Sprecher.
110 Der Vergleich selber wird im übrigen manchmal gar nicht dem Propheten, sondern nur 'Ali
in den Mund gelegt; so bei Tabari (Tabari 1879-1901: 1: 3388, 12f.), nach einem gewissen Abü

Maryam Abü Maryam at-Taqafl, Tabari 1879-1901: 1: 3154, 2f.?), der dies mehrfach von 'Ali
gehört haben will (engl. Übs. Tabari 1996: 139). Der musnad 'Ali bei Ibn Hanbai enthält
zahlreiche weitere Varianten des Pfeil-Hadites; vgl. Ibn Hanbai 1946-1975: nr. 672, 706, 1086 usw.
111 $ahih, K. ad-Diyät 6 (Buhäri 1862-1908: 4: 317,13ff.); vgl. Coric.: 6: 204a. Zahlreiche weitere

Belege bei Juynboll 2007: 106, wo das Wort von A'mas über Ibn Mas'üd als ersten Tradenten

zurückgeführt wird, die drei Fälle jedoch in anderer Reihenfolge auftreten. Juynboll übersetzt

den Schluß mit „abandons his religion and secedes from his community".



DE GRUYTER Wer sind und was bedeutet al-mariqa? 1411

märiq hier als jemand zu verstehen ist, der vom Glauben abfällt.112 Der Begriff
gamä'a ist charakteristisch für die Umaiyadenzeit; 'Abdalmalik hatte, als mit
dem Tode 'Abdallah b. az-Zubairs der Zweite Bürgerkrieg zu Ende gegangen

war, ein „Jahr der Einigkeit" {'äm al-gamä'a) ausgerufen, in dem dann die ersten

Gold- und Silbermünzen mit einer islamischen Legende in Umlauf gebracht
wurden.113 Sobald es das Pfeil-Hadit gab, konnte man allerdings ebenso heraushören:

„jemand, der durch die Religion hindurchgegangen ist und sich in ihr
nicht mehr zuhause fühlt". Da er durch seinen Rigorismus zum Ungläubigen
geworden ist, darf man ihn wie einen gemeinen Mörder oder wie jemanden, der

Unzucht begangen hat, töten.
Als Zwischenbilanz läßt sich Folgendes festhalten: Das Pfeil-Hadit ist zwar

gewiß kein echtes Prophetenwort, aber vermutlich auch nicht so spät, wie man
unechte Dicta meist anzusetzen pflegt. Seine Anfänge gehören ins erste
Jahrhundert H.; vermutlich ist es in den sechziger Jahren in Medina konzipiert
worden. Bald wurde es dann, zusammen mit der darin enthaltenen Vokabel

maraqa, auf die Härigiten bezogen. In diesem Kontext hat es weitere Motive an
sich gezogen: Stereotypen, in denen körperliche Mißbildungen als Stigma
verstanden wurden, oder endzeitliche Ängste, die bei jeder gesellschaftlichen oder

politischen Krise von neuem aufbrachen, dazu in beiden Fällen auch die
Aufforderung, die Härigiten oder „Abweichler" zu töten. Allerdings geschah dies

erst, als die lokalen Traditionen sich vermischten. Die Entwicklung vollzog sich

dann nicht mehr in Medina, sondern im Irak; dort war man dem Geschehen

näher und emotional stärker engagiert. Im Irak war es jedoch anfangs nicht der

Prophet gewesen, den man als Autorität heranzog, sondern 'Ali; er hatte ja mit
seinem Entschluß, an der „Brücke von Nahrawän" den Kampf aufzunehmen,
den Konflikt in das Zentrum der Gemeinde hineingetragen, wo man zu wissen

meinte, worin ein angemessenes religiöses Verhalten (din) bestehe. Ein Hinweis
auf die ostentative Frömmigkeit der Gegner (ihr Gebet, ihr Fasten) hätte zu 'Ali
allerdings nicht gepaßt. Auszugehen ist vielmehr von jenem Dreierspruch, in
dem die märiqün noch unerklärt für sich stehen.

In dem Pfeil-Hadit wurde das Verb maraqa im Sinne von „durchbohren"
benutzt. Wichtig war dabei, daß der Pfeil aus dem getroffenen Objekt, also dem

Beutetier, wieder herauskam; darum die Verbindung von maraqa mit der
Präposition min. Für „herauskommen" bzw. „heraustreten" aber hatte man

112 Die Verurteilung eines Sonderweges ist natürlich ein Topos. Man vergleiche den Ausspruch
des Hillel in den Pirqe Avof 2.4: „Trenne dich nicht von der Gemeinde!"; dazu Tropper 2003:112.
113 Ein 'äm al-gamä'a hatte es allerdings auch mehr als 30 Jahre vorher schon einmal gegeben,
als Mu'äwiya nach der Abdankung Hasans i. J. 41/661-2 in Küfa einzog (van Ess 1991-1997: 4:

684).



1412 Josef van Ess DE GRUYTER

normalerweise das Wort haraga; aufgrund dieser Assoziation ließ sich in dem

Pfeil-Vergleich bei maraqa min ad-din (bzw. dinihim) der Bezug zu den Härigiten
herstellen.114 Das war eine geschickte Pointe; aber das Wortspiel vollzog sich auf
einer Ebene, in der man sich von den Grundbedeutungen schon entfernt hatte.
Die „Härigiten" hießen anfangs nicht so, weil sie „herausgekommen", sondern
weil sie „ausgezogen" waren, von Küfa nämlich nach Harürä'. Man wird darum
weiterhin prüfen müssen, ob auch maraqa ursprünglich nicht „durchbohren
(und am andern Ende wieder herauskommen)" hieß, sondern einen andern
Sinn hatte.

X

Zuvor aber ist darauf hinzuweisen, daß man, nachdem das Hadit längst im
Umlauf war, noch einmal in einem neuen Anlauf das religiöse Verhalten der

Härigiten zu deuten versucht hat, ohne gleich radikale Konsequenzen zu ziehen

und von Tötung oder Unglauben zu reden, und diesmal nicht mit einem
Vergleich, sondern mit einer Metapher. Das Wort, mit dem man ihr Fehlverhalten zu
erklären versuchte, war ta'ammuq. Gemeint war: sich unnötig in eine Idee

verrennen oder sich in ihr verlieren, indem man „tiefgründelt" oder „zu weit geht".
Als im 2. Jh. H. eine selbständige Form des theologischen Argumentierens, der

sog. kaläm, aufkam, fand die Warnung vor dem „Tiefgründeln" in konservativen
Kreisen Anklang. Der medinensische Jurist 'Abdal'aziz Ibn al-Mägasün (gest.

164/781) wandte sich mit diesem Wort gegen diejenigen, die sich zu seiner Zeit

über die qadar-Frage verbreiteten: Man sollte besser beim Koran bleiben und
nicht soviel herumspekulieren.115 Aber er hat den Ausdruck wahrscheinlich
nicht erfunden. Denn auch bereits in der Dü 1-Huwaisira-Geschichte bei Ibn

Ishäq bzw. Ibn Hisäm116 wird 'Umar, als er den Kritiker zur Raison bringen
will, von dem Propheten mit den Worten zurückgehalten: „Laß ihn in Ruhe! Er

wird (demnächst) eine Partei (si'a) um sich haben, die der Religion so sehr auf
den Grund gehen will, daß sie aus ihr heraustreten (hattä yahrugü minhu), wie
ein Pfeil aus einer Jagdbeute wieder heraustritt. Man schaut auf die Spitze; aber

114 S. o. Anm. 105 zum Tag al-'arüs. (U) Deutlicher noch öauhari 1979: 4: 1554a, 6ff.: „(Der
Pfeil) kommt an der andern Seite wieder heraus; deswegen nannte man die Härigiten märiqa".
Vgl. den Vers des Ru'ba b. al-'Aggäg, in dem er das Versteck eines Jägers beschreibt, das einen

verborgenen Ausgang hat (hafiy al-mumtaraq); hier könnte statt mumtaraq auch mahrag stehen

(das nur nicht ins Versmaß paßt; vgl. Ru'ba 1903: 107 nr. 40, v. 135).

115 van Ess 1991-1997: 2: 694; vgl. auch 4: 729.

116 S. o. S. 1401, Anm. 63.



DE GRUYTER Wer sind und was bedeutet al-märiqa? — 1413

dort findet sich nichts [...]".117 Hier ist also auch die Verbindung mit dem Pfeil-

Hadit bereits vollzogen, nur daß statt maraqa nun haraga gebraucht wird. Der

Bezug auf die Härigiten wird damit noch deutlicher;118 aber der Ton liegt nicht
mehr auf ihrem Verhalten, ihrem „Terrorismus" oder ihrer im Übermaß geübten

Frömmigkeit, sondern auf ihren wirren Gedanken.

Damit werden sie politisch verharmlost; wirres Denken findet sich auch bei

anderen Menschen. Der Saiyid al-Himyarl, gest. in den siebziger Jahren des 2. Jh.

(zwischen 789 und 795), also ein Zeitgenosse des Ihn al-Mägasün, warnt denn

auch in demselben Sinne seine eigenen Leute, die Sl'iten:

Ihr seid wenige unter vielen. Haltet euch also zurück (fa-q$idü)\* Laßt das Tiefschürfen

(ta'ammuq) und hütet euch, abzufallen an tamruqü)!

Die sich in Nahrawän aufhielten,* sind vom Islam abgefallen maraqü min al-Isläm), als

sie zu tief schürften."119

Das „Tiefgründeln" und Sich-Verrennen ist aus dieser Sicht die Eigenart von
Minderheiten; sie stehen in Gefahr, sich durch ihre Eigenbrödelei alle Sympathien

zu verscherzen. Aber der Saiyid weiß durchaus, in welchem Milieu sich

das zuerst und am stärksten gezeigt hatte; er erwähnt das Massaker von
Nahrawän. Seine Eltern waren Ibäditen gewesen.120 Nur daß die Härigiten mit ihrem
Denken die große Masse nicht für sich gewonnen hatten; auch er selber hatte
sich ja von ihnen gelöst. Der Geisteswandel im Laufe eines Jahrhunderts ist
interessant.121 Aber auch hier bleiben wir im Zweifel, was mit maraqa lexikalisch

genau gemeint ist.122

117 Das Pfeil-Hadlt wird dann in derselben Form zu Ende geführt wie oben. Die gesamte

Nachricht wird in dieser Form übernommen nicht nur bei Tabari (s.o. Anm.64), sondern

auch bei Ibn Hanbai 1946-1975:12: 3f. nr. 7038, im musnad des 'Abdallah b. 'Amr b. al-'Äs (>

HaitamI 1982: 6: 227, pu. ff.).
118 Vgl. damit die Version bei Ibn Hanbai 1895: 3: 159, 3ff. (im Kapitel über Anas b. Mälik),
wo diese Verbindung ebenfalls vollzogen ist, die Härigiten aber unerwähnt bleiben, weil man
der Botschaft des Hadites einen weiteren Hintergrund geben wollte. Allgemein dazu Conc.:

4: 369a.

119 Die beiden Verse (Kämil, -uqü) finden sich zusammen mit einem dritten wiederum im
K. az-Zina des Abü Hätim ar-Räz! (s. o. Anm. 103). Allerdings auch nur dort; in der
Fragmentsammlung Saiyid al-Himyarl 1999 sind sie nicht verzeichnet. Sie sind auch nicht gerade große
Kunst.
120 Abü 1-Farag 1927-1974: 7: 230, 10; vgl. Sezgin 1975: 458 und EI2: 9: 116f. s. n. (W. Kadi).
121 Vgl. meinen Aufsatz in: Kleine Schriften III.
122 Zwar könnte maraqü min al-Isläm auch heißen: „sie haben den Islam hinter sich gelassen,

sind über ihn hinausgeschossen". Aber was ist dann tamruqü im ersten Vers? „Über das Ziel

hinausschießen, zu weit gehen"?



1414 — Josef van Ess DE GRUYTER

XI

Darum ein letztes Beispiel, wiederum Verse, aber nun wesentlich frühere,
verfaßt von 'Adi, einem Nachfahren des ob seiner Freigebigkeit und Gastfreundschaft

berühmten Hätim at-Tä'I,123 der, ursprünglich ein Christ,124 sich noch zu
Lebzeiten des Propheten zum Islam bekannt hatte und später sich auf die Seite

'Alis schlug.125 Er soll, als 'Ali in Nahrawän seine Truppen sammelte, der -
vermutlich noch etwas gedämpften - Kampfmoral aufgeholfen haben, indem er

sagte (Tawll, -iqi):

Wenn (manche) Leute auch (noch) ängstlich sind oder schlapp,126 wir ziehen aus* mit den

Fahnen einer gerechten Sache,127 wie flügelschlagende Adler

gegen schlimme Leute, die, (ihr Leben) verkaufend, sich zusammengerottet haben128* und
dem Gott der Menschen (iläh an-näs), dem Herrn des Erdkreises (rabb al-masäriq),129

feindlich gesonnen sind,

123 Daß er dessen Sohn gewesen sei, wie A. Schaade in EI1:1:144 > EI2:1:195 s. n. behauptet,
läßt sich aus chronologischen Gründen kaum halten. Allerdings hatte Hätim at-Tä'i tatsächlich

einen Sohn namens 'Adi; das geht aus seiner kunya Abü 'Ad! hervor (Sezgin 1975: 208, Anm. 1

und Abü 1-Farag 1927-1974: 17: 363, 10f.). Der Name kam in der Familie vermutlich häufig vor.
124 Bzw. ein „Raküsit", wie es bei Tabari 1879-1901: 1: 1707, 5ff. heißt, wo "Adi die Geschichte

seiner Konversion erzählt; Poonawala übersetzt mit „Sabaean" (womit er „Säbier" meint; übs.

Tabari 1990a: 64ff.).
125 Ibn Hagar 1905-1907: 2: 468f. nr. 5475 und Ibn al-Aür 1868-1871: 3: 392-94 (wo Tabari

aufgenommen ist); EI2: 1: 195 s. n. (kurz auch EI2: 3: 241a und EI2: 5: 499b). Zusammenfassend

Tai'eb El-Acheche 2003: 188ff. Wie Zaid al-Hail (s.o. Anm.52) war er ein herausragender

Repräsentant der Taiyi' und spielte als solcher auch in der Ridda eine gewisse Rolle (vgl. Tabari

1879-1901: 1: 1886, 4ff. / übs. Tabari 1993: 60ff. sowie den Ta'rih ar-Ridda aus dem Iktifä' des

Baiansi, [1970: 33,-4], wo er zusammen mit einem Sohn des Zaid al-Hail auftritt; auch Shoufani

1973: 118f.). Später gehörte er zur Entourage 'Alis (Tabari 1879-1901: 1: 3274, 10 / übs. Tabari

1996 21) und begegnet noch in der Umgebung Muhtärs (Tabari 1879-1901: 2: 676, 9f. / übs.

Tabari 1990c: 41). Er soll erst 68/688 gestorben sein, weshalb man sich gezwungen sah, ihm

angesichts der Tatsache, daß er i. J. 9 oder 10 den Islam annahm, ein hohes Alter beizumessen.

Als Tradent von Prophetenworten ist er nicht ganz ohne Bedeutung (vgl. Cone. VIII 187f.); auch

auf diesem Gebiet wurde er wegen seiner Langlebigkeit geschätzt (vgl. Juynboll 1991: 156ff.,

auch EI2: 9: 163).

126 Gemeint sind offenbar nicht die Gegner, also die Härigiten, sondern „Leute" auf der eigenen

Seite. Zu kä'a vgl. WKAS: 1: 495b; statt „ängstlich sein" ließe sich vielleicht auch sagen

„Bedenken tragen".
127 Bi-räyäti sidqin, wörtlich: „mit Fahnen der Wahrheit".
128 IIa sarri qaumin min surätin tahazzabü-, zur Bedeutung von surät vgl. zuletzt meine Kleinen

Schriften III, Text XII 2, Anm. 171 (des Manuskripts), auch XII 4 § und Kommentar hinter § 88.

129 Ich folge einer Interpretation M. Ullmanns; masäriq steht a potiori für al-masäriq wal-

magärib. Vgl. Lane 1863-1893: 1541a: al-masriqäni the place of sunrise and the place of



DE GRUYTER Wer sind und was bedeutet al-märiqa? — 1415

blind(wütig)e Gewalttäter, die sich von der Rechtleitung abkehren (mariqina 'ani l-hudä)*
und allesamt, wie man sieht, in ihrer Rede unaufrichtig sind.

Mit uns ist 'Ali, der Erlauchte, der uns anführt* ihnen entgegen in aller Öffentlichkeit, mit
blitzenden Schwertern.

Wieder haben wir es mit einer verhältnismäßig späten Quelle zu tun;130 wir
wissen nicht, woher die Verse dort entnommen sind.131 Für die Echtheit kann

man sich also nicht verbürgen. Aber wenn die Verse echt sind, sind sie älter als

das Pfeil-Hadit und vermutlich auch älter als der angebliche Ausspruch 'Alls.
Und was wichtiger ist: maraqa verbindet sich hier mit 'an und nicht mit min.

Auch „se detourner" bei Dozy hat diesen Pronominalbezug. Daß etwas wie „sich
abwenden von" gemeint ist, wird zudem durch das Objekt nahegelegt, das auf
dieses 'an folgt: die „Rechtleitung", nicht die „Religion". Durch die Rechtleitung
geht man nicht „hindurch"; man „verfehlt" sie oder „kehrt sich von ihr ab". Man

müßte einmal nach maraqa 'an suchen und sehen, wie weit man dabei zurückkommt

und wie man später mit dem Wort in dieser Verbindung verfuhr. Aber

wir besitzen bisher kein Belegwörterbuch, zumindest nicht für diesen Buchstaben

des Alphabets. Ich selber kann für maraqa 'an nur eine einzige Stelle

beisteuern, in einem Gedicht des Sarlf al-Murtadä, der 436/1044 starb: murüqan
'an 'iyäni.132 Dozy hatte sich auf zwei Belege bei Ibn Haiyän gestützt, aus dessen

Muqtabis; dieser starb 469/1076, also eine Generation nach dem Sarif, aber in
Spanien.

XII

Es ist an der Zeit, die Suche noch einmal auszuweiten. Vor allem wird man den

absoluten Gebrauch des Wortes, ohne Präposition, genauer ins Auge fassen

sunset". Der Koran benutzt mehrfach die Formulierung rabb al-maSriq wal-magrib (Sure 73:9;

Parallelen bei Paret 1971 zur Stelle), einmal sogar im Dual (Sure 55:17).

130 Bagdad! 1910: 58, 2ff. / Bagdädi 1948: 77, pu. ff.
131 Auch 'Aäiää 1997: 296f. nr. 177.7 hat sie nur bei Bagdädi gefunden. Aber er benutzt
offensichtlich eine andere Edition. Im zweiten Vers liest er taharrabü statt tahazzabü, im
ersten kan-nu?ür al-gawäbiq, „wie Adler, die ihnen den Abendtrunk reichen" statt kan-nu$ür

al-hawäfiq. Das Verb hafaqa paßt an sich besser zu den Fahnen als zu den Adlern; es heißt

„flattern". Aber zu den räyät am Anfang des Halbverses kann es nicht gehören; sie sind
indeterminiert. Wir haben das Attribut deswegen auf die „Adler" bezogen, bei denen es auch
steht. Die Doppeldeutigkeit ist vermutlich beabsichtigt. Vgl. Lane 1863-1893: 774 s. v.
132 Mit Bezug auf einen Blitz, der „meiner Sicht enteilt", wie Wagner 2015: 86 übersetzt (dort
Vers 7).



1416 — Josef van Ess DE GRUYTER

müssen; man benutzte es da häufig im appellativen Sinn. Allerdings erlauben
die Belege, die mir vorläufig zur Verfügung stehen,133 kein eindeutiges Urteil.
Interessant ist, daß sich bis jetzt kein Material aus vorislamischer Zeit gefunden
hat; auch im Koran kommt maraqa ja nicht vor. Dagegen erwähnt schon Ihn
Qais ar-Ruqaiyät, der in seiner Jugend das Aufkommen der Härigiten erlebte,134

in einem Vers eine katiba Harüriya amsat min ad-dini märiqa.135 Ein halbes

Jahrhundert später redet auch Farazdaq von einem Harüri min dinihi märiq.136

Der Saiyid al-Himyarl setzt an einer Stelle den märiq min dinihi mit dem Muhdag
gleich, dem „Mann mit der ausgerenkten Hand",137 der gleich dem Dü 1-Hunai-

sira, dem „Mann mit dem verstümmelten Mittelfinger"138 oder Dü 1-Huwaisira

durch die Nahrawän-Geschichten geistert und hier als „ein Schwarzer und ein

Sklave, ein Strolch (luka')" verunglimpft wird.139 Wenn der Ragazdichter
Humaid al-Arqat in der zweiten Hälfte des 1. Jh.140 von murräq ahl al-misrain

„abtrünnigen Leuten aus den beiden Garnisonsstädten (Basra und Küfa)"
spricht, sind wiederum Härigiten gemeint; denn er identifiziert sie mit dem

„Abschaum von cUmän" und mit den „Räubern der Bakr und Tamlm".141

133 Von hier ab arbeite ich in verstärktem Maße mit Belegmaterial, das ich M. Ullmann und den

Zettelkästen zum WKAS verdanke.

134 Er scheint nach dem Jahre 10/631 in Mekka geboren zu sein; vgl. Sezgin 1975: 418.

135 (U): Rhodokanakis übersetzt mit „eine harüritische Schar, die vom rechten Glauben
abgewichen ist" (Rhodokanakis 1902: 269 nr. 66 v. 3). Katiba ist zu katiba verdruckt.
136 (U): Farazdaq 1902: xix nr. 317 v. 2; von Hell übersetzt in: Hell 1906: 29: „ein Harürit, der

vom Glauben abweicht".
137 Vgl. van Ess 1972: 83 und 85; dazu oben Anm. 109.

138 S. o. Anm. 64.

139 (U): Saiyid al-Himyari 1960: 265 nr. 108, v. 45; vgl. WKAS: 2: 1254a, 20 ff. Die Übersetzung

„mit der ausgerenkten Hand" richtet sich nach Goldziher 1901: 334 Goldziher 1967-1973: 4:

308). Goldziher sieht darin einen Hinweis auf den Sklavenstatus (weil der Mann, ein Schwarzer,

einmal an der Hand gefesselt war?). Auch die beiden anderen sind wegen ihrer Namen wohl als

(entlaufene?) Sklaven anzusehen. - In der stark abweichenden und vereinfachten Fassung Abü

1-Farag 1927-1974: 7: 252, 5 steht muhrag statt muhdag; dann wäre min dinihi zu ahraga zu

ziehen, „der märiq, der aus seiner Religion hinausbefördert ist". Aber so wäre die Pointe

verpaßt; ein märiq verläßt den Islam auf eigene Initiative.
140 Vgl. Sezgin 1975: 333.

141 Der Vers ist übersetzt in WKAS: 2: 647a, 2 ff. Bei dem „Abschaum von 'Umän" wird man an

Ibäditen denken dürfen. Zu den Tamim gehörte u. a. Dü 1-Huwaisira (s. o. S. 1401), und ein

Mann von den Bakr b. Wä'il soll bei Siffin der erste gewesen sein, der das lä hukma illä lilläh

aussprach (Mubarrad 1864-1892: 544, 4ff. / Mubarrad 1936-1937: 917, ult.). Er sei damit, so

meint die Quelle, noch während der Schlacht, „zwischen den Kampfreihen" (baina $-$affairi),

vom Glauben bzw. der Glaubensgemeinschaft abgefallen (maraqa; Mubarrad 1864-1892: 544, 5

/ Mubarrad 1936-1937: 918, lf.). Er hatte also gemeutert.



DE GRUYTER Wer sind und was bedeutet al-märiqa? — 1417

Die Härigiten beherrschten also auch außerhalb des Hadit die Vorstellungswelt,

wenn das Wort maraqa evoziert wird. Daß dabei aber überall an das Pfeil-

Hadit gedacht worden sei, wird man kaum behaupten wollen. Für das letzte

Beispiel (wo maraqa absolut gebraucht wird) gilt es gewiß nicht.142 Das schließt
nicht aus, daß das Wort schon früh, und vielleicht bereits in vorislamischer Zeit,

mit Bezug auf Pfeilschüsse im Umlauf war. Ein gutes, wenngleich etwas spätes

Beispiel findet sich bei Ru'ba b. al-'Aggäg (gest. 145/762); er beschreibt, wie

jemandem ein „Brandpfeil hastig mitten durch den weiten Wanst fährt" (yam-

ruqu min al-gauf).m3 Dü r-Rumma (gest. 117/735?) benutzt das Wort in diesem

Sinne metaphorisch für den tiefdringenden Stich der Schmeißfliegen.144

Die Härigiten verschwinden jedoch schon aus dem Blick in einem historischen

Text, den Tabarl aus Abü Mihnaf (gest. 157/774) übernommen hat. 'Amr b.

al-Haggäg az-Zubaidi, der im Auftrage des 'Ubaidalläh b. Ziyäd bei Karbalä'

Husain und seinen Gefährten den Zugang zum Wasser des Euphrat versperrte,145

soll vor dem Angriff zu den Küfiern gesagt haben: „Haltet euch an den Gehorsam,

den ihr (geschworen habt), und an die Eintracht in eurem (Gemeinwesen,

gamä'atakum). Habt keine Bedenken, die da, die von der Religion abgefallen
sind (man maraqa min ad-diri) und dem Führer (der Gemeinde, al-imäm)
zuwiderhandeln, zu töten!"146 Husain hat mit den Härigiten nur gemein, daß er in
dem Glauben, einen eigenen Anspruch zu haben, sich gegen die Obrigkeit, den

imäm, auflehnt. Er und seine Anhänger sind für 'Amr b. al-Haggäg einfach

Aufständische, und märiqa nennt er sie, weil sie sich, im Sinne des oben in
Abschnitt IX (S. 1410f.) behandelten Prophetenwortes, von der Gesamtgemeinde,
der gamä'a, abkehren. Extremisten, die durch die Religion „hindurchgegangen"
waren, sind sie eigentlich nicht. Mit dem din, von dem sie „abgefallen" sind, ist

jener religiös-politische Konsens gemeint, den das theokratische Denken der Zeit

142 Absolut gebraucht wird das Wort 'All auch schon in den Mund gelegt, als er sich in einer

Predigt gegen die Verdächtigung zur Wehr setzte, er sei an der Ermordung 'Utmäns beteiligt
gewesen: ana hagig al-märiqin „ich werde (beim Jüngsten Gericht) mich gegenüber den Abtrünnigen

mit Argumenten zu verteidigen wissen". Diese Predigt wäre zeitlich vor Siffin und dem

Auftreten der Härifiten anzusetzen. Aber sie ist viel zu unsicher überliefert; der Text findet sich

in dem Nahg al-baläga (vgl. Ibn Abi 1-Hadid 1965-1967: 6: 6).

143 (U) Ru'ba 1903: 60 / übs. Ru'ba 1904: 88 Gedicht nr. 22, v. 102. Einen Meisterschuß,
diesmal des Bahräm Gür, beschreibt auch (U) Dinawari 1888: 102, 3f.

144 Vgl. die Übersetzung in WKAS: 2: 449b, 23ff.; dazu Ess 2011: 507, Anm. 7. Metaphorisch
auch in der Verbindung „die Finsternis durchdringen" bei Ullmann 1998: 209 nr. 312, v. 1 (nach
Abü Hiläl al-'Askari, al-Ma'äni).
145 Vgl. EI2: 3: 609b und 610b.

146 (U) Tabari 1879-1901: 2: 342, 15f.



1418 Josef van Ess DE GRUYTER

als selbstverständlich voraussetzte. Wir würden unter ähnlichen Umständen

heute von „Staatsfeinden" reden.147

In diesem nüchtern abqualifizierenden Sinne hat man das Wort dann auch

auf Härigiten angewandt. Als Mustaurid b. 'Ullafa in den Jahren 42-43 / 662-
664 in der Mesene seinen Aufstand machte148 und der Statthalter Muglra b.

Su'ba gegen ihn einschritt,149 beschimpfte dieser Mustaurids Leute als

märiqa,150 und Anhänger des Sabib b. Yazid as-Saibänl, der i. J. 76/696 auftrat,
müssen es sich gefallen lassen, als surräq murräq bezeichnet zu werden: „Diebe
und Abtrünnige", natürlich wegen des eindrücklichen Gleichklangs.151 Die

Frömmigkeit ist da aus dem Bild völlig verschwunden. Auch von den Truppen
des Dahhäk b. Qais as-Saibänl, der sich in das Parteiengewirr des untergehenden

Umaiyadenreiches mischte und i. J. 128/746 fiel,152 wird gesagt, daß

sie murräq seien; wieder ist nichts anderes gemeint, als daß sie Aufständische

waren, die den gemeinsamen Glauben aufgekündigt hatten.153 Die revolutionären

Gefolgsleute der Abbasiden werden dann in der gleichen Weise apostrophiert,

in einem apokryphen Hadlt des Hudaifa b. al-Yamän, das im K. al-Fitan
des Nu'aim b. Hammäd (gest. 228/843)154 zitiert wird. Anfangs werden diese

147 Denkbar ist natürlich, daß Tabari den Text des Abü Mihnaf im Sinne des Pfeil-Hadites oder

des oben genannten Prophetenwortes redigiert hat. Aber wahrscheinlich ist dies eigentlich
nicht. Abü Mihnaf ist als Verfasser eines K. Maqtal al-Husain bekannt; schon Wüstenfeld hat

sich damit beschäftigt (vgl. Sezgin 1971: 107f. und 116 ff.). - Aparterweise soll Husains Tochter

Sukaina, die beim Tode ihres Vaters noch ein Kind war (sie starb erst 117/736; vgl. EI2: 9: 802f.),

in einem späteren Trauergedicht auch die gegnerischen Truppen bei Karbalä' als murräq (und

fasaqa) bezeichnet haben; (U) Zaggägi 1962:169,1. - Irrelevant für unsere Überlegungen ist der

kürzlich von J. Howard-Johnston unternommene Versuch, im Gefolge des Theophilus von
Edessa Husains Unternehmen um zwanzig Jahre in das Jahr 40 oder 41 / 660-661 zurückzu-

verlegen (Howard-Johnston 2010: 386). Zur Sache: Borrut 2015: 261f.

148 EI2: 3: 1265b s. v. 'Irak und EI2: 6: 920a s. v. Maysän.
149 EI2: 7: 347 s. n.
150 Tabari 1879-1901: 2: 37, 16f. / übs. Tabari 1987a: 43: („renegades"), ebenfalls nach Abü

Mihnaf, wohl dessen K. al-Mustaurid b. 'Ullafa, das Tabari in der Überlieferung durch Ibn al-

Kalbl vorlag; vgl. Sezgin 1971: 99 nr. 2, auch Sezgin 1971: 115.

151 Tabari 1879-1901: 2: 923, 15 / übs. Tabari 1989a: 75: „bandits and renegades"; vgl. auch

schon Tabari 1879-1901: 2: 899, 8 / übs. Tabari 1989a: 50: „heretics". Zugrunde liegt Abü

Mihnafs K. Sabib al-Harüri wa-$älih b. Musarrih, das Tabari über Ibn al-Kalbi zugänglich wurde

(Sezgin 1971: 109f. nr. 26).

152 Zu ihm EI2: 2: 90.

153 Tabari 1879-1901: 2: 1904, 11 / übs. Tabari 1985: 15 („heretics"); de Goeje bietet in seinem

Glossar für diese Stelle die Übersetzung „schismaticus" (Tabari 1879-1901: 14: 484). Auch

hierzu gab es wieder eine Monographie des Abü Mihnaf: K. ad-Dahhäk al-Härigi (Sezgin 1971:

101 nr. 10).

154 Zum Autor vgl. van Ess 1991-1997: 2: 723ff.



DE GRUYTER Wer sind und was bedeutet al-märiqa? 1419

murräq zwar unter deren schwarzen Fahnen noch siegen; aber schließlich enden

sie doch im Unglauben. Potentiell, so wird insinuiert, ist dies schon jetzt der

Fall. Das Diktum gehört in die Endphase der Umaiyadenherrschaft, die späten

zwanziger Jahre des 2. Jh. Diese murräq werden dabei herabsetzend als Provinzler

bezeichnet; sie treten auf zusammen mit entlaufenen Sklaven und
gesellschaftlich deklassierten mawäli. Sie waren wohl längst Muslime geworden. Aber

aus der Sicht des Sprechers sind sie wieder „abgefallen"; „ihre Religion (din) ist
der Polytheismus (Sirk)".155

In dieselbe Zeit kommen wir, wenn der Mu'tazilit Wäsil b. 'Ata' in einem

Schmähgedicht als märiq apostrophiert wird. Zwar hat W. M. Watt sich einmal

gefragt, ob Wäsil ein Härigit gewesen sei;156 aber das Wort hat an der angegebenen

Stelle doch wohl allgemeinere Bedeutung.157 Wäsils Mitstreiter 'Amr b.

'Ubaid ist dann von dem Traditionarier Aiyüb as-Sahtiyäni sogar mit dem Pfeil-
Hadit traktiert worden - wiederum ohne daß er damit als Härigit gebrandmarkt
werden sollte, sondern unter Betonung des Faktums, daß der Pfeil nie wieder
zurückkehren werde.158 Später wurden die Zang als murräq eingestuft, weil sie

sich gegen ihre Herren erhoben. Auch sie waren Muslime und werden in unserer
Quelle nun als märiqa behandelt.159 Ein Jahrhundert zuvor hatte der Barmakide
öa'far b. Yahyä dem noch jungen Härün ar-RasId seinen Glückwunsch dafür

ausgesprochen, daß Gott ihm die murräq vom Halse geschafft habe; der Anlaß

war, daß es damals im Osten der Provinz Unruhen zwischen unbotmäßigen
Stämmen ('asabiya) gegeben hatte.160 Und für den Spanier Ihn öubair (gest.

614/1217) sind die Ismä'iliten eine flrqa maraqat min al-Isläm, eine „Sekte, die

vom Islam abgefallen ist"; sie erheben nämlich den „Anspruch, daß ein Mensch

Göttlichkeit besitzen" könne.161

Das hinderte natürlich niemanden daran, nach altem Brauch auch Härigiten
weiter als märiqa zu bezeichnen, öähiz tut dies mit Bezug auf die härigitischen

155 Nu'aim 1991:1: 212 § 580; übs. bei Aguade 1979:105. Zur Verbindung von m-r-q und Sirk vgl.
auch das Lobgedicht auf den spanischen Umaiyaden 'Abdarrahmän III. (reg. 300/912-350/961)
bei (U) Ihn 'Abdrabbih 1940-1953: 4: 499, 11: „Du hast (gewisse) märiqa, die du aus dem

Gelände des Sirk herausgeführt (vertrieben?) hast, (wieder?) in das Zelt des Islams hineingebracht".

Hat 'Abdarrahmän ibäditische Nukkär, die an der Grenze seines Machtbereiches wohnten,

umgesiedelt?
156 Watt 1974: 306ff.
157 Ich habe in van Ess 1991-1997: 2: 238 mit „unorthodox" übersetzt.
158 Hatib 1931: 12: 174, 7ff.; vgl. van Ess 1991-1997: 2: 350.

159 Wieder Tabari, s. a. 270 (Tabari 1879-1901: 3: 2099, 12 und 2100, 13 / übs. Tabari 1987b:

141-143); letztere Stelle zitiert WKAS: 2: 444a, 9ff.
160 Tabari 1879-1901: 3: 643, 5 s. a. 180 / übs. Tabari 1989b: 160; vgl. dazu EI2: 3: 233a. Auch
diese Stelle ist für de Goeje ein Beleg für märiq „schismaticus".
161 (U) Ihn Öubair 1907: 255, 2f.



1420 — Josef van Ess DE GRUYTER

Umtriebe in der Gazira.162 Um die Mitte des 4./10. Jh. verfährt Ibn Hauqal so mit
Bezug auf andalusische Nukkär.163 Selbst in dem ibäditischen Milieu, auf das er

zielte, gewöhnte man sich an den Wortgebrauch. Abü 'Amr 'Utmän b. Hallfa as-

Süfi (zweite Hälfte 5./11. Jh.) bezeichnet damit in seiner Risäla fi bayän firaq al-

Ibädiya Murgi'iten, Qadariten und öabriten,164 und Abü Ya'qüb al-Wargläni
wendet märiqa in seinem K. ad-Dalil sogar auf die Härigiten an, nur daß er
damit die Härigiten der alten Tage meint und nicht seine eigenen Leute.165 Das

Pfeil-Hadit werden diese Autoren dabei kaum im Sinn gehabt haben; die Welt
der Traditionarier stand ihnen verhältnismäßig fern, öähiz war Mu'tazilit, Ibn

Hauqal ein Propagandist der Fätimiden, und die beiden magribinischen Ibäditen
konnten mit Hadlten, die eher in den östlichen Raum des Islams gehörten, bei

ihren Lesern kaum Eindruck machen. Wer das Verb maraqa benutzte, meinte

ganz allgemein, daß jemand, der den Islam an sich schon angenommen hatte,

aus ihm wieder austrat.
Dieses Phänomen dürfte den Muslimen zu Anfang recht vertraut gewesen

sein. Nur daß sich für die früheste Phase, in der dies geschah, in der historischen

Erinnerung ein anderer Begriff festsetzte: ridda oder irtidäd, „Apostasie".
Damals freilich hatte die Zukunft des Islams noch ganz im Dunkeln gelegen, und
die Stämme, die sich zu diesem Zeitpunkt von der jungen religiösen Bewegung
wieder abwandten, hatten sich gar nicht primär zum Islam bekannt, sondern
ihre Huldigung als Akt persönlicher Solidarität gegenüber Muhammad verstanden.166

Als aber etwa gleichzeitig mit den küfischen Härigiten sich Hirrlt b. Räsid

an-Nägl in Hüzistän gegen 'All erhob, weil er mit dem Schiedsspruch von Siffin
nicht einverstanden war,167 und sich dabei auf Stämme stützte, die ehemals

christlich gewesen waren und nun wieder zum Christentum zurückkehrten,

162 Manäqib at-Turk, in: öähiz 1964-1979: 3: 175, 6.

163 Ibn Hauqal 1873: 48, 12 / Ibn Hauqal 1938-1939: 71, pu.; danach auch im Glossar Goeje

1879: 353 s. v., das bei Dozy 1888: 2: 592 zitiert wird.
164 Vgl. Amara 2015: 96a.

165 van Ess 1991-1997: 2: 226, Anm.22.

166 Vgl. etwa Baiansi 1970: 7, 2f. über die Banü Taqif: auwal al-'Arab irtidädan wa-ähiruhum

isläman. Zum Einzelnen vgl. EI2: 12: 692-695 s. v. (M. Lecker). - Daß manche der von uns

genannten Figuren in der einen oder andern Weise schon während der Ridda hervortraten,
wurde oben bereits gesagt (vgl. Anm. 52f. und 125). Auch Abü Said al-Hudri taucht dort auf
(Baiansi 1970: 89, Iff.); er soll Hälid b. al-Walid bei der Inspektion des Schlachtfeldes im

„Garten des Todes" begleitet haben (Baiansi 1970: 103, 3ff.).

167 Zu ihm EI2: 5: 19f. s. n. (Ch. Pellat). Nach späterer Vorstellung war Hirrlt ein Prophetengenosse;

er hatte Muhammad im Rahmen einer Gesandtschaft seines Stammes aufgesucht (vgl.

Ibn 'Abdalbarr 1960-1969: 458f. nr. 692). Als er i. J. 38/658 im Kampfe fiel, war er darum wohl
schon im reifen Alter.



DE GRUYTER Wer sind und was bedeutet al-märiqa? — 1421

bezeichnete man ihn mit seinen Anhängern als märiqa. Für die Historiker sind

sie reine Aufständische geblieben; von Frömmigkeit ist nicht die Rede.168

Die Grundbedeutung war bei alledem „aus einer Sache austreten" oder

„(wieder) von ihr abfallen". Sie blieb, wenngleich manchmal in abgeschwächter
Form, immer erhalten.169 Schon im Hadlt wird bei der Beschreibung der Hölle

gesagt, daß das heiße Wasser (hamim), das den Verdammten nach Aussage des

Korans dort auf den Kopf gegossen wird,170 durch sie hindurchlaufe und erst an
den Füßen wieder austrete (yamruqu min qadamaihi).171 Auch aus einem Haus

kann man „heraustreten", wie die Lexikographen später sagen.172 Nur ist zu

berücksichtigen, daß dies, wenn man es mit dem Verb maraqa ausdrückt,

168 Ma'qil b. Qais ar-Riyähi, der im Auftrage 'Alis gegen sie kämpfte, soll zu seinen Leuten

gesagt haben: „Ihr kämpft gegen märiqa maraqat min ad-din (Tabari 1879-1901: 1: 3432, 5).

Später, nach dem Sieg, habe er an 'Ali berichtet: „Wir sind auf die märiqün gestoßen" (Tabari
1879-1901:1: 3432, ult. / übs. Tabari 1996:185f.). Tabari referiert hier wiederum Abü Mihnaf, u.
z. dessen K. al-Himt b. Räsid wa-Bani Nägiya (vgl. Sezgin 1971: 99 nr. 1; näher dazu Sezgin 1971:

145ff.). Nach dem K. al-Gärät des Ibrähim b. Hiläl at-Taqafi (gest. 283/896; dazu Sezgin 1967:

321), der sich gleichfalls auf Abü Mihnaf bezieht (allerdings über Madä'ini), soll auch 'Ali selber

in einem offenen Brief eben diesen Begriff mit Bezug auf die Rebellen benutzt haben (zitiert bei

Ibn Abi 1-Hadid 1965-1967: 3: 141, -7). Interessant ist allerdings, daß auch die Verben nakata

und qasata mit Bezug auf Hirrit benutzt werden (Tabari 1879-1901:1: 3419, 2 und 3433,12 / übs.

Tabari 1996: 173 und 186); damit verliert die Behauptung, daß die drei Wörter von 'Ali auf drei
verschiedene historische Ereignisse bezogen worden seien (s. o. S. 1407), weiter an Wahrscheinlichkeit.

- Ma'qil b. Qais ist auch von Mugira b. Su'ba (s. o. S. 1418) gegen die Härigiten
eingesetzt worden (vgl. den Text o. Anm. 150; dazu Sezgin 1971: 72).

169 Mit Bezug auf einen Pfeil (und das Pfeil-Hadit) z. B. im $ihäh des Gauhari: haraga min al-

gänib al-ähar (s. o. Anm. 114). Oder auch mit direktem Bezug auf die Härigiten: in einer
hanbalitischen 'aqida, die nach dem Tode Ibn Hanbals in Bagdad kursierte (Ibn Abi Ya'lä
1952: 1: 33, apu.), wo maraqü min ad-din wohl nicht auf das Pfeil-Hadit verweist, sondern nur
„vom Glauben abgefallen sein" meint. Märiqa in häresiographischem Zusammenhang dann bei

Abü Hätim ar-RäzI (vgl. van Ess 2011:1: 507 und 509) und, etwas isoliert, in der Form Märiqiya
bei Diyä'addin al-Makki, dem Vater des Fahraddin ar-RäzI (Nihäyat al-maräm fi diräyat al-

kaläm, im Facsimile ediert von A. Shihadeh: Makkl 2013: fol. 133b, 12). Völlig stereotyp schließlich

in einem normannischen Dokument, das i. J. 595/1198 auf Sizilien abgefaßt wurde (also in
jenem Jahr, in dem der junge Friedrich II. von Hohenstaufen, der noch unter der Vormundschaft
seiner Mutter Konstanze stand, zum König von Sizilien gekrönt wurde), in der Verbindung al-

kafara al-märiqin und parallel zu munäfiqin (vgl. Jamil/Johns 2016:146 § 19). - Die Intensivform

marräq ist im Diwan des Abü Nuwäs belegt (Abü äs 1958-2006: 2:108,14; vgl. van Ess 2011:1:

507, Anm. 7).

170 Sure 22:19f. und 44:48.
171 (U) Ibn Hanbai 1895: 2: 374, 9f.; vgl. Conc.: 1: 507a.

172 Ibn Manzür 1955:10: 341a, 22: maraqa min baitihi (so auch Murtadä az-Zabidl 1888-1889: 7:

68, 6 s. v.). Dazu mumtaraq mahrag bei Ru'ba (oben Anm. 114).



1422 — Josef van Ess DE GRUYTER

schnell geschehen müsse;173 so läßt es sich dann auch von Pferden aussagen,

wenn sie in der Schlacht plötzlich hervorpreschen.174 Der VIII. Stamm (imtaraqa)
kann auf diese Weise eine „Sturzgeburt" bezeichnen.175 Ebenso wird in dem

Pfeil-Hadit primär das schnelle Wieder-Hervorkommen betont; daraus ergibt sich

dann, daß die Beute „durchbohrt" worden ist.176 Die Härigiten hatten sich Hals

über Kopf aus dem Islam verabschiedet, ohne daß man das ihnen ansah. Sie

hatten sich „davongemacht" und die Gemeinschaft mit ihren Glaubensgenossen

aufgekündigt, ohne ihren äußeren Habitus zu ändern.

Man könnte versuchen, die Verbreitung des Wortes stärker zu fokussieren.

Literarisch ist maraqa in dem genannten Sinne vor allem in den Monographien
des Abü Mihnaf faßbar; er war Küfier.177 Aber man wird sich nicht zu sehr auf
diesen (oder einen andern) Autor festlegen dürfen. Abü Mihnaf schrieb (bzw.

sammelte sein Material) in den ersten beiden Jahrzehnten nach der abbasidi-

schen Revolution; das ist zu spät. Von märiqa hatte man schon zu einer Zeit

gesprochen, als man noch zweifeln konnte, daß dem Islam ein langes Leben

beschieden sein werde, und als Araber, die sich, aus welchen Gründen auch

immer und offenbar vor allem im Irak, der jungen und dynamischen religiösen
Bewegung angeschlossen hatten, ihr wieder den Rücken kehrten. Das Wort, für
das wir in der von uns vorausgesetzten Bedeutung bisher noch keine Belege aus
vorislamischer Zeit besitzen, griff anscheinend schnell um sich; es wurde zu
einem politischen Kampfbegriff. Nur daß die „Aussteiger" aus späterer Sicht zu

173 Ibn Manzür 1955: 10: 341a, 22: sur'at al-hurüg; vgl. Dozy 1888: 2: 591b: „sortir rapidement"
oder „s'esquiver" („verduften, abhauen, auskneifen"). Auch schon bei Ibn al-A'räbl: bil-'agala;
vgl. (U) Sagäni 1970-1979: 5: 152a, apu. f.

174 (U) Vgl. Ibn Ishäq 1858-1860: 1: 2: 621, -6: karädisu hailin fl l-aziqqati tamruqu / tibs. Ibn

Ishäq 1955: „squadrons of horse coming forth to the battle", bei der Schlacht am Uhud. Später

auch mit Bezug auf menschliche Kampfgruppen (bei Ibn Bassäm, vgl. Ulimann 1994: 31 nr. 134).

175 Ibn Manzür 1955: 10: 341a, 23f.; (U) ähnlich im VII. Stamm, aber ohne die Nuance des

Überstürzten, in dem häufig zitierten Sprichwort Ruwaida l-gazwa yanmariq „Vertagt den Raubzug,

so kann das Kind erst einmal geboren werden!" (Freytag 1838-1843: cap. X, nr. 9 1: 522;

dazu die Paraphrase bei Zamahsarl 1977: 2: 106, 3). Zum VIII. Stamm noch Zamahsari 1953:

427b, 7: imtaraqa min al-bait asra'a l-hurüg.
176 (U) Man sagte sprichwörtlich amraqu min as-sahm (Freytag 1838-1843: 2: 712 nr. 420:

„magis transfodiens quam sagitta"). Für den Jäger ist wichtig, daß er den Pfeil wieder findet;

vgl. den Vers aus dem Hudailitendiwän (Sukkari 1965: 3: 1193, v. 18), den sowohl J. Hell (Hell
1926: 2: 51 Abü Hiräs, Gedicht 1, v. 18) als auch Th. Bauer (Bauer 1992: 2: 284) übersetzt

haben. Dort ist der Pfeil blutverschmiert; in dem Pfeil-Hadit dagegen wird die Schnelligkeit
dadurch hervorgehoben, daß sich an dem Pfeil keine Blutspuren finden. - Mit Bezug auf ein

Schwert vgl. Abü 1-Farag 1927-1974: 19: 17, 15f.

177 Er kam dort aus einem äi'itischen Milieu, ist jedoch in seiner Sichtweise davon wenig
affiziert.



DE GRUYTER Wer sind und was bedeutet al-mariqa? 1423

Rebellen und „Abtrünnigen" wurden; so begegnen sie uns dann bei den Historikern.

Als man allerdings auch die Härigiten so bezeichnete, die in der Tat bald
die Rebellen Korr' e^oxrv waren, merkte man, daß das Phänomen ein anderes

Gesicht bekommen hatte. Denn zwar hatten die Härigiten sich aus der Großgemeinde

„davongemacht" (oder waren von ihr ausgeschlossen worden); aber den

Islam hatten sie deswegen nicht hinter sich gelassen. Im Gegenteil: Sie waren
auf geradezu unanständige Weise fromm und koranfixiert; deswegen, so schien

es, waren aus ihnen Fanatiker und Terroristen geworden. Da half nur,
anzunehmen, daß sie gar nicht gemerkt hatten, was der Islam eigentlich war. Sie

waren durch ihn hindurchgegangen, ohne von ihm in ihrem Herzen berührt zu
werden. Ihre Religiosität blieb an der Oberfläche; sie ähnelten darin den munä-

fiqün, mit denen schon der Prophet seine Not gehabt hatte. Das Wort maraqa
und die Bezeichnung märiqa waren mit dem Pfeil-Hadlt nicht in die Welt

gekommen; der Prophetentext sollte vielmehr besagen, daß die Härigiten ebenfalls

auf ihre Weise märiqa waren. Das führte zu einer Bedeutungsverschiebung,
und man mußte sich einen erzählerischen Zusammenhang ausdenken. Letzteres

ist nie ganz gelungen. Aber die Wirkung war ungeheuer.
Zudem mochte man sich natürlich fragen, ob die Härigiten sich nicht bloß

verrannt hatten. Das geschah, als diese - zumindest in den irakischen Städten -
aufgehört hatten, eine politische Gefahr zu sein, und nur noch als Puritaner

wahrgenommen wurden. In der frühen Abbasidenzeit überlegte man sich in
gemäßigten Kreisen, ob die ehemaligen Rebellen sich nicht doch vielleicht nur
in ihrer Spintisiererei verfangen hatten.178 Daß es in der Anfangsphase in Nahra-

wän zu einem Massaker gekommen war, lag manchen offenbar schwer auf der

Seele. Dieses Ereignis wirkte unter dem neuen Ansatz eher wie ein tragisches
Mißverständnis. Man hatte ja schon früh versucht, die Schuld auf einige
zwielichtige Elemente abzuschieben. Allerdings ließ sich über deren Identität keine

Einigkeit erzielen; man dachte vor allem an Sklaven oder mawäli. Als man dann
in gelehrtem Eifer sich auf Hurqüs b. Zuhair as-Sa'di festlegte,179 geriet man
unversehens an einen echten Araber; er war ein „Koranleser" gewesen und hatte
dem Propheten schon i. J. 6/628 bei Hudaibiya gehuldigt.180 Aber die

Panikstimmung des Anfangs ließ sich nicht mehr aus der Erinnerung tilgen. Die

Folgen der härigitischen „Sezession" hatten, ähnlich wie schon die Ermordung
'Utmäns, die islamische Urgemeinde zutiefst aufgewühlt. Das Trauma griff letzten

Endes weniger im Higäz um sich als im Irak. Darin spiegelt sich auch die

178 S. o. S. 1412ff., Abschnitt X

179 S. o. Anm. 64.

180 Zu ihm EI2: 3: 582f. (L. Veccia-Vaglieri); auch Madelung 1997: 251. Zu seiner (späteren?)

Zugehörigkeit zu den qurrä' vgl. Sayed 1977: 294.



1424 — Josef van Ess DE GRUYTER

politische Machtverschiebung unter den Abbasiden. Die Katastrophe von Nah-

rawän war, gleich der von Karbalä' mehr als zwanzig Jahre später, für die Iraker

ein Urerlebnis, das nur mythologisch zu bewältigen schien. Das Bild der Härigi-
ten leidet darunter bis heute.

Acknowledgements: Ich habe zur Wurzel m-r-q Material heranziehen können,
das M. Ulimann bei seiner langjährigen Arbeit am Wörterbuch der Klassischen

Arabischen Sprache gesammelt hat; es ist in den Anmerkungen jeweils durch

„(U)" gekennzeichnet. Ihm sei auch an dieser Stelle herzlicher Dank gesagt.

Bibliographie

Abu Nuwäs, al-Hasan b. Häni' al-Hakami (1958-2006): DTwän. Hrsg. von Ewald Wagner und

Gregor Schoeler. Wiesbaden: Franz Steiner.

Abu 'Ubaida, Ma'mar b. al-Mutannä at-Taiml (1970): Magäz al-Qur'än. Hrsg. von Fuat Sezgin.

Misr: al-Hängi.
Abu I-Farag al-l§fahäni, 'All b. al-Husain (1927-1974): Kitäb al-AgänT. Al-Qähira: Dar al-Kutub al-

Misriya.
Aguade, Jorge (1979): Messianismus zur Zeit der frühen Abbasiden: das Kitäb al-Fitan des

Nu'aim Ibn Hammäd. Diss. Tübingen.

Amara, Allaoua (2015): Revolution de la theologie ibädite maghrebine d'apres une epTtre

heresiographique de la fin du Ve/Xe siede. In: Ibadi Theology. Hrsg. von Ersilia Francesca.

Hildesheim: Olms, 93-102.
AS'ari, Abu l-Hasan 'All b. Ismä'Tl al- (1929-1933): Maqälät al-istämiyin wa-htiläf al-musal-

lin Die dogmatischen Lehren der Anhänger des Islam. (Bibliotheca Islamica; 1). Hrsg. von

Hellmut Ritter. Leipzig: Brockhaus.

'Assäs, at-Jaiyib al- (1997): DTwän as'är at-tasaiyu' ilä l-qarn at-tälit / at-täsi'. Bairüt: Dar al-
Garb al-lsläml.

Bagdad!, 'Abdalqähir b. Tähir ai- (1910): Al-Farq baina l-firaq. Hrsg. von Muhammad Badr. Mi$r:

Ma(ba'at al-Ma'ärif.

Bagdad!, 'Abdalqähir b. Tähir al- (1948): Al-Farq baina l-firaq. Hrsg. von Muhammad Zähid b.

al-Hasan al-Kautari. Mi$r: Maktab NaSr at-Iaqäfa al-lsläm!ya.
Balädur!, Ahmad b. Yahyä al- (1977): Ansäb al-asräf. Hrsg. von Muhammad Bäqir al-Mahmüdi.

Bairüt: Dar at-Ta'äruf li-l-Matbü'ät.
Baiansi, Sulaimän b. Müsä al-Kalä'i al- (1970): Al-Iktifä' bimä tadammanü min magäzi rasül

Alläh wa-t-taläta al-hulafä': Ta'rih ar-Ridda. Hrsg. von Khurshid Ahmad Fariq. New Delhi:

Indian Institute of Islamic Studies.

Bauer, Thomas (1992): Altarabische Dichtkunst: eine Untersuchung ihrer Struktur und Entwick¬

lung am Beispiel der Onagerepisode. Wiesbaden: Harrassowitz.

Bell, Richard (1991): A Commentary on the Qur'an. Hrsg. von C. Edmund Bosworth und

M.E.J. Richardson. Manchester: University of Manchester (Journal of Semitic Studies.

Monograph; 14).



DE GRUYTER Wer sind und was bedeutet al-märiqa? 1425

Borrut, Antoine (2015): "Remembering Karbalä': The Construction of an Early Islamic Site of

Memory". Jerusalem Studies in Arabic and Islam 42: 249-282.
Buhärl, Muhammad b. Ismä'Il al- (1862-1908): Le Recueil des Traditions Mahometanes par

Mohammed ibn IsmaTi at-Bokhäri a$-$ahih. Hrsg. von M. L. Krehl. Leyde: Brill.

Buhl, Frants (1930) Das Leben Muhammeds. Übersetzt von Hans Heinrich Schaeder. Leipzig:
Quelle und Meyer.

Caetani, Leone (1905-1926): Annali dell'lslam. Milano: Hoepli.
Caskel, Werner (1966): Gamharat an-nasab: Das genealogische Werk des HiSäm Ibn Muham¬

mad al-Kalbi. Leiden: Brill.
Conc. Wensinck, Arent )an (1936-1988): Concordance et indices de la tradition musulmane:

ies six livres, le Musnad d'al-Därimi, le Muwatfa' de Mälik, le Musnad de Ahmad ibn
Hanbai. Leiden: Brill.

DahabT, Muhammad b. Ahmad ad- (1963-1965): Mizän al-i'tidäl fi naqd ar-ri§äl. Hrsg. von 'All
Muhammad al-BigäwT. Kairo: Dar Ihyä' al-Kutub al-'ArabTya 'Tsä al-Bäbl al-Halabl.

DäniSnäma-yi Gahän-i islam (1996-): Hrsg. von Mir SalTm. Tihrän: Bunyäd-i Dä'irat ul-ma'ärif-i
is lärm.

DTnawarT, Abu HanTfa Ahmad b. Däwüd ad- (1888): Kitäb al-Ahbär of-f/wö/. Hrsg. von Vladimir F.

Girgass. Leiden: Brill.

Dozy, Reinhart A. (1888): Supplement aux dictionnaires arabes. Leyde: Brill.
DjaTt, Hichem (1989): La grande discorde: religion et politique dans I'lslam des origines. Paris:

Gallimard.
El1 Houtsma, Martin Theodor (Hrsg.) (1913-1938): Enzyklopaedie des Islam: geographisches,

ethnographisches und biographisches Wörterbuch der muhammedanischen Völker.
Leiden: Brill.

El2 Bosworth, Clifford Edmund (Hrsg.) (1960-2009): The Encyclopaedia of Islam. Leiden: Brill.
El-Acheche, Ta'feb (2003): La poesie SJ'ite des origines au Hie siede de l'Hegire. Damas: Institut

franfais du Proche-Orient.
El Shamsy, Ahmed (2013): The Canonization of Islamic Law: A Social and Intellectual History.

Cambridge: Cambridge University Press.

Farazdaq, Hammäm b. Gälib al- (1900-1902): Diwan. Hrsg. von Joseph Hell. München: Selbst¬

verlag des Herausgebers.

FasawT, Ya'qüb b. Sufyän al- (1974): al-Ma'rifa wa-t-ta'rih. Hrsg. von Akram Diyä' al-'UmarT.

Bagdad: Ma(ba'at Irääd.

FTrüzäbädT, Muhammad b. Ya'qüb al- (1902): Al-Qämüs al-muhif Mi$r: al-Ma(ba'a al-

MaimanTya.

Freytag, Georg Wilhelm (1838-1843): Amfäl al-'Arab=Arabum proverbia sententiaeque pro-
verbiales. Bonnae ad Rhenum: Marcus.

öähiz, 'Amr b. Bahr al- (1955): Al-'Utmäniya. Hrsg. von 'Abdassaläm Muhammad Härün. Mi$r:
Dar al-Kitäb al-'Arabl.

Gähiz, 'Amr b. Bahr al- (1964-1979): Rasä'il. Hrsg. von 'Abdassaläm Muhammad Härün. al-

Qähira: Maktabat al-Hängl.
öähiz, 'Amr b. Bahr al- (1979): „Manäqib at-Turk". In: Rasä'il. Hrsg. von 'Abdassaläm Muham¬

mad Härün. al-Qähira: Maktabat al-F)än|T.

öauharl, Abü Na$r Ismä'Tl al- (1979): A$-$ihäh Tag al-luga wa-$ihäh al-'arabiya. Hrsg. von
Ahmad 'Abdalgafür 'Attär. al-Qähira: Där al-Kitäb al-'Arabl.

Goeje, Michael Jan de (1879): Indices, glossarium et addenda et emendanda ad part. /-///.

(Bibliotheca geographorum Arabicorum; pars 4). Lugduni Batavorum: E.J. Brill.



1426 — Josef van Ess DE GRUYTER

Goldziher, Ignaz (1901): „Über den Brauch der Mahjä-Versammlungen im Islam". Wiener Zeit¬

schrift für die Kunde des Morgenlandes 15: 33-50.
Goldziher, Ignaz (1967-1973): Gesammelte Schriften. (Collectanea; 2). Hrsg. von Joseph De-

somogyi. Hildesheim: Olms.

HaitamT, Nüraddln 'AU b. Abi Bakr al- (1982): Ma§ma' az-zawä'id wa-manba' al-fawä'id. Bairüt:
Dar al-Kutub al-'Arabl.

Hallfa, b. Haiyä( al-'UjfurT (1966): Tabaqät. Hrsg. von Suhail Zakkär. Dimaäq: Wizärat at-Iaqäfa
wa-s-Siyäha wa-l-lr§äd al-Qauml.

Hallfa, b. Haiyä( al-'UsfurT (1967): Ta'rTh. Hrsg. von Suhail Zakkär. Dimaäq: Wizärat at-Jaqäfa

wa-s-Siyäha wa-l-lrsäd al-Qauml.

Hapb al-Bagdädl, Ahmad b. 'All al- (1931): Ta'rTh Bagdad. Al-Qähira: Maktabat al-Hängl.
Heck, Gene (1999): "Goldmining and the Rise of the Islamic State". Journal of the Economic and

Social History of the Orient 42: 364-395.
Hell, Joseph (1906): „Al-Farazdak's Lieder auf die Muhallabiten". Zeitschrift der Deutschen

Morgenländischen Gesellschaft 60:1-48.
Hell, Joseph (1926-1933): Neue Hudailiten-Diwane. Leipzig: Harrassowitz.

Hemgesberg, Helga (1965): Abu Huraira, der Gefährte des Propheten: ein Beitrag zur Geschichte

des frühen Islam. Diss. Phil. Frankfurt am Main.

Howard-Johnston, J. (2010): Witnesses to a World Crisis: Historians and Histories of the Middle
East in the Seventh Century. Oxford: Oxford University Press.

Hoyland, Robert G. (1997): Seeing Islam as Others Saw It: A Survey and Evaluation of Christian,
Jewish and Zoroastrian Writings on Early Islam. Princeton, NJ: Darwin Press. (Studies in

late antiquity and early Islam; 13).

Ibn 'Abdalbarr, Yüsuf b. 'Abdalläh an-NamarT (1960-1969): IstT'äb ft ma'rifat ai-ashäb. Hrsg.

von 'AIT Muhammad al-BigäwT. al-Qähira: Ma(ba'at Nahdat Misr.
Ibn 'Abdrabbih, Ahmad b. 'Abdallah (1940-1953): AI-Tqd al-farTd. Hrsg.von Ahmad Amin. al-

Qähira: Lagnat at-ta'Uf wa-t-targama wa-n-na§r.

Ibn AbT 1-HadTd, 'AbdalhamTd b. Hibatalläh (1965-1967): Sarh Nahg al-baläga. Hrsg. von
Muhammad Abu l-Fadl IbrähTm. Al-Qähira : Där ihyä' al-kutub al-'arabTya.

Ibn AbT Hätim, 'Abdarrahmän ar-RäzT (1952-1953): Al-Garh wa-t-ta'dTl. Haidaräbäd: Maglis
Dä'irat al-Ma'ärif al-'UtmänTya.

Ibn AbT Saiba, Abu Bakr 'Abdallah b. Muhammad (1979-1985): Al-Musannaf fi 1-ahädTt wa-l-

ätär. Hrsg. von 'Abdal-Häliq al-AfgänT. Bumbä'T: ad-Där as-Salafiya.
Ibn AbTYa'lä, Abu 1-Husain Muhammad (1952): Tabaqät al-Hanäbila. Hrsg. von Muhammad

Hämid al-FiqT. Al-Qähira: Ma(ba'at as-Sunna al-MuhammadTya.
Ibn al-AtTr, al-Mubärak b. Muhammad (1963): An-Nihäya ff garfb al-hadit wa-l-atar. Hrsg. von

Tähir Ahmad az-ZäwT. al-Qähira: 'Tsä al-BäbT al-HalabT.

Ibn al-AtTr, al-Mubärak b. Muhammad (1868-1871): Usd al-gäba. Al-Qähira: [o. V.].

Ibn Färis, Ahmad (1947-1952): Mu'gam maqäyfs al-luga. Hrsg. von 'Abdassaläm Muhammad

Härün. Al-Qähira: Mu$tafä al-BäbT al-HalabT.

Ibn öubair, Muhammad b. Ahmad (1907): Rihla. (Gibb Memorial Series; 5). Hrsg. von Michael

Jan de Goeje. Leiden: Brill.
Ibn Hagar al-'AsqalänT, Ahmad b. 'A1T (1907-1909): TahdTb at-Tahdlb. Haidaräbäd: Ma(ba'at

Maglis Dä'irat al-Ma'ärif an-Nizämiya.
Ibn Hagar al-'AsqalänT, Ahmad b. 'AIT (1912): Lisän al-MTzän. Haidaräbäd: Mafba'at Maglis

Dä'irat al-Ma'ärif an-Nizämiya.



DE GRUYTER Wer sind und was bedeutet al-mariqa? 1427

Ibn Hagar al-'Asqalänl, Ahmad b. 'All (1905-1907): Al-Ifäba fi tamyiz af-$ahäba. Mi$r: Ma(ba'at
as-Sa'äda.

Ibn Hanbai, Ahmad b. Muhammad (1895): Al-Musnad. al-Qähira: al-Maktab al-isläml.
Ibn Hanbai, Ahmad b. Muhammad (1946-1975): Al-Musnad. Hrsg. von Ahmad Muhammad

§äkir. Mi?r: Dar al-Ma'ärif. [unvollständig]
Ibn Hauqal, Muhammad (1873): Viae et regna: descriptio ditionis moslemicae Kitäb al-masälik

wa-l-mamälik. (Bibliotheca geographorum Arabicorum; 2). Hrsg. von Michael Jan de Goeje.

Lugduni Batavorum: Brill.
Ibn Hauqal, Muhammad (1938-1939): Uber imaginis terrae $ürat al-ard. (Bibliotheca geogra¬

phorum Arabicorum; 2). Hrsg. von Johannes Hendrik Kramers. Lugduni Batavorum: Brill.
Ibn Hazm, 'All b. Ahmad (1962): Samharat ansäb al-'Arab. Hrsg. von 'Abdassaläm Muhammad

Härün. al-Qähira: Där al-Ma'ärif.
Ibn Ishäq, Muhammad (1858-1860): Kitäb sJrat rasül Alläh Das Leben Muhammed's nach

Muhammed ibn Ishäk. Hrsg. von Ferdinand Wüstenfeld. Göttingen: Diederich.

Ibn Ishäq, Muhammad (1955): The Life of Muhammad. Übersetzt von Alfred Guillaume. London:

Oxford University Press.

Ibn Manzür, Muhammad b. Mukarram (1955): Lisän al-'Arab. Bairüt: Där Sädir.

Ibn Qutaiba, 'Abdallah b. Muslim (Pseudo-) (1967): Al-Imäma wa-s-siyäsa. Hrsg. von Jähä
Muhammad az-Zainl. al-Qähira: Mu'assasat al-Halabl.

Ibn Sa'd, Muhammad (1904-1917): Affabaqät al-kabJra. Hrsg. von Eduard Sachau. Leiden:

Brill.

Jacob, Georg (1897): Altarabisches Beduinenleben: nach den Quellen geschildert. Berlin: Mayer
& Müller.

Jamil, Nadia / Johns, Jeremy (2016): "A New Arabic Document from Norman Sicily (November

595 H/1198 CE)". In: The Heritage ofArabo-lslamic Learning: Studies Presented to Wadad

Kadi. (Islamic History and Civilization; vol. 122). Hrsg. von Maurice A. Pomerantz und Aram

A. Shahin. Leiden: Brill, 111-166.

Jauß, Hans Robert (1982): Ästhetische Erfahrung und titerarische Hermeneutik. Frankfurt:

Suhrkamp.
Jauß, Hans Robert (1987): Die Theorie der Rezeption: Rückschau auf ihre unerkannte Vorge¬

schichte. Konstanz : Universitätsverlag. (Konstanzer Universitätsreden, Nr. 166).

Juynboll, Gautier H.A.J. (1991): "The Role of Mu'ammarün in Early Development of the Isnäd".
Wiener Zeitschrift für die Kunde des Morgenlandes 81: 155-175.

Juynboll, Gautier H.A.J. (2007): Encyclopedia of Canonical Hadith. Leiden: Brill.

Katz, M. Holmes (2016): "The 'Shearing of Forelocks' as a Penitential Rite". In: The Heritage of
Arabo-lslamic Learning: Studies Presented to Wadad Kadi. Hrsg. Von Maurice A. Pomerantz

und Aram A. Shahin. Leiden: Brill, 191-206.

Kister, Meir J. (1977): "The Battle of the Harra: Some Socio-Economic Aspects". In: Studies in

the Memory of Gaston Wiet. Hrsg. von Miryam Rosen Ayalon. Jerusalem: Institute of Asian

and African Studies, 33-49.
Kister, Meir J. (1986): "Mecca and the Tribes of Arabia: Some Notes on Their Relations".

In: Studies in Honour of David Ayalon. Hrsg. von M. Sharon. Leiden: Brill, 33-57.
Lammens, Henri (1911): „Le califat de YazTd ler (Suite)". Melanges de la Faculte Orientale 5:

79-267.
Lälakä'T, Hibatalläh b. al-Hasan al- (1985-1988): Sarh u§üi i'tiqäd ahl as-sunna wa-1-gamä'a.

Hrsg. von Ahmad Sa'd Hamdän. Riyäd: Där Taiyiba.



1428 — Josef van Ess DE GRUYTER

Lane, Edward William (1863-1893): An Arabic-English Lexicon: Derived from the Best and the

Most Copious Eastern Sources: Comprising a Very Large Collection of Words and
Significations Omitted in the Kämoos. London: Williams and Norgate.

Madelung, Wilferd (1995): ,,'Abd Allah b. al-Zubayr". In: Adas XVI Congreso UEAI.

Hrsg. von C.Väzquez de Benito und M.A.Manzano Rodriguez. Salamanca: Agencia

Espanola de Cooperation International, Consejo Superior de Investigaciones Cientificas,
301-308.

Madelung, Wilferd (1997): The Succession to Muhammad: A Study of the Early Caliphate.
Cambridge: Cambridge University Press.

MakkT, Diyä'addTn al- (2013): Nihäyat al-maräm fi diräyat at-kaläm. Hrsg. von Aiman Sihäda.

Tihrän: Markaz-i Pazühi5T-i MTrät-i Maktüb.

Malap, Abu Husain Muhammad b. Ahmad al- (1936): At-Tanbih wa-r-radd 'alä ahl at-ahwä'
wai-bid'. Hrsg. von Sven Dedering (Bibliotheca Islamica; 9). Istanbul: Brockhaus.

Malap, Abu Husain Muhammad b. Ahmad al- (1968): At-Tanbih wa-r-radd 'alä ahl al-ahwä'
wai-bid'. Hrsg. von Muhammad Zähid b. al-Hasan al-Kautarl. Bagdad: Maktabat al-

Mutannä.
Mälik b. Anas (1951): Muwafta'. Hrsg. von Muhammad Fu'äd 'AbdalbäqT. al-Qähira: 'Tsä al-Bäbl

al-HalabT.

Mommsen, Theodor (Hrsg.) (1894): Chronica minora saec. IV. V. VI. VII. (II). (Monumenta
Germaniae Historica. Auetores antiquissimi; 11). Berlin: Weidmann.

Mubarrad, Muhammad b. YazTd al- (1864-1892): The Kämil of Ei-Mubarrad. Hrsg. von William

Wright. Leipzig: Brockhaus.

Mubarrad, Muhammad b. YazTd al- (1936-1937): Al-Kämil fial-luga wa-al-adab wa-an-nahwwa-

at-tasrif. Hrsg. von ZakT Mubarak. Mi$r: Mustafa al-BäbT al-HalabT.

Murtadä az-ZabldT, Muhammad b. Muhammad (1888-1889): Sarh ai-Qämüs al-musammä Tä§

al-'arüs min ijawähir al-qämüs. Mi$r: al-Ma(ba'a al-bayrlya.
Muslim b. al-Haggäg (1955-1956): A$-$ahih. Hrsg. von Muhammad Fu'äd "AbdalbäqT. Al-Qähira:

'Tsä al-BäbT al-HalabT.

Nu'aim b. Hammäd (1991): Al-Fitan. Hrsg.von SamTr b. AmTn ZuhairT. al-Qähira: Maktabat at-
TauhTd.

Paret, Rudi (1971): Der Koran: Kommentar und Konkordanz. Stuttgart: W. Kohlhammer.

Qadi, Wadäd al- (2012): "Security Positions under the Umayyads: The Story of 'Ma'bad al-

Turuq'". In: Differenz und Dynamik im Islam: Festschrift für Heinz Halm zum 70. Geburtstag
Difference and dynamism in Islam: Festschrift for Heinz Halm on his 70th birthday. Hrsg.

von Hinrich Biesterfeldt und Verena Klemm. Würzburg: Ergon, 253-284.
RabT' b. HabTb ar- (1995): AI- Gämi' a$-$ahih. Hrsg. von Muhammad IdrTs. Dimasq: Där

al-Hikma.

Rhodokanakis, Nicolaus (1902): Der Diwan des 'Ubaid-Alläh Ibn Kais ar-Rukajjät. (Sitzungs¬

berichte der Akademie Wien; philosophisch-historische Classe; Bd. 144, Abh. 10). Wien:

Braumiiller.
Rotter, Gernot (1992): Die Umayyaden und der zweite Bürgerkrieg (680-692). (Abhandlungen

für die Kunde des Morgenlandes; Bd. 45, Nr. 3). Wiesbaden: Kommissionsverlag F. Steiner.

Ru'ba, b. al-'Aggäg (1903): Der Diwän des Regezdichters Rüba ben Eläggäg. (Sammlungen alter
arabischer Dichter; 3). Hrsg. von Wilhelm Ahlwardt. Berlin: Reuther 8i Reichard.

Ru'ba, b. al-'Aggäg (1904): Diwän des Regezdichters Rüba Ben EI-'Aggäg: aus dem Arabischen

metrisch übersetzt. Hrsg. von Wilhelm Ahlwardt. Berlin: Reuther & Reichard.



DE GRUYTER Wer sind und was bedeutet ai-märiqa? 1429

$agänT, al-Hasan b. Muhammad a$- (1970-1979): At-Takmila wa-d-dail wa-s-$ila: li-kitäb Tag

al-luga wa-$ihäh al-'arabiya. Hrsg. von 'Abdal'alTm at-JahäwT et al. al-Qähira: Ma(ba'at
Dar al-Kutub.

SahrastänT, Muhammad b. "Abdalkarim aS- (1986-1993): Livre des Religions et des Sectes

(Collection Unesco d'oeuvres representatives. Serie arabe). Übersetzt von Daniel Gimaret

und Guy Monnot. Louvain: Peeters.

Sayed, Redwan (1977): Die Revolte des Ibn ai-AS'at und die Koranleser: ein Beitrag zur Reli¬

gions- und Sozialgeschichte der frühen Umayyadenzeit. (Islamkundliche Untersuchungen;
Bd. 45). Freiburg/Br.: Klaus Schwarz.

Saiyid al-Himyari, Ismä'Tl b. Muhammad as- (1960): DTwän. Hrsg. von 5>äkir Hädl Sukr. Bairüt:

Dar Maktabat al-Hayäh.

Saiyid al-HimyarT, Ismä'Tl b. Muhammad as- (1999). DTwän. Hrsg. von: Diyä' al-Husain al-A'lamT.

Bairüt: Mu'assasat al-A'lamT.

Schwarzlose, Friedrich Wilhelm (1886): Die Waffen der alten Araber aus ihren Dichtern darge¬

stellt: ein Beitrag zur arabischen Alterthumskunde. Leipzig: Hinrichs.

Sezgin, Fuat (1967): Qur'anwissenschaften - Hadit - Geschichte -Fiqh - Dogmatik - Mystik.
(Geschichte des arabischen Schrifttums; Bd.l). Leiden: Brill.

Sezgin, Fuat (1975): Poesie bis ca. 430 H. (Geschichte des arabischen Schrifttums; Bd. 2).

Leiden: Brill.

Sezgin, Ursula (1971): Abu Mihnaf: ein Beitrag zur Historiographie der umaiyadischen Zeit.

Leiden: Brill.

Shoufani, Elias (1973): Al-Riddah and the Muslim Conquest ofArabia. Toronto: University of
Toronto Press.

SukkarT, al-Hasan b. al-Husain as- (1965): Kitäb sarh aS'är al-HudalTyTn. Hrsg. von
'Abdassattär Ahmad Farräf. al-Qähira: Maktabat Där al-'urüba.

JabarT, Muhammad b. öaffr at- (1879-1901): Annales =Ta'rTij ar-rusul wa-l-mulük. Hrsg.

von Michael Jan de Goeje. Brill: Leiden.

JabarT, Muhammad b. GarTr a(- (1985): The Marwänid Restoration. (The History of al-JabarT;
Bd. 27). Übers, von John Alden Williams. Albany, NY: State University of New York Press.

JabarT, Muhammad b. GarTr a(- (1987a): Between Civil Wars: The Caliphate of Mu'äwiyah. (The

History of al-JabarT; Bd.18). Übers, von Michael G. Morony. Albany, NY: State University of

New York Press.

JabarT, Muhammad b. GarTr a(- (1987b): The 'Abbäsid Recovery. (The History of al-JabarT;
Bd. 37). Übers, von Jacob Lassner. Albany, NY: State University of New York Press.

JabarT, Muhammad b. öarTr a(- (1989a): The Marwänid Restoration. (The History of al-JabarT;
Bd. 22). Übers, von Everett K. Rowson. Albany, NY: State University of New York Press.

JabarT, Muhammad b. SarTr a(- (1989b): The 'Abbäsid Caliphate in Equilibrium. (The history of

al-JabarT; Bd. 30). Übers, von C. E. Bosworth. Albany, NY: State University of New York

Press.

JabarT, Muhammad b. öarir a(- (1990a): The Last Years of the Prophet. (The History of al-JabarT;
Bd. 9). Übers, von Ismail K. Poonawala. Albany, NY: State University of New York Press.

JabarT, Muhammad b. öarTr a(- (1990b): The Caliphate of Yazid b. Mu'äwiyah. (The History of

al-JabarT; Bd.19). Übers, von I. K. A. Howard. Albany, NY: State University of New York

Press.

JabarT, Muhammad b. öarir a{- (1990c): The Victory of the Marwänids. (The History of al-JabarT;
Bd. 21). Übers, von Michael Fishbein. Albany, NY: State University of New York Press.



1430 Josef van Ess DE GRUYTER

TabarT, Muhammad b. öarTr a(- (1993): The Conquest ofArabia. (The history of al-TabarT; Bd. 10).

Übers, von Fred M. Donner. Albany, NY: State University of New York Press.

TabarT, Muhammad b. öarTr a(- (1996): The First Civil War. (The History of al-TabarT; Bd.17).
Übers, von G. R. Hawting. Albany, NY: State University of New York Press.

TabarT, Muhammad b. öarTr a(- (1997): The Community Divided. (The history of al-TabarT; Bd. 16).

Übers, von Adrian Brockett. Albany, NY: State University of New York Press.

TAVO (1977-1994): Tübinger Atlas des Vorderen Orients Tübingen Atlas of the Middle East.

Wiesbaden: Reichert.

Tillschneider, Hans Thomas (2015): ,Asbäb wurüd at-hadTt - eine wenig beachtete Gattung der

islamischen Traditionsiiteratur". Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft
165: 63-91.

TirmidT, Muhammad b. 'fsä at- (2000): Sunan at-TirmidT. Liechtenstein: Thesaurus Islamicus

Foundation.

Tropper, Amram (2003): Wisdom, Politics, and Historiography: Tractate Avot in the Context of
the Graeco-Roman Near East. Oxford: Oxford University Press.

Ullmann, Manfred (1994): Launuhü ilä l-humrati mä huwa. (Sitzungsberichte / Bayerische

Akademie der Wissenschaften, Philosophisch-Historische Klasse; Jg. 1994, H. 4) (Beiträge

zur Lexikographie des klassischen Arabisch; Nr. 11). München: Verlag der Bayerischen

Akademie der Wissenschaften.

Ullmann, Manfred (1998): Der Neger in der Bitdersprache der arabischen Dichter. Wiesbaden:

Harrassowitz.

Ullmann, Manfred (2013): Beiträge zur arabischen Grammatik. Wiesbaden: Harrassowitz.

van Ess, Josef (1972): Das Kitäb an-Nakt des Nazzäm und seine Rezeption im Kitäb al-Futyä des

Gähiz: eine Sammlung der Fragmente mit Übersetzung und Kommentar. (Abhandlungen
der Akademie der Wissenschaften in Göttingen. Philologisch-historische Klasse. Folge 3;

Nr. 79). Göttingen : Vandenhoeck und Ruprecht.

van Ess, Josef (1991-1997): Theologie und Gesellschaft im 2. und 3. Jahrhundert Hidschra: eine

Geschichte des religiösen Denkens im frühen Islam. Berlin: de Gruyter.

van Ess, Josef (2011): Der Eine und das Andere: Beobachtungen an islamischen häresiogra-
phischen Texten. Berlin: de Gruyter.

van Ess, Josef (Im Druck): Kleine Schriften. Hrsg. von Hans Hinrich Biesterfeldt. Leiden: Brill.

Wagner, Ewald (2015): „Es blitzt schon wieder - dieses Mal bei a§-5>arTf al-Murtadä". Oriens 43:

76-100.
WakT', Muhammad b. Halaf b. Haiyän (1947-1950): Ahbär al-qudät. Hrsg. von 'Abdal'azTz

Mustafa al-MaragT. Al-Qähira: Matba'at al-lstiqäma.
WäqidT, Muhammad b. 'Umar al- (1966): Kitäb al-MagäzT. Hrsg. von Marsden Jones. London:

Oxford University Press.

WäqidT, Muhammad b. 'Umar al- (2011): The Life of Muhammad: al-Wäqidf's Kitäb al-Maghäzl
Übers, von Rizwi Faizer. London: Routledge.

Watt, William Montgomery (1956): Muhammad at Medina. Oxford: Clarendon Press.

Watt, William Montgomery (1974): "Was Wä$il a Khärijite?". In: Islamwissenschaftliche

Abhandlungen: Fritz Meier zum 60. Geburtstag. Hrsg. von Richard Grämlich. Wiesbaden:

Franz Steiner, 306-311.
Wellhausen, Julius (1901): Die religiös-politischen Oppositionsparteien im alten Islam. Berlin:

Weidmann.

Wellhausen, Julius (1902): Das Arabische Reich und sein Sturz. Berlin: Georg Reimer.

Wensinck, Arent Jan (1932): The Muslim Creed. Cambridge: University Press.



DE GRUYTER Wer sind und was bedeutet al-märiqa? 1431

WKAS Ullmann, Manfred (1970-2009): Wörterbuch der klassischen arabischen Sprache.
Wiesbaden: Harrassowitz.

ZaggägT, 'Abdarrahmän b. Ishäq az- (1962): Al-Amäli. Hrsg. von 'Abdassaläm Muhammad

Härün. al-Qähira: al-Mu'assasa al-'Arablya al-Hadlta.

ZamahSarT, Mahmud b. 'Umar az- (1945-1948): Al-Fä'iq figarlb al-hadif. Hrsg. von 'All
Muhammad al-BigäwT und Abu l-Fadl IbrähTm. al-Qähira: Dar Ihyä' al-Kutub al-'Arablya

ZamahSarl, Mahmud b. 'Umar az- (1953): Asäs al-baläga: mu'gam fi l-luga wa-l-baiäga. Hrsg.

von 'AbdarrahTm Mahmüd. al-Qähira: Där al-Kutub al-Mi$rTya.

ZamahiarT, Mahmüd b. 'Umar az- (1977): al-Mustaqfä fi amtäl al-'Arab. Bairüt: Där al-Kutub

al-'ilmlya.




	Unfertige Studien I : wer sind und was bedeutet al-māriqua?

