Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 70 (2016)

Heft: 4

Artikel: La production des récits dans les manifestations panarabes : I'exemple
du colloque sur les styles contemporains des arts plastiques arabes
(1972)

Autor: Nakhil, Alia

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-696868

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-696868
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DE GRUYTER ASIA 2016; 70(4): 1249-1263

Alia Nakhli*

La production des récits dans les
manifestations panarabes : 'exemple du
collogue sur les styles contemporains des
arts plastiques arabes (1972)

DOI 10.1515/asia-2016-0033

Abstract: Through the study of a scientific and artistic event, the symposium on
contemporary styles of Arab plastic arts held in Tunisia in 1972, which was
organized under the auspices of the United Nations Educational Scientific and
Cultural Organization (UNESCO) and the General Union of Arab Plastic Artists
(UGAPA) Al-itihad al-‘am li-I-fannanin al-tashkiliyyn al-‘arab, we wanted to high-
light circulations and artistic exchanges between the Mashrek and Maghreb
countries that marked the 1970s. Also our article highlights and questions
speeches made and broadcast by the artists participating at this event. On the
other hand, we want to shed some light on why such events have been forgotten
among historians; so even though the participation of Tunisia in the pan-Arab
event was celebrated in the early 1970s, either by the press or by the participants
themselves, these events have completely fallen into oblivion since the second
half of the 1980s.

Keywords: General Union of Arab Plastic Artists, modern Arab art, production
stories, Pan-Arabism, Arab plastic arts

Résumé : A travers I'étude d’un événement scientifique et artistique, le colloque
sur les styles contemporains des arts plastiques arabes qui s’est tenu en Tunisie en
1972 et qui a été organisé sous I’égide de 'Organisation des Nations unies pour
I’éducation, la science et la culture ('UNESCO) ainsi que 1'Union Générale
des Artistes Plasticiens Arabes (UGAPA) Al-itihdd al-‘am li-l-fanndnin al-tashkiliyyn
al-‘arab, nous avons voulu mettre en avant les circulations et les échanges artisti-
ques entre le Machrek et le Maghreb qui ont marqué les années 1970. Aussi notre
article met en lumiére et interroge les discours produits et diffusés par les artistes
a l'occasion de cette manifestation. D’autre part, nous voulons apporter quelques
éclairages sur I’oubli dans I’historiographie de telles manifestations ; ainsi méme si

*Corresponding author: Alia Nakhli, Docteur en Histoire de I’art, Maitre-assistante a ’Ecole des
sciences et technologies du design, Université de la Manouba, Tunisie.
E-mail: aliarim@yahoo.fr



1250 = Alia Nakhli DE GRUYTER

la participation de la Tunisie a ces événements panarabes était célébrée, dans ce
début des années 1970, que ce soit par la presse ou par les acteurs eux-mémes, ces
événements sont complétement tombés dans 1’oubli, a partir de la deuxiéme moitié
des années 1980.

Mots-clés : Union Générale des Artistes Plasticiens Arabes, art moderne arabe,
production de récits, panarabisme, colloque des arts plastiques arabes.

L’intérét, en Occident, pour les arts visuels du monde arabe, va toujours croissant.
Et ce, depuis I'exposition Magiciens de la Terre, en 1989, qui marque 1’ouverture de
I’Europe aux productions artistiques extra-occidentales. Cet engouement s’accentue
au lendemain des événements du 11 septembre 2001" pour redoubler d’intensité ces
derniéres années. Citons a titre d’exemple le pavillon consacré a 1’exposition de
vingt-deux artistes arabes baptisée « The future of a promise », a la Biennale de
Venise de 2011, coincidant avec les bouleversements politiques que vivent les pays
arabes, baptisés « le printemps arabe ».

Cela ne peut occulter la marginalisation des artistes non-occidentaux et de I’art
moderne et contemporain extra-occidental par les histoires de I’art produites dans
ce qu'on a coutume d’appeler les “centres”. A tel point que Silvia Naef utilise le
terme de “happy few”? pour désigner certains artistes reconnus et célébrés par le
marché de l’art international. Selon l'auteur, il existe deux catégories d’artistes
arabes, la premiére, minoritaire et jouissant d'une reconnaissance internationale, la
deuxiéme se destinant davantage a un public local.

Ainsi notre recherche se propose de mettre en lumiére une certaine histoire de
I’art moderne arabe et de rendre visibles les échanges artistiques et les circulations
des artistes arabes et des discours dans une perspective transnationale. Et ce, en
focalisant sur un événement scientifique et artistique organisé sous 1’égide de
I’Organisation des Nations unies pour I’éducation, la science et la culture
(’'UNESCO) ainsi que 1'Union Générale des Artistes Plasticiens Arabes (UGAPA).
Cette manifestation est un colloque qui s’inscrit dans la lignée de ce qu’on a appelé
les “grandes messes panarabes”,® événements artistiques prenant la forme de bien-
nales et de festivals, se voulant de grande envergure, organisés dans les années
1970, dans divers pays du monde arabe.

En effet a travers 1’étude de I’exemple du colloque sur les styles contemporains
des arts plastiques arabes qui s’est tenu en Tunisie en septembre 1972; nous voulons

1 Dakhlia 2006: 12.
2 Naef 2006: 82.
3 Nakhli 2015: 233-254.



DE GRUYTER La production des récits dans les manifestations panarabes = 1251

sortir des cadres restreints des histoires nationales, mais aussi interroger les dis-
cours et les récits produits et diffusés a ’occasion et a travers ce genre d’événement.
Qu’en est-il ainsi des discours et des récits produits dans les “périphéries” ? Est-ce
que les histoires de I’art produites dans le monde arabe, dans notre cas en Tunisie,
ont rendu compte de ces échanges artistiques des années 1970, ou les ont-elles
carrément relégués aux oubliettes de I’histoire ? Telles sont les questions auxquelles
nous tenterons d’apporter quelques éclairages dans notre texte.

“Les peintres arabes, savent trés peu de choses
les uns des autres”

Organisé par le Centre culturel international de Hammamet, I'Union Générale
des Artistes Plasticiens Arabes (UGAPA), ’'UNESCO, I’'Union Nationale des Arts
Plastiques et Graphiques (UNAPG) ainsi que le Ministére tunisien des Affaires
culturelles avec a sa téte Chedli Klibi, le colloque sur les styles contemporains
des arts plastiques arabes (Al-multaga al-‘arabi fi al-anmat al-mu‘dasira li-lI-funiin
al-tashkiliyya al-‘arabiyya), s’est tenu @ Hammamet du 4 au 11 septembre 1972.
Pendant huit jours, les délégations respectives de neuf pays arabes, ont échangé
points de vue, expériences et approches artistiques. La cinquiéme journée a été
consacrée a une excursion a Kairouan, Sousse et Monastir.

Les différentes délégations comptaient des artistes occupant des fonctions
officielles, a I'instar de I’algérienne, dont faisait partie Bachir Yellés, directeur de
I’Ecole des Beaux-Arts d’Alger. La délégation syrienne comptait Mamdiih Qashlén,
président du Syndicat syrien des Beaux-Arts. A la téte de la délégation marocaine se
trouvait Farid Belkahia, directeur de I’Ecole des Beaux-Arts de Casablanca.”

Le pays hote, la Tunisie, comptait le plus de représentants : outre les artistes
occupant des fonctions officielles tels Zoubeir Turki (président de I'UNAPG),
Hédi Turki (Secrétaire général de I'UNAPG), Sadok Gmach (trésorier de
I’'UNAPG) et M’hamed M’timet (directeur-adjoint a 'UNAPG), d’autres artistes,
jeunes et moins jeunes, ainsi que des critiques d’art étaient présents.’

4 La délégation algérienne était composée de Mohamed Khadda et Bachir Yellés; la syrienne de
Asma’ Fayylimi et Mamdih Qashlan; la palestinienne d’Isma‘il Shammiit; la koweitienne
d’Abdallah Salim; la libanaise de ‘Arif al-Rayyis et Munir Nadjm; la Libyenne d’al-Tahir al-
Amin al-Maghribi; ’égyptienne de Inji Aflat{in et Salah Rid&; la marocaine de Farid Belkahia et
Abdallah Stouky.

5 Mohamed Aziza (représentant du ministére des Affaires culturelles), Hassen Soufy, Mostari
Chakroun, Brahim Ksontini, Tahar Guiga, Belkacem Béchir Lakhdar, Aly Ben Salem, Naceur ben
Cheikh, Manoubi Boussandel, et Ameur Makni.



1252 —— Alia Nakhli DE GRUYTER

D’abord, remarquons que lors de nos recherches sur les biennales, les
festivals et les colloques organisés sous 1’égide de I'UGAPA, nous retrouvons
les mémes noms d’artistes qui seraient ainsi « des fidéles » de ce genre de
manifestations panarabes. Des « habitués » en somme, alors que d’autres noms
font défaut. Ce qui laisse penser qu'il s’agit du méme réseau d’artistes, le plus
souvent occupant des postes au sein de I’'Union ou de I’Association des arts
plastiques des pays concernés.

A titre d’exemple, pour la Tunisie, ce sont les mémes noms qui reviennent :
Sadok Gmach, Naceur Ben Cheikh, Hédi Turki, Zoubeir Turki, Aly Ben Salem,
M’hamed M’timet, Abdelmajid El Bekri. Ce qui correspond au Groupe baptisé
Groupe 70 et qui voulant, au départ, contrecarrer I’Ecole de Tunis, finit par
s’ouvrir a ses membres dont Hédi Turki, Zoubeir Turki et Hassen Soufy, tous
présents au colloque. L’Ecole de Tunis était un collectif d’artistes dont la
formation remonte aux années 1935-1945. Ces artistes “pionniers” ont été
accusés par la jeune génération d’artistes des années 1960 et 1970, dont le
Groupe 70, de perpétuer une imagerie coloniale dans leurs ceuvres et de s’acca-
parer le marché de I’art local.

Pour I’Algérie, les noms de Mohamed Khadda, Farés Boukhatem, Bachir
Yellés sont récurrents dans les catalogues consultés. Pour le Maroc, ce sont les
noms de Farid Belkahia, Mohamed Chebaa et Mohammed Melehi. Pour la
Palestine, on trouve Isméa‘ll Shammfit et Tammam al-’Akhal, entre autres.

Les travaux du colloque de Hammamet ont été rassemblés et édités sous la
forme d’un ouvrage® qui regroupe toutes les interventions des artistes et des
critiques ainsi que les procés-verbaux des différentes réunions, répondant
ainsi au souhait formulé a la fin de la rencontre par le Secrétaire général de
I’UGAPA, Isma‘il Shammiit, qui, rappelons-le, était aussi membre de I’OLP,
I’Organisation de Libération de la Palestine et directeur de sa section Arts et
Culture nationale.

Dans son discours d’inauguration, Isma‘il Shammit explique 1’objectif de
ce colloque : “Voici que nous nous retrouvons pour la troisiéme fois, en
moins d’un an, afin de mieux nous connaitre les uns les autres, afin d’étre
soudés, afin d’avoir un seul combat, afin de réaliser notre ambition, afin
d’évoluer pour assurer notre role intellectuel et artistique dans la bataille de

I’avenir arabe”.”

6 Al-multagd al-‘arabt fi al-anmdt al-mu‘dsira li-l-funiin al-tashkiliyya al-‘arabiyya, al-
Hammdmdt, min 4 ild 11 sibtimbar 1972. Union Nationale des Arts Plastiques. Tunis : 32-37.
7 Shammit 1973b: 16.



DE GRUYTER La production des récits dans les manifestations panarabes = 1253

Ainsi, en I’espace de dix mois, trois rencontres panarabes ont été organisés :
le Congrés des arts plastiques de Damas, en décembre 1971; le Festival Al-Wasiti
de Bagdad, en avril 1972 et le colloque de Hammamet, en septembre 1972.
Seulement un mois plus tard, en octobre 1972 une quatriéme rencontre a été
organisée a Damas, le Premier festival panarabe des arts plastiques, un rythme
qui parait assez soutenu.

Tahar Guiga, le directeur du Centre culturel international de Hammamet,
donne le coup d’envoi, exprimant le voeu de voir se multiplier de telles manifes-
tations pour assurer le “développement culturel espéré par l'umma arabe”.
Le ministre Chédli Klibi évoque le rdle des gouvernements et associations cultu-
relles arabes dans la diffusion des arts et le relévement du niveau culturel des
peuples arabes. Selon le ministre tunisien, c’est grace a une politique artistique
et culturelle concertée entre les pays arabes ainsi qu’a I'instauration d’un marché
culturel panarabe, abolissant les frontiéres géographiques et politiques, que la
nation arabe pourra atteindre le niveau des nations modernes.®

L’enthousiasme qui entoure cette manifestation est unanime. Il est
également perceptible dans la presse qui annonce I’événement en y consacrant
de nombreux articles. Cette ouverture sur la scéne artistique arabe ne manque
pas de susciter la curiosité et la réflexion : “Les peintres arabes, savent trés peu
de choses les uns des autres. Formés aux écoles occidentales, [ils] se sont
souvent définis par retransmission ou par opposition, mais toujours en fonction
du monde occidental. Il était temps de retourner le probléme et de découvrir la
peinture arabe en tant qu’entité et unité”.” Cela fait écho aux propos de
Shammiit qui déclarait, comme nous I’avons vu, “nous nous retrouvons [...]
afin de mieux nous connaitre”.'®

Cette idée est récurrente tout au long du colloque, la critique ne cessant de
rappeler cette déficience : “une semaine durant, vingt peintres qui ignoraient
pratiquement tout I'un de l’autre, se trouvaient confrontés a eux-mémes”."
Cependant, I'optimisme est a son comble : “un nouvel art arabe, moderne et
conscient de sa richesse et de ses possibilités est né 8 Hammamet”.'

Cette méconnaissance réciproque entre artistes arabes oblige les organisateurs
a consacrer les quatre premiers jours du colloque a des exposés sur I’histoire

de I’art moderne de chaque pays participant, diapositives, reproductions d’ceuvres

8 Klibi 1973: 23.

9 Bouhdiba 1972a: 3.
10 Shammft 1973b: 16.
11 Bouhdiba 1972b: 3.
12 Bouhdiba 1972a: 3.



1254 =—— Alia Nakhli DE GRUYTER

et films documentaires a I'appui. Ainsi,’Inji Aflatin présente la peinture
égyptienne et ses principaux chefs-de-file, ‘Arif al-Rayyis présente une histoire
de la peinture libanaise et Mamdi{ih Qashlan aborde celle de la Syrie. Isma‘l
Shammiit met a I’honneur les scénes irakienne et palestinienne, et ainsi de suite.
Les trois derniers jours ont été consacrés aux débats.

Du récit national au récit panarabe

Ces communications éditées sous forme de textes véhiculent une histoire de
’art « nationale » qui commencerait avec les pionniers, des années 1920-1930
et qui reste, cependant, silencieuse sur le rdle des artistes dits “coloniaux”.
A la génération des pionniers succéde celle de 1’ére des indépendances, les
années 1950.

Ainsi, retracant I’histoire de I’art en Egypte,’Inji Aflatiin explique que depuis
les années 1920, la génération des pionniers a balisé le terrain du mouvement
artistique égyptien contemporain, et qu’aprés la Deuxiéme Guerre mondiale, une
nouvelle génération qualifiée de « révolutionnaire » s’est intéressée aux grandes
causes politiques de I’aprés-guerre. Il s’agit de jeunes artistes engagés en faveur
des causes de I'umma arabe et qui, sous I'influence d’événements telle la guerre
d’indépendance égyptienne s’orientent vers un art militant et a forte charge
identitaire.”

'Inji Aflatin déclare : “la révolution du 23 juillet [1952] a ouvert la voie
devant ’artiste égyptien sur les causes humaines universelles, son soutien des
mouvements de libération, sa solidarité avec les mouvements antiracistes”.'
De méme, la Syrienne Asma’ Fay{imi affirme : “’ai commencé a peindre figura-
tif, je suis passée a 1’abstrait aprés la guerre de 1967”." Retracant I’histoire de
I’art en Syrie, elle écrit : “Depuis les années 1950, le mouvement artistique syrien
s’est enrichi de jeunes artistes qui se sont formés en Egypte, en Europe ou a la
faculté des Beaux-Arts de Damas”.’® A propos de cette génération, elle emploie
les termes de “sang neuf”.

La méme expression est convoquée par Sadok Gmach qui, retracant a son
tour ’histoire de I’art en Tunisie, s’inscrit dans le méme schéma suivi par

13 Aflatin 1973: 32-37.
14 Aflatlin 1973: 37.

15 FayyQmi 1973: 206.
16 Fayy(mi 1973: 64.



DE GRUYTER  La production des récits dans les manifestations panarabes =—— 1255

Aflattin pour I'Egypte et Fayimi pour la Syrie, & savoir qu’aprés, les pionniers
(Yahia Turki, Ahmed Osman, Hédi Khayachi) vint la deuxiéme génération et
enfin la troisiéme : “Du sang neuf coule dans les veines de I’Ecole des Beaux-

Arts, de jeunes artistes sont rentrés de Paris pour enseigner a I’Ecole”.!

Il n’hésite pas a parler de “floraison artistique”, citant le Groupe 70 et le
Groupe des Cing, auxquels il appartenait. Le premier collectif a été évoqué
plus haut, il est formé a l’origine par trois membres : Abdelmajid El Bekri,
Sadok Gmach et M’hamed M’timet, nommés les « Trois mousquetaires ». Le
collectif s’élargit en 1969, en intégrant deux sculpteurs : Abderrazak Fehri et
Hachemi Marzouk, un peintre, Ameur Makni et un graveur, Khalifa Cheltout.
Quant au Groupe des Cing, il est la continuation du Groupe des Six. Formé en
1964, autour de la figure de Néjib Belkhoja, chef de file de I’abstraction, son
objectif est de rompre avec la peinture dite folklorique de I’Ecole de Tunis et de
promouvoir le courant abstrait.

Notons que dans ces récits concernant I’histoire de 1’art en Egypte, en
Tunisie, en Algérie, et en Syrie, la troisiéme génération d’artistes, et a laquelle
appartenaient la plupart des artistes intervenant au colloque, correspond a
I’apogée du mouvement artistique national. Cet aspect est renforcé lorsque
certains artistes évoquent les pionniers en suggérant a demi-mots qu’il s’agit
d’artistes naifs ou “folkloriques”. Ainsi’Inji Aflat(in affirme : “L’artiste égyptien
contemporain n’est plus un simple fabricant d’images mais un penseur
tourmenté par les causes de sa patrie et toutes les causes humaines, en
général”.’®

De méme, évoquant les oppositions idéologiques entre les pionniers et les
jeunes artistes en Algérie, Mohamed Khadda met en avant l’originalité de ces
derniers : “Et voila ces artistes outrepassant les limites permises découvrant
qu’il y a des Palestine, des Vietnam, ressentant I’angoisse que I'impérialisme fait
peser sur 'univers. Ils entrent dans la Cité et constatent I'injustice sociale et
I’aliénation sous ses aspects les plus divers”."

Les artistes coloniaux sont complétement écartés de cette histoire.
Les seules mentions que nous pouvons trouver sont accompagnées de juge-
ments péjoratifs. Ainsi Bachir Yellés, aprés avoir inscrit ’art moderne algérien
dans une histoire longue qui remonte aux peintures murales du Tassili, men-
tionne furtivement “les mauvais peintres coloniaux qui ont servi en Algérie

17 Gmach 1973: 97.
18 Aflatéin 1973: 37.
19 Khadda 1973: 126.



1256 = Alia Nakhli DE GRUYTER

jusqu’en 1962”.%° Quant a Abdallah Stouky, exposant I'histoire de la peinture
au Maroc, il évoque le “role des artistes coloniaux dans I’enlaidissement
de l'art”.”

Nous rejoignons ainsi les théses d’Annabelle Boissier et Fanny Gillet qui,
dans leur article sur les modes de construction de I’art maghrébin, ont démontré
a travers l'analyse des discours sur I'art comment l’histoire a été investie
par les acteurs des mondes de I’art algérien et tunisien. Ainsi dans les années
1960-1970, I’historiographie met en avant I'invention d’un art moderne par la
génération de I’aprés-indépendance. Et ce, en rupture avec les premiers peintres
dits “pionniers” d’avant I'indépendance.”

Outre ces récits nationaux, lors de son intervention intitulée L’'UGAPA et le
mouvement artistique arabe contemporain, Shammiit n’hésite pas a établir une
chronologie univoque de I’histoire de I’art arabe. Selon Shamm{it, la premiére
génération d’artistes arabes était influencée par le réalisme académique et
I'impressionnisme enseigné dans les lycées, ou les artistes arabes ont recu leur
éducation. La deuxiéme génération arabe a intégré les écoles de Beaux-Arts,
certains artistes ont recu des bourses pour compléter leur formation a I’étranger,
en particulier aprés la fin de la Deuxiéme Guerre mondiale. Cette génération
s’est libérée de I'académisme et a adopté les styles d’avant-garde tels que le
cubisme, le fauvisme, le surréalisme, 1’abstraction. Tandis que la troisiéme
génération, celle d’aprés I'indépendance, porte son intérét sur la quéte de la
personnalité arabe.”

Ce récit “panarabe” ne tient évidemment pas compte des différences entre
les pays arabes et les spécificités de chaque pays. La situation en Libye est
différente de celle du Koweit ou de celle de I'Irak ou encore de 1’Algérie. Cette
production de récits s’inscrit ainsi dans le programme fixé par ces rencontres
panarabes, les discours reflétant I'agenda de ces événements.

Artiste occidental versus artiste du Tiers-Monde

Autre idée récurrente dans ces écrits, la dénonciation de la marginalisation de

I’artiste arabe par la critique et le marché occidental. Ainsi, Shammit explique
p q (

que “l’artiste arabe contemporain a découvert qu’il est prisonnier des écoles et

20 Yelleés 1973: 74.

21 Stouky 1973: 81.

22 Boissier/Gillet 2014: 207-232.
23 Shammiit 1973a: 84-91.



DE GRUYTER La production des récits dans les manifestations panarabes == 1257

courants occidentaux, qu’il est entré dans la bataille de I'art mondial. Il a
découvert au final qu’il lutte en vain. Il est isolé”. Ce constat semble étre
partagé au début des années 1970. Dans un article paru en 1975, Naceur Ben
Cheikh note : “Notre pays [la Tunisie] avait participé, jusqu’en 1971, a la
Biennale de Paris. Aujourd’hui les choses ont changé [...]. A la 9° biennale qui
se tient actuellement [...] aucun artiste du tiers monde n’a été invité”.** Plusieurs
auteurs signalent I'indifférence de I’Europe vis-a-vis de la création extra-occi-
dentale, et ce, jusqu’au milieu des années 1980. Citons, a titre d’exemple Toni
Maraini qui dans ses Ecrits sur l'art, insiste sur cet aspect.”

En effet, comme le montre Silvia Naef, I'intérét pour I’art non occidental, en
Europe, a commencé avec I’exposition Magiciens de la Terre en 1989, présentée
au Centre Georges-Pompidou et a la Grande Halle de la Villette et dont le
commissaire d’exposition est Jean-Hubert Martin. Elle suscite la polémique et
marque ’ouverture des institutions artistiques sur la production contemporaine
extra-européenne. Son influence fut indéniable : plusieurs expositions s’en
inspirérent par la suite.?

Dans leur dénonciation de I’hégémonie culturelle occidentale impérialiste,
selon I’expression en vigueur, les artistes participant au colloque expriment leur
aversion vis-a-vis des courants de I’art occidental. A titre d’exemple, Salih Rida
juge les écoles d’art en Europe décadentes et les mouvements artistiques
européens altérés.”’ Dans le méme sens, le Libanais ‘Arif al-Rayyis évoquant sa
formation entre Paris et I’Afrique, renchérit : “Ma haine envers le professeur
occidental m’a imposé le refus de ’école occidentale”.® De son coté Naceur Ben
Cheikh surenchérit en qualifiant la critique occidentale de « colonialiste » voulant
a tout prix imposer 1’esthétique occidentale au reste du monde.”

Face au constat de l'indifférence de la critique d’art occidentale, Abdallah
Stouky conclut : “Nous n’avons que faire de la reconnaissance de I’Autre, nous
voulons au contraire lui démontrer la faillite de son systéme idéologique inéluctable
depuis qu’il a essayé de centrer le monde autour de lui”.?° Et de poursuivre : “Il
incombe aujourd’hui a nous, que nous soyons penseurs, écrivains, critiques, ou

praticiens, peintres, sculpteurs de porter le débat au cceur méme de I’ennemi”.*!

24 Ben Cheikh 1975: 69.
25 Maraini 1990: 33.

26 Naef 2006: 81.

27 Rida 1973: 139.

28 Al-Rayyis 1973: 208.
29 Ben Cheikh 1973: 140.
30 Stouky 1973: 173.

31 Bouhdiba 1972a: 3.



1258 — Alia Nakhli DE GRUYTER

Aussi, I'artiste occidental est soupconné de pillage et d’exploitation des arts
arabes a son propre compte. Cette hostilité a I’égard de I’Occident en général
se situe dans le cadre de l’anti-impérialisme et de I’anticolonialisme qui
caractérisent cette époque. Ce ressentiment est accentué au lendemain de la
Guerre des Six Jours, en juin 1967, qui signe la défaite militaire d’une coalition
de pays arabes formée notamment de I’Egypte et la Syrie face a Israél.

C’est dans ce cadre que nous pouvons lire les reproches adressées par Ben
Cheikh a l’artiste francais Pierre Soulages, accusé de dissimuler les sources
arabes de son inspiration et de ne point y faire allusion, lors d’une exposition
a Paris, durant I’été 1972 : “le visiteur pour le moins qu’il soit initié a 1’écriture
arabe reconnaitrait des lettres et pourrait méme les lire dans le sens littéraire.
[...] Les lettres qu’il a le plus exploitées nous semblent étre : le Ha et le Ain,
dont les formes se prétent a des combinaisons abstraites complexes et
structurées”.*

Rappelons, en outre, les propos de Mamd{ih Qashlan qui font écho a ceux
de Ben Cheikh, lors du Premier festival panarabe des arts plastiques a Damas,
tenu un mois aprées le colloque de Hammamet, en octobre 1972. L’artiste syrien
affirme : “Aujourd’hui, notre nation arabe fait face a un grand défi et une
agression qui menacent I’existence, la terre, la civilisation et ’entité arabe : ils
[les Occidentaux] pillent les arts arabes de maniére on ne peut plus manifeste et
ils les exploitent a leur propre compte. Pire, ils n’hésitent pas a les diffuser dans
le monde comme s’ils en étaient les propriétaires. C’est ici que réside le crime et
c’est & nous d’assumer notre responsabilité”.*>

Dans une veine tiers-mondiste, les artistes présents au colloque fustigent la
figure de I’artiste occidental qu’ils opposent a la figure de I'artiste mexicain,
érigée en modéle, auquel ils s’identifient. Shamm{it I’admire puisqu’il a fait un
retour aux sources, que sont sa patrie, son patrimoine, sa réalité, il a pu alors
faire renaitre un mouvement artistique et la personnalité mexicaine. Selon le
secrétaire de 'UGAPA : “il ne reste plus a 'artiste arabe, aujourd’hui que de
suivre le méme chemin de I’artiste mexicain avec le retour au patrimoine et a la
réalité arabes”.>* De méme les textes de Mohamed Aziza et de Badr al-Din Abii
Ghazi (non présent au colloque, mais dont le texte figure dans les actes du)
mettent en avant les ceuvres muralistes d’artistes mexicains comme Rivera,
Orozco, Siqueiros.

32 Ben Cheikh 1972: 3.
33 Qashlan 1973a: 8.
34 Shammit 1973a: 107.



DE GRUYTER La production des récits dans les manifestations panarabes == 1259

Dans cette optique se situe la volonté des artistes de ne pas se couper du
peuple et de traduire ses préoccupations en produisant un art compréhensible
de tous, voire méme socialiste. Ainsi, Mamddh Qashlan, vante les tentatives
réalisées par le Syndicat des artistes syriens pour rapprocher I’art des couches
populaires dans les usines et les collectivités agricoles.’® Farid Belkahia rap-
pelle, quant a lui, ’exposition réalisée sur la place publique de Jemaa El Fna, a
Marrakech, en 1969. Et ce, “en réaction contre ’administration mondaine et
officielle de I’art”, selon ses termes. Cette exposition manifeste réalisée par un
collectif d’artistes marocains dont Mohammed Melehi, Farid Belkahia et
Mohamed Chebaa visait a marquer l'indépendance de l’art marocain par
rapport a I’art officiel. L’accrochage des ceuvres abstraites est réalisé sur la
place populaire de Jemaa El Fna, les artistes allant ainsi a la rencontre du
grand public.

Conclusion

Dans nos recherches menées sur ces manifestations panarabes, nous n’avons pas
trouvé des écrits maghrébins produits ultérieurement a la décennie 1970, documen-
tant ces événements, excepté dans la presse quotidienne. En revanche, c’est dans
les écrits d’auteurs originaires du Moyen-Orient tels que le Syrien ‘Afif Bahnasi ou
I'Irakien Shawkat al-Rubay‘l qu’on peut trouver quelques indications.

Trés prolifique,’Afif Bahnasi, malgré son intérét voire son adhésion a
I'idéologie panarabe, se contente, dans ses différents ouvrages, de survoler ces
expositions, en les énumérant, mais sans s’y appesantir. Le méme traitement
s’observe chez I'Irakien Shawkat al-Rubay‘l, lequel privilégie une approche
géographique pour étudier I’histoire de I’art arabe.*®

L’historienne de I’art italienne, alors installée au Maroc, Toni Maraini, ainsi que
’écrivain marocain Mohamed Sijelmassi s’intéressent également a cette période,
indiquant au passage que I'ouverture vers I’'Orient a été le grand événement des
années 1970 et qu'un pont a été jeté entre le Maghreb et le Machrek suscitant une
activité intense d’échanges.”” Brahim Ben Hossein Alaoui, dans le catalogue du
musée de I'Institut du Monde Arabe (I'IMA), signale briévement les rencontres et
leur rdle dans 1’émergence d’une recherche plastique collective.*®

35 Qashlan 1973b: 61.

36 Rubay‘ (al-) 1986.

37 Sijelmassi 1989 : 119.

38 Ben Hossein Alaoui 1988: 16.



1260 —— Alia Nakhli DE GRUYTER

En Tunisie, autant la participation du pays a ces manifestations panara-
bes était célébrée, dans ce début des années 1970, que ce soit par la presse ou
par les acteurs eux-mémes, autant ces événements sont complétement
tombés dans 1’oubli, a partir de la deuxiéme moitié des années 1980. Les
expositions itinérantes, les colloques, les congrés, les biennales et les festi-
vals organisés sous 1’égide de 'UGAPA, tout au long des années 1970, sont
passés sous silence.

Ainsi — et a titre d’exemple — Ali Louati dans son Aventure de I’'art moderne
en Tunisie, édité a la fin des années 1990, passe sous silence ces manifestations
panarabes bien qu’il ait accompagné les événements et en ait rendu compte
auparavant. De méme, certains acteurs interrogés lors de nos entretiens mini-
misent l'intérét de ces événements, refusant méme d’en parler arguant qu’il
s’agit « de deux ou trois expositions sans grand intérét ». Comment expliquer,
cet « oubli » ?

L’entrée en guerre de I'Irak contre I'lran, a 'orée de la décennie 1980 et la
guerre civile libanaise qui débute en 1975, finissent par reléguer aux oubliettes les
espoirs et aspirations de ’arabisme. D’autant plus que l'idée d'un effondrement
arabe se répand, depuis 1982, date marquant I'invasion de Beyrouth.>® Prennent
forme e désenchantement national et la désillusion vis-a-vis du panarabisme,
devenu, deés les années 1980, une idéologie qui passe pour étre dépassée. Cela
sans oublier la méfiance légendaire du président Habib Bourguiba a 1’égard du
nationalisme arabe et du tiers-mondisme.

En effet, avec I’échec puis la fin de ’expérience socialiste, en Tunisie, en 1969,
le Parti socialiste destourien (PSD)*° au pouvoir se trouve vidé de tout contenu
idéologique. Il engage une consultation populaire nationale sur les choix fonda-
mentaux de la Tunisie qui vise a reconstruire I'identité nationale en réhabilitant la
dimension arabo-musulmane a travers, entre autres, 1’arabisation de I’enseigne-
ment. Pierre-Robert Baduel explique comment cette crise a suscité une recomposi-
tion identitaire : “Chaque fois que pointent a I'horizon les signes d’une crise,
resurgit la question de l’arabité, ou a tout le moins de la maghrébinité, de la
Tunisie, comme horizon de résolution. Le réapprovisionnement identitaire dans le
mythe de l'unité arabe s’est manifesté en Tunisie précisément au moment de la
premiére grave crise du régime mettant en cause le pouvoir personnel d'un
Bourguiba malade, la crise de 1969”.*! De plus, la guerre des Six Jours, en juin

39 Djait 2005.

40 Le PSD est un parti politique tunisien héritier du Néo-Destour fondé par Habib Bourguibaen
mars 1934. Il est rebaptisé PSD en 1964 par Bourguiba pour marquer sa nouvelle tendance
socialiste.

41 Baduel 1987.



DE GRUYTER La production des récits dans les manifestations panarabes = 1261

1967, en signant la défaite militaire d’une coalition de pays arabes face a Israél, est
une autre date charniére qui a précipité le glissement du discours officiel du
nationalisme tunisien au nationalisme arabe.

La conséquence, en Tunisie, fut I'ouverture de la scéne artistique sur la
production plastique des différents pays arabes, avec 1’organisation d’exposi-
tions personnelles ou collectives d’artistes arabes, jusqu’alors inconnus du
public et méme des artistes tunisiens. Cette ouverture est suivie par la série de
manifestations panarabes officielles — congres, festivals et biennales — qui se
sont succédées durant la premiére moitié de la décennie 1970 a un rythme
soutenu, stimulée par la création de 'UGAPA.

Dés la fin de la décennie 1980, I'essoufflement du discours panarabe cor-
respond a une nouvelle phase qui rompt avec les recherches collectives et
I’euphorie suscitée par les idéologies, pour laisser place a des démarches plasti-
ques marquées par une conscience individuelle.

Il nous semble, ainsi, que ces discours et récits d’artistes arabes n’ont pas
été seulement ignorés ou minorés par les histoires de I'art produites dans
quelques “centres”, mais aussi par les récits produits dans les “périphéries”.
En Tunisie notamment, ces rencontres, ces échanges et ces prises de positions
d’artistes arabes, alors qu’ils se passent en Tunisie et qu’ils donnent lieu a la
publication d’'un ouvrage, édité en Tunisie a l’exemple du colloque de
Hammamet, ont été relégués aux oubliettes de I’histoire.

Bibliographie

Aflatan, Inji (1973): « Nazara ild@ al-fanndn al-misri wa ‘Glamihi al-mu‘asir ». In: Al-multaqa
al-‘arabi fi al-anmat al-mu‘@sira li-I-funiin al-tashkiliyya al-‘arabiyya, al-Hammamat,
min 4 ild 11 sibtimbar 1972. Tunis: Union Nationale des Arts Plastiques, 32-37.

‘Arif, al-Rayyis (1973): Al-multaqa al-‘arabi fi al-anmét al-mu‘dsira li-l-fundn al-tashkiliyya al-
‘arabiyya, al-Hammamat, min 4’ilG 11 sibtembar 1972. Tunis: Union Nationale des Arts
Plastiques.

Baduel, Pierre-Robert (1987): « L’identité tunisienne a I’épreuve de la frontiére ». Hérodote,
Alertes en Méditerranée 45: 113-114,

Ben Cheikh, Naceur (1972): « Soulages et la calligraphie arabe ». La Presse de Tunisie, 12 aofit
1972: 3.

Ben Cheikh, Naceur (1973): « Rapport de Tahar Guiga ». In: Al-multaqd al-‘arabr fi al-anmat al-
mu‘asira li-I-funin al-tashkiliyya al-‘arabiyya, al-Hammamat, min 4 ila 11 sibtimbar 1972.
Tunis: Union Nationale des Arts Plastiques, 140.

Ben Cheikh, Naceur (1975): « 9e Biennale de Paris, absence du Tiers monde ». Dialogue 57: 69.

Ben Hossein Alaoui, Brahim (1988): Art contemporain arabe, collection du musée. Paris: IMA,



1262 —— Alia Nakhli DE GRUYTER

Boissier, Annabelle/Gillet, Fanny (2014): « Ruptures, renaissances et continuités. Modes de
construction de l’histoire de 'art maghrébin ». L’Année du Maghreb 10: 207-232.

Bouhdiba, Alia (1972a): « La renaissance de l'art arabe, Abdallah Stouky : tradition, universalité
et devenir ». La Presse de Tunisie9 septembre 1972: 3.

Bouhdiba, Alia (1972b): « L’art arabe existe, Hammamet I’a prouvé ». La Presse de Tunisie
15 septembre 1972: 3.

Chedli, Klibi (1973): Al-multaqa al-‘arabf fi al-anmdt al-mu‘dsira li-lI-funiin al-tashkiliyya al-
‘arabiyya, al-Hammamat, min 4%ila 11 sibtembar 1972. Tunis: Union Nationale des Arts
Plastiques, 23.

Dakhlia, Jocelyne (2006): « Pleinement contemporains ». In: Créations artistiques contempo-
raines en pays d’Islam. Des arts en tension. Paris : Editions Kimé, 11-67.

Djait, Hichem (2005): La crise de la culture islamique. Tunis: Cérés Editions.

Fayylimi, Asma’ (1973): « Sans titre ». In: Al-multaqgd al-‘arabr fi al-anmdt al-mu‘dsira li-I-funiin
al-tashkiliyya al-‘arabiyya, al-Hammamat, min 4 ild@ 11 sibtimbar 1972. Tunis: Union
Nationale des Arts Plastiques, 62-65.

Gmach, Sadok (1973): « Wad‘al-funiin al-tashkiliyya ff Tiinis ». In: Al-multaqa al-‘arabf fi al-
anmdt al-mu‘dsira li-I-funiin al-tashkiliyya al-‘arabiyya, al-Hamméamat, min 4 ila 11 sib-
timbar 1972. Tunis: Union Nationale des Arts Plastiques, 94-98.

Khadda, Mohamed (1973): « Art plastique et société ». In: Al-multagé al-‘arabf fi al-anmadt al-
mu‘dsira li-I-fundn al-tashkiliyya al-‘arabiyya, al-Hammdamat, min 4 ild 11 sibtimbar 1972.
Tunis: Union Nationale des Arts Plastiques, 118-126.

Maraini, Toni (1990): Ecrits sur [’art. Choix de textes, Maroc 1967-1989. Rabat: Al Kalam.
Naef, Silvia (2006): « Entre mondialisation du champ artistique et recherche identitaire, les arts
plastiques contemporains dans la méditerranée orientale ». In: Créations artistiques

contemporaines en pays d’Islam. Des arts en tension. Paris: Editions Kimé, 71-95.

Nakhli, Alia (2015): « Les grandes messes panarabes, festivals et biennales d’art arabe dans les
années 1970 ». Revue des mondes musulmans et de la Méditerranée. 138: 233-254,

Qashlan, Mamdah (1973a): « Al-haraka al-fanniyya al-tashkiliyya fi l-qutr al-sdri ». In: Al-
multaqad al-‘arabi fi al-anmaét al-mu‘asira li-lI-funin al-tashkiliyya al-‘arabiyya, al-
Hammd@mat, min 4 ila 11 sibtimbar 1972. Tunis: Union Nationale des Arts Plastiques, 55-61.

Qashlan, Mamdih (1973b): « Kalimat naqib al-funin al-jamila ». In: Al-mahrajén al-‘arabi al-
‘awwal li-I-fann al-qawmf al-tashkili., 23-28 octobre 1972. Damas: Syndicat syrien des
Beaux-Arts, 8.

Rubay‘? (al-), Shawkat (1986): Al-fann al-tashkili al-mu‘dsir fi al-watan al-‘arabi, 1885-1985.
Bagdad: Dar al-shu‘ln al-thagafiyya al-‘damma.

Salih, Rida (1973): Al-multaqd al-‘arabr fi al-anmét al-mu‘dsira li-I-funiin al-tashkiliyya al-
‘arabiyya, al-Hammamat, min 4la 11 sibtembar 1972. Tunis: Union Nationale des Arts
Plastiques.

Shammiit, Isma‘il (1973a): « Al-kalima al-iftitdhiyya ». In: Al-multaqd al-‘arabf fi al-anmat al-
mu‘dsira li-I-funiin al-tashkiliyya al-‘arabiyya, al-Hammamat, min 4 ild@ 11 sibtimbar 1972.
Tunis: Union Nationale des Arts Plastiques, 15-16.

Shammdt, Isma‘il (1973b): « Al-ittihad al-‘@m li-I-fanndnin al-tashkiliyyin al-‘arab wa-l-haraka
al-fanniyya al-tashkiliyya al-‘arabiyya al-mu‘dsira ». In: Al-multaqa al-‘arabi fi al-anmat
al-mu‘dsira li-l-funiin al-tashkiliyya al-‘arabiyya, al-Hammamat, min 4 ild 11 sibtimbar
1972. Tunis: Union Nationale des Arts Plastiques, 104-109.

Sijelmassi, Mohamed (1989): L’art contemporain au Maroc. Paris: ACR Editions.



DE GRUYTER La production des récits dans les manifestations panarabes = 1263

Stouky, Abdallah (1973): « Réflexions sur la dialectique de la modernité et de la tradition ».
In: Al-multaqd al-‘arabr fi al-anmat al-mu‘dsira li-lI-fundn al-tashkiliyya al-‘arabiyya,
al-Hammdmat, min 4 ild 11 sibtimbar 1972. Tunis: Union Nationale des Arts Plastiques,
168-176.

Yellés, Bachir (1973): « Styles contemporains des arts plastiques en Algérie ». In: Al-multaqga al-
‘arabf fi al-anmat al-mu‘dsira li-I-fundn al-tashkiliyya al-‘arabiyya, al-Hammamat,
min 4 ild@ 11 sibtimbar 1972. Tunis: Union Nationale des Arts Plastiques, 71-75.






	La production des récits dans les manifestations panarabes : l'exemple du colloque sur les styles contemporains des arts plastiques arabes (1972)

