
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 70 (2016)

Heft: 4

Artikel: La production des récits dans les manifestations panarabes : l'exemple
du colloque sur les styles contemporains des arts plastiques arabes
(1972)

Autor: Nakhil, Alia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-696868

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-696868
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DE GRUYTER ASIA 2016; 70(4): 1249-1263

Alia Nakhli*

La production des recits dans les
manifestations panarabes : l'exemple du
colloque sur les styles contemporains des
arts plastiques arabes (1972)

DOI 10.1515/asia-2016-0033

Abstract: Through the study of a scientific and artistic event, the symposium on

contemporary styles of Arab plastic arts held in Tunisia in 1972, which was

organized under the auspices of the United Nations Educational Scientific and

Cultural Organization (UNESCO) and the General Union of Arab Plastic Artists
(UGAPA) Al-itihäd al-'äm li-l-fannänin al-tashlaliyyn al-'arab, we wanted to highlight

circulations and artistic exchanges between the Mashrek and Maghreb
countries that marked the 1970s. Also our article highlights and questions
speeches made and broadcast by the artists participating at this event. On the

other hand, we want to shed some light on why such events have been forgotten

among historians; so even though the participation of Tunisia in the pan-Arab
event was celebrated in the early 1970s, either by the press or by the participants
themselves, these events have completely fallen into oblivion since the second

half of the 1980s.

Keywords: General Union of Arab Plastic Artists, modern Arab art, production
stories, Pan-Arabism, Arab plastic arts

Resume : Ä travers l'etude d'un evenement scientifique et artistique, le colloque
sur les styles contemporains des arts plastiques arabes qui s'est tenu en Tunisie en
1972 et qui a ete organise sous l'egide de l'Organisation des Nations unies pour
l'education, la science et la culture (l'UNESCO) ainsi que l'Union Generale

des Artistes Plasticiens Arabes (UGAPA) Al-itihäd al-'äm li-1-fannänin al-tashkiliyyn
al-'arab, nous avons voulu mettre en avant les circulations et les echanges artisti-

ques entre le Machrek et le Maghreb qui ont marque les annees 1970. Aussi notre
article met en lumiere et interroge les discours produits et diffuses par les artistes
ä Toccasion de cette manifestation. D'autre part, nous voulons apporter quelques

eclairages sur l'oubli dans l'historiographie de telles manifestations ; ainsi meme si

'Corresponding author: Alia Nakhli, Docteur en Histoire de l'art, MaTtre-assistante ä l'Ecole des

sciences et technologies du design, Universite de la Manouba, Tunisie.
E-mail: aliarim@yahoo.fr



1250 — Alia Nakhli DE GRUYTER

la participation de la Tunisie ä ces evenements panarabes etait celebree, dans ce

debut des annees 1970, que ce soit par la presse ou par les acteurs eux-memes, ces

evenements sont completement tombes dans l'oubli, ä partir de la deuxieme moitie
des annees 1980.

Mots-cles: Union Generale des Artistes Plasticiens Arabes, art moderne arabe,

production de recits, panarabisme, colloque des arts plastiques arabes.

L'interet, en Occident, pour les arts visuels du monde arabe, va toujours croissant.

Et ce, depuis l'exposition Magiciens de la Terre, en 1989, qui marque l'ouverture de

l'Europe aux productions artistiques extra-occidentales. Cet engouement s'accentue

au lendemain des evenements du 11 septembre 20011 pour redoubler d'intensite ces

dernieres annees. Citons ä titre d'exemple le pavilion consacre ä l'exposition de

vingt-deux artistes arabes baptisee « The future of a promise », ä la Biennale de

Venise de 2011, co'incidant avec les bouleversements politiques que vivent les pays
arabes, baptises «le printemps arabe ».

Cela ne peut occulter la marginalisation des artistes non-occidentaux et de l'art
moderne et contemporain extra-occidental par les histoires de l'art produites dans

ce qu'on a coutume d'appeler les "centres". Ä tel point que Silvia Naef utilise le

terme de "happy few"2 pour designer certains artistes reconnus et celebres par le

marche de l'art international. Selon l'auteur, il existe deux categories d'artistes

arabes, la premiere, minoritaire et jouissant d'une reconnaissance internationale, la

deuxieme se destinant davantage ä un public local.

Ainsi notre recherche se propose de mettre en lumiere une certaine histoire de

l'art moderne arabe et de rendre visibles les echanges artistiques et les circulations
des artistes arabes et des discours dans une perspective transnationale. Et ce, en

focalisant sur un evenement scientifique et artistique organise sous l'egide de

l'Organisation des Nations unies pour l'education, la science et la culture

(l'UNESCO) ainsi que l'Union Generale des Artistes Plasticiens Arabes (UGAPA).

Cette manifestation est un colloque qui s'inscrit dans la lignee de ce qu'on a appele
les "grandes messes panarabes",3 evenements artistiques prenant la forme de

biennales et de festivals, se voulant de grande envergure, organises dans les annees

1970, dans divers pays du monde arabe.

En effet ä travers l'etude de l'exemple du colloque sur les styles contemporains
des arts plastiques arabes qui s'est tenu en Tunisie en septembre 1972; nous voulons

1 Dakhlia 2006: 12.

2 Naef 2006: 82.

3 Nakhli 2015: 233-254.



DE GRUYTER La production des recits dans les manifestations panarabes 1251

sortir des cadres restreints des histoires nationales, mais aussi interroger les dis-

cours et les recits produits et diffuses ä l'occasion et ä travers ce genre d'evenement.

Qu'en est-il ainsi des discours et des recits produits dans les "peripheries" Est-ce

que les histoires de Part produites dans le monde arabe, dans notre cas en Tunisie,

ont rendu compte de ces echanges artistiques des annees 1970, ou les ont-elles

carrement relegues aux oubliettes de l'histoire Teiles sont les questions auxquelles

nous tenterons d'apporter quelques eclairages dans notre texte.

"Les peintres arabes, savent tres peu de choses
les uns des autres"

Organise par le Centre culturel international de Hammamet, l'Union Generale

des Artistes Plasticiens Arabes (UGAPA), l'UNESCO, l'Union Nationale des Arts

Plastiques et Graphiques (UNAPG) ainsi que le Ministere tunisien des Affaires
culturelles avec ä sa tete Chedli Klibi, le colloque sur les styles contemporains
des arts plastiques arabes (Al-multaqä al-'arabi fl al-anmät al-mu'äsira li-l-funün
al-tashkiliyya al-'arabiyya), s'est tenu ä Hammamet du 4 au 11 septembre 1972.

Pendant huit jours, les delegations respectives de neuf pays arabes, ont echange

points de vue, experiences et approches artistiques. La cinquieme journee a ete

consacree ä une excursion ä Kairouan, Sousse et Monastir.
Les differentes delegations comptaient des artistes occupant des fonctions

officielles, ä l'instar de l'algerienne, dont faisait partie Bachir Yelles, directeur de

l'ficole des Beaux-Arts d'Alger. La delegation syrienne comptait Mamdüh Qashlän,

president du Syndicat Syrien des Beaux-Arts. Ä la tete de la delegation marocaine se

trouvait Farid Belkahia, directeur de l'Ecole des Beaux-Arts de Casablanca.4

Le pays höte, la Tunisie, comptait le plus de representants : outre les artistes

occupant des fonctions officielles tels Zoubeir Turki (president de l'UNAPG),

Hedi Turki (Secretaire general de l'UNAPG), Sadok Gmach (tresorier de

l'UNAPG) et M'hamed M'timet (directeur-adjoint ä l'UNAPG), d'autres artistes,

jeunes et moins jeunes, ainsi que des critiques d'art etaient presents.5

4 La delegation algerienne etait composee de Mohamed Khadda et Bachir Yelles; la syrienne de

Asmä' Fayyümi et Mamdüh Qashlän; la palestinienne d'Ismä'il Shammüt; la kowei'tienne

d'Abdallah Sälim; la libanaise de 'Ärif al-Rayyis et Munir Nadjm; la Libyenne d'al-Tähir al-

Amln al-Maghribt; l'egyptienne de Inji Aflätün et Sälah Ridä; la marocaine de Farid Belkahia et

Abdallah Stouky.
5 Mohamed Aziza (representant du ministere des Affaires culturelles), Hassen Soufy, Mostari

Chakroun, Brahim Ksontini, Tahar Guiga, Belkacem Bechir Lakhdar, Aly Ben Salem, Naceur ben

Cheikh, Manoubi Boussandel, et Ameur Makni.



1252 — Alia Nakhli DE GRUYTER

D'abord, remarquons que lors de nos recherches sur les biennales, les

festivals et les colloques organises sous l'egide de l'UGAPA, nous retrouvons
les memes noms d'artistes qui seraient ainsi « des fideles » de ce genre de

manifestations panarabes. Des « habitues » en somme, alors que d'autres noms
font defaut. Ce qui laisse penser qu'il s'agit du meme reseau d'artistes, le plus
souvent occupant des postes au sein de l'Union ou de l'Association des arts

plastiques des pays concernes.
Ä titre d'exemple, pour la Tunisie, ce sont les memes noms qui reviennent:

Sadok Gmach, Naceur Ben Cheikh, Hedi Turki, Zoubeir Turki, Aly Ben Salem,

M'hamed M'timet, Abdelmajid El Bekri. Ce qui correspond au Groupe baptise
Groupe 70 et qui voulant, au depart, contrecarrer l'Ecole de Tunis, finit par
s'ouvrir ä ses membres dont Hedi Turki, Zoubeir Turki et Hassen Soufy, tous

presents au colloque. L'Ecole de Tunis etait un collectif d'artistes dont la
formation remonte aux annees 1935-1945. Ces artistes "pionniers" ont ete

accuses par la jeune generation d'artistes des annees 1960 et 1970, dont le

Groupe 70, de perpetuer une imagerie coloniale dans leurs Oeuvres et de s'acca-

parer le marche de l'art local.
Pour l'Algerie, les noms de Mohamed Khadda, Fares Boukhatem, Bachir

Yelles sont recurrents dans les catalogues consultes. Pour le Maroc, ce sont les

noms de Farid Belkahia, Mohamed Chebaa et Mohammed Melehi. Pour la

Palestine, on trouve Ismä'il Shammüt et Tammäm al-'Akhal, entre autres.

Les travaux du colloque de Hammamet ont ete rassembles et edites sous la

forme d'un ouvrage6 qui regroupe toutes les interventions des artistes et des

critiques ainsi que les proces-verbaux des differentes reunions, repondant
ainsi au souhait formule ä la fin de la rencontre par le Secretaire general de

l'UGAPA, Ismä'il Shammüt, qui, rappelons-le, etait aussi membre de l'OLP,

l'Organisation de Liberation de la Palestine et directeur de sa section Arts et

Culture nationale.
Dans son discours d'inauguration, Ismä'il Shammüt explique l'objectif de

ce colloque : "Void que nous nous retrouvons pour la troisieme fois, en
moins d'un an, afin de mieux nous connaitre les uns les autres, afin d'etre

soudes, afin d'avoir un seul combat, afin de realiser notre ambition, afin
d'evoluer pour assurer notre role intellectuel et artistique dans la bataille de

l'avenir arabe".7

6 Al-multaqa al-'arabi fi al-anmat al-mu'asira li-1-funün al-tashMliyya al-'arabvyya, al-

Hammämät, min 4 ilä 11 sibtimbar 1972. Union Nationale des Arts Plastiques. Tunis : 32-37.

7 Shammüt 1973b: 16.



DE GRUYTER La production des recits dans les manifestations panarabes 1253

Ainsi, en l'espace de dix mois, trois rencontres panarabes ont ete organises :

le Congres des arts plastiques de Damas, en decembre 1971; le Festival Al-Wäsiti
de Bagdad, en avril 1972 et le colloque de Hammamet, en septembre 1972.

Seulement un mois plus tard, en octobre 1972 une quatrieme rencontre a ete

organisee ä Damas, le Premier festival panarabe des arts plastiques, un rythme
qui parait assez soutenu.

Tahar Guiga, le directeur du Centre culturel international de Hammamet,
donne le coup d'envoi, exprimant le voeu de voir se multiplier de telles manifestations

pour assurer le "developpement culturel espere par l'umma arabe".
Le ministre Chedli Klibi evoque le role des gouvernements et associations cultu-
relles arabes dans la diffusion des arts et le relevement du niveau culturel des

peuples arabes. Selon le ministre tunisien, c'est grace ä une politique artistique
et culturelle concertee entre les pays arabes ainsi qu'ä l'instauration d'un marche

culturel panarabe, abolissant les frontieres geographiques et politiques, que la
nation arabe pourra atteindre le niveau des nations modernes.8

L'enthousiasme qui entoure cette manifestation est unanime. II est

egalement perceptible dans la presse qui annonce l'evenement en y consacrant
de nombreux articles. Cette ouverture sur la scene artistique arabe ne manque
pas de susciter la curiosite et la reflexion : "Les peintres arabes, savent tres peu
de choses les uns des autres. Formes aux ecoles occidentales, [ils] se sont
souvent definis par retransmission ou par opposition, mais toujours en fonction
du monde occidental. II etait temps de retourner le probleme et de decouvrir la

peinture arabe en tant qu'entite et unite".9 Cela fait echo aux propos de

Shammüt qui declarait, comme nous l'avons vu, "nous nous retrouvons [...]

afin de mieux nous connaitre".10

Cette idee est recurrente tout au long du colloque, la critique ne cessant de

rappeler cette deficience : "une semaine durant, vingt peintres qui ignoraient
pratiquement tout l'un de l'autre, se trouvaient confrontes ä eux-memes".11

Cependant, l'optimisme est ä son comble : "un nouvel art arabe, moderne et

conscient de sa richesse et de ses possibilities est ne ä Hammamet".12

Cette meconnaissance reciproque entre artistes arabes oblige les organisateurs
ä consacrer les quatre premiers jours du colloque ä des exposes sur l'histoire
de l'art moderne de chaque pays participant, diapositives, reproductions d'oeuvres

8 Klibi 1973: 23.

9 Bouhdiba 1972a: 3.

10 Shammüt 1973b: 16.

11 Bouhdiba 1972b: 3.

12 Bouhdiba 1972a: 3.



1254 Alia Nakhli DE GRUYTER

et films documentaires ä l'appui. Ainsi,'Inji Aflätün presente la peinture
egyptienne et ses principaux chefs-de-file, 'Ärif al-Rayyis presente une histoire
de la peinture libanaise et Mamdüh Qashlän aborde celle de la Syrie. Ismä'il
Shammüt met ä l'honneur les scenes irakienne et palestinienne, et ainsi de suite.

Les trois derniers jours ont ete consacres aux debats.

Du recit national au recit panarabe

Ces communications editees sous forme de textes vehiculent une histoire de

l'art « nationale » qui commencerait avec les pionniers, des annees 1920-1930

et qui reste, cependant, silencieuse sur le role des artistes dits "coloniaux".
Ä la generation des pionniers succede celle de l'ere des independances, les

annees 1950.

Ainsi, retragant l'histoire de l'art en £gypte,'Inji Aflätün explique que depuis
les annees 1920, la generation des pionniers a balise le terrain du mouvement

artistique egyptien contemporain, et qu'apres la Deuxieme Guerre mondiale, une
nouvelle generation qualifiee de « revolutionnaire » s'est interessee aux grandes

causes politiques de l'apres-guerre. II s'agit de jeunes artistes engages en faveur
des causes de l'umma arabe et qui, sous l'influence d'evenements telle la guerre
d'independance egyptienne s'orientent vers un art militant et ä forte charge
identitaire.13

'Inj! Aflätün declare : "la revolution du 23 juillet [1952] a ouvert la voie

devant l'artiste egyptien sur les causes humaines universelles, son soutien des

mouvements de liberation, sa solidarity avec les mouvements antiracistes".14

De meme, la Syrienne Asmä' Fayümi affirme : "J'ai commence ä peindre figura-

tif, je suis passee ä l'abstrait apres la guerre de 1967".15 Retragant l'histoire de

l'art en Syrie, elle ecrit: "Depuis les annees 1950, le mouvement artistique syrien
s'est enrichi de jeunes artistes qui se sont formes en Egypte, en Europe ou ä la

faculte des Beaux-Arts de Damas".16 Ä propos de cette generation, elle emploie
les termes de "sang neuf".

La meme expression est convoquee par Sadok Gmach qui, retragant ä son

tour l'histoire de l'art en Tunisie, s'inscrit dans le meme schema suivi par

3 Aflätün 1973: 32-37.

14 Aflätün 1973: 37.

15 Fayyüml 1973: 206.

16 Fayyüm! 1973: 64.



DE GRUYTER La production des recits dans les manifestations panarabes 1255

Aflätün pour l'figypte et Fayürrri pour la Syrie, ä savoir qu'apres, les pionniers
(Yahia Turki, Ahmed Osman, Hedi Khayachi) vint la deuxieme generation et
enfin la troisieme : "Du sang neuf coule dans les veines de l'Ecole des Beaux-

Arts, de jeunes artistes sont rentres de Paris pour enseigner ä l'ficole".17

II n'hesite pas ä parier de "floraison artistique", citant le Groupe 70 et le

Groupe des Cinq, auxquels il appartenait. Le premier collectif a ete evoque
plus haut, il est forme ä l'origine par trois membres : Abdelmajid El Bekri,
Sadok Gmach et M'hamed M'timet, nommes les « Trois mousquetaires ». Le

collectif s'elargit en 1969, en integrant deux sculpteurs : Abderrazak Fehri et
Hachemi Marzouk, un peintre, Ameur Makni et un graveur, Khalifa Cheltout.

Quant au Groupe des Cinq, il est la continuation du Groupe des Six. Forme en

1964, autour de la figure de Nejib Belkhoja, chef de file de l'abstraction, son

objectif est de rompre avec la peinture dite folklorique de l'Ecole de Tunis et de

promouvoir le courant abstrait.
Notons que dans ces recits concernant l'histoire de l'art en figypte, en

Tunisie, en Algerie, et en Syrie, la troisieme generation d'artistes, et ä laquelle
appartenaient la plupart des artistes intervenant au colloque, correspond ä

l'apogee du mouvement artistique national. Cet aspect est renforce lorsque
certains artistes evoquent les pionniers en suggerant ä demi-mots qu'il s'agit
d'artistes na'ffs ou "folkloriques". Ainsi'InjT Aflätün affirme : "L'artiste egyptien
contemporain n'est plus un simple fabricant d'images mais un penseur
tourmente par les causes de sa patrie et toutes les causes humaines, en
general".18

De meme, evoquant les oppositions ideologiques entre les pionniers et les

jeunes artistes en Algerie, Mohamed Khadda met en avant l'originalite de ces

derniers : "Et voilä ces artistes outrepassant les limites permises decouvrant

qu'il y a des Palestine, des Vietnam, ressentant l'angoisse que l'imperialisme fait
peser sur l'univers. Iis entrent dans la Cite et constatent l'injustice sociale et

l'alienation sous ses aspects les plus divers".19

Les artistes coloniaux sont completement ecartes de cette histoire.
Les seules mentions que nous pouvons trouver sont accompagnees de juge-
ments pejoratifs. Ainsi Bachir Yelles, apres avoir inscrit l'art moderne algerien
dans une histoire longue qui remonte aux peintures murales du Tassiii, men-
tionne furtivement "les mauvais peintres coloniaux qui ont servi en Algerie

17 Gmach 1973: 97.

18 Aflätün 1973: 37.

19 Khadda 1973: 126.



1256 — Alia Nakhli DE GRUYTER

jusqu'en 1962".20 Quant ä Abdallah Stouky, exposant l'histoire de la peinture
au Maroc, il evoque le "role des artistes coloniaux dans l'enlaidissement
de l'art".21

Nous rejoignons ainsi les theses d'Annabelle Boissier et Fanny Gillet qui,
dans leur article sur les modes de construction de l'art maghrebin, ont demontre
ä travers l'analyse des discours sur l'art comment l'histoire a ete investie

par les acteurs des mondes de l'art algerien et tunisien. Ainsi dans les annees

1960-1970, l'historiographie met en avant l'invention d'un art moderne par la

generation de l'apres-independance. Et ce, en rupture avec les premiers peintres
dits "pionniers" d'avant l'independance.22

Outre ces recits nationaux, lors de son intervention intitulee L'UGAPA et le

mouvement artistique arabe contemporain, Shammüt n'hesite pas ä etablir une

Chronologie univoque de l'histoire de l'art arabe. Selon Shammüt, la premiere

generation d'artistes arabes etait influencee par le realisme academique et

l'impressionnisme enseigne dans les lycees, oü les artistes arabes ont regu leur
education. La deuxieme generation arabe a integre les ecoles de Beaux-Arts,
certains artistes ont regu des bourses pour completer leur formation ä l'etranger,
en particulier apres la fin de la Deuxieme Guerre mondiale. Cette generation
s'est liberee de l'academisme et a adopte les styles d'avant-garde tels que le

cubisme, le fauvisme, le surrealisme, l'abstraction. Tandis que la troisieme

generation, celle d'apres l'independance, porte son interet sur la quete de la

personnalite arabe.23

Ce recit "panarabe" ne tient evidemment pas compte des differences entre

les pays arabes et les specificites de chaque pays. La situation en Libye est

differente de celle du Kowei't ou de celle de l'lrak ou encore de l'Algerie. Cette

production de recits s'inscrit ainsi dans le programme fixe par ces rencontres

panarabes, les discours refletant l'agenda de ces evenements.

Artiste occidental versus artiste du Tiers-Monde

Autre idee recurrente dans ces ecrits, la denonciation de la marginalisation de

l'artiste arabe par la critique et le marche occidental. Ainsi, Shammüt explique

que "l'artiste arabe contemporain a decouvert qu'il est prisonnier des ecoles et

20 Yelles 1973: 74.

21 Stouky 1973: 81.

22 Boissier/Gillet 2014: 207-232.

23 Shammüt 1973a: 84-91.



DE GRUYTER La production des recits dans les manifestations panarabes 1257

courants occidentaux, qu'il est entre dans la bataille de l'art mondial. II a

decouvert au final qu'il lutte en vain. II est isole". Ce constat semble etre

partage au debut des annees 1970. Dans un article paru en 1975, Naceur Ben

Cheikh note : "Notre pays [la Tunisie] avait participe, jusqu'en 1971, ä la
Biennale de Paris. Aujourd'hui les choses ont change [...]. A la 9e biennale qui
se tient actuellement [...] aucun artiste du tiers monde n'a ete invite".24 Plusieurs

auteurs signalent l'indifference de l'Europe vis-ä-vis de la creation extra-occi-

dentale, et ce, jusqu'au milieu des annees 1980. Citons, ä titre d'exemple Toni

Maraini qui dans ses Ecrits sur l'art, insiste sur cet aspect.25

En effet, comme le montre Silvia Naef, l'interet pour l'art non occidental, en

Europe, a commence avec l'exposition Magiciens de la Terre en 1989, presentee

au Centre Georges-Pompidou et ä la Grande Halle de la Villette et dont le

commissaire d'exposition est Jean-Hubert Martin. Elle suscite la polemique et

marque l'ouverture des institutions artistiques sur la production contemporaine
extra-europeenne. Son influence fut indeniable : plusieurs expositions s'en

inspirerent par la suite.26

Dans leur denonciation de l'hegemonie culturelle occidentale imperialiste,
selon l'expression en vigueur, les artistes participant au colloque expriment leur
aversion vis-ä-vis des courants de l'art occidental. Ä titre d'exemple, Sälih Ridä

juge les ecoles d'art en Europe decadentes et les mouvements artistiques

europeens älteres.27 Dans le meme sens, le Libanais 'Ärif al-Rayyis evoquant sa

formation entre Paris et l'Afrique, rencherit : "Ma haine envers le professeur
occidental m'a impose le refus de l'ecole occidentale".28 De son cote Naceur Ben

Cheikh surencherit en qualifiant la critique occidentale de « colonialiste » voulant
ä tout prix imposer l'esthetique occidentale au reste du monde.29

Face au constat de l'indifference de la critique d'art occidentale, Abdallah

Stouky conclut : "Nous n'avons que faire de la reconnaissance de l'Autre, nous
voulons au contraire lui demontrer la faillite de son Systeme ideologique ineluctable

depuis qu'il a essaye de centrer le monde autour de lui".30 Et de poursuivre : "II
incombe aujourd'hui ä nous, que nous soyons penseurs, ecrivains, critiques, ou

praticiens, peintres, sculpteurs de porter le debat au coeur meme de l'ennemi".31

24 Ben Cheikh 1975: 69.

25 Maraini 1990: 33.

26 Naef 2006: 81.

27 Ridä 1973: 139.

28 Al-Rayyis 1973: 208.

29 Ben Cheikh 1973: 140.

30 Stouky 1973: 173.

31 Bouhdiba 1972a: 3.



1258 — Alia Nakhli DE GRUYTER

Aussi, l'artiste occidental est soupgonne de pillage et d'exploitation des arts

arabes ä son propre compte. Cette hostilite ä l'egard de 1'Occident en general
se situe dans le cadre de l'anti-imperialisme et de l'anticolonialisme qui
caracterisent cette epoque. Ce ressentiment est accentue au lendemain de la
Guerre des Six Jours, en juin 1967, qui signe la defaite militaire d'une coalition
de pays arabes formee notamment de l'Egypte et la Syrie face ä Israel.

C'est dans ce cadre que nous pouvons lire les reproches adressees par Ben

Cheikh ä l'artiste frangais Pierre Soulages, accuse de dissimuler les sources
arabes de son inspiration et de ne point y faire allusion, lors d'une exposition
ä Paris, durant Pete 1972 : "le visiteur pour le moins qu'il soit initie ä l'ecriture
arabe reconnaitrait des lettres et pourrait meme les lire dans le sens litteraire.
[...] Les lettres qu'il a le plus exploitees nous semblent etre : le Ha et le Ain,
dont les formes se pretent ä des combinaisons abstraites complexes et
structurees".32

Rappeions, en outre, les propos de Mamdüh Qashlän qui font echo ä ceux
de Ben Cheikh, lors du Premier festival panarabe des arts plastiques ä Damas,

tenu un mois apres le colloque de Hammamet, en octobre 1972. L'artiste syrien
affirme : "Aujourd'hui, notre nation arabe fait face ä un grand defi et une

agression qui menacent l'existence, la terre, la civilisation et l'entite arabe : ils
[les Occidentaux] pillent les arts arabes de maniere on ne peut plus manifeste et

ils les exploitent ä leur propre compte. Pire, ils n'hesitent pas ä les diffuser dans

le monde comme s'ils en etaient les proprietaries. C'est ici que reside le crime et

c'est ä nous d'assumer notre responsabilite".33

Dans une veine tiers-mondiste, les artistes presents au colloque fustigent la

figure de l'artiste occidental qu'ils opposent ä la figure de l'artiste mexicain,
erigee en modele, auquel ils s'identifient. Shammüt l'admire puisqu'il a fait un
retour aux sources, que sont sa patrie, son patrimoine, sa realite, il a pu alors

faire renaitre un mouvement artistique et la personnalite mexicaine. Selon le

secretaire de l'UGAPA : "il ne reste plus ä l'artiste arabe, aujourd'hui que de

suivre le meme chemin de l'artiste mexicain avec le retour au patrimoine et ä la

realite arabes".34 De meme les textes de Mohamed Aziza et de Badr al-Dm Abü
Ghäzi (non present au colloque, mais dont le texte figure dans les actes du)

mettent en avant les oeuvres muralistes d'artistes mexicains comme Rivera,

Orozco, Siqueiros.

32 Ben Cheikh 1972: 3.

33 Qashlän 1973a: 8.

34 Shammüt 1973a: 107.



DE GRUYTER La production des recits dans les manifestations panarabes 1259

Dans cette optique se situe la volonte des artistes de ne pas se couper du

peuple et de traduire ses preoccupations en produisant un art comprehensible
de tous, voire meme socialiste. Ainsi, Mamdüh Qashlän, vante les tentatives
realisees par le Syndicat des artistes Syriens pour rapprocher l'art des couches

populaires dans les usines et les collectivites agricoles.35 Farid Belkahia rap-
pelle, quant ä lui, l'exposition realisee sur la place publique de Jemaa El Fna, ä

Marrakech, en 1969. Et ce, "en reaction contre l'administration mondaine et

officielle de l'art", selon ses termes. Cette exposition manifeste realisee par un
collectif d'artistes marocains dont Mohammed Melehi, Farid Belkahia et

Mohamed Chebaa visait ä marquer l'independance de l'art marocain par
rapport ä l'art officiel. L'accrochage des oeuvres abstraites est realise sur la

place populaire de Jemaa El Fna, les artistes allant ainsi ä la rencontre du

grand public.

Conclusion

Dans nos recherches menees sur ces manifestations panarabes, nous n'avons pas
trouve des ecrits maghrebins produits ulterieurement ä la decennie 1970, documen-

tant ces evenements, excepte dans la presse quotidienne. En revanche, c'est dans

les ecrits d'auteurs originaires du Moyen-Orient tels que le Syrien 'Aflf Bahnasi ou
l'Irakien Shawkat al-Rubay'i qu'on peut trouver quelques indications.

Tres prolifique.'Afif Bahnasi, malgre son interet voire son adhesion ä

l'ideologie panarabe, se contente, dans ses differents ouvrages, de survoler ces

expositions, en les enumerant, mais sans s'y appesantir. Le meme traitement
s'observe chez l'Irakien Shawkat al-Rubay'i, lequel privilegie une approche

geographique pour etudier l'histoire de l'art arabe.36

L'historienne de l'art italienne, alors installee au Maroc, Toni Maraini, ainsi que
l'ecrivain marocain Mohamed Sijelmassi s'interessent egalement ä cette periode,

indiquant au passage que l'ouverture vers l'Orient a ete le grand evenement des

annees 1970 et qu'un pont a ete jete entre le Maghreb et le Machrek suscitant une
activite intense d'echanges.37 Brahim Ben Hossein Alaoui, dans le catalogue du

musee de l'Institut du Monde Arabe (l'IMA), Signale brievement les rencontres et

leur role dans l'emergence d'une recherche plastique collective.38

35 Qashlän 1973b: 61.

36 Rubay'i (al-) 1986.

37 Sijelmassi 1989: 119.

38 Ben Hossein Alaoui 1988: 16.



1260 Alia Nakhli DE GRUYTER

En Tunisie, autant la participation du pays ä ces manifestations panara-
bes etait celebree, dans ce debut des annees 1970, que ce soit par la presse ou

par les acteurs eux-memes, autant ces evenements sont completement
tombes dans l'oubli, ä partir de la deuxieme moitie des annees 1980. Les

expositions itinerantes, les colloques, les congres, les biennales et les festivals

organises sous l'egide de l'UGAPA, tout au long des annees 1970, sont

passes sous silence.

Ainsi - et ä titre d'exemple - Ali Louati dans son Aventure de l'art moderne

en Tunisie, edite ä la fin des annees 1990, passe sous silence ces manifestations

panarabes bien qu'il ait accompagne les evenements et en ait rendu compte

auparavant. De meme, certains acteurs interroges lors de nos entretiens mini-
misent l'interet de ces evenements, refusant meme d'en parier arguant qu'il
s'agit « de deux ou trois expositions sans grand interet ». Comment expliquer,
cet « oubli »

L'entree en guerre de l'Irak contre l'Iran, ä l'oree de la decennie 1980 et la

guerre civile libanaise qui debute en 1975, finissent par releguer aux oubliettes les

espoirs et aspirations de l'arabisme. D'autant plus que l'idee d'un effondrement
arabe se repand, depuis 1982, date marquant l'invasion de Beyrouth.39 Prennent

forme e desenchantement national et la disillusion vis-ä-vis du panarabisme,

devenu, des les annees 1980, une ideologic qui passe pour etre depassee. Cela

sans oublier la mefiance legendaire du president Habib Bourguiba ä l'egard du

nationalisme arabe et du tiers-mondisme.
En effet, avec l'echec puis la fin de Texperience socialiste, en Tunisie, en 1969,

le Parti socialiste destourien (PSD)40 au pouvoir se trouve vide de tout contenu

ideologique. II engage une consultation populaire nationale sur les choix fonda-

mentaux de la Tunisie qui vise ä reconstruire l'identite nationale en rehabilitant la

dimension arabo-musulmane ä travers, entre autres, l'arabisation de l'enseigne-

ment. Pierre-Robert Baduel explique comment cette crise a suscite une recomposi-
tion identitaire : "Chaque fois que pointent ä Thorizon les signes d'une crise,

resurgit la question de l'arabite, ou ä tout le moins de la maghrebinite, de la

Tunisie, comme horizon de resolution. Le reapprovisionnement identitaire dans le

mythe de l'unite arabe s'est manifeste en Tunisie precisement au moment de la

premiere grave crise du regime mettant en cause le pouvoir personnel d'un

Bourguiba malade, la crise de 1969".41 De plus, la guerre des Six Jours, en juin

39 Djai't 2005.

40 Le PSD est un parti politique tunisien heritier du Neo-Destour fonde par Habib Bourguibaen

mars 1934. II est rebaptise PSD en 1964 par Bourguiba pour marquer sa nouvelle tendance

socialiste.
41 Baduel 1987.



DE GRUYTER La production des recits dans les manifestations panarabes — 1261

1967, en signant la defaite militaire d'une coalition de pays arabes face ä Israel, est

une autre date charniere qui a precipite le glissement du discours officiel du
nationalisme tunisien au nationalisme arabe.

La consequence, en Tunisie, fut l'ouverture de la scene artistique sur la

production plastique des differents pays arabes, avec l'organisation d'exposi-
tions personnelles ou collectives d'artistes arabes, jusqu'alors inconnus du

public et meme des artistes tunisiens. Cette ouverture est suivie par la serie de

manifestations panarabes officielles - congres, festivals et biennales - qui se

sont succedees durant la premiere moitie de la decennie 1970 ä un rythme
soutenu, stimulee par la creation de l'UGAPA.

Des la fin de la decennie 1980, l'essoufflement du discours panarabe
correspond ä une nouvelle phase qui rompt avec les recherches collectives et

l'euphorie suscitee par les ideologies, pour laisser place ä des demarches plasti-

ques marquees par une conscience individuelle.
II nous semble, ainsi, que ces discours et recits d'artistes arabes n'ont pas

ete seulement ignores ou minores par les histoires de l'art produites dans

quelques "centres", mais aussi par les recits produits dans les "peripheries".
En Tunisie notamment, ces rencontres, ces echanges et ces prises de positions
d'artistes arabes, alors qu'ils se passent en Tunisie et qu'ils donnent lieu ä la

publication d'un ouvrage, edite en Tunisie ä l'exemple du colloque de

Hammamet, ont ete relegues aux oubliettes de 1'histoire.

Bibliographie

Aflätun, InjT (1973): « Nazara ilä al-fannän al-misrT wa 'älamihi ai-mu'dsir ». In: Al-multaqd
al-'arabip al-anmät al-mu'äsira li-l-funün al-tashkTliyya al-'arabiyya, al-Hammdmdt,
min 4 ilä 11 sibtimbar 1972. Tunis: Union Nationale des Arts Plastiques, 32-37.

'Ärif, al-Rayyis (1973): Al-multaqd al-'arabip al-anmät al-mu'dsira li-l-funOn al-tashkiliyya al-

'arabiyya, al-Hammämät, min 4'ilä 11 sibtembar 1972. Tunis: Union Nationale des Arts

Plastiques.
Baduel, Pierre-Robert (1987): « L'identitS tunisienne ä l'epreuve de la frontiere ». Herodote,

Alertes en Mediterranee 45: 113-114.

Ben Cheikh, Naceur (1972): « Soulages et la calligraphie arabe ». La Presse de Tunisie, 12 aoüt
1972: 3.

Ben Cheikh, Naceur (1973): « Rapport de Tahar Guiga ». In: Al-multaqd al-'arabip al-anmdt al-
mu'dsira li-i-funun al-tashkiliyya al-'arabiyya, al-Hammämät, min 4 ilä 11 sibtimbar 1972.

Tunis: Union Nationale des Arts Plastiques, 140.

Ben Cheikh, Naceur (1975): « 9e Biennale de Paris, absence du Tiers monde ». Dialogue 57: 69.

Ben Hossein Alaoui, Brahim (1988): Art contemporain arabe, collection du musee. Paris: IMA.



1262 — Alia Nakhli DE GRUYTER

Boissier, Annabelle/Gillet, Fanny (2014): « Ruptures, renaissances et continuites. Modes de

construction de l'histoire de l'art maghrebin ». L'Annee du Maghreb 10: 207-232.
Bouhdiba, Alia (1972a): « La renaissance de l'art arabe, Abdallah Stouky : tradition, universalite

et devenir ». La Presse de Tunisie9 septembre 1972: 3.

Bouhdiba, Alia (1972b): « L'art arabe existe, Hammamet l'a prouve ». La Presse de Tunisie
15 septembre 1972: 3.

Chedli, Klibi (1973): Al-multaqä al-'arabT p ai-anmät al-mu'äsira li-l-fundn al-tashkiliyya al-

'arabiyya, al-Hammämät, min 4'ilä 11 sibtembar 1972. Tunis: Union Nationale des Arts

Plastiques, 23.

Dakhlia, Jocelyne (2006): « Pleinement contemporains ». In: Creations artistiques contempo-
raines en pays d'lslam. Des arts en tension. Paris : Editions Kime, 11-67.

Djai't, Hichem (2005): La crise de la culture islamique. Tunis: Ceres Editions.

FayyumT, Asm§' (1973): « Sans titre ». In: Al-multaqä al-'arabT fi ai-anmät al-mu'äsira Ii-l-fun0n
al-tashkTliyya al-'arabiyya, al-Hammämät, min 4 ilä 11 sibtimbar 1972. Tunis: Union

Nationale des Arts Plastiques, 62-65.
Gmach, Sadok (1973): « Wad'ai-funQn al-tashkttiyya fi TQnis ». In: Al-multaqä al-'arabT fi ai-

anmät al-mu'äsira li-1-funün al-tashkTliyya al-'arabiyya, al-Hammämät, min 4 ilä 11

sibtimbar 1972. Tunis: Union Nationale des Arts Plastiques, 94-98.
Khadda, Mohamed (1973): « Art plastique et societe ». In: Al-multaqä al-'arabT fi ai-anmät al-

mu'äsira li-t-funün al-tashkTliyya al-'arabiyya, al-Hammämät, min 4 ilä 11 sibtimbar 1972.

Tunis: Union Nationale des Arts Plastiques, 118-126.

Maraini, Toni (1990): icrits sur l'art. Choix de textes, Maroc 1967-1989. Rabat: AI Kalam.

Naef, Silvia (2006): « Entre mondialisation du champ artistique et recherche identitaire, les arts

plastiques contemporains dans la mediterranee Orientale ». In: Creations artistiques
contemporaines en pays d'lslam. Des arts en tension. Paris: Editions KimS, 71-95.

Nakhli, Alia (2015): « Les grandes messes panarabes, festivals et biennales d'art arabe dans les

annees 1970 ». Revue des mondes musulmans et de ia Mediterranee. 138: 233-254.
Qashlän, MamdOh (1973a): « Al-haraka al-fanniyya at-tashkTliyya p l-qutr al-sQrT ». In: Al-

multaqä al-'arabTp ai-anmät al-mu'äsira li-l-funun al-tashkTliyya al-'arabiyya, al-

Hammämät, min 4 ilä 11 sibtimbar 1972. Tunis: Union Nationale des Arts Plastiques, 55-61.

Qashlän, Mamduh (1973b): « Kalimat naqTb al-funün al-jamTIa ». In: Al-mahrajän al-'arabT al-
'awwal li-l-fann al-qawmT at-tashkTIT., 23-28 octobre 1972. Damas: Syndicat Syrien des

Beaux-Arts, 8.

Rubay'T (al-), Shawkat (1986): Al-fann al-tashkTIT al-mu'äsir p al-watan al-'arabT, 1885-1985.

Bagdad: Dar al-shu'On al-thaqäfiyya al-'ämma.

Silih, Ridä (1973): Al-multaqä al-'arabTp ai-anmät al-mu'äsira li-l-funun al-tashkTliyya al-

'arabiyya, al-Hammämät, min 4'ilä 11 sibtembar 1972. Tunis: Union Nationale des Arts

Plastiques.
Shammüt, Ismä'Tl (1973a): « Al-kalima al-iftitähiyya ». In: Al-multaqä al-'arabTp ai-anmät al-

mu'äsira li-l-funän al-tashkTliyya al-'arabiyya, al-Hammämät, min 4 ilä 11 sibtimbar 1972.

Tunis: Union Nationale des Arts Plastiques, 15-16.

Shammüt, Ismä'Tl (1973b): « At-ittihäd al-'äm ti-l-fannänm al-tashkTliyyin ai-'arab wa-l-haraka

al-fanniyya al-tashkTliyya al-'arabiyya al-mu'äsira ». In: Al-multaqä al-'arabTp ai-anmät
al-mu'äsira li-l-funün al-tashkTliyya al-'arabiyya, al-Hammämät, min 4 ilä 11 sibtimbar
1972. Tunis: Union Nationale des Arts Plastiques, 104-109.

Sijelmassi, Mohamed (1989): L'art contemporain au Maroc. Paris: ACR Editions.



DE GRUYTER La production des recits dans ies manifestations panarabes 1263

Stouky, Abdallah (1973): « Reflexions sur la dialectique de la modernite et de la tradition ».

In: Al-multaqä al-'arabt fi al-anmät al-mu'äsira li-l-funün al-tashktliyya al-'arabiyya,
at-Hammämät, min 4 ilä 11 sibtimbar 1972. Tunis: Union Nationale des Arts Piastiques,
168-176.

Yelles, Bachir (1973): « Styles contemporains des arts piastiques en Algerie ». In: Al-multaqä al-

'arabt fi al-anmät al-mu'äsira li-l-funun al-tashktliyya al-'arabiyya, al-Hammämät,
min 4 ilä 11 sibtimbar 1972. Tunis: Union Nationale des Arts Piastiques, 71-75.




	La production des récits dans les manifestations panarabes : l'exemple du colloque sur les styles contemporains des arts plastiques arabes (1972)

