Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 70 (2016)
Heft: 3

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus = Reviews

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DE GRUYTER ASIA 2016; 70(3): 943-965

Rezensionen — Comptes rendus — Reviews

Corff, Oliver et al. (eds.) (2013): Auf kaiserlichen Befehl erstelltes Wérterbuch
des Manjurischen in fiinf Sprachen. ,,Fiinfsprachenspiegel®. Systematisch
angeordneter Wortschatz auf Manjurisch, Tibetisch, Mongolisch, Turki

und Chinesisch. Vollstéindige romanisierte und revidierte Ausgabe mit
textkritischen Anmerkungen, deutschen Erlduterungen und Indizes. Wiesbaden:
Harrassowitz. 2 vols. liv, xii, 1110 pp., ISBN 978-3-447-06970-0

Reviewed by Sven Osterkamp, Sektion Sprache und Literatur Japans, Fakultdt fiir
Ostasienwissenschaften, Ruhr-Universitdt Bochum, Universitatsstr. 134, 2.10,
Bochum 44801, Germany, E-mail: sven.osterkamp@ruhr-uni-bochum.de

DOI10.1515/asia-2016-0049

If asked for the closest East Asian equivalent to the series of polyglot dictionaries
based on Ambrogio Calepino’s initial Dictionarivm of 1502, what comes to one’s
mind first will undoubtedly be the original underlying the edition under review
here: the late eighteenth century pentaglot (Manchu-Tibetan-Mongolian-Turki-
Chinese) dictionary Yuzhi wuti Qingwenjian #5471 #%7% Ci#, the culmination of
the well-known series of Manju gisun-i buleku bithe, or “mirrors of the Manchu
language”, that started with a monolingual edition in 1708.' Admittedly, the
comparison is somewhat weak — after all the pentaglot was never printed,
unlike the mirror’s mono- to tetraglot incarnations; in terms of different
editions, even the series of mirrors in its entirety pales before the more than
two hundred editions of Calepino’s Dictionarivm; the maximum number of a

Article Note: The author would like to thank Gordian Schreiber (Bochum) and Marten Soderblom
Saarela (Berlin) for their helpful comments on an earlier draft of this review article and its
introduction respectively.

1 The chief editions are as follows (giving only their Chinese titles, wherever one is indicated in
the works themselves, otherwise resorting to their Manchu titles): 1708 (Han-i araha Manju gisun-i
buleku bithe: Manchu only, 12,110 entries), 1717 (same title: Manchu-Mongolian, 12,110 entries),
1743 (Han-i araha Manju Monggo gisun-i buleku bithe: Manchu-Mongolian, but using the Man-
chu script for the latter, 12,110 entries), 1772 (Yuzhi zengding Qingwenjian il 4 345T % SC#: Man-
chu-Chinese, 18,654 entries), 1780 (Yuzhi Manzhu Menggu Hanzi sanhe gieyin Qingwenjian %!
TEESE VR F =&V SCE: Manchu-Mongolian—Chinese, 13,835 entries), late eighteenth
century (Yuzhi siti Qingwenjian %4 PU#ETE SCR: Manchu-Tibetan-Mongolian—Chinese, 18,667
entries; also under the title Siti hebi wenjian [U{t# & BE L5, here arranged in Manchu-Mongolian—
Tibetan—Chinese order), ditto (Manchu-Tibetan-Mongolian-Turki—Chinese, 18,671 entries). The
numbers are taken from Kuribayashi Hitoshi JE4f44 (2008a): “Tagengo bunrui jiten Gyosei gotai
Shinbunkan-no riyd-ni kansuru oboegaki” % & fE/03EFE [ AAESCE] OF BT 5
## (Notes concerning the utilization of the polyglot classified dictionary Yuzhi wuti Qingwenjian).
Hokutd Ajia kenkya 4L 37 < 7 B 7t, extra number 1: 7-25, especially p. 8. There is also a privately
printed Manchu-Chinese edition dating from 1735, entitled Yinhan Qingwenjian V&% 3.



944 —— Rezensionen - Comptes rendus — Reviews DE GRUYTER

“mere” five languages is less than half of the eleven languages found in the
noted Dictionarivm vndecim lingvarvm (Basel 1590); the mirrors all follow a
topical rather than pronunciation- or spelling-based arrangement; there is
nothing here to correspond to the grammatical informaton provided for Latin,
etc. Unlike some of the earlier editions, providing for instance definitions and
explanations of meanings in Manchu, the pentaglot has more of a gigantic
comparative wordlist (with 18.671 entries in total) than a dictionary as such. It is
thus maybe somewhat reminiscient of the contemporary Linguarum totius orbis
vocabularia comparativa (St. Petersburg 1786/87, 1789) initiated by Catherine the
Great — which needless to say however features fewer entries in lieu of a much
wider scope in terms of languages, all of which are given only in the Cyrillic
alphabet and thus not necessarily in original script.

Now, even if one concurs with the view that the pentaglot “is better un-
derstood as monumental literature than as a lexicographical aid”,? it is almost
certainly the best-known and presumably also the most important polyglot dic-
tionary of pre-modern East Asia.? It seems difficult to overestimate the signifi-
cance of the series of mirrors in the history of the lexicography of the languages
concerned, as the mirror’s mono- to tetraglot editions — and since the twentieth
century also the pentaglot edition — were to become the basis for a substantial
number of lexicographic endeavors around the world, not all of which are nec-
essarily centered on the Manchu language.

The significance of the mirrors as authoritative dictionaries of Manchu
needs no further comment. We may only note that they also formed the basis for

2 Crossley, Pamela Kyle/Rawski, Evelyn S. (1993): “A Profile of the Manchu Language in Ch’ing
History”. Harvard Journal of Asiatic Studies 53.1: 63-102, here p. 96.

3 We may note in passing that these later incarnations of the mirror were by far not the only polyglot
dictionaries compiled in East Asia around 1800. Examples for such dictionaries typically follow a
topical arrangement and never made it beyond the manuscript stage, much like the pentaglot.

In Korea, the end of the eighteenth century saw the compilation of Hong Mydngbok’s 7t i
#& (1733-?) Pangdn yusok 77 & 352 (also known as Pangdn chipsdk 77 & £ %%; 1778, in Pomanjae
inggan {RH: 757 i XXIV-XXV; Chinese-Korean-Manchu—-Mongolian-Japanese) as well as Yi
Uibong’s Z=3 /Bl (1733-1801) Samhak yogd =5 (1789, in Kogiim songnim 4 FEH XXIX-
XXXIV; Chinese—Korean—-Mongolian—-Manchu-Japanese).

For Japan see e. g. the Yakushi chotanwa %57 {= %774 (1796; covering Chinese, Tonkinese,
Annamese, “Mughal language” [= Persian], etc.) by Gi Gozaemon #{ F.Z=#i["] (1757-1834) or,
several decades later, Takahashi Kageyasu's &g {r (1785-1829) Adgotei TiEXES (1823;
Chinese[-Japanese]-Manchu-Dutch-Russian [the latter however often missing], rarely also
English - for details on this work see the study referred to in note 8 below). Still later, Sakuma
Shozan /A% 11 (1811-1864) planned to compile a work covering the Manchu, “Indian”,
French, Dutch and Russian “scripts” (apparently referring to the corresponding languages as
well) and entitled Kokoku dobunkan 2 |#|7] L8 in imitation of Chinese models including the
Qingwenjian. The first printed polyglot of Japanese provenance is probably Murakami Hidetoshi’s
3R (1811-1890) Gohd tsiigo T /7 il 5 (1856; Japanese—French—English—Dutch-Latin).



DE GRUYTER : Rezensionen — Comptes rendus — Reviews = 945

alphabetically arranged works, especially the well-known Qingwen huishu i3
He# (1751) and the later Qingwen buhui i& L &5t (1802), which takes the vocabu-
lary of the 1772 edition into account. The series was however also of paramount
importance for the compilation of further polyglot dictionaries, and especially
for Mongolian lexicography. Among the earliest cases to be named here is the
Manchu-Chinese-Mongolian Sanhe bianlan =4&{#%, which is content-wise
closely related to the tetraglot. It carries a preface dated 1780 and written by
Fujun 18 (1748-1834), who is also known as the compiler of the again relat-
ed pentaglot dictionary Menggu Tuote huiji % +Cik#e4E (1797, ms.). The five
languages in this case are: Written Mongolian—-Colloquial Mongolian-Written
Oirat—-Manchu-Chinese; note the position of Mongolian in the arrangement.
The tetraglot later also formed the basis for a large number of bi- and trilin-
gual dictionaries arranged according to Mongolian lemmata, starting with the
Mongolian—-Chinese-Manchu dictionary Mengwen huishu %% 33 (1851, ms.).
This in turn laid the ground for the likewise trilingual Qinding Mengwen huishu
SRESE Y EE®E (1891) and Mengwen zonghui 5% 444k (1891; republished under
the title Meng-Han-Manwen sanhe 53 L =4 in 1913), with Qinding Mengwen
huishu also bringing forth the later bilingual Mongolian—Chinese dictionar-
ies Menggu dacidian v K&t (1912) and Meng-Han zidian 54 (1928).
Another Mongolian-Chinese dictionary, entitled Mengwen fenlei cidian %23 4y
$AHFH (1926), is similarly said to be based on the tetraglot.

In Choson period Korea, the study of several foreign languages including
Manchu and Mongolian was institutionalized at the Bureau of Interpreters
(Saydgwon #aERt). The mirrors’ significance for the Bureau becomes most ob-
vious in the late eighteenth century, when an adaptation of the 1772 edition was
published under the title Han-Ch’6ngmun’gam &35 3 (ca. 1779). Despite its ti-
tle it is actually trilingual (Chinese—Korean—-Manchu), at the same time reducing
the amount of entries by about a quarter. There are, however, also various other
hints as to the role the different incarnations of the mirror played for the study of
both Manchu and Mongolian at the Bureau. The postface to the Manchu dictio-
nary Tongmun yuhae [ 335 fi# (1748) mentions that lexicological sources such as
an unspecified edition of the Qingwenjian, the Daqing quanshu XiE4E (1683)
and a work entitled Tongwen guanghui [/ 3 # 4% (most likely Tongwen guanghui
quanshu [F3CEHe 43, 1693/1702) among others were relied on for its compila-
tion. For Mongolian the mirrors’ importance becomes apparent in the preface to

4 For details on the relationship of all these works see Kuribayashi Hitoshi ZE#1%) (2012): “Kin-
dai Mongorugo jiten-no seiritsu katei: Shinbunkan-kara Mo-Kan jiten-e” Jt{%€ > =V EBRESL DAY
SOEFE—IE )b [3EEF ] ~ (The development of modern dictionaries of Mongolian:
From the Qingwenjian to the Meng-Han zidian). Tohoku Ajia kenkya 53t 7 2 7 #F%8 16: 127-147.



946 —— Rezensionen - Comptes rendus — Reviews DE GRUYTER

the trilogy of Mongolian studies used at the Saydgwon, written on occasion of
its reprinting in 1790,> as well as from several entries in the Daily Records of the
Royal Secretariat (Stingjongwon ilgi A Bt HED).6

When the serious study of the Manchu language in Japan began shortly after
the beginning of the nineteenth century, it was again the mirrors that occupied a
central position for virtually all such endeavours. Thus e. g. Takahashi Kageyasu
EnfE (% (1785-1829) in Edo compiled about a dozen different works on Manchu
since the late 1800s, drawing heavily upon the bilingual edition of 1772 for this.’
The same edition also served as the basis for the Manchu layer in his polyglot
vocabulary Adgotei SiBRFES: (1823) as well as even for its entire classification
scheme.® Presumably at about the same time, the well-known poet and writer
Ota Nanpo AH A (1749-1823) included a brief description of the 1772 edition
in his miscellany Ichiwa ichigen —#&5i—73, including a picture of it and quoting
its preface in full. The bibliographical data of the same edition are also recorded
in Edo-based publisher Matsuzawa Rosen’s #A7% &R (1769-1822) Ikoku shomoku
gaishii 5% EH4ME (preface 1819, printed 1820; see 1/53v). Later, in the 1850s, a
group of Nagasaki-based interpreters of Chinese translated the 1772 edition in-
cluding the Manchu definitions into Japanese (known as Shinbunkan wage &3
$RANf#, or Hon’yaku Shinbunkan #7575 3C#) and also compiled an alphabetically
arranged companion to it (Hon’yaku Mango sanhen #z%i% 5 %45). Both projects

5 See “Monghak samsd chunggan s&” % =FH&E |/, contained in the textbook Chdphae
mongd AR SR (1790 ed.). The other two works forming the trilogy together are the textbook
Mongd Nogoltae itz K and the dictionary Mongd yuhae %:8XEfi#.

The preface (2v-3r) mentions the acquisition of a Mengwenjian 3¢ 3 in China in the
previous year, i. e. 1789, which is furthermore said to date from Qianlong’s reign and to provide
the current pronunciation using the Manchu script. This can therefore only refer to the bilingual
edition of 1743. On the identification of the Mengwenjian mentioned in the preface see already:
Lee Ki-Moon [Yi Kimun] ZE3 3 (1967): “Monghaksd yon’gu-lii kibon munje” ¢ w7 <] A
[ (Fundamental problems in the study of the Korean materials for learning the Mongolian
language). Chindan hakpo FE1H %% 31: 88-113, here p. 94,

6 See the entries dated 14V.1737 (also cf. the Yongjo sillok 40 # &% under the same date),
22.X.1764 (both referring to a Qing-Mengwenjian i& 3% 3L, i. e. a bilingual Manchu-Mongolian
edition) and 19.VIL1790. The Daily Records are conveniently available online at: http://sjw.
history.go.kz/.

7 See e. g. Uehara Hisashi _FJ5i/A (1963/64/65): “Takahashi Kageyasu-no Manshiigogaku” /&
BEIR O FES (The Manchu language studies of Takahashi Kageyasu), parts 1-3. Saitama
daigaku kiyo jinbun kagaku-hen 38 £ RZFAENSCRIER 11: 8-50/12: 1-34/13: 21-83.

8 That the entire classification scheme of Aogotei follows the 1772 edition has already been
pointed out by Sugimoto (1977: 4-5) in his detailed study of the former. See Sugimoto Tsutomu
A & Te (1977): “Takahashi Kageyasu-hen Adgotei-no shosatsu: Edo jidai, Ajia-, Yoroppago
taiyaku jiten” SiE R AR [HEREEN ) O/NB—TFRAR, 7U7 » 33— v B EREE#R
(A study of the Adgotei compiled by Takahashi Kageyasu: An Edo period dictionary of Asian and
European languages). Waseda daigaku toshokan kiyo 5.5f H K2 [ EEHACE 18: 1-12.



DE GRUYTER Rezensionen — Comptes rendus — Reviews = 947

were however discontinued after several years.” Almost a century later, when the
first modern Manchu-Japanese dictionary appeared in the form of Haneda Toru’s
FIH= Man-Wa jiten #A1EEHL (1937), the major late eighteenth century incarna-
tions of the mirror — for the first time now also including the pentaglot — again func-
tioned as the chief sources together with the above-mentioned Qingwen huishu.
In Europe, the initial mirror was already known before its publication in
1708 owing to the Christian missionaries to China corresponding with Gottfried
Wilhelm Leibniz (1646-1716), who urged them to take part in the compilation
of “le grand Dictionnaire Tartaro-Chinois” among other things to add “une tra-
duction Europeenne”.’® Indirectly — namely by way of the alphabetically ar-
ranged Qingwen huishu - it then served as the basis for the earliest dictionary
of Manchu printed in Europe, Joseph-Marie Amiot’s (1718-1793) Dictionnaire
tartare-mantchou francois (Paris 1789-90)." In the following decades there was
hardly anyone seriously engaged in Manchu language studies in Russia, France
and elsewhere who did not rely on one or several of the mirrors, often leaving
behind annotated and at least partially translated copies.!? Unsurprisingly the
mirrors were also fundamental in most of the later published dictionaries of

9 For a recent study including references to most of the relevant earlier literature see Matsuoka
Yiita #2 [ # A (2013): “Hon’yaku Mango sanhen-to Shinbunkan wage-no hensan katei” [ERzR7%
ERE] & MEXEMEE] ORBIERE (On the editing process of Hon’yaku Mango sanhen and
Shinbunkan wage). Nagasaki gaidai ronsé & 4b X w# 17: 61-80.

10 Leibniz in a letter to French Jesuit Joachim Bouvet (1656-1730) dated 13.XI1.1707. See no.69
(here p.598) in Widmaier, Rita (ed.) (2006): Gottfried Wilhelm Leibniz. Der Briefwechsel mit den
Jesuiten in China (1689-1714). (Philosophische Bibliothek; 548). Hamburg: Felix Meiner.

11 Contra Martin Gimm according to whose valuable introduction (“Die manjurischen Kaiser
und die Fremdsprachen”, pp. ix-xiv; here p.xiii) Amiot compiled his Dictionnaire drawing upon
the 1772 edition of the mirror. It goes without saying that Amiot’s preference of the Qingwen hui-
shu over the mirror was founded in the former’s arrangement, for as he states in the “Avertisse-
ment de 'auteur” at the beginning of the first volume: “Le Dictionnaire universel [= the mirror]
est d’un usage moins facile, parcequ’il est par ordre des matiéres ou par classes, et celui-ci [= the
Qingwen huishu] par ordre alphabétique” (p. vj).

12 For instance, Dorn (1846: 475-477) mentions a total of six exemplars of various mirrors in
St. Petersburg alone from the collection of Paul Ludwig Schilling von Canstadt (1786-1837).
These include two exemplars of what appears to be the 1772 edition, one “mit einer beige-
schriebenen Russischen Uebersetzung des P. Hyakinth” and another one “mit beigeschriebener
Russischen Uebersetzung des verst. Sipakow”. There is also another Manchu-Chinese-Russian
dictionary “als Uebersetzung des Mandschuischen Worterspiegels, von einem der Mitglieder der
Russischen Mission, dessen Name unbekannt ist” as well as a manuscript of the 1735 edition
“mit einer theilweisen Russischen Uebersetzung”.

Scholars such as Julius Klaproth (1783-1835) likewise possessed several printed and
manuscript mirrors. The catalogue of his collection as sold after his death for instance included
among others the 1772 edition (Deuxiéme Partie, no. 206) that had earlier been in the possession
ofJean-Pierre Abel-Rémusat (1788-1832), the 1735 edition (no. 207) with added translations of the
section titles into German as well as several manuscripts deriving from Johann Jahrig (1747-1795)
comprising a copy of the 1717 edition “traduits mot a mot en allemande” (no. 215). There is also
an abundance of references to the different mirrors in the writings of Klaproth.



948 —— Rezensionen - Comptes rendus — Reviews DE GRUYTER

Manchu, including e. g. Zaxarov’s, Hauer’s and others. It is notable that they
at the same time also formed an integral part of the study of Mongolian and
Tibetan in Europe, especially since the early nineteenth century. For instance,
Isaak Jakob Schmidt (1779-1847) acknowledges in the preface to his Mongo-
lisch-deutsch-russisches Warterbuch (St. Petersburg 1835) that a selection from
the “Worterspiegel” formed the basis for his collection of words, complemented
by other sources. Together with two Tibetan-Mongolian dictionaries the tetra-
glot similarly formed the basis for Schmidt’s Tibetisch-deutsches Worterbuch
(St. Petersburg 1841), which influenced later dictionaries such as Heinrich
August Jaschke’s (1817-1883) Handwdrterbuch der Tibetischen Sprache (Gnadau
1871) among others. Jozef Kowalewski (1801-1878) likewise lists the tetraglot
among the sources for his Dictionnaire mongol-russe-francais (Kazan 1844,
1846, 1849).

These haphazard and rather sketchy notes should be sufficient to illustrate
how essential the various mirrors have been and continue to be for scholars in a
number of different fields — and accordingly how great a desideratum a modern,
reliable and convenient-to-use edition of the pentaglot has long been. This is es-
pecially true due to the fact that the pentaglot is content-wise extremely close not
only to the tetraglot but also to the 1772 edition, so that scholars working on or
with the latter dictionaries likely profit considerably from an edition of the penta-
glot. The completion of the edition at hand is thus nothing less than a milestone in
scholarship and an accomplishment we can hardly thank the editors enough for.

Speaking of the pentaglot itself, it has come down to us in (at least) three
different manuscripts:

1. One formerly kept at the Chonghuagong E#'= and later transferred to the
Palace Museum. It was published in facsimile by Minzu chubanshe in 1957
(referred to in the edition as well as here as “PEK”). While it is thus easily
available, it contains countless scribal errors and is often inferior to the other
witnesses of the text.

2. Another one formerly kept at the Xiangfengge ¥#/Elf# in Shenyang that was discov-
ered by Naitd Konan NEE#IES (1866-1934) and Haneda Toru 1= (1882-1955),
allegedly in 1912 (cf. pp.xxv, xxix). The photographs taken around this time later
served as the basis for the reproduction of the pentaglot published by the Toyd

See Dorn, Bernhard (1846): Das Asiatische Museum der kaiserlichen Akademie der
Wissenschaften zu St. Petersburg. St. Petersburg: Buchdruckerei der Kaiserlichen Akademie der
Wissenschaften; Landresse, Ernest Augustin Xavier Clerc de (1839): Catalogue des livres imprimés,
des manuscrits et des ouvrages chinois, tartares, japonais, etc., composant la bibliothéque de feu
M. Klaproth. Paris: R. Merlin.



DE GRUYTER Rezensionen — Comptes rendus — Reviews = 949

bunko Hy¥ & (“TB”) in 1943." Now the dating of the “discovery” is undoubtedly
an error, however, even if the same claim is also found elsewhere in the literature
(e. g. in Imanishi 1966: 15, 28)." It appears that the pentaglot was first introduced
to the scholarly world by Haneda in 1913, at least if we only count specialized pub-
lications. Haneda himself, however, merely states that the photographs were taken
in the preceding year, i. e. 1912.” In fact, the pentaglot was already briefly intro-
duced in at least two of Naitd Konan’s publications prior to 1912. In addition to the
1906 article already referred to by Walravens,® Naitd published his Photo Album of
Manchuria in 1908, which provides a photograph of the manuscript together with
a brief explanatory note.” According to the latter’s preface dated July 1906, all the
photographs in the album were taken by Osato Buhachird KB /\Ef in 1905 -
which is what then appears to be the actual date of the manuscript’s “discovery”.
The brief description in the album states that it was kept at the Xiangfengge.

3. A third one in the possession of the British Library (“BL”), considered to represent
the best text witness available (p.xviii)."® It is a matter of regret that only the first
two out of the three known manuscripts are available in facsimile reproductions,
whereas exactly the London manuscript has not yet been published in facsimile
and does not appear to have been digitized either.

The basis for the present edition is PEK (p. xxxvii), but the editors assure us that
“everything in PEK that seemed dubious in some way” was checked against
BL and TB (p.xix).” This is indeed highly advisable as Imanishi (1966: 161), for

13 At least two holding libraries in Japan have long digitized their copies and made them avail-
able online, namely the National Diet Library (see http://dl.ndl.go.jp/info:ndljp/pid/1139394)
and Waseda University Library (see http://www.wulwaseda.ac.jp/kotenseki/html/ho05/
ho05_01928/index.html). As the resolution of the images is sometimes too low to make out all the
details, they cannot however fully replace the underlying facsimile edition in its original form.
14 See Imanishi Shunji 4 FE&FK (1966): “Gotai Shinbunkan kaidai” Fi##i5 LB RE/“The
explanatory notes on Wu-ti Ch‘ing-wén-chien”. In: Gotai shinbunkan yakkai T 887& L%
fift | Wu-t‘i Ching-wén-chien, translated and explained. Edited by Tamura Jitsuzo FH 4} # i/Imani-
shi Shunji 4747 %k /Sato Hisashi /4 /i . 2 vols. Kyoto: Kyoto daigaku bungakubu, Nairiku Ajia
kenkyiijo, 1966-1968, vol.1, 1-16 (Japanese), 17-29 (English).

15 Haneda Toru 3 FH % (1913): “Gotai Shinbunkan” Fif#i#% 8. Geibun % 3L 4.8. Reprinted in:
Haneda hakushi shigaku ronbunshii | F1# - 32 225/ 3L 8 /Recueil des ceuvres posthumes de Toru
Haneda, vol.2. (Toyoshi kenkyii sokan Hy¥ 52 #ff 57 # T/ Oriental Research Series; 3.2). Ky6to:
Toydshi kenkytikai, 1958, 445-453; here p. 445.

16 See p.235, n. 3 in Walravens, Hartmut (2015): “Auf kaiserlichen Befehl erstelltes Worterbuch
des Manjurischen in fiinf Sprachen [...]”. Central Asiatic Journal 58.1/2: 234-238; or now also
pp.72-73, n. 3 in Walravens, Hartmut (2016): “Corff, Oliver [...] (Hg.): Auf kaiserlichen Befehl
erstelltes Wérterbuch [...]”. Orientalistische Literaturzeitung 111.1: 72-74.

17 See no. 13 in Naitdé Konan P4 B F5 (1908): Manshii shashin-cho ¥ 55 Eff (Photo album of
Manchuria). Tokyo: Toyddo.

18 “Die beste Textfassung hingegen bietet das Londoner Manuskript.”

19 “[...] wurden samtliche Stellen des Pekinger Drucks, die in irgendeiner Weise fragwiirdig waren,
mit dem Londoner Manuskript und der Reproduktion des Fengtian-Manuskripts verglichen.”



950 —— Rezensionen - Comptes rendus — Reviews DE GRUYTER

instance, has long argued with reference to Manchu, that PEK with its frequent
errors is much inferior to TB, which is also echoed by Kuribayashi (2008a: 10,
2008b: 31) for Mongolian.”® Similar claims can be made for other layers of the
pentaglot as preserved in PEK as well. The editors are well aware of the numerous
problems PEK entails and likewise address several issues in the explanatory
remarks (e. g. pp. xxviii, Xxx, Xxxxvii).

Now a very simple entry in the pentaglot may look like the following ex-
ample for ‘day’ (left and right here corresponding to the top and bottom in the
original respectively):

1 2a 2b 2c 3 4a 4b 5

woho> g ow oW w0 S & [

Every entry consists of eight elements covering five languages, arranged from top
to bottom: 1) in the Manchu language and script; 2) in the Tibetan language both
2a) in its own script and 2b) in a transliteration as well as 2c) in a transcription
into Manchu script; 3) in the Mongolian language and script; 4) in the Turki
language, first 4a) in Arabic script as usual, followed by 4b) a transcription into
Manchu script; lastly 5) in the Chinese language and script. On every single page
of the original pentaglot we are thus dealing with five scripts with no less than
four different orientations (i. e. vertical, left to right [Manchu, Mongol] and right
to left [Chinese] versus horizontal, left to right [Tibetan] and right to left [Uighur]).

Out of the five languages three - i. e. Manchu, Mongolian and Chinese — are
only given in its own script in the original pentaglot, whereas earlier editions
sometimes also included transcriptions e. g. of Mongolian into Manchu script
(1743, 1780 eds.), likewise of Chinese into Manchu script (1772 ed., Siti hebi
wenjian) or into both the Manchu and Mongolian scripts (1780 ed.), or they
even employed the Chinese script quasi-alphabetically to provide renderings of
Manchu (1772 ed., also in the ms. of Yuzhi jian Han Qingwenjian 1 4 #1%%E i)
or both Manchu and Mongolian (1780 ed.).”

20 See Imanishi Shunji 4-FH&F#K (1966): “Shinbunkan: Tantai-kara gotai-made” & L& —K
{&7>55{K % T (On the Qingwenjian: From the mono- to the pentaglot edition). Chdsen gakuhd
FAEE2E 3 39/40: 368-410; Kuribayashi Hitoshi ZZ#434) (2008b): “Mongorugo shiryd-to shite-no
Shinbunkan” &> S/LEE&RE LT? EXE ] (The various Qingwenjian as sources on Mon-
golian). Tohoku Ajia kenkyii B4t 7 < 7 #F4E 12: 1-34. For the bibliographic details of Kuribayashi
(2008a) see note 1 above.

21 For instance, Manchu yamjiha ‘it turned evening’ is glossed as «y2.a.m".j.i.h®.a> &[] 7255 {7
H B (1780 ed., I/3v), Mongolian tengri ‘heaven’ as «t®.e.tng.g®.e.1l.vi> FFAR & AR {7 (1/1v). Note
however Kuribayashi’s (2008h: 26; see note 20 above) suggestion that the Chinese transcriptions
of Mongolian are in fact not based on the latter language’s pronunciation as such, but rather on
the Manchu transcriptions.



DE GRUYTER Rezensionen — Comptes rendus — Reviews == 951

In the edition under review the entry given above now appears as follows
(p.34), together with the entry’s unique number (0115.1) as well as highly useful in-
dications as to where exactly the entry is located in all three different manuscripts:

(D inenggi (tb) nyin. niyin nin (mo) ediir edep (tu) kiin kun H ri Tag

That is, all eight layers of the original are given here in unchanged order,?
exclusively using romanizations however with the exception of Chinese (which
is conveniently given both in original script and Pinyin romanization). Anything
else would certainly have led straight into a veritable typographical nightmare,
even if we ignore technical problems for a moment; there can thus be little
doubt that the editors’ choice was a wise one. Together with the translations
into modern Mongolian (in Cyrillic script) and into German — in a sense the
“traduction Europeenne” Leibniz desired — we now have an impressive total of
eleven layers for every single one of the 18.671 entries in the pentaglot. No user of
the edition will have difficulties imagining how Herculean a task the preparation
of the manuscript for print must have been, even if we are dealing here with the
combined efforts of almost a dozen scholars. Demanding perfection in every
respect under such circumstances may easily be deemed unreasonable. This
notwithstanding we would like to address two aspects in the remainder: the
issue of romanization and the question as to what degree a collation of the three
witnesses was actually carried out.

It goes without saying that for an edition in eleven layers, no less than eight
of which are given in romanization, the consistent and transparent use of ro-
manization schemes is of paramount importance. In the following we will con-
centrate on the romanization of the layers in Manchu script, specifically that of
the rather sophisticated layer 2b, which arguably presents the greatest number of
challenges to anyone attempting a transcription of the original manuscripts. The
comparatively large variety of consonants in Tibetan necessitated an expanded
inventory of letters in the Manchu script, while complex syllable structures with
frequent consonant clusters yielded a number of graphotactical issues.

The Manchu script in use e. g. in the eighteenth century can be thought
of as consisting of three sets of letters: a) a core inventory of letters neces-
sary to write Manchu; b) a rather commonly employed expansion set used in
conjunction with the core inventory that is necessary above all to allow for a

22 Contra Németh (2014: 416) who states that “In the edition, with reason, the content of the
whole manuscript is transcribed, obviously, except for the Manchu transliteration of Tibetan
and Turki.” See Németh, Michat (2014): “Remarks on the New Edition of Wu ti Qing wen jian
(Ed. by Oliver Corff et al. 2013), or What Form Critical Editions of Lexicographical Manuscripts
Should Take”. Folia Orientalia 51: 415—-420.



952 —— Rezensionen - Comptes rendus — Reviews DE GRUYTER

more or less loss-free rendering of contemporary Mandarin in Manchu script;
c) as well as a less commonly employed expansion (again, used in conjunction
with the first two sets) used when writing languages other than Manchu and
Mandarin, such as Sanskrit or Tibetan. While a) and b) are virtually always ad-
dressed together in accounts of the Manchu script, c) is frequently left unmen-
tioned. Also, in terms of romanization the variation among current scholars
observed for a) is often negligible, whereas there is quite a degree of disagree-
ment in the case of b); for c) finally it is even no exaggeration to say that no
standard exists at all.?

With reference to the Manchu language in Manchu script the editors state
that the romanizations follow Hauer (p. xliii), which obviously refers to Hauer’s
Handwdérterbuch, the second edition of which was in a sense a byproduct of the
pentaglot edition.?* However, as c) was largely irrelevant for Hauer’s dictionary,
his romanization can only serve as a model for a) and b). Also, as a matter of fact
the present edition does not necessarily follow Hauer for b) either. For instance,
the letter * (used e. g. to transcribe the Chinese initial corresponding to Pinyin
z and Tibetan dz =) is romanized as dz here, whereas Hauer generally has z (see
e. g. Hauer 2007: 534-535).%° A further deviation from Hauer and in addition a
source for inconsistencies is the combination of this letter with what appears
to be a variant shape of yodh in final position.?® This combination corresponds
to Pinyin zi as in shizi -+ ‘heir apparent of a prince of the first rank’, zhangzi
£ ‘heir apparent of a prince of the second rank’ or taizi &+ ‘crown prince’
for instance, and is written ze by Hauer (2007: 446, 275, 458): Size, jangze, taize.
In the edition under review, however, it is rendered as either dz or dzi, which
is neither in accordance with Hauer - even if for very good reasons in the case

23 For a most useful overview of graphemes belonging to c) together with a proposal concerning
the romanization of the full inventory of graphemes in the Manchu script see Kam Tak-sing H
£ (2000): “Manwen luomazi pinxiefa chuyi” ## 3 % & F 8t 5% 41 (On the romanization of
the Manchu script). Manxue yanjiu i 24 5% 6: 50-68 as well as Kam Tak-sing (2010): “*Manwen
luomazi pinxiefa chuyi’ buji” [# R FHFZEH | 5 (Supplementary notes to ‘On the
romanization of the Manchu script’). In: ‘Manxue: lishi yu xianzhuang’: guoji xueshu yantaohui
zhaiyaoji “W%%: 152 5I0R” E iR 2 AT T & E4E, 21-28.

Also see Stary, Giovanni (2004): “An Unknown Chapter in the History of Manchu Writing:
The ‘Indian Letters’ (tianzhu zi X*%¢)”. Central Asiatic Journal 48.2: 280-291 as well as pp. 20-23
in Stary, Giovanni (2006): Vom Alphabet zur Kunst. Illustrierte Geschichte der mandschurischen
Schrift. (Aetas Manjurica; 12). Wiesbaden: Harrassowitz.
24Hauer, Erich (2007): Handwdrterbuch der Mandschusprache. 2., durchgesehene und erweiterte
Auflage herausgegeben von Oliver Corff. Wiesbaden: Harrassowitz.
25 Note that z is used as well in the edition’s romanization of the Manchu script, but for a special
letter belonging to c), used to write Tibetan z = for instance — on which see below.
26 See Nakamura Masayuki " #H2 (2008): “Kangoon zi, ci, si-o arawasu Manshii moji” &2&
E Izi/ci/si) ZFE M CF (On the Manchu letters rendering Chinese zi, ¢i and si). KOTO-
NOHA 65: 1-4, here especially pp.2-3.



DE GRUYTER Rezensionen — Comptes rendus — Reviews == 953

of dzi¥” - nor is this done consistently within as well as in between different
layers. Consider the following entries containing the words given above as
examples:®

entry 1 2a 2b 2c

0255.1 3idz [!] shi-tsi Sits Sidzi []
0255.3 jangdz [!] cang-tsi c’angts jangdzi[!]
0278.1 taidzi [!] taisi tha’i-rtsi-tha’i-shi  taits/rts?® tai 3i taidz [!] taisi

In Manchu script 1 and 2c are entirely the same in all three cases, yet the editors
vary in their romanizations, using sometimes dz but also sometimes dzi, both
in 1 and 2c: Sidz(i) (Hauer’s Size) for «*, jangdz(i) (jangze) for =, taidz(i) (taize)
for anf,

The aspirated counterpart of dz (Hauer’s z) *, namely + (used e. g. to tran-
scribe the Chinese initial corresponding to Pinyin ¢ and Tibetan tsh =), similary
deviates from Hauer’s z’ and is written tsh here. Again, for the combination *
(corresponding to Pinyin ci) he would use e and thus write z’e (see e. g. Hauer
2007: 535), whereas the edition has tshy instead (see e. g. 2c of 1070.3).%° It is only
natural then that # is written sy here, abandoning Hauer’s se, again — even if left
unmentioned - for good reasons.™

27 First, the letter in final position appears to be a variant shape of yodh (whereas the regular
final yodh does not seem to co-occur with the consonant letter dz [Hauer’s z]), so that rendering
it as dzi appears appropriate. More importantly however, using dzi here allows us to distinguish
it from actual dze * (corresponding to Pinyin ze), which Hauer’s (and others’) use of e does not.
Also cf. note 31 below.

28Note that for reasons of typographical consistency the edition’s <> is replaced with <> here
throughout.

29 “ts/rts” is a correction by the editors, based on rtsi  as in PEK’s 2a. Note however that TB
(II1/14v) has tsi xhere instead, so that 2a—c all match. Regrettably the edition does not comment
on the textual variation observed between PEK and TB in this and a number of other cases — we
will come back to this issue below.

30 Hauer’s z'e suffers from the same problem as his ze (on which see note 28 above), as the dis-
tinction between # versus * (corresponding to Pinyin ce and ci respectively) is lost in his roman-
ization. That both end up as z’¢ is also obvious from the following entry in Hauer (2007: 535): “z%
chin. %, 7 usw.” In Manchu script ce 3 and ci 7 are however distinguished as * and * respec-
tively.

31 Writing se for # in contradistinction to se for #' is misleading, as it suggests that the difference
between the two lies in their initial consonant rather than the following vowel. Graphically, final
+ and medial + may well be derived from e (i. e. final ¥ and medial +), as suggested by Imanishi
(1959: 64) and Nakamura (2008: 3; cf. note 27 above) for instance. Also, Nakamura’s romaniza-
tion of this as & rather than y has the advantage of avoiding any possible confusion with y r.

See Imanishi Shunjii 4 PaZFH# (1959): “Mango tokushu jibo-no nisan-ni tsuite: sono
romajihd-no mondai” MFERHFERO =20V T—F D —<FiEORE (On several
special letters for the Manchu language: The problem of their romanization). Téhagaku kiyo % 75
FHLE 1: 53-66.



954 —— Rezensionen - Comptes rendus — Reviews DE GRUYTER

Next are the modified versions of the letters ¢ and j which predominantly
appear in the combinations % and ¥ (corresponding to Pinyin chi and zhi respec-
tively). These would be c’i and j’i according to Hauer (e. g. 2007: 86, 297), whereas
here it is difficult to establish regular correspondences: Hauer’s j’i is sometimes
indeed found as j’i, notably in the Manchu transcriptions of Turki (see e. g. 4b
of 0616.2, 0692.1 or 0796.1 for cases in both initial and medial position), but
also elsewhere (see e. g. 2c of 0742.2). It also appears as jy in accordance with
Mollendorf and others, however, sometimes even side by side with j’i in the same
lemma (compare e. g. 1 with 4b of 0692.1). Also see 2b of 0677.4 and its again
different romanization j° for + in PEK — which incidentally is merely an error for
TB’s (VI/60r) ¥ (on which see further below). In this light, Hauer’s c¢’i might be
expected to be written as c¢’i or possibly cy (or c’y, as Méllendorf does) or even c®i,
but for reasons unknown it is repeatedly found as ¢i in the Manchu renderings
of Turki,* and even as cyi instead in renderings of Tibetan, as in the examples
below. Note that there is no additional yodh to be found in the original spellings
as suggested by the addition of i.

entry 2a 2b 2¢

0038.1 ’khrigs-pa k’riks p’a cyikba [!]
0064.4 Kkhug-rna-’khrigs kuk rna "k’riks kuk na cyik [!]
0253.3 khri-thub k'ri tub cyitob [!]*

Finally, while Hauer (e. g. 2007: 297) has j for t (corresponding to Pinyin r-), the
edition prefers Z, reserving j for a different letter (see below). Apart from adopting
Hauer’s k’, g’ and possibly h’ for the set ¢, ¢ and ¢ the edition thus has little in
common with his romanization beyond the core inventory. This notwithstanding
no outline of the romanization of the Manchu script is provided by the editors,
not even for the the expansion set b) to the core inventory. A number of their
decisions therefore regrettably remain rather intransparent to the user.

Now layer 2b goes beyond the core inventory and also beyond the expanded
inventory used to transcribe Chinese, making use of several further additions in
order to allow the Tibetan entries to be transliterated truthfully to their original
orthography, keeping all distinctions intact. As hinted at above there are several
competing proposals but certainly no standard in terms of a romanization cover-
ing everything from a) over b) to c). As the editors have despite these circumstanc-
es decided to give only a very incomplete account of the romanization scheme

32 See e. g. 4b of 0573.2, 0574.3, 0576.3, 0577.2-4, 0578.1-4, 0579.1, 0579.3-4, 0581.2, 4454.3 etc.
33 Note that -tob in PEK is an obvious error for -tub as found in TB (III/2r). Again, however, the
textual variation is left uncommented and the error left uncorrected in the edition.



DE GRUYTER Rezensionen — Comptes rendus — Reviews === 955

used as well as of the actual Manchu script behind it, even users acquainted with
Manchu in general will likely face some difficulties in using the edition under re-
view for layer 2b. At least in the beginning constant comparison with a facsimile
of at least one text witness of the pentaglot will be necessary here. In this respect
the older Japanese edition of the pentaglot (simply referred to as Yakkai in the
following) with its comprehensive tables showing all Manchu letters and other
symbols together with their respective romanizations as found in the main body
of the edition fares considerably better than the present one, even if it suffers
from its own serious deficiencies.?* Limiting ourselves to the simple consonants
in prevocalic position®* and ignoring consonant clusters, vowels other than a
(and e for the velars) as well as comparatively rare special symbols here,* we get
approximately the following picture for the transliterations of Tibetan in layer 2b.
Renderings peculiar to c) are indicated by a gray background; where different the
romanizations as found in Yakkai are given in square brackets for comparison.*”

ka m  kha m  ga q

g’a (ge) . k’a (ke) ga(ge)
Bagel D kale]

34 See note 14 for hibliographic details of the Japanese edition and pp. xviii—xix therein for the tables.
35 A noteworthy Tibetan consonant cluster not covered by the table is lh- as in lha g which is
transliterated into Manchu script as the usual I plus diacritical circle, romanized in the edition
as I’

The variety in possible postvocalic consonants is limited so that the correspondences here
are relatively straightforward. Note however that Tibetan -d and -g are always transliterated as -t
and -k; unlike prevocalic ng-, postvocalic -ng is rendered by the usual -ng =.

36 For a comparatively rare (in the pentaglot at least) and apparently likewise unexplained (but
admittedly rather self-explanatory) symbol see e. g. 0720.3: Here, Tibetan wam-she in 2a is trans-
literated as °wa Se in 2b, with ° for anusvara s (on which also see Kam 2010: 26; see note 23
for bibliographic details). Further examples for ° are found in 0721.4, 0722.1 etc. As the editors’
footnotes indicate, BL has anundsika % instead in all three cases, transcribed in the edition as °)
which again is hardly in need of an explanation.

37 Another, however incomplete romanization scheme of the Manchu transliterations of Tibetan
in the pentaglot is provided by Haenisch in his edition of a fragment. Apart from d’and p’ there is
little overlap with the romanization scheme in the edition under review; the renderings of most
other special letters are etymographically based, imitating the use of circles as diacritical marks
in the Manchu script: 4, 1, §, §, 2 (= I', ng’, z, zh, ts in the new edition). Initial ” is equated with e
by Haenisch (e. g. 1953: 7, no. 3 [= 4398.3]), which is readily explained by the graphical proximity
of the two due to scribal errors in many instances.

See p.13 in Haenisch, Erich (1953): Zur japanischen Phototypieausgabe des fiinfsprachigen
Warterspiegels. (Deutsche Akademie der Wissenschaften zu Berlin, Institut fiir Orientforschung;
Verdffentlichung 16). Berlin: Akademie-Verlag.

38 Being derived from n (initial r, medial r ~ ) by replacing the diacritical dot with a circle, ng’
shows exactly the same variation in shape (initial +, medial ~).



956 —— Rezensionen - Comptes rendus - Reviews DE GRUYTER

& ja = g
& jiya =/ niya w
= da 5 na 3
o da W na W

z ba g ma

) ba ma #

The correspondences are generally close to the table of Manchu renderings of
Tibetan provided in Qinding Tongwen yuntong $X5E[FSCEEST (17505 I11/4r-61).
The editors already point this out as well (p.xxxiv), but pass over the details,
including the differences between the two. Thus, where Tongwen yuntong (111/5v)
gives Za ¥ with initial Z (Hauer’s j) r to render Tibetan zha , the pentaglot prefers
zh ¥, created on the basis of § + in a fashion entirely parallel to deriving z * from
s *+. (In 2b Z does not seem to occur at all as a regular correspondence, at best in
the case of scribal errors; cf. below.)

The comparison between the pentaglot and Tongwen yuntong suffers from
the circumstance that the latter only gives Manchu renderings of Ca-type sylla-
bles, so that the correspondences for syllables featuring other vowels than a are
not necessarily clear. This is an especially vexing problem for letters restricted
to combinations with a specific class of vowels. For instance, Tibetan ka yields
g’a in Manchu script, but g’ only combines with a and o. Thus, while ka and ko
can be (and are) transliterated unambigiously as g’a and g’o respectively, ge, gu

39 As with the common ¢t and d, d’ has a variant shape with a longer stroke to the left depending
on the following vowel.



DE GRUYTER Rezensionen — Comptes rendus - Reviews =——— 957

etc. have to be used for non-existing *g’e, *g’u etc. This is problematic in so far as
Manchu g also already corresponds to Tibetan g, so that e. g. ge in 2b can render
both Tibetan ke and ge (cf. e. g. 0180.3 with 0120.3 etc.). With a view on the trans-
literation scheme in its entirety, however, such problems with overlapping cor-
respondences are the exception, not the rule — especially when the many scribal
errors in PEK are eliminated by textual criticism. Overall, the system is rather
straightforward once users of the edition have figured out themselves how ex-
actly the romanizations of Manchu script work here — with the notable exception
of Tibetan c and its reflexes.

According to Tongwen yuntong, Tibetan c should be rendered by a special let-
ter (initial v, medial +) modelled upon j (initial -, medial =) with an addition to the
right of the spine. Whereas Yakkai (p. xix) correctly groups the two letter forms to-
gether as allographs of the same grapheme transcribed as j, the editors of the edi-
tion under review apparently split them into two separate ones, transcribed en-
tirely differently: ¢’(i...) (not to be confused with Hauer’s ¢’) in initial, but j(i...) in
medial position. (In the following we will use j to refer to both allographs together
where necessary.) Additionally, the medial shape of j + is often written rather
flatly, resulting in something difficult to distinguish from the medial shape of Z+
(which, to make the chaos perfect, would be jin Hauer’s romanization).

Now, Manchu Z is supposed to be used for Tibetan zh in the system outlined in
Tongwen yuntong, not for c, to which j corresponds. It seems unlikely (and it is in
any case entirely unnecessary to assume) that Tibetan c is transliterated differently
depending on its position, initial versus medial, so that we are inclined to consider
instances of Z in 2b for c in 2a in the edition as errors for j throughout.*® Such a con-
clusion seems even more inevitable if we compare cases of alleged jand Z with their
models in PEK. For instance, entry 0308.2, 2b given below is deemed to feature both
jand Z in directly adjacent syllables — despite an appearance in the facsimile that
hardly supports a clear-cut graphical distinction. TB (III/30r) clearly confirms j in
both syllables as well. Furthermore, the same letter used to transcribe c in the same
Tibetan syllable gcig is romanized with Z in 0308.2 but with jin 0124.2 for instance.

entry 2a 2b
0308.2 [...]-bcu-gcig [...] byiyu gZik % i
0124.2 [...]-gcig [...] gTik {

40 It appears that Haenisch (1953: 9, no. 38 [= 4407.3] etc.) likewise misinterpreted j as Z (his £) in
his edition.



958 —— Rezensionen - Comptes rendus — Reviews DE GRUYTER

Further such problems with the alleged opposition between jand Z for Tibet-
an c are not difficult to find, thus calling into question its validity. To sum up:
it seems that the letter j appears in three distinct romanizations in the edition,
namely as ¢’ (initially), as j (medially) as well as erroneously as Z (likewise me-
dially) for what are intended to be instances of j. While Z for actual Z + (and for
what unmistakenly looks like Z even if we should expect j in its place) should
needless to say be retained, jalone seems sufficient for the remainder. (Note also
the confusing use of the same romanization Z in 2c of 1415.3 for what is a scribal
contamination of intended dz * [cf. the expected rendering in TB XI/45r] with §
+ — which resembles neither of the two other letters romanized as Z.)

A similar case with (at least) four different romanizations for the same letter
is that of ¥ (i. e. j plus diacritical circle), used to render Tibetan t 7 in accordance
with Tongwen yuntong. In the romanized Manchu transliterations of Tibetan in
2b, we find c° (e. g. 0742.2) and c’° (e. g. 0600.3, 0709.2), but also 2° (1904.3; cf.
the case of jvs. Zabove) — whereas 2c of the same entry 1904.3 has j’. Such incon-
sistencies are prone to puzzle the user on a regular basis.

Given the above, let us dwell upon the aspect of textual criticism for a bit,
as it is also crucial for the case of Tibetan c. Browsing through the edition under
review and comparing its critical text with PEK and TB (unfortunately not of
BL as well, as it was unavailable to the reviewer) one rather commonly notices
that — notwithstanding an already very substantial number of errors and correc-
tions the editors do comment upon - even obvious mismatches between 2a, 2b
and 2c or other equally obvious errors are still left entirely uncommented and
uncorrected, despite the fact that TB (and presumably also BL) more often than
not confirms what one would expect under the assumption that layers 2b and 2c
were executed in a more or less systematic fashion.”

Following the system of transliterating Tibetan as stipulated in Tongwen
yuntong and also as observable in the pentaglot, a syllable such as Tibetan
chu should yield Manchu ciyu = in a regular fashion. Yet, in PEK’s layer 2b
some of the correspondences may appear to be almost at random, so that chu
is in fact frequently rendered as = (not =<), given in the edition as ciui.** First,
this again deviates from Hauer’s romanization which has -ioi throughout for

41 Particularly puzzling but apparently less frequent are cases involving a partial correction of
PEK hased on TB, such as 1427.2: While the unexpected po in 2b for phu in 2a is corrected into
pu as it is found in TB (cf. n. 1 to 1427.2), “Ziyuk for ’jug in the same entry is left unchanged and
commented — despite the fact that the correspondence is irregular as well and that TB (XI/51v)
has the expected %jiyuk after all.

42 From p.xxxiv, where a distinction is made between “jiuk versus %jiuk — presumably with iu for
yodh-waw without dot (Hauer’s io) versus iu for yodh—waw with dot —, we may possibly infer
that == would rather be romanized as ciui by the editors. In absence of a gapless explanation of
the Manchu romanization scheme used in the edition this is somewhat speculative however.



DE GRUYTER Rezensionen — Comptes rendus — Reviews =—— 959

orthographic yodh-waw-yodh (with dotless waw),* even if the actual pronun-
ciation is probably indeed better approximated by -iui.** Second, these cases
apparently involve serious scribal errors throughout. This is already suggested
by the transliterational system as such, as long as we assume it to be more or
less consistent, but is also confirmed by the dozens of instances where TB has
the expected and completely regular correspondence, i. e. ciyu. Still, while the
editors claim to have checked everything in PEK that seemed dubious in some
way against the other witnesses, in numerous instances no reference to either
TB or BL and no correction is made.* This is however not an issue pertaining
to specific syllables or syllable types alone. The following is a random selec-
tion of cases with various errors in PEK that were left uncommented in the
edition and might easily have been rectified through consultation of TB.

entry 2a 2b 2c comments
0015.2 zla-’od-skya zla"od sg’ya daotyal[!] TB(1/8r) da ot ja
0017.1 gser-phur- gser pur sirpur [!] TB (1/9r) serpur
0028.4 gre gre ye [!] TB (1/14v) je
0055.3-4 ser-bas-[...] ser bas[...] serwei [1][...]  TB(I/28v) serwai
0076.2 shing- Sing Seng ['] TB (11/2r) Sing
0077.2 shing-pho sing po Sengpo [!] TB (I1/2v) Singpo

0503.1-2 sker-’tham(-res) sgertam (res) girtam(rei) [!]  TB (V/47r) gertam(rei)
0507.1 phan-tshun-brdeg pantshunbrdek pratshundek [!] TB (V/49r) pantshudek [!]
1433.3 rgyab-byed rgyab byed jabyet [!] TB (XI/54v) jabjet
1437.3 gces-par-byed gZiyes p’arbyed jai[!] barjet[!] TB (XI/56V)jei barjet

(PEK actually has barajet)
1438.1 shyin-pa sbyin p’a jinb [1] TB (XI/57r) jinba

At times we may even speak of clusters of errors which could have been avoided
without much effort. Consider for instance the following set of four immediately
adjacent entries:

43 Note incidentally that the same string of letters in Manchu words is romanized as -ioi in accor-
dance with Hauer, at least in entries such as 0692.4, 0693.1, 0693.3, 0694.3, 0695.3 etc. Similarly,
where Hauer has -iong, the edition has both -iung and -iong, at times even in the same lemma.
For one such case see e. g. 0096.2, in which according to the edition Tibetan cung is equated with
c’iung (i. e. jiong =~ — TB I/12r incidentally has the expected jiyung once more) in 2b versus jiong
wm in 2c.

44 See e, g. the Manchu-Chinese syllabary entitled Jianxie sanhe hanzi shier zitou 55 = & V5 F
-+ —5“FH contained in the 1772 edition which for instance transcribes nioi (used e. g. for Chinese
nii %) as ni-wu-yi J& K4, hioi (e. g. for xu &) as xi-wu-yi 75 KX etc. with wu & for Manchu u
(not e 5} for o). This is likewise reflected in the Korean renderings of such syllables, see e. g.
Han-Ch'éngmun’gam 1/6r with its nyuy ¥ and hyuy # for nioi and hioi respectively.

45 For a selection of such cases see e. g. 0079.2-3, 0197.1-3, 0199.3-4, 0200.1-4, 0201.1-2, 0201.4,
0202.3, 0206.1-4, 0207.1-4, 0208.1-4, 0209.1-4 etc.



960 —— Rezensionen - Comptes rendus — Reviews DE GRUYTER

entry 2a 2b 2c

1436.1 snying-rje-can sniying rrye [!] jiyan [!] ningje jiyan [!]
1436.2  snying-rje-byed sniying rrye [!] byed ningje jet
1436.3  snying-rje-byed-’jug sniying rrye/rjiye byed "Ziyuk/"jiyuk ningje jetjuk
1436.4 snying-re-byed [!] sniying re rZiye [!] ningje ['] jet [!]

Looking at PEK and the edition alone one may wonder why the clearly erroneous
rrye is corrected only in 1436.3 but not in the two preceeding entries. Assuming
the transliteration to be systematic, one would expect all three cases of rrye as
well as the single case of rZiye in 1436.4 to have rjiye instead. If we now turn to TB
(X1/56r) for comparison we find that all four instances are indeed clearly given
here as rjiye just as 2b of 1436.3 ends in the expected #jiyuk here - yet none of this
is indicated in the edition.

Next, all four entries have ningje in 2c (note however that 2c of 1436.3 is miss-
ing in PEK and was supplied from BL in the edition), which however makes little
sense in the case of 1436.4. Again, some error appears to have found its way into
PEK - and again TB would have provided the editors with an opportunity for
correcting it, as here we clearly read ningre je. This brings us to the third syllable
in 2c of 1436.4, which is allegedly jet in PEK. In fact however, both PEK and TB
merely have je rather than jet. If 2c has je, the correspondence with rZiye (which
as stated above is an error for rjiye as it is found in TB) starts to make sense after
all, but what then about byed in snying-re-byed? This appears to be yet another
scribal mistake, based on the two preceding entries whose third syllable is in-
deed byed. This assumption is confirmed by TB which has snying-re-rje, so that
2a-2c are after all in perfect accordance with each other. For a similar case of
disagreement between the three Tibetan layers see e. g. 0291.2: While 2a has
ngang-bzang-man, both 2b and 2c give the third syllable as ma — which the edi-
tors emend to “ma/man” in 2b (however, for reasons unknown not in 2c) to agree
with 2a. Now TB (III/21r) — and likewise Siti hebi wenjian (111/58v) — has ngang-
bzang-ma in 2a, however, which explains both of the Manchu renderings.

The last irregularity to be noted in the set 1436.1-4 concerns the reflexes of
Tibetan can which is of special interest to us as the diversity of Manchu translit-
erations for this syllable is given on p. xliii as one of the reasons why a table sum-
marizing the correspondences between the Tibetan and Manchu scripts as seen
in the transliterations could not easily be provided. According to the edition,
can in 2a of 1436.1 is allegedly both transliterated and transcribed into Manchu
script as jiyan. The latter is an error in the edition, as both PEK and TB have the
expected jan rather than jiyan in 2c. However, jiyan in 2b is now indeed what
PEK gives, but once more we are dealing with an error here, namely for jiyan
(the editors’ ¢’iyan, i. e. ™) as found in TB. Checking a random sample of cases



DE GRUYTER Rezensionen - Comptes rendus - Reviews =— 961

involving can in 2a transliterated as jiyan in 2b in PEK against the corresponding
entries in TB shows that this must be an extremely common error.*®

Given that jiyan is the less marked of the two and that the graphical differ-
ence between the two is minimal, it is easy to imagine the difficulties scribes
had depending on their level of acquaintance with Tibetan and its translitera-
tion into Manchu script.#

To stay with Tibetan can for a little longer: According to the editors (p. xliii)
PEK gives no less than eight different transliterations for it, namely “c’iyan, ji-
yan, giyan, zriyan, ciyan, syan, rian, ryan” (note that jiyan and Ziyan, which we
also find in the main text of the edition, are absent here). The first two — likely
the most common variants — have already been dealt with sufficiently. Next,
giyan, rian and syan are apparently exceedingly rare clerical errors in 2b: For
giyan see e. g. 1150.1, appearing as expected as jiyan in TB (X/3r). Confusion
between g and j is not too uncommon in PEK: Tibetan Icags is mis-transliter-
ated as lgiyaks (1154.3; TB X/5r: ljiyaks), bcu as bgiru (1162.4; TB X/9r: bjiyu),
Icam as lgiyam (1224.3; TB X/41r: ljiyam), Icibs as Igibs (1272.2; TB X/66r: ljibs)
etc. Similarly common is the confusion of gi and j: see e. g. the numerous in-
stances of Tibetan ’jug transcribed as juk in 2c in TB, but as giok in PEK,*® or
likewise in 1201.4 giyo for Tibetan jo rather than jiyo as in TB (X/29r). — The
few cases for “syan/jiyan” the reviewer noticed are 3252.2, 3252.4 (TB XXIV/8v:
jiyan for the latter and probably also for the former) and 3282.4 (TB XXIV/23v:
jiyan). In fact two out of these (3252.4, 3282.4) hardly resemble syan at all even
in PEK, whereas 3252.2 indeed does. — The only case for rian the reviewer has
spotted is 3259.1 with “rian/jiyan” (possibly the medial shape of j overwritten
with [the left half of] its initial shape?) for which TB (XXIV/12r) has the ex-
pected jiyan. — The other spellings mentioned by the editors, namely ciyan,
zriyan, ryan (note the graphic proximity to rian) appear to be rare misspellings
as well, at least the reviewer was so far unable to find any instances at all. It
is regrettable that the editors decided not to give any references for such rare
cases. — For a case of Ziyan in the edition see e. g. 3258.4, which once again
can be corrected into jiyan based on TB (XXIV/11v). There is thus something

46 For examples see e. g. 1400.1, 1403.4, 1405.1, 1406.1, 1417.1, 1417.3, 1420.2, 1433.1, 1434.3, 1436.1,
1438.3, 1441.4, 1442.1-2, 1444.1, 1447.3, 2492.2-4, 2493.1, 2493.4 etc. In all of these cases PEK has
incorrect jiyan whereas TB gives the correct form jiyan (or c’iyan), which is indicated in not a
single instance in the edition under review.

47 This is not to say of course that correct renderings do not occur at all in PEK. See e. g. 1652.2
for 2b c’iyan for 2a can. Also, errors in the opposite direction occur as well (though apparently
much less often). For instance, instead of “Ziyam for ’jam (1399.1), “fiyuk for ’jug (1400.4) or “Ziyok
for ’jog (1426.2-3, 1427.4) we should expect transliterations with j throughout: jiyam, %jiyuk, #jiyok
(as found in TB again).

48 See e. g. 0483.2, 0483.4, 0484.4, 0485.4, 0486.2, 0487.4, 0488.1, 503.3, 0505.2 etc.



962 —— Rezensionen - Comptes rendus — Reviews DE GRUYTER

fundamentally wrong with PEK, which all the more calls for a careful collation
of the several witnesses.

Apart from a lack of gapless textual criticism making full use of the other
witnesses besides PEK, there is a second apparently non-neglibile source of er-
rors we can identify: The preface seems to suggest that the Manchu renderings
of Tibetan were not input manually from scratch but rather that a rough draft
version of them was generated automatically from a romanized version of 2a
with the help of an algorithm (p. xvii).*

Such an approach might then well explain a number of oddities observed
in 2b. For instance, Manchu generally has only -t = in coda position, but no -d.
Thus, whereas initial Tibetan d- corresponds to Manchu d-, the same -d as a
coda could only be transcribed as -t, both in 2b and 2c. Nevertheless, the edition
romanizes the same letter as -t only in 2c, but as -d in 2b - presumably based on
the romanization of Tibetan. The difference in Manchu spelling suggested in
the edition’s romanizations simply does not exist, which is likewise true of the
frequent -k in 2b vs. -k in 2c. Consider the following examples:

entry 2a 2b 2c

1344.1 srod-long srod [!] long {j sorot long {j
1346.3 mig-hur mik hiir £§ mik [!] hir )E f

Moreover, the automatic generation of 2b from 2a may also explain most if not
all of the cases where the edition suggests that 2b (and sometimes 2c) is entirely
regular in its correspondence with 2a, even if in PEK 2b (or 2c) actually deviates
from 2a. Consider e. g. the following cases:

entry 2a 2b 2c comments
0486.4 bgros|!]-thogs- bgros[!] toks juitokgiok [!] 2a: TB (V/38v) ‘gros
jug "jiyuk 2b: PEK & TB “gros

2c: PEK juitokkiok, TB joitokjuk
0501.1 ’khrugs-’dzing- fk’ruks "dzing cokdzing [!] 2c: PEK cokdzeng, TB (V/46r)
cukdzeng

49 The original wording is: “Auf der Grundlage dieses Datenmaterials [= romanized Tibetan in
2a] entstanden die Algorithmen zur automatischen Erzeugung der Rohfassungen der manju-
rischen Umschriften des Tibetischen.” It is unclear whether the plural “Umschriften” refers to 2b
and 2c together or merely e. g. to the entirety of 2b for instance.



DE GRUYTER Rezensionen — Comptes rendus — Reviews =—— 963

1418.1 ‘’tsho-rten-yod ‘tshord’en[!]yod tshodenjot 2b:PEK rd’an, TB (XI/46v) rd’en

1421.4 las-byed las byed laijet [1] 2c: PEK laijat, TB (X1/48r) laijet

1430.4 bag-phebs bak pebs [!] bakpab [!] 2b: PEK pabs, TB (XI/53r) pebs
2c: TB bakpeb

1447.4 ’dzin[!]-bag Adzin [!] bak dzimbak [!] 2a: TB (XI/62r) ’"dzem-bag

2b: PEK & TB "dzem bak
2c: PEK & TB dzembak

Entry 1447.4 is of special interest, as here not a single of the three layers of
Tibetan is in accordance with PEK. Final -n in fdzin in 2b is presumably
based on 2a and merely another victim of the algorithm; PEK (as well as TB)
consistenly has -m in 2a to 2c. The same is true for the vowel of the first syllable:
in both 2b and 2c the Manchu rendering clearly has e rather than i — which
raises the question why Tibetan i is given as e here. PEK indeed appears to have
’dzim (but clearly not ’dzin), although the vowel diacritic is somewhat odd in
shape. This is likely not coincidental but related to the fact that this is an error
anyways, whereas TB has the expected 'dzem - so that 2b and 2c make perfect
sense as well.

Finally there are also errors in the edition that are either mere typos or may
also stem from misreadings or misinterpretations of what is present in PEK,
sometimes but not necessarily paired with errors that are already found in PEK.
Examples for this include the following:

entry 2a 2b 2c comments

0252.4 bdag-po bdak p’o datboo [!] 2c: PEK & TB (111/1v) dakboo

02741 bsgo-yig bsgo yik gonik [!] 2c: PEK & TB (l11/12v) go’ik

0446.2 ’dzin-yig Rdzin yik dzei’k [!] 2c: PEK & TB (V/17v) dzen’ik

0744.1 ’bul-yig fbul yik bulaik [!] 2c: PEK & TB (VII/30v) bul’ik

1100.3 ’khyog-snye fk’yok sniye coknia [!] 2c: PEK cokniya, TB (IX/53v)

cokniye

1418.1-2  [..]-yod [...] yod [.]jot[!] 2c: PEK & TB (XI/46v) yot

1447.2 tshul-gtsang  tshul gdzang/ tshuldzan[!] 2c: PEK & TB (XI/62r) tshuldzang
gtsang

4929.2 [...]-gcig [...] g,rik [] [...]jik 2b: PEK & TB (bIV/66v) gjik

The case of 0274.1 requires some comment: In view of 2a and 2b, the form
gonik in 2c is not only already phonetically dubious with its intervocalic n. The
romanization gonik also suggests %/, whereas neither PEK nor TB has the dot
tothe left necessary to yield n. Instead both clearly have %, i. e. with a dot-less
aleph in between waw and yodh, which following Stary’s suggestion should



964 —— Rezensionen - Comptes rendus — Reviews DE GRUYTER

be romanized as go’ik.>® (Which in fact the editors actually did in other cases,
in varying positions however.)” The aleph here is not an incomplete n but
merely indicates a syllable boundary, or hiatus,* i. e. here in contradistinction
to #=! with its tautosyllabic concatenation of waw and yodh which yields giik
instead. Yakkai (no.1044) has “goaik” instead, which is slightly better - if
seen in isolation, aleph might render a of course — but still off. If the aleph in
question indeed rendered a here, we should expect a double rather than single
yodh for the following i. The same misinterpretation of ’ as a is incidentally
also found in the edition under review, one example of which is given above
(see 0744.1).

In passing we may also note various other but always marginal errors,
the existence of which is neither surprising for an edition as voluminous
and complex as the present one, nor in the end of any serious harm to the
user. These include some inconsistencies in the treatment of Chinese,” a

50 See Stary, Giovanni (1999): “Manchu Names and Some Problems Concerning their Transcrip-
tion”. Studia Orientalia 87: 245-251, here especially pp. 249-250.

Similar examples are easily found in Manchu transcriptions of foreign languages other
than Tibetan. See e. g. fili’i for Latin filii in the phrase in nomine patris et filii et spiritus sancti
(Bibliothéque Nationale, Mandchou 249: 35) or ewanggeli’'um for Latin evangelium in enduringge
ewanggeli’um ‘holy gospel’ in Lipovtsov’s translation of the New Testament etc.

51 For a hiatus marked in the expected linear position, see for instance “Sui’ik” in 2c of 0743.3.
Quite frequently, however, in the romanization the apostrophe follows the vowel the additional
aleph actually precedes in the original Manchu. Thus we find e. g. “jiyari’k”, “giuti’k”, “giyai’k”,
“temi’k”, “cai’k”, “mai’k” and “ciu’cung” in 2c of 0447.1, 04474, 0730.3, 0734.2, 0746.3, 07474 and
1931.2 for what one might expect to read jiyar’ik, giut’ik (i. e. giot’ik), giya’ik, tem’ik, ca’ik, ma’ik
and ci’ucung respectively. Now in n. 2 to 1931.2 the editors even note with reference to “ciu’cung”
in PEK (which is incidentally written the same in TB XIV/49r): “Mit zusétzlichem ‘Zahn’ zwischen
‘i’ und ‘u’ geschrieben.” Maybe v’ for instance is thus not meant to be read as two separate letters
but with the apostrophe modifying the preceding vowel letter, maybe in the sense of “the vowel
u but preceded by an unexpected aleph”? In any case, Stary’s suggestion with its apostrophe in
the expected linear position seems preferable.

52 Hence also its name “Mongolian Sibe syllable boundary marker” in Unicode where it is
encoded as U+1807

53 For instance: Tone marks are generally provided, but sometimes also conflicting ones
(cf. e. g. “gao li rén” in 1148.3 versus “Gaoli(rén)” in n. 6 to the same entry) or they are omitted
(sometimes partially as e. g. “shi rén jia de” in 2572.4 versus “shi rén jie [!] de” in n. 3 to the same
entry versus “shi rén jia [!] de” in 2573.1; sometimes entirely as in “Evtl. von ##/ yaoshi.” in
3400, n. 1). Especially in the German translations Chinese words and names are at times only
given in Pinyin but not in original script; also small capitals or italics are sometimes used for the
romanization, sometimes not (compare e. g. “£#H Cang Jie” in 4623.3 with “CANG JIE” in 4624.1,
or “Han-Zeit” in 4628.3 with “HAN-Zeit” in 4630.4). Sometimes the romanizations are preceded
by spaces, suggesting that the corresponding Chinese characters were supposed to be inserted
later on (see e. g. “von Lu” in 4626.2).



DE GRUYTER Rezensionen — Comptes rendus — Reviews == 965

number of footnotes whose meaning is rather elusive,® as well as other
minor issues.

In addition to the two-volume edition under review as such a set of five
index volumes, one for each language, has been published in 2014, which will
undoubtedly facilitate future work on and with the pentaglot and related dic-
tionaries. Even without these additional indices, the edition at hand is already
a lasting monument of scholarship on what in turn is itself a monument of
pre-modern polyglot lexicography. It has received the highest praise by other
reviewers and rightly so — for one cannot but recommend it strongly. For users
interested in the perhaps less central layers such as 2b, it is at the same time dif-
ficult however to second Németh’s (2014: 415; see note 22) words who considers
the edition to be “the finest possible edition of this monumental lexicographical
manuscript” (reviewer’s italics). In the light of the above one is forced to modify
this wording slightly, even if we hasten to add that there are no indications that
the other layers not addressed here in any detail suffer from the same or similar
shortcomings.

The issues concerning the romanization of the Manchu script hinted at
above in the end remind us of the pressing need to finally establish a roman-
ization scheme taking into account the full inventory of the script — and thus a
scheme that will eventually provide scholars with the means to deal in a consis-
tent fashion with texts as demanding as Manchu transcriptions of dharani or the
pentaglot for instance.

54 For instance, n. 1to 4288.3 merely says “;7?”, n. 1 to 4365.3 reads like a comment addressed to
one of the editors (“Stimmt das in dieser Umgebung?”), n. 1 to 4270.4 switches to English for no
apparent reason (“see ui. 4268.2”), and so on.






DE GRUYTER ASIA 2016; 70(3): 967-989

Gassmann, Robert H. Menzius. Eine kritische Rekonstruktion mit kommentierter
Neuiibersetzung, 3 Bande, Berlin/Boston: Walter de Gruyter, 2016, xlvi + 1344 S.,
ISBN 978-3-11-044436-0

Besprochen von Hans van Ess, Department fiir Asienstudien, Sinologie, LMU Miinchen,
E-mail: vaness@ostasien.fakl12.uni-muenchen.de

DOI 10.1515/asia-2016-0058

Robert Gassmanns volumindses Werk zum Mengzi besteht aus drei Bdanden, von
denen der erste mit dem Untertitel ,,Spurensicherung und Ubersetzung® 375 Seiten
umfasst, der zweite mit Gassmanns ,,Texten und Anmerkungen® 615 Seiten und der
dritte mit den , Anhdngen®“ 354 Seiten. Wdhrend der erste Band vor den
Ubersetzungen vor allem den historischen Hintergrund des Mengzi beschreibt
und dann auf die Struktur und Charakteristik des Mengzi-Textes eingeht, besteht
der zweite, wie der Titel schon sagt, aus der umfangreichen Kommentarsammlung
Gassmanns. Band drei enthdlt als wesentliche Bestandteile in Abschnitt B einen
Namens- und Begriffsindex (S. 5-195), der unverzichtbar ist, um die Gassmannsche
Terminologie zu verstehen, und in Abschnitt D Gassmanns Uberlegungen zur
Chronologie. Die Bibliographie ist mit 11 Seiten fiir ein Werk diesen Umfangs
tiberraschend kurz. Es handelt sich um ein interessantes und spannendes Buch,
das man als die Quintessenz eines Gelehrtenlebens auffassen muss. Insofern gebie-
tet es der Respekt, diese grofie Leistung als solche zu wiirdigen, auch wenn der
Leser am Ende sicherlich nicht allen Theorien und Hypothesen Gassmanns folgen
wird. Robert Gassmann hat eine ganz eigene Ubersetzungsterminologie entwickelt,
welche den Leser an vielen Stellen dazu zwingt, iiber liebgewonnene Begriffe
noch einmal ausfiihrlich nachzudenken und mdoglicherweise einen chinesischen
Klassiker ganz neu zu lesen. Manchmal wird sie ihn, wie unten gezeigt, auch drgern,
aber oft zeugen die Ubersetzungen von jahrezehntelanger Auseinandersetzung mit
dem Text und bieten viele interessante Ideen. Die Publikation des Werkes ist aller-
dings offenbar nicht leicht gewesen. Schon im Vorwort dankt Gassmann vier exter-
nen Gutachtern, die ihn dazu gebracht haben, an den Anfang des Buches den
Eintrag des Duden zum Wort ,,Versuch® zu stellen, um klar zu machen, dass es
sich hier um einen solchen handelt und nicht um ein Werk, das den Anspruch auf
abschlieflende Stellungnahme erhebt. So sollte man das wirklich lesen.

Teil 1 des Buches ist mit dem Wort ,,Spurensicherung® tiberschrieben. Auf den
ersten hundert Seiten dieses Abschnitts begibt sich Gassmann auf Spurensuche in
der ,,Biographie® des Mengzi in Shiji 74, die er ,,mdglichst prazise* iibersetzt und
kommentiert (S.4). Anhand dieses Abschnitts lassen sich eine Reihe von



968 =— Rezensionen - Comptes rendus — Reviews DE GRUYTER

Eigentiimlichkeiten, mit denen sich der Autor gut fassen ldsst, beobachten, wes-
halb etwas ausfiihrlicher auf ihn eingegangen sei. Schon auf S. 4 st6f3t der Leser
auf eine Fufinote, die ihn etwas stutzig macht. Zum Titel taishi gong X514 des
Historiographen, den Gassmann mit ,,der Grosschronist-Titularherzog® iibersetzt,
heifdt es in Anm. 5: ,,Das Wort gong ist als Titulierung zu interpretieren. Der Rang
eines Titularherzogs war in der Hierarchie sehr weit oben. Eine Analyse als
hofliche Anrede (z.B. ,Hochwohlgeborener’ widerspricht ganz entschieden der
Pragmatik der Stelle — der Historiograph spricht bzw. schreibt ja selbst wie soll
er sich mit Anstand noch so selbst titulieren?“. Das Problem ist bekannt. Schon in
den friihen Kommentaren des Shiji sind bekanntermafien zahlreiche, einander
widersprechende Erklarungsversuche dafiir angestellt worden, angefangen
damit, dass die Bezeichnungen als taishi gong grundsdtzlich Zusidtze des
Dongfang Shuo seien. Traditionell sind zahlreiche weitere Diskussionen dazu
iberliefert, ganz zu schweigen von den Interpretationsversuchen chinesischer
Kollegen, die sich des Titels im 20. und 21.Jahrhundert angenommen haben.
Eine Einordnung der eigenen Meinung in wenigstens einige dieser Uberlegungen
wadre fiir den Leser hochspannend gewesen.

Die Ubersetzung der ersten Stellen aus dem Shiji gibt Gelegenheit, einige
Besonderheiten der Gassmannschen Ubersetzungsprinzipien vorzustellen sowie
einige Termini, die ihm besonders am Herzen liegen (oder in Gassmanscher
Terminologie: an den ,Kardialsinnen“, wie er xin /» {ibersetzt). Nachdem der
Leser erfahren hat, woher Mengzi kam und bei wem, namlich Zisi (Gassmann:
zi-Si), er studierte, heiflt es im Shiji JEFEIE, #7575 = E. Die Ubersetzung lautet:
»,Nachdem die Fiihrungsprinzipien (des Regierens von ihm) durchdrungen waren,
begab er sich auf Bewerbungsreise, um beim Xuan-Titularkénig von Qi zu die-
nen.“ ,Bewerbungsreise“ ist offenbar eine sehr freie Ubersetzung fiir youshi Ji# %5,
was traditionell wohl eher als ,,begab er sich zum Dienst bei* {ibersetzt worden
wire. Zu you Jif gibt es in Band 3 einen Eintrag (S. 172), in dem erldutert wird, dass
solche Reisen nicht der ,Lust“ gedient hdtten, sondern zu Bewerbungszwecken
unternommen worden seien. In der fraglichen Shiji-Stelle wiirde man eher anneh-
men, dass es bei der Verwendung des Wortes um den provisorischen Charakter
ging: ,,Er diente provisorisch oder voriibergehend bei...“, wobei durchaus nicht
ausgeschlossen ist, dass dabei die Hoffnung bestand, in den reguldren Dienst
{ibernommen zu werden. Gassmann weist sicherlich auf einen richtigen Punkt
hin, wenn auch den meisten Sinologen vermutlich der ,Lustaspekt” bei der
youshui genannten Uberredungspraxis nie in den Sinn gekommen wire.
Vielmehr ging es dabei oft darum, auf einer Reise mehrere Fiirsten auf eine
bestimmte Linie einzuschwdren. Dao & heifit bei Gassmann grundsitzlich
nFihrung“ oder ,Fiihrungsprinzipien“. An dieser Stelle ergibt das Sinn, und
Gassmann ist zu danken, dass er den Leser darauf aufmerksam macht, was dao



DE GRUYTER Rezensionen — Comptes rendus — Reviews = 969

eigentlich sagen mochte: Wahrscheinlich ging es ndmlich wirklich um das
Regieren und nicht um einen wie immer gearteten, abstrakten ,,Weg“. Die Frage
ist allerdings, ob diese Lesung immer funktioniert: Auf S.20 ist von den zahl-
reichen Herren am Ji-Tor (bzw. am ,,Tor zum Hirsealtar — gédngig als ,Jixia
Akademie® iibersetzt) die Rede. Am Schluss ruft Sima Qian aus: & AJBiE k.
Das iibersetzt Gassmann als ,,Aber haben [diese Dokumente den Fiirsten] etwa
erlaubt, dem Fiihren gewachsen zu sein“? Die Nienhauser-Ubersetzung (7.182)
machte aus demselben Satz: ,There are too many to discuss them all.“ Eine
einfache Datenbankrecherche zeigt, dass die Formulierung 7] f%i& allein im Shiji
an sieben Stellen vorkommt. Fast nirgends wiirde Gassmanns Version passen.
Nienhauser hat einfach recht: Dao heif3t einfach nicht immer ,fithren“, sondern
manchmal steht es tatsdchlich fiir den ,,Weg“ und manchmal, wie in diesem Fall,
auch fiir ,reden, sprechen“. Die Rigiditdt, mit der Gassmann an seinen
Festlegungen hangt, birgt Tiicken.

Gassmann ist ein sehr sorgfiltiger Leser, der jedes einzelne Zeichen des
Textes mehrfach umdreht und beriicksichtigt. Seine Methode ist allerdings
nicht die eines umfangreichen Vergleichs von Textstellen, sondern die einer
Ubersetzung aufgrund vorgegebener Theorien. Dass der Satz & FANGEM ,,Der
Xuan-Titularkonig war (jedoch) nicht in der Lage, (dessen Fiihrungsprinzipien)
umzusetzen® heifle und yong F ,in diesen Kontexten nicht den Gebrauch einer
Person“ meine, sondern auf das ziele, ,,was diese Person fiir eine bestimmte
Verwendung auszeichnet”, wie Gassmann auf S.5-6 ausfiihrt, ist durchaus
eingédngig — aber es fragt sich, ob man mit dieser Theorie tatsachlich die zahl-
reichen Stellen in der Konfuziusbiographie des Sima Qian, in der Creel
bekanntermafien den Satz ,,man konnte ihn nicht brauchen* als Leitmotiv aus-
gemacht hat und die mit Sicherheit bei der Abfassung der Mengzi-Biographie
Pate gestanden hat, iibersetzen kann, ohne die personliche Herabsetzung zu
vernachldssigen, die damit impliziert ist. Das ist eben doch zweifelhaft. In einem
Satz wie FLFEEAF AR, #5707 (Shiji 47.1926) ist Konfuzius Subjekt
der Passivkonstruktion wie des aktiven Nachsatzes. Natiirlich kénnte man
iibersetzen: ,Nachdem Konfuzius es nicht gelang, [seine Fiihrungsprinzipien]
in Wei nutzen zu lassen, ging er...“, doch die Zuriicksetzung zielt hier eindeutig
auf die Person (,,als Konfuzius in Wei keine Verwendung fand“) und nicht auf
die Fiihrungsprinzipien, auch wenn diese natiirlich ebenfalls im Hintergrund
stehen diirften.

Die Lust daran, Sdtze ganz wortlich zu {ibersetzen und damit herkdmmlichen
Interpretationen zu widersprechen, zeigt sich auch in dem Satz HiEH 5 172 8,
der auf S.9 als ,,Unter seinen Nachfolgern gab es Zugehorige der Junker Zou*
wiedergegeben ist. Auch hier gibt Gassmann auf S.10f. eine ausfiihrliche
Erklirung fiir seine Lesart. Qi hou H/{%& als ,temporale Adverbiale* zu



970 =—— Rezensionen - Comptes rendus — Reviews DE GRUYTER

interpretieren, verschleiere gewiss eine wichtige Aussage des Textes. Hou &
miisse aus inhaltlichen Griinden als ,Nachfolger“ verstanden werden. Doch
wenn man im Shiji nach der Formulierung ,,gi hou* sucht, dann findet man,
dass die Kombination am Satz-Anfang fast immer eine ,temporale Adverbiale“
sein muss, und es gibt dafiir Dutzende von Beispielen. Besonders parallel zu dem
zitierten Satz ist der folgende aus Shiji 122.3132: HAZH ZF4F. # A2 B, Dort ist
die Rede von den harschen Mafinahmen des Chao Cuo und dessen Hinrichtung,
die darauf zuriickzufiihren war. Danach kommt der zitierte Satz, und dann folgen
die Biographien von Zhi Du und Ning Cheng. Eine verwandtschaftliche Ndhe zu
Chao Cuo lédsst sich beim besten Willen nicht konstruieren, wie Gassmann sie fiir
die ,,Junker aus dem Stamm der Zou“ zu Mengzi nahelegt, und selbst wenn Zhi Du
und Ning Cheng gewissermafien als geistige Nachfolger des Chao Cuo verstanden
wiirden, was durchaus denkbar ist, legt die {iberwaltigende Mehrheit der anderen
Belegstellen nahe, dass hier eben doch ein temporales Adverb steht. Auch stellt
sich die Frage nach dem Sinn des Anhéngsels ,,zhi shu® 2 J&. Sind das tatséchlich
»Zugehorige der Junker Zou“? Gassmann iibersetzt solche Genitive immer partitiv,
auch z. B. in der Formulierung 2, H =22 %€ auf S. 8: ,,Gefolgsleute des Junkers
Sun und des Ji aus dem Stamm der Tian“ (ich frage mich im iibrigen, ob es auch
Personen gibt, bei denen man den ,,Stamm* weglassen und einfach Tian Ji sagen
konnte — Gassmann neigt manchmal zur Umstdndlichkeit, wo diese gar nicht
nétig ist; er wiirde dem natiirlich widersprechen) oder in #IVET-5. [HF|. &
Wl BT, HBE. BisE 2 4E ,,wie etwa Kun aus dem Stamm der Chun-yu, Dao aus
dem Stamm der Shen, Yuan aus dem Stamm der Huan, Junker Jie, Pian aus dem
Stamm der Tian und den Gefolgsleuten des Shi aus dem Stamm der Zou“ (S. 20).
»Zhi tu“ gehort hier mit Sicherheit zu allen Personen aus der Liste, nicht nur zu
Zou Shi. Vor allem aber schlief3t es diese Personen ein: Es geht um ,solche
Personen wie* und nicht um ,,die Gefolgsleute von“. In seinem Vorwort bekennt
sich Gassmann gleich im zweiten Absatz zu Ulrich Unger, der ihn hinsichtlich
verschiedener Dinge gepragt habe. Unger fiihrt in Lektion 12 seines Lehrbuchs des
Klassischen Chinesischen den Begriff des ,genitivus definitivus“ fiir solche
Formulierungen wie % # oder H-H 2 H ein. Dasselbe diirfte, zumindest in
den allermeisten Fillen, auch fiir die Kombinationen Zff und Z /& gelten:
Es geht eben nicht um die Gefolgsleute des Sunzi und des Tian Ji, sondern
um sie selbst - und vermutlich auch nicht um die ,Zugehdrigen der Zou“,
sondern um ,solche Personen wie die Meister Zou“. Man vergleiche die
Formulierung A&k, 1. &%, HHZBAZH aus Shii 6.279 und
48.1962 sowie zahlreiche weitere Beispiele. Auch hier sind die Personen selbst
gemeint und nicht ihre ,,Zugehérigen®.

Kontextualisierung wére auch an anderen Stellen der Mengzi-Biographie
wichtig: Gassmann meint, dass das Kapitel 74 des Shiji die einzelnen Personen



DE GRUYTER Rezensionen — Comptes rendus — Reviews == 971

nach Bedeutung anordnet. Mengzi sei der wichtigste, dann folge Zou Yan, dann
Chunyu Kun etc. Zudem seien sie alle Zeitgenossen. Zou Yan (Gassmann: ,,Yan
aus dem Stamm der Zou“) habe — wohl nach Auffassung des Sima Qian — nicht
das Kaliber eines Mengzi besessen (S.20). Ich selbst habe in Politik und
Geschichtsschreibung im alten China, S.632-642, gdnzlich anders argumentiert
als Gassmann. Grundlage fiir meine Auffassung war ein Vergleich mit
Paralleltexten wie dem Yantie lun oder dem Shuoyuan, in denen das komplizierte
Verhdltnis der Haltung des Mengzi und des Zou Yan ebenfalls thematisiert ist
und zwar eindeutig als das von gegensétzlichen Positionen. Kompromisse ein-
gehen kénnen, wie dies Baili Xi, aber eben auch Zou Yan taten, wird dort als
wichtige Kompetenz gepriesen. Ich bin deshalb der Auffassung, dass die kom-
promisslose Haltung von Personen wie Konfuzius oder Mengzi in Texten der Han
vielfach als nutzlos angesehen wurde und dass dies wohl auch Sima Qians
Meinung war: Zou Yans Lehren mogen zwar nicht den kanonischen Schriften
entsprochen haben, wie sich dies Konfuzianer wie Mengzi vielleicht gewiinscht
hétten (anders als Gassmann S.17: ,,Seine Ausfiihrungen sind ausgedehnt und
bedeutend, werden aber nicht fiir kanonisch gehalten® fiir H 7% AKAE; das
Putative ist in diesem Satz nicht angelegt), aber wenigstens war er im Gegensatz
zu diesen aufgrund seiner Kompromissbereitschaft erfolgreich.

Moglicherweise trifft Gleiches auf Chunyu Kun zu, der es schaffte, den Fiirst Hui
von Liang dadurch zum Zuhoren zu bewegen, dass er zundchst einfach nur schwieg.
Vielleicht hat Sima Qian diese Anekdote eben deshalb in Shiji 74 aufgenommen,
weil auch sie zeigt, dass es Moglichkeiten gah, bei Fiirsten zum Erfolg zu kommen,
wo halsstarrige Konfuzianer wie Mengzi offensichtlich versagten. In diesem
Zusammenhang ware ein Hinweis auf die — durchaus problematische — zweite
Biographie des Chunyu Kun in Shiji 126 wichtig, denn dort steht er in einer Reihe
mit anderen Personlichkeiten, die es schafften, sich bei Herrschern durch unortho-
doxe Mittel Gehor zu verschaffen, bei denen andere Berater mit ihrem Latein am
Ende waren. Ob iibrigens das fehlende ,,zi“ bei Chunyu Kun (er wird, wie Gassmann
richtig sagt, nie als Chunyu Zi bezeichnet), tatsdchlich darauf zuriickzufiihren ist,
dass er nie ein Amt innehatte und deshalb die Statusbezeichnung zi, die Gassmann
mit ,,Junker* wiedergibt, nicht erhielt, sei dahingestellt. Moglich wére auch, dass wir
solche Bezeichnungen zumindest in frithen Texten aus euphonischen Griinden nur
bei einsilbigen Nachnamen finden. Der Grund fiir meine Skepsis findet sich bei
Gassmann auf S.26-28, wo zwei Belegstellen dafiir angefiihrt sind, dass Chunyu
Kun wie andere Personen in den Rang eines shang daifu erhoben wurde — und dies
ist Liji zufolge eindeutig ein Beamtenrang. S. dazu auch Gassmann Bd. 1, S. 204, wo
eine tempordre Einreihung unter die Qing und Daifu als Voraussetzung fiir die
Erteilung des zi-Titels impliziert ist. Die Hypothese, dass jeder zi mindestens einmal
hoher Beamter gewesen sein muss, die sich auch auf S. 154f. noch einmal findet, ist



972 =—— Rezensionen — Comptes rendus - Reviews DE GRUYTER

unhaltbar. ,,Junker” war mir bis zu Gassmanns Biichern in der deutschen sinologi-
schen Praxis iibrigens bisher als Ubersetzung fiir den Han-Titel eines lang Ef
bekannt, ein Wort, fiir das sie meines erachtens wesentlich besser passt als fiir zi,
denn fiir lang ist sie etymologisch richtig: Ein lang ist tatsdchlich ein ,,Jungherr®, ein
junger Bediensteter bei Hofe. Als ,,Statustitel fiir beamtete Persdnlichkeiten* (Bd. 3,
190) gibt es den Titel meines Wissens im deutschen Sprachgebrauch nicht — das ist
eine Gassmannsche Eigenkreation. Wenn Gassmann einen Schiiler (dizi) als
LJuniorjunker® tituliert (passim und Bd.3, 25), dann ist das tautologisch — ganz
davon abgesehen, dass hier noch viel mehr als im umgekehrten Fall des Chunyu
Kun Zweifel an der Theorie, dass zi ein Statusmarker ist, angebracht sind. Yan Hui
war zwar dizi des Konfuzius, aber sicherlich niemals Minister oder Wiirdentrager.
Dafiir starb er zu friith. Chen 2 als ,,Ministerialer” zu iibersetzen, ist fiir mein Gefiihl
gleichermaflen ungliicklich wie zi als ,Junker”, denn zwar kann sich ein
Staatsdiener selbst als ,,chen* bezeichnen, aber fiir den anderen ,,Teilhaber an der
Dyade* (Bd.3, 15, 57) Fiirst/Diener wdre es eine grobe Unhdflichkeit, seinen
,Ministerialen“ auf Chinesisch als ,,chen“ zu bezeichnen. Den Aspekt der
Selbstherabsetzung miisste eine Ubersetzung eigentlich auch einfangen:
»Ministerialer” ist zu positiv.

Auf manche Eigenheiten der Gassmannschen Terminologie wurde schon
mehrfach eingegangen. Sie dient wie gesagt, manchmal fast in an Heidegger
gemahnender Manier dazu, den Leser stolpern zu lassen. Schon auf S. 8f. lesen
wir, dass die Fiirsten des Reiches ,,Angreifer und Zerstorer fiir Rolleerfiillende“
gehalten hitten. Auf Chinesisch heift das K F... PLE{kAE. Lassen wir die
Frage beiseite, warum Gassmann gong und fa X {X hier personalisiert hat —
wahrscheinlicher ware ja wohl doch, dass man ,im Reich angreifen und Krieg
fiihren (fa heif3t sicherlich nur sehr selten ,zerstoren“) fiir ein Zeichen von
Wiirdigkeit hielt“. Wichtiger ist, dass er xian & iiber den ganzen Text hinweg
als ,,rolleerfiillend“ iibersetzt (vgl. dazu die Ausfithrungen in Bd. 3, 154f). Das ist
eine bedenkenswerte Interpretation. Allerdings bedeutet sie, sich vom altchine-
sischen Wort und vom Zeichen und damit einer einfachen Ubersetzung
loszulosen, denn natiirlich ist der semantische Bestandteil die Kaurimuschel,
und diese legt ein Verstdndnis von ,Werthaltigkeit“ nahe. Die eingebiirgerte
deutsche Ubersetzung ,wiirdig®, englisch ,worthy*“, fingt dies sehr schén ein,
und darum fragt sich der Leser, ob er eine stark verengende Interpretation
tatsachlich an ihre Stelle setzen soll. Viel besser wére es doch, die chinesischen
Zeichens nach dem zu lesen, was sie selbst sagen, und Interpretationen in einer
Einleitung zum Text darzulegen. Der oben begonnene Text fahrt fort: ifij 41 /)
REEE =82 . Gassmann: ,Ke aus dem Stamm der Meng jedoch gab
die Verpflichtungsweisen des Tang, des Yu und der Drei Dynastien weiter.*
Mit dem Wort de, das gemeinhin — und sicherlich oft nicht richtig - als



DE GRUYTER Rezensionen - Comptes rendus — Reviews = 973

»,Tugend“ tiibersetzt wird, hat sich jeder ernstzunehmende Sinologe schon
einmal herumgeschlagen. Gassmanns ,verpflichten, das Verpflichten, die
Verpflichtungsfahigkeit* (Bd.3, S.24) interpretiert tatsdchlich einen wichtigen
und héufig iibersehenen Bestandteil des Wortes richtig. Doch bin ich mir nicht
so sicher, ob die Tugend ganz so leicht zu verwerfen ist, wie Gassmann das
einfordert, denn natiirlich meint auch der lateinische virtus-Begriff urspriinglich
etwas ganz anderes als das, was wir heute mit ,,Tugend* assoziieren, und ist in
dieser Bedeutung dem altchinesischen de durchaus verwandt. Die religidse
Komponente ist nachtrdglich eingefiihrt. ,Verpflichtung” ist ein wichtiger
Aspekt des Wortes, aber es steht zu befiirchten, dass dieser im obenstehenden
Satz gleichzeitig eine starke Bedeutungsverengung mit sich bringt, die nur noch
einen Teil der Aussage wiederzugeben in der Lage ist. So wichtig es ist, zu
beriicksichtigen, dass es bei de ganz zentral darum ging, Personen an sich
binden zu konnen, um zur Herrschaft zu gelangen, muss man sich doch die
Frage stellen: War das de der alten Herrscher wirklich nur eine
Verpflichtungsweise? Ich selbst habe in Politik und Geschichtsschreibung mit
der Ubersetzung ,,Ausstrahlung® experimentiert, weil dies auch andere Formen
von virtus einschlie3t als nur das reine Anbinden von Personen. Natiirlich
bin ich mir der Schwichen auch dieser Ubersetzung bewusst.

Einige Seiten spéter ist von einem X2 5% die Rede, das Zou Yan geschaf-
fen habe. Bei Gassmann heif3t dies Kapitel ,Bedeutende Rolleprdgende®. Der
Eintrag zu % in Bd.3, 108-112 ist eine der ldngsten Begriffserkldrungen, die
Gassmann geschrieben hat. Auf die einzelnen Begriindungen sei hier nicht ein-
gegangen. Sie sind natiirlich alle plausibel, wenn auch das ,kategorische
Ausschlieflen® des ,bisher in der Sinologie vorherrschenden Verstdndnis als
,weise; Weiser, weil mit sheng eine Personlichkeit funktional charakterisiert®
werde (S.110), mir nicht nur zu weit geht, sondern fast als Verbohrtheit
erscheint. Auch mit ,,weise“ wird eine Persénlichkeit funktional charakterisiert.
Also tut sich hier dieselbe Frage auf, wie beim Begriff xian (rolleerfiillend oder
wiirdig). Wie oben ist mein Einwand gegen die auf den ersten Blick einleuch-
tende Interpretation ,rollepragend“ fiir sheng, dass es sich eben um eine
Interpretation und nicht um eine Ubersetzung von Wort und Zeichen handelt.
Wort und Zeichen sheng sind etymologisch mit ting (zuhdren) verwandt
(Gassmann 3.111i), und im Zeichen spielen die beiden Bestandteile ,,Ohr* und
»Mund“ eine wichtige Rolle. Shuowen meint ,,durchdringen“ (tong) sei die ent-
scheidende Wortbedeutung, und Fengsu tong bringt sheng mit sheng (Ton)
zusammen. Wer den Ton hére, kenne die Sachverhalte R 411%. Beide
Zeichen seien in alten Texten austauschbar gewesen. Das ist das alte chinesische
Verstandnis, das mit ,weise®“ sehr gut umschrieben ist (sicherlich nicht mit
»heilig“, was Gassmann gar nicht erwdhnt, das aber in der spéteren Kaiserzeit



974 —— Rezensionen - Comptes rendus — Reviews DE GRUYTER

von Bedeutung ist), mit ,rolleprdgend“ aber schlicht nichts zu tun hat.
Charakteristisch ist eher die passive Rolle des Weisen als guten Zuhorers.
»Rolleprdgend® mag als Interpretation im Mengzi oft zutreffend sein, obwohl es
sicherlich nicht alle Vorkommen von sheng befriedigend erkldrt, aber weder
Wort noch Zeichen vermag man damit wirklich zu iibersetzen.!

Gassmann verzichtet in seinen Ubersetzungen ganz bewusst auf eine schone
Sprache. Damit erinnert er ein wenig an Erwin Ritter von Zach, auf den man sich
noch heute verlassen kann. Er lehnt wohlklingende Worte ab, weil er meint, diese
titen dem Inhalt Abbruch.? Auf S.166 charakterisiert Gassmann die Dialoge des
Mengzi als ein ,Theaterskript mit spdrlichen Regieanweisungen.” Ein wenig
kommt sich der Leser allerdings — anders als bei Ritter von Zach - vor wie bei
einem Theaterregisseur, der Hamlet in Hugo Boss-Anziigen spielen ldsst, wenn
zum Beispiel die ,Akademie am Hirsetor bei Gassmann zu einem
»Expertenforum® wird, ein Ausdruck, den man noch vor dreilig Jahren wahr-
scheinlich kaum gekannt hétte — er ist der Sprache des deutschen Journalismus
der Jahre nach 2000 entlehnt. Waren Mengzi, Zou Yan oder Chunyu Kun
tatsdchlich einfach nur ,,Experten®, vergleichbar den allfélligen Politologen, die
dem deutschsprachigen Zuschauer im Fermnsehen erkldren, wie er den Ausgang
einer Wahl zu deuten hat (und dabei meistens sagen, was er schon selber weif3)?
Das hort sich fiir einen Denker wie Mengzi etwas herabwiirdigend an, und man
hat bei allen zugestandenen Parallelen Schwierigkeiten sich vorzustellen, dass die
alte Welt tatsachlich nach denselben banalen Gesetzmafligkeiten funktionierte wie
die Gegenwart. Unter 2.2.2 auf S.128-132 polemisiert Gassmann gegen den Begriff
,chinesische Philosophie®, weil er meint, dass es eine solche im alten China nicht
gegeben habe. Das ist durchaus bedenkenswert, obwohl eine Argumentation
dafiir nicht ganz so einfach ist, wie er es darstellt. Aber sollte man, wenn man
den Begriff ,chinesisches Denken® favorisiert, nicht vielleicht von einem

1 Gassmann zitiert auf S. 224, Anm. 4 ein Gutachten zu seinem Buch, das festgestellt habe, die
Ubersetzungen beschriinkten die Begriffe auf die Inhalte, die sie in der gesellschaftspolitischen
Rekonstruktion des Denkens von Meng Ke aus Sicht des Autors erhalten. Gassmann verteidigt
sich dagegen, dass dies teilweise auch auf Kosten von Sinnzusammenhédngen geschehe, welche
aus dem Zusammenhang im Gebrauch in anderen Texten sichtbar wiirden, damit, dass es zu
diesen eben keine semantischen Analysen gebe, und meint, dass Ubersetzungen dieser Texte
vielleicht auch von seinen Analysen profitieren konnten. Ganz generell ist aber doch zu fragen,
ob nicht ein Zeichen auch iiber einen bestimmten Text hinaus schon einen bestimmten Sinn
hat, den man nicht durch Beschrankungen auf eine eigene Interpretation zustellen sollte.
Abgesehen von diesen Uberlegungen sind wir hier natiirlich im Shiji, wo fiir ,,rolleprigend*
ohnehin keine Analyse vorliegt, und nicht im Mengzi.

2 Kritik an der Sprache der Ubersetzung hat auch schon ein Gutachter geduflert, der, wie
Gassmann freimiitig bekennt, den Stil umstdndlich und pedantisch, steif und hélzern fand
(Bd.1, S.224, Anm. 4, und 225).



DE GRUYTER Rezensionen — Comptes rendus — Reviews = 975

,Denkerforum* sprechen? Natiirlich fragt sich auch, ob es eine Agora oder eben
ein Forum im alten China gab. Das ist tatsdchlich eine wichtige Frage. Der
Kommentar der ,Jixia“ als das Ji-Tor identifiziert, an dem sich nach Ansicht
mancher die Gelehrten (xueshi 1) aus Qi 7% versammelten (Shiji 74.2346),
stammt aus dem 8.Jahrhundert. Fiir das alte China wiirde man eigentlich eher
erwarten, dass es sich um eine Stelle an einem der beiden Staatsaltdre handelte —
und man fragt sich, ob die Denker dort zusammenkamen, um {iber ihre Gedanken
zu diskutieren, wie die Athener Philosophen auf der Agora oder die Romer auf
dem Forum Romanum, oder ob hier doch mdglicherweise eher eine Art Schule
gemeint ist, wie dies Paralleltexte zur Diskussion von Offentlichkeit im alten China
nahelegen konnten (Unger, Einfiihrung in das Klassische Chinesisch, Text 61).

Auf den S. 38f. diskutiert Gassmann kurz die persénlichen Bemerkungen des
Sima Qian zu Mengzi. Zwei Dinge sieht man hier zum ersten Mal, die spater auch
seine Mengzi-Ubersetzung kennzeichnen: Erstens, dass Gassmann Texte
bedenkenlos umstellt, wo er meint, sie miissten umgestellt werden, (in diesem
Fall verschiebt er die einleitenden Bemerkungen des Sima Qian nach hinten)
damit sie seinem Verstdndnis entsprechen, und zweitens, dass er Kritik daran,
die Gutachter gedufiert haben, nicht beriicksichtigt, sondern in Fufinoten und im
Haupttext seziert. Das fiihrt das Verfahren der anonymen Begutachtung von
Biichern durch die Herausgeber eigentlich ad absurdum. Eigentlich konnte man
sich an den vielen Zitaten der anonymen Gutachten bestens entlang hangeln und
hétte dann schon eine Rezension. Wiinschenswert wdre an der vorliegenden
Stelle gewesen, dass Gassmann dem Leser klar gemacht hétte, dass es im Shiji
viele Beispiele dafiir gibt, dass personliche Bemerkungen auch am Anfang eines
Kapitels erfolgen kénnen und eine Umstellung deshalb keinesfalls zwingend ist.
Wie schon oben angemerkt, kontextualisiert er seine auktorialen Eingriffe haufig
nicht. Bemerkenswert sind im Shiji insbesondere die Anfiange von Kapiteln
konfuzianischen Inhalts, auf die ich in Politik und Geschichtsschreibung hinge-
wiesen habe und von denen viele einen seufzenden oder weinenden Sima Qian
prasentieren. Die spannende Frage ist natiirlich, warum Sima Qian an diesen
Stellen seufzen und weinen muss. In Fufinote 130 lesen wir: ,,Ein Gutachten
moniert: ,Die kithnen Umstellungen [...] sind rein intuitiv und durch keinen
Zeugen zu rechtfertigen: das geht so nicht.“ Gassmann kontert, es gebe wirklich
keine Zeugen, aber er begriinde sein Verfahren ja, also sei es nicht intuitiv.
Letztlich ist die Begriindung aber hdufig keine wissenschaftliche, sondern eher
eine Ansichtssache. Gassmann legt sich einfach fest, dass die Form, wie er den
Text liest, sinnvoller ist als diejenige, welche der chinesische Leser der letzten
2000 Jahre vor sich hatte. Geht das so? Zumindest im Fall der Mengzi-Biographie
spricht viel dagegen.



976 —— Rezensionen - Comptes rendus — Reviews DE GRUYTER

Ab Punkt 1.2 setzt sich Gassmann mit Texten auseinander, die jenseits des
Shiji zur Rekonstruktion einer Biographie des Mengzi taugen. Vor allem geht es
ihm dabei um eine eigenstdndige Datierung, die er anhand von Daten aus dem
Shiji vornimmt. Prinzipiell fand ich es sehr erfrischend, dass er den seit Lau in
der westlichen Sinologie gangigen und kaum zu begriindenden Konsens, dass
man doch das Zhushu jinian ernster nehmen solle als das Shiji, sprengt. Doch
dann macht ihm seine eigene Rigiditdt wieder einen Strich durch die Rechnung.
Neben den Regierungsdaten von Fiirsten, die sdmtlich in den spédteren Teil der
zweiten Héilfte des vierten Jahrhunderts fallen, ist fiir ihn vor allem ein Wort von
Bedeutung, ndmlich sou %, das Konig Hui von Liang (Gassmann: Hui-
Titularkonig) als Anrede fiir Mengzi verwendet. Diese gelte, so Hanyu dazi dian
1:399, ,fiir Personen der Altersdekade lao“ — und damit fiir 70- bis 79-jdhrige.
Hier hidtte man sich fiir die Belegstelle interessiert, die diese Gleichsetzungen
rechtfertigt; ich horte einmal im Studium: ,,Man zitiert ja in einem wissenschaft-
lichen Werk auch nicht den Groffen Brockhaus.“ Gassmann ist aus anderen
Werken dafiir bekannt, dass er die alten Texte immer sehr griindlich beim
Wort nimmt. Aber ist tatsdchlich fiir die Anrede ,,sou” belegt, dass sie auch
schon im Kklassischen Chinesisch, also dem der Vor-Han-Zeit, fiir Mdnner ,,der
Altersdekade lao“ stehe? Oder konnte der Begriff sou nicht doch auch fiir
jlingere Mdnner verwendet worden sein? Mit dieser Behauptung steht und féllt
ndamlich das von Gassmann rekonstruierte Geburtsjahr des Mengzi von ca. 404
v. Chr. Das Todesjahr setzt Gassmann auf mindestens 2 bis 3 Jahre nach dem
Jahr 313 an, in dem in Yan ein neuer Fiirst auf den Thron kam, der Mengzi
waishu zufolge Mengzi zu sich eingeladen habe. Grund fiir die Zugabe ist, dass
Gassmann Mengzi noch Zeit fiir die Redaktion seiner Schriften geben mdchte.
Mit einigen Kunstgriffen ldsst Gassmann also den Mengzi einige Jahrzehnte
frither leben als dies Qian Mu in seinen Xian Qin zhuzi xinian rekonstruiert
hat — ein Verweis auf Qian fehlt {ibrigens hier.

Das problematische Mengzi waishu spielt eine herausragend wichtige Rolle
fiir Gassmanns Mengzi-Rekonstruktion. Mengzi waishu ist zundachst wegen der
Anekdoten zur Mutter Meng fiir ihn wichtig. Er meint, dass diese Anekdoten im
3.Jahrhundert v. Chr. abgefasst sein miissten und dass die Fassung im Mengzi
waishu derjenigen in anderen Sammlungen wie dem Hanshi waizhuan und dem
Lienii zhuan vorausgeht. Dem unvoreingenommenen Leser fallt zunédchst auf,
dass Gassmann eigene Ubersetzungen anbietet, die manchmal denjenigen aus
dem Englischen, die er ebenfalls anfiihrt, widersprechen: & F#% 5 i 1IE47, %)
BiZY, ~&%4. Gassmann S.61: ,Der Fiirstjunker passt zu einem
Leiballod und wird korrekt positioniert. Falls ihm dies gelingt und er
Belohnungen erhilt, ist er nicht (mehr) arm, sondern angesehen und mit
einem Honorar versehen.“ Lau 1984: ,A gentleman takes a position that is



DE GRUYTER Rezensionen — Comptes rendus — Reviews == 977

commensurate with his person. He does not accept a reward he does not
deserve; nor does he covet honour and wealth.“ (S.63). Die idiosynkratische
Ubersetzung von shen als ,Leiballod” (Bd.3 S.105-107) mag man hinnehmen,
aber der Rest der Ubersetzung Gassmanns ist einfach nur vollkommen falsch,
was kaum begreiflich ist, da er die Ubersetzung Laus ja gesehen hat: Dass er ]
nicht immer mit ,,und“ wiederzugeben ist, sondern oft nur den Vordersatz dem
Nachsatz unterordnet, bringt Unger in seinem Lehrbuch bei: ,,Der Edle sucht
sich die seiner Person angemessene richtige Stellung aus.“ ,,Falls er, nachdem
ihm das gelungen ist, Belohnungen erhilt, giert er (Gassmann hat offenbar £
mit & verwechselt) nicht nach Ruhm und Gehalt“ (Iu ist wohl doch eher ein
regelméfliges Gehalt denn ein einmaliges ,,Honorar®).

Wihrend das ebenfalls hinsichtlich seiner Authentizitdt problematische Lienti
zhuan in der Tat eindeutige Hinweise auf eine verhdltnismaflig spdte Abfassung
enthélt, fehlt an dieser Stelle eine Erorterung der Frage, warum das Mengzi waishu
dem Hanshi waizhuan vorangehen solle. Um dieser Frage nachzugehen, muss der
Leser den biographischen Teil verlassen und sich in Kapitel 3 auf die Suche
machen. Gassmann formuliert auf S.157-163 zundchst die Hypothese, dass
Dialoge und ,Textschnipsel“ des Mengzi Resultate von Gesprdachsprotokollen
sind. Diese Annahme hat tatsdchlich manches fiir sich — sie bleibt allerdings
auch nach Auflistung der sie verifizierenden formalen Elemente auf S.163-166
eine Hypothese. In Fufinote 427 sagt Gassmann, anonyme Gutachter hitten die
fehlende Verifizierbarkeit der Hypothese ,,moniert“ und hélt dagegen, dass die
Hypothese dies nicht leisten miisse, da eine Hypothese haltbar sei, wenn man sie
nicht falsifizieren konne. Wissenschaftlichen Gepflogenheiten entsprechen wiirde
allerdings wohl doch, dass sich ein Autor auch mit anderen Auffassungen zur
Abfassung des Textes auseinandersetzen sollte, um die Hypothese irgendwann in
eine These zu verwandeln. Ob Mengzi tatsdchlich, wie Gassmann aufgrund einer
Aussage des Shiji auch annimmt, diese Protokolle selbst am Ende seines Lebens
herausgegeben hat, ist diskussionswiirdig. Es gibt ja eine umfangreiche Literatur
(unter anderem japanische), die annimmt, dass nicht alles, was im Mengzi
steht, auch wirklich auf ihn zuriickgeht. Neben den durchaus moglichen
Gespréachsprotokollen kénnte es zahlreiche Abschnitte geben, deren Aussagen
dem Mengzi nachtrdglich in den Mund gelegt wurden, ganz wie dies ja auch bei
Konfuzius geschehen ist. Dieser Prozess konnte bis weit in die Han-Zeit gegangen
sein.

Im Anschluss an die Vermutung zur Herkunft des Haupttextes aus
Gesprdchsprotokollen diskutiert Gassmann die iiberlieferte Anordnung des
Textes, die auf Zhao Qi zuriickgeht. Er erkennt richtig, dass das kompilatorische
Strukturprinzip des Zhao Qi klar ,nicht ein primdr chronologisches” ist, meint aber
dann, dass dieses Prinzip ein ,,gewissermafien dsthetisches Mengenkriterium* sei



978 =—— Rezensionen — Comptes rendus — Reviews DE GRUYTER

(167). Auf S. 169 bezeichnet er das Strukturprinzip des Zhao Qi dann als ,,undurch-
sichtig” und legt dem Leser nahe, dass es sinnvoller sei, den Text durch ,transpa-
rente Willkiir“ komplett umzustellen. Ich habe mich in einem Aufsatz, der
allerdings zu spdt erschienen ist, als dass Gassmann ihn hétte rezipieren konnen,
mit dem Strukturprinzip befasst, das Zhao Qi bei der Kompilation seiner ersten drei
Biicher geleitet haben diirfte und bin dabei zu dem gegenteiligen Schluss gekom-
men, dass dieses ganz klaren inhaltlichen Uberlegungen folgte.> Auch die Struktur
der Kapitel 5A und 6A ist weitgehend eindeutig. Nur die Kapitel 4 und 7 mit den
»lextschnitzeln®* stellen Probleme dar. Vielleicht stellte Zhao Qi Kapitel 4 mit
Absicht zwischen die eher politisch-sozialen Kapitel 1-3 und die eher doktrindren
Kapitel 5 und 6. Diese Absichten Zhao Qis zu verstehen, ware meines erachtens
eine wichtige Voraussetzung dafiir, Umstellungen mit Bedacht vornehmen zu
konnen. Gassmanns neue Textanordnung ist zwar nachvollziehbar, aber sie bleibt
eben die personliche Textanordnung Robert Gassmanns, die zwei Gesichtspunkten
folgt: Das, was er ,,thematische Texte* nennt, innerhalb derer zuerst ,,gedankliche
Fundamente®, dann ,,Territorialordnung und Dienstethos”, die ,,Rolle von Rollen*
und schlief3lich die ,anthropologischen Grundlagen“ behandelt sind, einerseits,
und andererseits und bei weitem am ldngsten die ,,chronologisch angeordneten
Texte“. Dieser Versuch, dem Leser zu sagen: ,Seht, so ergibt der Text fiir
mich Sinn“, ist natiirlich absolut legitim. Jeder von uns macht das beim
Unterrichten des Mengzi so, wobei jeder von uns wahrscheinlich seine eigene
Zusammensetzung verwendet. Am Auf3ern einer personlichen Meinung ist nichts
auszusetzen, aber mit einer wissenschaftlichen Auseinandersetzung hat diese
Htransparente Willkiir“ nicht viel zu tun. Die eigentlich spannende Frage ist ja:
Gab es tatsdchlich einmal einen Mengzi-Text, der rekonstruiert werden kann? Oder
gab es vielmehr verschiedene Mengzi-Traditionen unterschiedlichen Alters, die von
Zhao Qi zu einem Buch zusammengefiigt wurden? Ich glaube, dass die zweite
Frage bejaht werden sollte, denn manche Teile des Mengzi, besonders die A und
die B Kapitel, sind sprachlich und inhaltlich so unterschiedlich, dass kaum anzu-
nehmen ist, dass sie von der Hand desselben Autors stammen. Von Interesse sind
dabei z. B. die Konfuzius-Zitate, die sich fast nur in A-Kapiteln finden. Auch dazu
habe ich mich gedufert.* Fragen nach der Konsistenz des Mengzi-Textes gehoren
nicht zu Gassmanns Programm.

In der Tat macht Gassmann seine ,,Willkiir* transparent: In der dem ersten
Band angehiéngten Ubersetzung — von der der chinesische Text leider abgetrennt
und nebst einer Transkription in den zweiten Band verlagert worden ist, was die
Benutzung ausgesprochen umstédndlich macht, denn man braucht immer beide

3 van Ess 2014.
4 van Ess 2012.



DE GRUYTER Rezensionen — Comptes rendus — Reviews = 979

Binde - finden sich am Rand immer Hinweise auf die traditionelle Anordnung
Zhao Qis. Gassmann wiederholt hier, dass die Umordnung keinen Anspruch auf
Rekonstruktion eines wie auch immer gearteten Originals erhebe (219), sondern
dass seine Ergebnisse ,,sowohl im Kontext des Textinhaltes als auch in dem der
historischen Vorstellungen der Zeit nicht nur Substanz aufweisen, sondern auch
signifikant und gut begriindet von bisherigen Ubersetzungen und spezifischen
Studien abweichen® (220). Die Reorganisation sei also doch ,keinesfalls
willkiirlich“. Der vorgelegte Versuch sei der einer ,historischen Ubersetzung*.
Das bedeutet, dass Gassmann dann trotz des ,,experimentellen Charakters“ doch
die Absicht hat, einen Text vorzulegen, der rekonstruiert, was wann von Mengzi
gesagt worden ist. Das zeigt recht deutlich auch der Abschnitt 3.4.1 zur ,,chro-
nologischen Neuordnung des Textes*.

Das Verfahren mithilfe dessen Gassmann seinen Text neuordnet, bezeichnet er
selbst als ,,Stitching®. Stitching ist ein der elektronischen Bildverarbeitung entlehn-
ter Begriff, ,wo aus getrennten Aufnahmen einer hdufig gleichen Szene... eine
integrierte Aufnahme hergestellt wird.“ Gassmann bezeichnet dies als ein
begriindetes ,,physisches Zusammenlesen* (170, Anm. 436, wo er sich gegen einen
Gutachter wehrt, der dies als Emendationsvorgdange missverstanden hatte). Auf
Deutsch heifdt ,to stitch“ dem Grofien Muret-Sanders zufolge: ,ndhen, steppen,
sticken®, auch ,heften“. , Flicken“ findet sich dort nicht, aber auch dies wiirde zu
dem Verfahren passen, das Gassmann zur Anwendung bringt, denn was er tut, das
ist nichts anderes, als einzelne Mengzi-Abschnitte entweder einfach mit anderen
zusammenzuheften, von denen er meint, sie seien inhaltlich so verwandyt, dass sie
aus demselben Kontext stammen miissten, oder aber sie auseinanderzunehmen
und dann unter Einfligung von Versatzstiicken aus anderen Abschnitten wieder
zusammenzuflicken. Das ist ein hochriskantes Verfahren, auf das gleich noch
anhand eines Beispiels einzugehen ist. Ein wenig hat man den Eindruck, dass
Gassmann den Mengzi-Text als ein grofles, durcheinandergeschiitteltes Puzzle
ansieht, dessen Teile neu zusammengesetzt werden miissen, um ein kohdrentes
Bild zu ergeben. Doch wéahrend bei einem Puzzle klar ist, dass es einen
Zusammenhang gibt, der wiederherzustellen ist, kann man dasselbe natiirlich bei
einem altchinesischen Text nicht sagen. Hier konnte es auch sehr gut sein, dass
Doubletten und Widerspriiche auf unterschiedliche Autoren zuriickgehen, die man
gar nicht in ein grofies Ganzes iiberfithren kann. Zhao Qi konnte zudem bestimmte
»Schnipsel“ mit Absicht nicht in andere Texte eingefiigt haben. Auch das sollte man
bedenken und respektieren. Diese Moglichkeit steht fiir Gassmann wie gesagt von
vorneherein nicht zur Diskussion.

Ernsthaft problematisch ist Gassmanns Auseinandersetzung mit dem Mengzi
waishu in Punkt 3.5 (S.172-175). Er folgt D.C. Lau zunéchst in der Annahme,
dass das {iberlieferte Buch Mengzi beziiglich textlicher Integritdt als ,im



980 =— Rezensionen - Comptes rendus — Reviews DE GRUYTER

Wesentlichen zuverldssig einzuschdtzen® sei (173). Laus Folgerung, dass die
dusseren Biicher wegen der verschwindend kleinen Zahl von Zitaten in
spdteren Enzyklopddien und sonstiger Literatur, welche nicht den inneren
Biichern zugeordnet werden konnten, ,dagegen nicht zitierwiirdig gewesen
sein konnten®, weist er dagegen als ,,irrelevant® zuriick. Seine auf zwei Seiten
ausgebreiteten Argumente fiir die Authentizitdt beschrdanken sich weitgehend
auf seine eigene Beobachtung, der zufolge es keine harten Argumente gegen die
Echtheit der im Mengzi waishu versammelten Abschnitte gebe und dass
man deshalb die 56 Abschnitte des Mengzi waishu ohne weiteres in den
textus receptus des Mengzi integrieren konne — im Verfahren des ,,stitching*
selbstverstandlich. Das hat mit wissenschaftlicher Argumentation nichts mehr
zu tun. Gassmann interessiert sich nicht fiir die Ergebnisse der kaozheng xue der
Qing-Zeit® und auch nicht fiir die mittlerweile recht umfangreiche Literatur aus
Taiwan und der Volksrepublik China zu dem Thema. Selbst das Internet gibt
einiges zu dem Problem her.® Die Rigueur, die er fiir die Erforschung der Texte
der Vor-Qin Zeit einfordert, hélt er fiir die Ergebnisse spaterer Gelehrter nicht
durch. Dabei wdren deren Argumente tatsachlich wichtig.

Die Textgeschichte des Mengzi waishu ist bekanntermaflen ausgesprochen
schwierig. Der heute vorliegende Text ist den Song-Gelehrten noch nicht
bekannt gewesen, obwohl in dieser Zeit mehrere gleichlautende Texte erschie-
nen, die dann aber bald als Falschungen entlarvt wurden. Das jetzige Buch soll
nach fast einhelliger Meinung der Qing-Gelehrsamkeit erst in der Ming-Zeit von
Yao Shilin #k+-2% verfasst worden sein, obwohl Cao Jingnian vorschligt, eine
frithere Abfassung in der Song-Zeit sei ebenfalls mdglich.

Uber inhaltliche Probleme in den Mengzi waishu geht Gassmann nonchalant
hinweg. Auf der vorletzten Seite des ersten Bandes (374f.) findet sich die
Ubersetzung von Gassmanns Text 147a, der Beginn des heutigen Mengzi waishu.
Darin heift es, Xunzi sei von Chu nach Qi gereist und habe dort mit Mengzi {iber
das Wesen des Menschen (bei Gassmann: ,,die Anfangskonfiguration der kardia-
len Sinne“, 3.6.2.2) diskutiert. Gassmann hat auf den Seiten 31-35 durch
Korrektur einiger unpassender Angaben der Shiji-Biographie (74.2348) das chro-
nologische Problem geldst, das man traditionell mit dieser Aussage hatte. Xunzi
muss fiir ihn zwischen ca. 368 und ca. 276 v. Chr. gelebt haben (und wird so zum
jlingeren Zeitgenossen des Mengzi), anstelle von ca. 335 bis ca. 255, wie dies

5 Z.B. Ding Jie T £ (1738-1807), Mengzi waishu shuzheng # F#%b & Hi:¥, aufgegangen in Zhai
Hao #i# (1736-1788), Sishu kaoyi JU#E . S. darin zongkao £, juan 19, bes. 5A-7b.

6 Hinzuweisen ist neben Lin Qingzhang auf den Namen Cao Jingnian ¥ #t%E, der 2009 in
Taiwan eine Magisterarbeit zum Thema Wei ,,Mengzi waishu“ wenti chongtan % (&F4M8) R
B ER verfasst hat.



DE GRUYTER Rezensionen — Comptes rendus — Reviews =—— 981

Qian Mu etabliert hatte.” Das inhaltliche Problem, dass sich Xunzi von seinem
Riickzugsort Chu nach Qi, wo man ihn verleumdet hatte, begeben haben soll,
erklirt er in seinen Anmerkungen in Band 2.614 als ,etwas seltsam® und ,,viel-
leicht doch einem redaktionellen Eingriff zu verdanken®. Es sei sogar moglich,
dass die ganze Aussage eine ,redaktionelle Ergdnzung® darstelle.

Der néchste Ausspruch, Text 147b (S. 375, Bd. 2 614f), beginnt mit dem Satz, dass
Tiger und Wolfe das Verhéltnis von Vater und Sohn kennen, wdhrend Ameisen und
Bienen das Verhéltnis von Fiirst und Untertan kennen. Um wieviel mehr miisse das
auf Menschen zutreffen? Gassmann konstatiert, dass die ,,erstaunliche Implikation“
sei, dass Tiger und Wolf sich ,verwandtschaftlich korrekt“ verhalten (ren {=),
wihrend Ameisen und Bienen sich ,,gebiihrlich verhalten® (yi #). Das konnte eine
direkte Ubersetzung aus dem 1. juan des Leyan yulu 44fE7ES% des Li Heng =1
(12. Jahrhundert) sein. In diese Zeit gehort das Diktum auch, das im altchinesischen
(auch der Begriff ,,antikchinesisch* sollte noch einmal griindlich iiberdacht werden —
schlieflich gibt es auch kein ,,antikgriechisch*) Denken nicht bekannt ist und sicher-
lich vor Gassmann von niemandem aufier dem Mengzi waishu-Autor mit Mengzi in
Verbindung gebracht worden ist. Wir finden es — natiirlich auch génzlich ohne
Hinweis auf Mengzi, den man ob der Identitdt der Wortwahl ja doch erwarten
wiirde, wenn ein Mengzi waishu vorgelegen hdtte — im vierten Kapitel der Zhuzi
yulei (Ed. Zhonghua shuju S. 60) des Zhu Xi (1130-1200). Daher ist es auch wirklich
bekannt. Von da aus breitete das Diktum sich in mehrere Texte der spiteren
Kaiserzeit aus, zum Beispiel ins Bencao gangmu des Li Shizhen, immer aber ohne
Hinweis auf Mengzi. Mit dem chinesischen Altertum hat es einfach nichts zu tun. Wie
soll Zhu Xi einen Ausspruch aus dem Mengzi waishu verwendet haben, ohne vom
Mengzi waishu Kenntnis zu haben? Das ist hochst unwahrscheinlich. Die Sache

7 Gassmann meint, Xunzi miisse viel frither geboren sein, weil seine Biographie zundchst mit
den Worten beginnt, er sei im Alter von 50 nach Qi gekommen, was Knoblock tatsdchlich véllig
ohne Not zu 15 umgestellt hat. Natiirlich ist dies nicht Knoblocks eigene Idee, sondern diejenige
Qian Mus, Xian Qin zhuzi xinian, juan 3, Abschnitt 103, ,, & 4E+ 7.2 # %, der seine Meinung
durch Verweise auf alte Texte wie das Fengsu tongyi stiitzt. Im Anschluss an diesen Satz ist im
Shiji von Zou Yan, Zou Shi und Chunyu Kun die Rede, was alle drei Autoren zu der Auffassung
verleitet hat, diese miissten Zeitgenossen von Xunzi gewesen sein. An die Moglichkeit, dass es
sich um einen Einschub handeln konnte, der darstellen soll, wessen Theorien in der Zeit, als
Xunzi nach Qi kam, Einfluss hatten, denken sie nicht. Ein Einschub mit einer Art Riickblende in
eine langst vergangene Zeit, wie sie im Shiji durchaus iiblich ist, ergibt viel mehr Sinn auch im
Zusammenhang mit der Aussage, dass die Gruppe von Personen um Tian Bing bereits zur Zeit
des Kénigs Xiang von Qi (282-264 v. Chr.) gestorben sei und Xunzi deshalb der élteste dortige
Lehrer war — die Aussage muss sich auf nach 264 beziehen. Damals war Xunzi 50. Wir sollten
mit deutlich spdteren Lebensdaten rechnen als denjenigen Qian Mus, und die Zahl 50 nicht in
eine 15 verwandeln. Sonst hatten wir auch ein Problem mit der Aussage, Xunzi sei Lehrer des
Han Fei und des Li Si gewesen.



982 —— Rezensionen - Comptes rendus — Reviews DE GRUYTER

diirfte andersherum gelaufen sein: Das Diktum geht auf einen der Zeitgenossen des
Zhu Xi zuriick und ist von da aus ins Mengzi waishu gewandert.

Gassmanns Text 5 beschreibt eine erstaunliche Kette von Abschnitten aus
dem 3. Kapitel des Mengzi waishu. Gassmann hat sie umgestellt, denn er geht
davon aus, dass der Herausgeber nicht verstanden hat, wie die Texte wirklich
zusammengehoren. So beginnt er mit Abschnitt 2, in dem es um den Vorrang
geht, den Zengzi der Kindespietédt gegeniiber dem Dienst am Fiirsten einrdumt.
Er springt dann zu Abschnitt 5, in dem die Kindespietdt als Voraussetzung fiir
Frieden im Reich genannt ist, und kommt schlieflich auf den Kapitelanfang,
Abschnitt 1, zu sprechen. Es folgen danach Abschnitt 3 und Abschnitt 6, in
denen es ebenfalls um Kindespietdt geht. Einzig Abschnitt 4, in dem das Zeichen
fiir die Kindespietdt fehlt, ist von Gassmann in einen anderen Zusammenhang
gestellt. Durch Benutzung der Konkordanz (Bd. 3, S.351) findet man ihn wieder
in Text Nr. 45 (Bd. 1, S.283f. und Bd. 2, S. 219f.). Eigentlich hétte dieser Abschnitt
genauso gut in Text 5 gepasst, denn natiirlich geht es auch bei der Aussage, dass
Kaiser Shun sich auch im Alter von 50 Jahren noch das Herz eines Kleinkindes
(ruzi %) bewahrt habe, um die Kindespietét. Aber da es einen anderen Text
gibt (4B12), in dem ein vergleichbarer Ausdruck (chizi 77~F) steht, ordnet
Gassmann den 4. Abschnitt hier ein — auch wenn es ansonsten in seinem 45.
Text um etwas ganz anderes geht. Man kann das zwar nachvollziehen, aber
zwingender wére eigentlich der urspriingliche Zusammenhang.

Wirklich wichtig ist aber der Anfang des urspriinglich ersten Abschnitts von
Gassmanns Text 5. Er lautet: & FHEIZEKE Y TRl FrEnTF. NMIMmEE
(1. S.234, 2 S.25). Gassmann iibersetzt: ,,Junker Meng sagte: ,,(Solche Dinge) aus
den Normen des pflichtschuldigen Verhaltens von Kindern gegeniiber Eltern hat
Junker Zeng an alle Juniorjunker des Junkers Kong weitergegeben. Es sind (Dinge),
bei denen man nicht auslernt. In Bd. 1, S. 175, lesen wir zum Begriff Xiaojing Z4£% in
Fufdnote 443 lapidar: ,,Es ist eher unwahrscheinlich, dass mit dem Ausdruck die
spdtere Bezeichnung der entsprechenden kanonischen Schrift gemeint ist.”
Unwahrscheinlich ist das fiir Gassmann vermutlich, weil man dann das Problem
kldren miisste, wie Mengzi oder einer seiner Schiiler vom Xiaojing gesprochen haben
soll, wo doch dieser Text wirklich erst seit der Han-Zeit bekannt ist und in der
Zhanguo-Zeit nicht erwdhnt wird. Darauf, dass hier wohl doch von Schiilern des
Konfuzius die Rede ist und nicht von dem tautologischen Begriff der ,,Juniorjunker®,
habe ich oben hingewiesen. Aber dass 4517 2 Dinge sein sollen, bei denen man
nicht auslemt, das ist wieder schlicht falsch iibersetzt. Richtig heif3t die Stelle auf
Deutsch: ,Das Xiaojing hat Zengzi an die verschiedenen Schiiler des Konfuzius
weitergegeben. [Doch] wir kénnen davon keine Kenntnis erlangen.“ Hier sieht man
den Ming- oder Qing-zeitlichen Falscher bei der Arbeit. Er weif3 natiirlich, dass seinen
Lesemn bekannt ist, dass wir vom Xiaojing erst seit der Han-Zeit wissen und dass



DE GRUYTER Rezensionen — Comptes rendus — Reviews = 983

deshalb zu seiner Zeit viel Argwohn herrscht, dass der Text in Wahrheit doch nicht
von Zengzi stammen konnte. Deshalb ldsst er Mengzi hier die Nachricht verbreiten,
dass man ja wisse, dass es einen Text des Zengzi mit Namen Xiaojing gebe, der aber
leider in seiner Zeit nicht greifbar sei. So soll das Mengzi waishu einen plausiblen
Beweis fiir die Authentizitdt des Xiaojing liefern. Der Qing-zeitliche Leser freue sich.

Sollte die Mengzi-Ubersetzung Gassmanns Verbreitung finden, dann miisste
dem Buch eigentlich ein Erratum-Zettel beigelegt werden, in dem den Lesern
nahegelegt wird, alle mit ,,W* markierten Texte wenigstens einzuklammern oder
aber ganz durchzustreichen.

Band 2 beginnt mit einem Zitat Lichtenbergs (Jahresangabe 2011!), dass es kein
sichereres Kriterium fiir einen grof3en Schriftsteller gebe, ,,als wenn sich aus seinen
Anmerckungen en passant Biicher machen® liefien. Tacitus und Sterme seien
Beispiele dafiir. Wie Gassmann in seiner einleitenden Bemerkung auf S.3
freimiitig bekennt, hatte ein anonymer Gutachter dies als ,,Selbstbelobigung miss-
verstanden®. Tatsdchlich meinte Gassmann nicht seine eigenen Anmerkungen, die
in diesem Band folgen, sondern Mengzi, wenn er von einem grofien Schriftsteller
spricht. Seine Gedanken seien so reich, dass allein deren Kommentierung ,,nahezu
unvermeidlich volumindsen Charakter annehme. Ich musste unwillkiirlich
schmunzeln, als ich das las, denn der Possessiv im Lichtenberg-Zitat ist
tatsdchlich nicht eindeutig. Wessen ,,Anmerckungen” sind gemeint?

Gassmann beginnt seinen Mengzi mit drei Textstellen aus den waishu,
denen ein Schnipsel aus dem 4B Kapitel angehdngt ist. Ldsst man diese auf-
grund der obigen Einwdnde gegen die Authentizitit des Mengzi waishu weg,
dann beginnt der Mengzi bei Gassmann richtig erst mit Text 3, der sich zusam-
mensetzt aus 3B9,® 7B26, 2A9, 7A28, 5B1-B, Waishu 9.2, 7B15, 4B7 und 4B20. Wer
sich die entsprechende Ubersetzung anschaut — im Text- und Anmerkungsband
ist die Sache etwas uniibersichtlich —, der findet, dass das Ganze noch viel
komplizierter ist. Die Reihenfolge lautet: 3B9, 7B26, 3B9, 7B15, 2A9, 7A28, 2A9,
5B1, 2A9, Waishu 9.2, 7B15, 2A9, 4B7 und 4B20. Die einzelnen Texte, die
iibrigens, wenn man sich an das System gewohnt hat, im Originaltext
einigermafien leicht wiederzufinden sind, werden also auseinandergenommen,
dann werden Stiicke eingesetzt, die aber oft auch nicht vollstdndig sind, weil
Gassmann andere Teile von ihnen an anderer Stelle braucht. Das nenne ich
LZusammenflicken®!

Es ist ausgeschlossen, auf alle Umstellungen und deren Griinde und
Begriindungen einzugehen, sonst wiirde auch diese Rezension ein
Lichtenbergsches Anmerkungswerk. Aber es gibt einen Punkt, der doch aufgegriffen
werden muss: Gassmann hat sich bemiiht, das aus dem Text zu eliminieren, was fiir

8 Den ich selbst in Teilen fiir Han-zeitlich halte. S. dazu van Ess 2015.



984 — Rezensionen - Comptes rendus — Reviews DE GRUYTER

den Mengzi-Kommentator oder Interpreten bisher am verstérendsten war: Dass es in
dem Text ndmlich zahlreiche Widerspriiche gibt, deren Aufklarung Schwierigkeiten
bereiten, solange wir annehmen, dass hier tatsdchlich ein einzelner Autor spricht,
der sein Werk am Ende seines Lebens selbst redigierte.

Mengzi 2A9 spricht von Boyi (Gassmann gut argumentiert: major Yi), der alle
Menschen ablehnte, die nicht das gleiche Maf3 an Reinheit aufwiesen wie er. Liuxia
Hui wird als Gegenbeispiel prasentiert: Ein Mann, der sich nicht zu schade war, auch
bei niedrigen Personen zu dienen. Am Schluss tadelt Mengzi den Boyi als engstirnig
(ai Fi) und den Liuxia Hui fiir, Legges Interpretation zufolge, seinen Mangel an
Selbstrespekt (bu gong A7, Respektlosigkeit; Gassmann macht daraus: ,,war nicht
formlich genug*). Am Ende duflert Mengzi klar und deutlich: ,,Der Edle folgt diesem
Pfad nicht.“ Das ist eine harsche Kritik an den beiden Personen. Gassmann stellt
zundchst fest, dass die Schlussequenz des Abschnitts, die ebenso wie sein Anfang,
mit der Aussage ,,Mengzi sagte* beginnt, ,,mit grosser Wahrscheinlichkeit aus einem
anderen Abschnitt stammen* muss (Bd. 2, 14). Die ,,grof3e Wahrscheinlichkeit® ergibt
sich allerdings natiirlich nur, wenn man Gassmanns Annahme folgt, dass Zhao Qis
Mengzi ein Flickenteppich aus lauter unterschiedlich zusammengesetzten
Versatzstiicken ist, die man beliebig neu zusammensticken kann. Er beklagt dann,
dass ,in den konsultierten Ubersetzungen sich der Ton der Urteile & und AS%&
weitgehend — und doch etwas {iberraschend - im negativen Bereich* bewege. So
tiberraschend ist das nicht, denn die chinesische Kommentartradition, die etwas
wichtiger als die westlichen Ubersetzungen ist, die Gassmann zitiert, hat dies immer
so gesehen — und es handelt sich dabei eben nicht nur um irregeleitete Auffassungen
zu spat Geborener. Gassmann stort, dass eine negative Beurteilung ,,weder zu den
vorhergehenden Ausfithrungen dieses Abschnitts noch zu den vorteilhafte(re)n
Urteilen iiber diese zwei (rolleprdgenden!) Persénlichkeiten in anderen Abschnitten
passen (5B.01-B und 7B.15)“. Dass er die vorhergehenden Ausfiihrungen aus 2A9 fiir
vorteilhafter hilt, liegt aber nur daran, dass er zwei andere Mengzi-Stellen kennt, die
Boyi und Liuxia Hui positiv sehen. Fiir den traditionellen Leser von 2A9, der 5B und
7B an dieser Stelle seiner Lektiire noch nicht kennt, muss sich die Sache anders
darstellen. Zundchst werden zwei Verhaltensweisen von Boyi und Liuxia Hui darge-
stellt, zu deren korrekter Beurteilung der Leser dann die negative Einschédtzung von
Mengzi erhilt und auf diese Weise weif3, dass dieser auch den ersten Teil unbedingt
negativ gemeint hat: Boyi und Liuxia Hui stellen fiir ihn an dieser Stelle zwei extreme
Gegensiitze fiir ein Verhalten dar, dem der Leser nicht folgen sollte: Ubertriebene
Prinzipienreiterei (Boyi) ist genauso schlecht wie die absolute Wurstigkeit im
Umgang mit Vorgesetzten. Gassmann ist bemiiht, einen einheitlichen Mengzi zu
schaffen. Daher schlédgt er vor, dass man, bevor man versucht sei, ,,die Stelle als
wenig authentisch abzutun®, unbedingt positive Stellen aus den anderen Stellen
bedenken solle, in denen die beiden vorkommen. Sein Fazit daraus ist: ,,Die



DE GRUYTER Rezensionen — Comptes rendus — Reviews =——— 985

Pradikate ai und bu gong koénnen nicht — oder nicht in dem Ausmass — negativ
gemeint gewesen sein“. Widerspriiche in einem Text einfach wegzudiskutieren, das
bedeutet, eine Meinung an den Text heranzutragen und ihn dann dieser Meinung
gefiigig zu machen.

Die beiden anderen Stellen sind Mengzi 5B1 und 7B15. 5B1 verwendet zur
Beschreibung der Charakteristika von Boyi und Liuxia Hui zum Teil fast diesel-
ben Sédtze wie 2A9, so dass Kklar ist, dass beide eine gemeinsame Vorlage gehabt
haben miissen. Hier werden aber aufler diesen beiden Madnnern auch noch Yi
Yin und Konfuzius angefiihrt. Yi Yin liegt zwischen Boyi und Liuxia Hui und
nimmt auch eine mittlere Haltung zum Dienst am Fiirsten zwischen beiden ein.
Der Passus zu Yi Yin scheint ein Einschub zu sein, mit Hilfe dessen klargemacht
wird, dass alle drei Positionen vertretbar sind, was in 2A9 durchaus nicht klar
war. Dass es sich um einen wie auch immer gearteten Einschub handelt, sieht
man auch daran, dass sowohl an die Einschdtzung zu Boyi als auch an die zu
Liuxia Hui ein {iberaus positiver Kommentar angehdngt ist, den wir in 7B15 als
separaten Text wiederfinden: Bei Boyi heif3t es, dass ,,unersittliche* (Gassmann)
Ménner, die von der Art des Boyi horten, ,sich mafligten und ,,unentschlos-
sene“ ,Vorsdtze aufstellten“. Zu Liuxia Hui sagt Mengzi dort, dass ,,kleinliche*
Minner, die von ihm horten, grofiziigig wurden und ,,ungehobelte“ Madnner
anstidndig. Ich mochte ausdriicklich hervorheben, dass mir die Ubersetzungen
dieser schwierigen Termini bei Gassmann sehr gut gefallen haben. Entscheidend
ist, dass ein entsprechender Kommentar zu Yi Yin fehlt, vermutlich, weil sich
7B15 auf 2A9 bezieht. Im Anschluss an die drei genannten Mé&nner spricht
Mengzi dann in 5B1 von den Prinzipien des Konfuzius. Alle vier bezeichnet er
schlief}lich als Weise verschiedenen Typs, wobei nur Konfuzius das ganze
Repertoire eines Weisen in seiner Person vereinte. Auch in 7B15 werden Boyi
und Liuxia Hui als Weise bezeichnet.

Meines Erachtens ist der Eintrag 5B1 aus einer Kombination der fritheren
Eintrdge 2A9 und 7B15 entstanden, und zwar vermutlich irgendwann wahrend der
Han-Zeit, in der das Thema des rechten Dienstes, wie oben am Beispiel des
Gegensatzpaares Mengzi und Zou Yan gezeigt, allenthalben diskutiert wurde. Fiir
den aufmerksamen Leser des Shiji entspricht die Haltung des Mengzi iibrigens
derjenigen des Boyi von 2A9, diejenige des Liuxia Hui aus 2A9 derjenigen des Zou
Yan. 2A9 und 7B15 enthalten zwei einander diametral entgegengesetzte Mengzi-
Traditionen. 2A9, das in Zhao Qis Anordnung das Ende des 2A Kapitels iiber gute
Regierung und die Uberleitung zum Thema des rechten Dienstes am Fiirsten von 2B
markiert, nimmt die Position ein, dass weder Prinzipienreiterei noch Anbiederung
der rechte Weg sein konnen. Es bezeichnet weder Boyi noch Liuxia Hui als Weise -
und es sieht sie wohl auch nicht als solche an. Das deutet fiir mich darauf hin, dass
es sich hier um eine alte Position handelt, wie iiberhaupt die fiir gewhnlich in sich



986 =—— Rezensionen - Comptes rendus — Reviews DE GRUYTER

konsistenteren A-Kapitel dlter wirken als die B-Kapitel. Die Einsiedelei des Boyi
wurde erst in der Han-Zeit wirklich zur Weisheit geadelt. 7B15 erkldrt Boyi und
Liuxia Hui zu Weisen. 5B1, das gut in den Gesamtkontext des sich mit konfuziani-
scher Doktrin auseinandersetzenden Kapitels 5 passt, wiederum versucht, die bei-
den unterschiedlichen Traditionen mit einander zu verséhnen: Es benutzt
urspriinglich negativ gemeinte Sédtze aus 2A9 und deutet sie durch Anhdngen von
Versatzstiicken aus 7B15 positiv um. Dadurch, dass es die den drei anderen Weisen
vorzuziehende Haltung des unerreichbaren Konfuzius an den Schluss stellt,
begriindet es gleichzeitig fiir den zweifelnden Leser, warum 2A9 recht negative
Vokabeln verwendete, wo er doch an anderer Stelle so positiv iiber sie dachte. Im
Vergleich zu Konfuzius mussten die beiden einfach abfallen, und das musste
Mengzi auch sagen. 5B1 stellt also eine freundliche Korrektur von 2A9 unter
Zuhilfenahme von 7B15 dar.

Fiir Gassmann sind die Widerspriiche zwischen 2A9 einerseits und 5B1 und
7B15 andererseits dadurch auszubiigeln, dass er die Texte anders zusammen-
setzt. So stiickelt er 7B15 an 2A9 an. Auf diese Weise kann auch dieser Passus bei
ihm plétzlich einen positiven Dreh erhalten, auch wenn dazu natiirlich erst das
Vokabular umgedeutet werden muss. Aus 5B1, das grofienteils in den ,,chrono-
logischen Texten* 73 und 74 steht, wird der Passus iiber Liuxia Hui ausge-
koppelt und Text 3 beigesellt, ebenso der Schluss mit der Einschdtzung des
Konfuzius, in dem Boyi, Yi Yin und Liuxia Hui als Weise bezeichnet werden. Von
diesem Passus meint Gassmann, dass er gut zu 6B6 passt, in dem die drei
ebenfalls positiv beurteilt werden - wieder ein B-Text; in allen drei B-Texten
stehen positive Kommentare! So entsteht Text 73. Von 5B bleiben auf diese
Weise nur die Urteile zu Boyi und Yi Yin iibrig, ergdnzt um einen Teil aus 2A9
und einen kleinen Zusatz aus 7B17. Damit wird Text 74 zu einem Torso, der zu
dem Mengzi des Zhao Qi nichts mehr zu tun hat, denn dieser hatte entweder
Boyi und Liuxia Hui zusammengestellt, oder aber eine Dreiheit mit zusatzlich Yi
Yin versucht. Eine Kombination aus Boyi und Yi Yin gibt es bei ihm nicht - sie
ergibt meines Erachtens auch keinerlei Sinn.

Ahnlich geht Gassmann iiber Differenzen zwischen einzelnen Texten auch
an anderer Stelle hinweg. Darauf, dass ich glaube, dass Text 2B13 und 7B38
nicht zusammenpassen und zu unterschiedlichen Zeitpunkten abgefasst sein
diirften, habe ich in der Festschrift fiir ihn hingewiesen. Der 500-Jahreszyklus,
der in 7B38 erwdhnt ist, findet sich sonst vor der Han-Zeit ebenso wenig wie
Hinweise auf eine Zusammenkunft aller fiinf Planeten, die sich Pankenier
zufolge alle 513 Jahre zutrdgt. Shiji erwdhnt eine solche Zusammenkunft zu
Beginn der Han-Dynastie eher beildufig. Erst Ban Gu hat dieses Thema in seinem
Hanshu ausgebaut. Beide Punkte zusammenzubringen und dann in die friihe
Vergangenheit zuriickzuprojizieren, wie Gassmann (auf der Grundlage von



DE GRUYTER Rezensionen — Comptes rendus — Reviews = 987

Pankenier) das tut, ist ein hochst spekulatives Unterfangen. Gassmann liebt es
nicht, den Mengzi-Text infragezustellen, sondern versucht stattdessen, wo er
kann, Widerspriiche auszubiigeln und die Texte kompatibel zu machen. Er
meint, 7B38 gehore an den Anfang der Karriere des Mengzi, da ja darin die
Theorie vom Dynastiegriinder erwdhnt sei, von der auch in 2B12 die Rede ist.
Solche Logik wird mir nie nachvollziehbar sein. Ahnliche Probleme ergeben sich
z.B. aus der unterschiedlichen Beurteilung des Yuezhengzi #%FF in den
Texten 1B16 (Text 119), 6B13 (Text 25) und 4A24/25 (Text 116) sowie 7B25 (Text
6), wobei Gassmann hier kein ,,stitching® vorgenommen hat. Dennoch ist es,
gerade im Hinblick auf die Aussage des Hanfeizi, dass es acht verschiedene
Traditionen der Konfuzianer gegeben habe, unter denen eine sich auf Meng und
eine andere auf Yuezheng zuriickfiihrt, interessant, sich mit den variierenden
Kommentaren im Zusammenhang auseinanderzusetzen.

Ein hochinteressantes Problem stellt sich dem Leser durch die Tatsache,
dass Mengzi 2A6 und 6A6 beide von den beriihmten 4 Ansétzen (si duan JU¥)
sprechen. Die beiden Texte sind so dhnlich, dass sie sicherlich nicht unabhédngig
voneinander entstanden sind. Warum stehen zwei solche verwandte Abschnitte
bei Zhao Qi an zwei vollig unterschiedlichen Stellen im Mengzi? Und warum
finden sich beide in A-Kapiteln und dann auch noch beide an Stelle 6 in diesen
Kapiteln? Ein Zufall ist unwahrscheinlich. Vielmehr scheint es so, als habe diese
Aussage sowohl im Zusammenhang mit der politischen Theorie von einerseits
der Notwendigkeit von Harmonie zwischen Fiirst und Staatsdiener und einer
Herrschaft, die zum Volk ist wie Vater und Mutter, (2A) gepasst, als auch zu
dem, was Gassmann als anthropologische Grundlagen (6A) bezeichnet. Ob Zhao
Qi diesen Passus mit Absicht an zwei verschiedene Stellen des Mengzi-Textes
gesetzt hat oder ob er zwei verschiedene Schiileriiberlieferungen iibernommen
hat, die diesen Passus bereits aufwiesen, ist nicht zu entscheiden. Wichtig ist
aber, dass die Zusammenh&nge wahrscheinlich in beiden Féllen von Bedeutung
sind. Das sollte man respektieren und nicht einfach beide Abschnitte
einigermafien kommentarlos hintereinanderstellen (Text 37 und Text 38).

Fazit

Robert Gassmanns und meine eigenen Versuche, den Mengzi zu lesen,
konnten unterschiedlicher nicht sein. Er versucht, in diesem Buch einen
Mengzi aus einem Guss zu prdsentieren. Widerspriiche sind fiir ihn Anlass,
dariiber nachzudenken, wie man den Text so gldtten und umstellen kann,
dass aus einem Widerspruch Ubereinstimmung wird. Ich selbst wiirde dafiir
pladieren, dass man Widerspriiche ernst nimmt. Um das zu tun, miisste man



988 - Rezensionen - Comptes rendus — Reviews DE GRUYTER

allerdings Paralleltexte bis mindestens zum Ende des ersten vorchristlichen
Jahrhunderts zurate ziehen. Wiahrend Gassmann jeden Versuch ablehnt,
einen historischen Text zu suchen, der iiber die Lebzeiten des Mengzi hinaus-
geht, meine ich, dass wir mit einer gesamten Entstehungszeit von mindestens
200 Jahren fiir die einzelnen Abschnitte rechnen miissen. Solch unterschied-
liche Ansdtze lassen sich nicht vereinen, und daher stammt so manche Kritik,
die ich oben gedufiert habe.

Die Terminologie Gassmanns entspringt weniger einem Versuch, Zeichen
und Worte zu iibersetzen, als vielmehr sie zu interpretieren. Das kann man tun.
Ich hédtte mir, da eine gute Mengzi-Ubersetzung im Deutschen ein echtes
Desiderat ist, einen leichteren Text erhofft, den man auch in einer Vorlesung -
zum Vorlesen - benutzen kann. All die Junker, die Rolleprdgenden (sheng),
Rolleerfiillenden (xian) oder Rollekundigen (shan) - eine begriffliche
Engfiihrung im Deutschen von Worten, die im Chinesischen nicht neben einan-
der liegen — erschweren das. Anfangerstudenten werden damit nichts anfangen
kénnen. Fortgeschrittene, die sich fiir Mengzi interessieren, werden, nachdem
sie das Gassmannsche System erlernt haben, bei Lektiire der Ubersetzung
anders als bei derjenigen Richard Wilhelms wissen, was da im Chinesischen
stehen miisste. Das ist positiv. In den Ubersetzungen finden sich zahlreiche gute
Ideen, die davon zeugen, wie viel Zeit der Ubersetzer darauf verwandt hat,
angemessene Begriffe fiir jede einzelne Vokabel des Mengzi zu finden. Auch
gibt es eine ganze Reihe von sehr originellen Ubersetzungen, die Gassmann
allesamt dadurch markiert, dass er am Ende seiner Kommentare auf seine
Abweichungen von herkdmmlichen Ubersetzungen hinweist. Das ist immer
wieder interessant. So wird dieses Buch vermutlich von denen benutzt werden,
die es mit der Mengzi-Lektiire ganz ernst meinen. Sie werden sicherlich weiter-
hin von Zhao Qis Ursprungskonvolut ausgehen, sich iiber die Konkordanz den
entsprechenden Ort bei Gassmann suchen und {iberlegen, ob sie seine Ideen im
Einzelfall iibernehmen wollen oder nicht. Fiir ein fachferneres Publikum ist
Gassmanns Menzius jedoch wohl nicht geeignet.

Bibliographie

van Ess, Hans (2012): “Some Remarks Concerning Consistency of the Mengzi”. In: Zhengtong yu
liupai. Lidai rujia jingdian zhi zhuanbian TESTERRIR. FEAMEKL R Z ., Hrsg. von Lin
Qingzhang #k % und Christian Soffel (Su Feixiang &% ¥ 7). Taipei: Wanjuanlou ##%4%,
629-644,



DE GRUYTER Rezensionen — Comptes rendus — Reviews = 989

van Ess, Hans (2014): “Reflections on the Sequence of the First Three Books of the Mengzi”.
Journal of Chinese Philosophy 41.3-4: 287-306.

van Ess, Hans (2015): “Mengzi 3B9 und die Unzufriedenheit mit dem Recht der Han”. In: Auf
Augenhdhe - Festschrift zum 65. Geburtstag von Heiner Roetz. Hrsg. von Wolfgang Behr,
Licia Di Giacinto, Ole D&ring und Christine Moll-Murata. Bochumer Jahrbuch zur
Ostasienforschung. ludicium Verlag Miinchen, 38: 225-244,






DE GRUYTER ASIA 2016; 70(3): 991-1003

Kern, Iso: Das Wichtigste im Leben — Wang Yangming (1472-1529) und seine
Nachfolger iiber die ,Verwirklichung des urspriinglichen Wissens*“ % i 4.
Basel: Schwabe Verlag, 2010, xxxi+ 824 S., ISBN 978-3-7965-2514-8.

Geng Ning Bk, iibers. Ni Liangkang {5 &: Rensheng di yi deng shi - Wang
Yangming ji gi houxue lun “zhi liang zhi” N5 —5%5% - £[5H KHZ SR
“Z% B 41”. Beijing: Shangwu Yinshuguan, 2014, 2 Bde., 1190 S.,

ISBN 978-7-1001-0561-3.

Besprochen von Rafael Suter, Sinologie, Asien-Orient-Institut, Universitat Zirich,
Ziirichbergstrasse 4, 8032 Ziirich, Schweiz, E-mail: rafael.suter@aoi.uzh.ch

DOI 10.1515/asia-2016-0020

Longchang, eine Poststation im wilden und malariaverseuchten Gebirgsland
unweit des heutigen Guiyang, war das Nest, in das Wang Yangming  [%#H
(Shouren 5f{F, 1472-1529) im Jahre 1507 verbannt wurde, und wo er 1509 seine
lebenseinschneidende Einsicht in die wesentliche ,Einheit von Wissen und
Handeln® (zhi xing he yi %1474 —) erlangt haben soll, die {iber das Wirken seiner
Schiiler und Schiilersschiiler in den darauffolgenden Jahrhunderten die
Geistesgeschichte Ostasiens bis in die Gegenwart hinein pragen sollte. Nicht nur
der Zeitpunkt, vom 31. Oktober 2014 - Wangs 542. Geburtstag — bis zum
4. November 2014, sondern auch der Ort, den die Organisatoren fiir das interna-
tionale Symposion' anlisslich des Erscheinens der chinesischen Ubersetzung von
Iso Kerns Wang Yangming-Studie gewdhlt haben, Guiyang, die Hauptstadt der
Guizhou-Provinz, ist also von grosser symbolischer Kraft.

Ubersetzt und mit einem Nachwort versehen hat Kerns Studie der 1990 in
Freiburg i.B. iiber Husserl promovierte und heute an der Philosophieabteilung
der Sun Yat-sen Universitdt lehrende Ni Liangkang (*1956). Seinem Nachwort ist
zu entnehmen, dass Kern selbst die chinesische Fassung korrigiert und gutge-
heissen habe (S.1175f.), so dass sie in einem gewissen Sinn nicht bloss als
Ubersetzung, sondern als verbesserte Neuauflage des deutschen Originals von
2010 gelten kann. Der besondere Wert der chinesischen Fassung von Kerns
Studie auch fiir die Leser seines deutschen Originals ergibt sich zunédchst
daraus, dass sie auf ausdriicklichen Wunsch Kerns samtliche in der deutschen

1 Organisiert wurde die Konferenz von der Pekinger Commercial Press, der Guizhou Universitit
und der in Guangzhou beheimateten Sun Yat-sen Universitdt. Ein Konferenzband mit 25
Beitrdgen ist als Sonderheft der Zeitschrift der Guangxi Universitdt (Abteilung Philosophie und
Gesellschaftswissenschaften) erschienen.



992 — Rezensionen - Comptes rendus — Reviews DE GRUYTER

Version fehlenden Originalzitate bereitstellt (S.1174). Sie iiberzeugt aber auch
deshalb, weil sie die hermeneutische Bedeutung des Ubersetzungsprozesses
anerkennt und dem Originaltext konsequent modernchinesische Paraphrasen
von Kerns deutschen Ubertragungen hinzugesellt. Nicht zuletzt enthilt sie
schliesslich einen Anhang, der in der deutschen Ausgabe fehlt, und in dem
sich Kern mit dem Begriff des ,,urspriinglichen Wissens* bei Huang Zongxi # 5%
# (1610-1695) und dessen Lehrer Liu Zongzhou %52 /& (Jishan 1L, 1578-1645)
befasst. Insofern Huang Zongxi durch seine ,Geschichte der Gelehrsamkeit der
Ming-Konfuzianer‘ (Ming ru xue an FAfE %) entscheidend dazu beigetragen
hat, dass die Geschichte des konfuzianischen Denkens der Ming-Zeit oft weitge-
hend als eine Geschichte der Schule Wang Yangmings dargestellt wird, ist dies
eine iiberaus wertvolle Erganzung. Da die chinesische Fassung von Kerns Studie
also nicht bloss Ubersetzung ist, sondern in entscheidender Hinsicht iiber das
deutsche Original hinausgeht, liest sie sich auch fiir jene mit Gewinn, die Kerns
Studie bereits kennen. Angesichts von tausend Seiten Umfang ist sie mit einem
Preis von 95 RMB zudem ganz erschwinglich.

Kerns bereits im Jahre 2010 beim Schwabe-Verlag erschienene Studie ist das
Ergebnis einer iiber dreissigjahrigen Auseinandersetzung mit dem Denken Wang
Yangmings und seiner Schiiler (S. xxix).” Davon zeugt nicht nur die differenzierte
philosophische Erérterung der umfangreich beigezogenen Quellentexte, sondermn
auch die eindriickliche Detailkenntnis, die sich in einem hervorragenden Apparat
niederschldgt. Das 824seitige Buch gliedert sich in zwei Teile, die eingerahmt
werden von Vorbemerkungen (S. xix—xxxi) und einer Allgemeinen Einleitung
(S.1-48) am Anfang, sowie Abschliessenden Bemerkungen (S.765-788), einem
Literaturverzeichnis (S.789-794) und einem Begriffs- und Personenregister
(S.795-824) am Schluss. Der erste Teil (S.49-268) der Studie befasst sich mit
Wang Yangmings eigener Lehre von der ,Verwirklichung des urspriinglichen
Wissens®. Den zweiten Teil (S.269-763) widmet Kern den Diskussionen dieser
Frage unter den Vertretern der ersten Schiilergeneration Wang Yangmings. Im
Mittelpunkt stehen Qian Dehong %77 (Xushan #4111, 1497-1541), Ouyang De
EXF5#E (Nanye FgEF, 1496-1554), Wang Ji F &% (Longxi #Ei%, 1498-1583), Nie Bao
#5%9 (Shuangjiang %71, 1487-1563) und Luo Hongxian ZEit4% (Nian’an &JE,
1504-1564).

In seinen Vorbemerkungen erldutert Kern den Titel seiner Studie. Fiir Leser,
die nur mit den Begriffen der ,,europdischen Philosophie® vertraut seien, wére
seiner Ansicht nach der nun in den Untertitel geriickte, urspriinglich vorgesehene
Titel, ,Wang Yangming und seine Nachfolger iiber die ,Verwirklichung des

2 Die Seitenzahlen verweisen im Folgenden auf Kern 2010.



DE GRUYTER Rezensionen — Comptes rendus — Reviews =—— 993

urspriinglichen Wissens‘“, zunachst kaum verstdndlich gewesen. Im Arbeitstitel
hitten zudem lange Jahre die Begriffe ,Gewissen‘ fiir liang zhi K40
(,urspriingliches Wissen) und ,Gewissensbildung’ fiir zhi liang zhi (R4l
(,,Verwirklichung des urspriinglichen Wissens“) figuriert. Diese Wahl biete sich
angesichts einer weitgehenden Deckung der deutschen und chinesischen
Wortfelder geradezu an. Den Ausschlag, trotzdem auf diese naheliegende
Ubersetzung zu verzichten, habe aber gegeben, dass die chinesischen
Ausdriicke primdr eine dem Menschen angeborene , Anlage oder Tendenz zum
Guten meinen, die es zu verwirklichen gilt* und die ,,Hauptursache“ dafiir sind,
dass der Mensch zum ,,heiligen Menschen® (shengren 22 \) werden konne, dass
sie also weit iiber das hinausgehen, was im Begriff des Gewissens gefasst ist
(S. xix). ,,Das Wichtigste im Leben®, der Ausdruck, den Kern schliesslich als Titel
seiner Studie wahlt, zitiert die Biographie Wang Yangmings: Als Junge soll dieser
sich bei seinem Lehrer eben danach erkundigt haben. Auf die Antwort des
Pddagogen, es komme darauf an, ,Biicher zu studieren und zu einem
Beamtenrang aufzusteigen“, habe Wang Yangming zuriickgefragt, ob denn das
Biicherstudium nicht vielmehr dazu dienen sollte, zu ,,[l]ernen, ein Heiliger und
Weiser zu werden“ (xue sheng xian “*E ) (S. xxii). Dass dieses Ziel der
Neokonfuzianer das Feld der Philosophie verlasse und ins Gebiet der Religion
vorstosse, bestreitet Kern zurecht mit dem Hinweis, dass die der begrifflichen
Trennung von Philosophie und Religion zugrundeliegende Unterscheidung einer
geoffenbarten Wahrheit von einer Vernunftwahrheit dem chinesischen Denken
grundsétzlich fremd sei. Konfuzianer seien spatestens seit der Song-Zeit (960-
1279) davon ausgegangen, dass ,,Heiligkeit nicht nur im Bereich der ,vom Himmel
bestimmten [menschlichen] Natur‘“ liege, sondern dass sie auch ,erlernbar® sei
(S. xxi). Dieses auf Heiligkeit abzielende ,,Lermen des [eigentlichen] Herzens®, wie
Kern xinxue /% an einer Stelle iibersetzt, ,,steht und fallt“ aber ,mit seiner
spirituellen Ubung und ethischen Praxis“ (S. xxix). Diese Praxis selbst kann
freilich nicht Gegenstand von Kerns Untersuchung sein. Was Kern beabsichtigt,
ist eine ,genaue phdnomenologische Beschreibung der diesen [spirituellen
Lebens-]Lehren zugrunde liegenden Erfahrungen® (S. xxix). Ihre unbesehene
,Etikettierung als esoterische und dunkle ,6stliche Weisheit® ohne allgemein-
menschliche Relevanz® jedenfalls lasse sich als berechtigter Grund fiir eine pau-
schale Dispensierung von einer Auseinandersetzung mit der philosophischen
Tradition Chinas nicht geltend machen (Ibid.).

Kerns Allgemeine Einleitung soll dem Leser den ,,Sitz im Leben“ (S. xxvi) von
Wang Yangmings lebenspraktischer Lehre ndherbringen. Sie stellt das
Beamtenpriifungswesen und die Reichsverwaltung der Ming-Zeit (1368-1644) vor
und fithrt in den eng mit diesen zusammenhidngenden konfuzianischen
Schriftkanon sowie die ethischen Auffassungen von Menzius (tr. 372-289 v. Chr.)



994 —— Rezensionen — Comptes rendus — Reviews DE GRUYTER

und Zhu Xi % (1120-1200) ein. Sie schliesst mit einer Reihe kurzer Portraits der
zwischen 1499 und 1583 regierenden Kaiser. Die enge Verflechtung von
priifungsrelevantem Kanon und Beamtendienst ist fiir ein Verstindnis von Wang
Yangmings Lehre von allergrésster Bewandtnis: Einerseits stellt zwar sein eigener
Werdegang eindrucksvoll unter Beweis, dass sein ,,Erlernen des Herzens“ alles
andere als quietistische Selbstbespiegelung und Weltabgewandtheit bedeutete,
sondern dass er dieser innerlich mit einem Ethos der Pflicht gegeniiber Dynastie
und Volk verbundenen Praxis auf einer alles in allem recht erfolgreichen
Beamtenlaufbahn nachging. Andererseits aber deutet schon die erwihnte
Anekdote liber Wangs Gesprach mit seinem Lehrer an, dass sich sein praktisches
Lernen gleichzeitig und vor allen anderen Dingen auch gegen eine Degradierung
des Studiums der Klassiker zu einem blossen Mittel zu personlichem Erfolg und
gesellschaftlichem Ansehen wendet. Ergdnzend zu Kerns Studie wére an diesem
Punkt allenfalls in Rechnung zu stellen, dass Zhu Xis Bedeutsamkeit fiir das Werk
Wang Yangmings sich nicht darin erschopft, eine von letzterem verworfene
Form ethischer Selbstpflege zu vertreten, die Zeiten des Riickzugs in die stille
Einkehr und beddchtige Reflexion auf den eigenen Umgang mit den Dingen
vorsieht. Vielmehr geht die spezifische Form des konfuzianischen Kanons, wie
Wang ihn kennt, selbst auf Zhu Xi zuriick: die neugegriindete Ming-Dynastie
hatte im 14. Jh. von den Mongolen nicht nur die Betonung der von Zhu Xi
zusammengestellten ,,Vier Biicher” {ibernommen, sondem auch die Giiltigkeit
von dessen Klassikerkommentaren bekraftigt und die von ihm ersonnene
Uberlieferungsgeschichte der Lehre des Konfuzius bestitigt. Wang mag also das
Buch Menzius gegen Zhu Xi lesen: Die Schliisselrolle und das hohe Ansehen
dieses Textes aber verdankt sich paradoxerweise ebenfalls gerade Zhu Xi selbst.
Es kann auch nicht genug betont werden, dass die Philosophie der Ming-Zeit stets
auf den Klassikerkanon bezogen und damit wesentlich exegetischen Charakters
ist. Fiir ein Verstdndnis der Eigenart der von Kern referierten Texte ist dies dussert
bedeutsam. Dies gilt zundchst und offensichtlich fiir ihr sprachliches Gewand, ist
aber auch fiir die aufgeworfenen Probleme entscheidend. Die Texte Wangs und
seiner Schiiler wahlen den sprachlichen Ausdruck nicht primdr nach Massgabe
einer klaren Darstellung ihrer Uberlegungen. Die sprachliche Form, die sie ihren
Gedanken verleihen, bestimmen vorrangig die kanonischen Texte.

Der erste Teil von Kerns Studie wendet sich der Entwicklung von Wang
Yangmings Begriff des ,urspriinglichen Wissens“ zu. Seiner Begriffsanalyse
stellt er neben einem ausfiihrlichen Anhang zur Textgeschichte der Quellen zu
Wang Yangming (S. 114-121) eine Problematisierung seines eigenen Zugangs zu
Wangs Texten voran: Kern spricht angesichts seiner systematischen Betrachtung
von Wangs Lehre von einer ,,Verlegenheit®, hat jener seine Rolle als Lehrer doch
mit der eines Arztes verglichen: Nach seinem Selbstverstandnis besteht seine



DE GRUYTER Rezensionen — Comptes rendus — Reviews =—— 995

Aufgabe in der Heilung. Wie ein Arzt eine Krankheit vertreibe, ziele auch er auf
die Befreiung von geistiger Verblendung und Beschranktheit: ,,[S]obald ich eine
Besserung bewirke“, zitiert Kern Wang Yangming, ,sind meine Worte schon
iiberfliissig geworden“ (S.109). Wer sich aber auf diese Worte versteife und
daraus ,.eine fertige Lehre* mache, werde unweigerlich ,,sich selbst und andere
in die Irre fithren“ (Ibid.). Wang geht also in seiner Lehre stets auf die je
besondere Situation seines Gegeniibers ein. Sie muss von Angesicht zu
Angesicht weitergegeben werden. Kern erinnert sich in diesem Zusammenhang
an ein Gespridch mit seinem Lehrer Lou Yulie #5231 (*1934), in dem jener
Zweifel an der Moglichkeit angemeldet habe, die wesentlich situationshezogene
und therapeutische chinesische Philosophie zu systematisieren (S.112). Kerns
Antwort ist eine vierfache: Da Wang erstens nicht mehr unmittelbar zu uns
sprechen konne, sei unser Verstdndnis auf seine Schriften zuriickgeworfen.
Deren Deutung aber sei auf die Suche nach Zusammenhdngen angewiesen
und weise eben dadurch zwingend {iber die konkreten Kontexte einzelner
Dialoge und Briefe hinaus (S. 112); Wangs Forderung, seine Schriften chronolo-
gisch statt etwa thematisch anzuordnen, erlaube es zweitens, den Wandel
seiner Ansichten im Lauf der Zeit nachzuverfolgen und damit deren
Situationsabhédngigkeit ein Stiick weit im Blick zu behalten; Kern stellt drittens
fest, dass eine Uberpriifung von Wangs Gedanken erfordere, sie auf das
Bewusstsein des eigenen Erlebens zu beziehen; viertens verfilsche schliesslich
ein theoretisches Verstdndnis von Wangs Lehre diese nicht notwendig; sie sei
allenfalls mangelhaft, insofern sie bloss etwas Abstraktes und Einseitiges davon
zu erfassen in der Lage sei. Den vollen Sinn, so Kern unter Berufung auf Qian
Dehong, konne Wangs Lehre erst als Praxis wiedergewinnen (S. 113). Vor diesem
Hintergrund ist es denn auch konsequent, dass Kern in seiner Darstellung bio-
graphische Erzdhlung und theoretische Analyse eng ineinander verwebt.

In seiner umfassenden Untersuchung von Wangs Schriften und festgehalte-
nen Lehrgespriachen zeigt Kern anschliessend, dass Wang den Ausdruck
yurspriingliches Wissens“ fiir drei unterschiedliche Begriffe verwendet:

Eine erste ,psychologisch-dispositionelle” (S.188) Bedeutung findet sich
bereits in Wang Yangmings frithen Schriften vor 1520. Wang versteht dabei den
Begriff in enger Anlehnung an Menzius als ein ,,gutes Wissen* oder ,,gutes Kénnen*
(liang neng K fi£), das sich im Menschen spontan einstellen soll. Da er dieses nicht
erworben haben kann, muss es ihm folglich eingeboren sein. Zeigen soll es sich in
spontanen Gemiitsregungen wie der natiirlichen Anhanglichkeit von Kleinkindern
zu ihren Eltern oder unserer unweigerlichen Ergriffenheit im Angesicht des Leidens
unseres Nachsten. Solche ebenso tiefwurzelnden wie unwillkiirlichen Regungen
seien die Sprosse, aus denen die eigentlichen Tugenden erwachsen sollen, und an
denen ethische Erziehung ansetzen kdnnen soll (S. 125). Trotz all seiner Kritik an



996 = Rezensionen — Comptes rendus — Reviews DE GRUYTER

Zhu Xi, so stellt Kem an dieser Stelle mit Nachdruck fest, {ibernimmt Wang
Yangming dessen im Vergleich zu Menzius viel scharfere Betonung des
Gegensatzes von ,urspriinglichem Wissen“ und ,selbstsiichtigen Begierden“
(si yu FABK) (S. 126). Damit ererbt er indes auch Zhu Xis folgenschweren ,,psycho-
logisierenden® Erklarungsversuch, warum das Schlechte trotz der von Grund auf
guten Natur des Menschen und aller Wesen in die Welt gekommen sei.

Die zweite ,,moralisch-kritische* (S.189) Bedeutung des ,urspriinglichen
Wissens® hdangt mit dem Problem der Unterscheidung zusammen: Wie sollen
gute und schlechte Absichten voneinander unterschieden, oder, in Kerns
Worten, ,gute Tendenzen“ von ,selbstslichtigen Intentionen“ (si yi FAE)
getrennt werden (S.131)? Kern weist nach, dass Wang Yangming den Begriff
des ,,urspriinglichen Wissens" spatestens seit 1520 im Sinne eines ,,.Bewusstseins
der ethischen Qualitit [...] der eigenen Intentionen“ (S.144) verwendet. Selber
sei es dabei ,iiberhaupt keine Intention, sondern vielmehr ein ,inneres
Bewusstsein aller Intentionen, der guten und der schlechten, ein unmittelbares
,Wissen‘ um deren moralische Giite oder Schlechtigkeit” (S. 147). Dieser zweite
Begriff von liang zhi ist es, der sich nach Kern in weiten Teilen mit dem Begriff
des Gewissens deckt.

Die dritte Bedeutung des ,urspriinglichen Wissens“ bestimmt Kern als
,religios-enthusiastisch“ (S. 189). Er spricht von einem , transzendenten®, ,,real-
allgemeinen® ,,Glaubensbegriff“ (S.188): ,[D]as immer schon vollkommene
,eigentliche Wesen des urspriinglichen Wissens* [scheint] fiir Wang Yangming
nicht etwas zu sein, was nur in den vielen einzelnen Menschen als individuelle
Realitdt existiert und entsprechend selbst eine Vielheit ist, sondern es tritt [...]
als von allen Menschen und sogar von allen Dingen geteilte gemeinsame eine
Wirklichkeit auf* (S. 188). In der Diskussion dieses dritten Begriffs verweist Kern
auf eine wesentliche, in Wangs Schriften aber oft nicht explizit zum Ausdruck
gebrachte, begriffliche Differenz zwischen ,Substanz“ und ,eigentlichem
Wesen®“. Grundsitzlich verwende Wang Yangming fiir ,,Substanz“ das chinesi-
sche ti #%, wahrend er vom ,eigentlichen Wesen* als benti 4## spreche.
Allerdings kénne benti genauso fiir ,,Substanz“ stehen, wie ti elliptisch auch
das ,,eigentliche Wesen“ reprasentieren konne (S. 192). Sachlich ist diese sprach-
lich oft verhiillte Unterscheidung indes klar — und zwar ganz unabhédngig von
Kerns Ubersetzungsterminologie: Die ,,Substanz® ist den ,,Funktionen* (yong f)
entgegengesetzt, deren ,,ausreichender Grund“ sie zugleich ist. Das ,eigentliche
Wesen“ des urspriinglichen Wissens dagegen umfasst sowohl dessen ,,Substanz*
als auch jene ,Funktionen“, die unmittelbar daraus hervorgehen sollen.
Ausgeschlossen bleiben jene Funktionen, die auf den schddlichen Einfluss der
von Wang auf die geistige Selbstheschrankung des Menschen zuriickgefiihrten
Begierden hervorgehen (S. 193).



DE GRUYTER Rezensionen — Comptes rendus — Reviews =——— 997

Der zweite Teil von Kerns Studie befasst sich mit der Weiterentwicklung der
Positionen Wang Yangmings durch seine Schiiler. In einem einleitenden Teil
schickt Kern auch diesen Untersuchungen einen umfassenden Uberblick iiber
die verschiedenen Wirkungsstédtten und Gemeinschaften der Nachfolger Wangs
voraus. Dabei stechen insbesondere zwei Personlichkeiten hervor: Qian Dehong,
Kompilator und Herausgeber von Wang Yangmings Schriften und Verfasser
seiner Lebenschronik, und Ouyang De, der in seinen hohen Amtern massgeblich
zur Verbreitung der Lehre Wang Yangmings in den Hauptstddten Beijing und
Nanjing beigetragen und die Schule Wang Yangmings in Nanjing nach dessen
Tod wiederbelebt hatte (S. 286-291). In seinem Briefwechsel mit Luo Qinshun &k
&8 (1465-1547), in dem er Wang Yangmings Lehre gegen dessen Drangen auf
die an Zhu Xi ankniipfende Trennung von moralischer Disposition (xing ) und
individuellem moralischem Bewusstsein (xin ) verteidigte, arbeitete er dessen
Position prdgnant heraus und trug so auch inhaltlich zur Kldrung von Wang
Yangmings Lehre bei.

Das erste Kapitel befasst sich mit der Kontroverse zwischen Qian Dehong
und Wang Ji iiber Wang Yangmings ,,Lehre in Vier Satzen* (siju jiao /4] #). Am
Vorabend des Abschieds von ihrem Meister im Herbst 1527 sollen sich die beiden
Schiiler an der sogenannten Himmelsquell-Briicke {iber dessen ,,Lehre in Vier
Sdtzen“ unterhalten haben, einer Art ,Lehrformel zum Auswendiglernen®
(S.411). Wahrend Qian sich eng an Wang Yangmings Fassung hdlt und fordert,
jegliches Lernen in der Schule Wang Yangmings miisse kiinftig von diesen vier
Grundsédtzen ausgehen, widerspricht ihm Wang Ji heftig. Wang erkennt vielmehr
eine Inkonsequenz in Yangmings Formulierung. Denn der Meister spricht zwar
von einem ,Nichtvorhandensein von Gutem und Schlechtem [..] in der
Grundwirklichkeit [...] des Herzens (Geistes)* (xin zhi ti > #&, Herv. R.S.),
nimmt aber auf den nachfolgenden drei Ebenen der ,Tatigkeit der
Intentionen® (yi zhi dong &< &), des ,urspriinglichen Wissens“ (liang zhi K
41) und der ,Berichtigung der Handlungen“ (ge wu #%7) das Vorhandensein
sowohl des Guten als auch des Schlechten an (S.411). Wang Ji hélt dagegen,
dass Gut und Schlecht eigentlich auf keiner der vier Ebenen vorhanden seien.
Wang Yangming, ganz im Sinne seiner didaktischen Grundsdtze, vermittelt
zwischen den gegensdtzlichen Positionen und anerkennt beide Versionen als
richtig, wenngleich sie auf unterschiedliche Gemiiter zugeschnitten und nicht
als unvereinbare Gegensidtze zu verstehen seien: Wang Jis anspruchsvolle
Version sei nur besonders scharfsinnigen Studienanfingern zu empfehlen,
Qian Dehongs getreue Wiedergabe der Lehre des Meisters dagegen eigne sich
fiir die Mehrheit der geistig weniger beweglichen Neulinge (S.415ff.). Es
iberrascht daher nicht, wenn Kern iiber Qian Dehong an anderer Stelle schreibt,
dass er innerhalb der Schule Wang Yangmings ,,so etwas wie die allgemeine,



998 —— Rezensionen - Comptes rendus — Reviews DE GRUYTER

gewOhnliche Lehre“ {iber die Verwirklichung des ,urspriinglichen Wissens*
vertreten habe (S.766). Seine Auffassung fusst auf Wangs zweitem Begriff des
yurspriinglichen Wissens® im Sinne eines ,moralischen Bewusstseins®“ oder
»,Gewissens“ (S.775), der zufolge dessen Verwirklichung eben darin besteht,
unser Tun nur von den guten Intentionen leiten zu lassen, die schlechten aber
von uns zu weisen. Kern spricht von einer kldrenden und stdrkenden
Riickwirkung des moralischen Bewusstseins durch ein Handeln, das sich von
den guten Intentionen leiten 1dsst. Demnach fiihrt gewissenhaftes Tun zu einer
»Ubereinstimmung mit uns selbst, die eben gerade die Riickkehr ,,zum eigent-
lichen Wesen unseres urspriinglichen Wissens* anzeigt (S.766). Trotz der
Breitenwirksamkeit dieser Deutung aber suchten viele Schiiler Wang
Yangmings ,nach einer tieferen Kraftquelle fiir die ethische Praxis [...] als sie
die Willensanstrengung aufgrund des Gewissens ausmachen kann*“ (S. 767). Thre
Unzufriedenheit verortet Kern somit nicht in der Unklarheit jenes moralischen
Kompasses. Vielmehr nennt er zwei Punkte: zum einen die Erfahrung der
Willensschwéche, die einen ldhmen kann, das als gut Erkannte auch wirklich
in die Tat umzusetzen, zum anderen die Gezwungenheit eines solchen Tuns,
dem jene Selbstverstandlichkeit abgeht, mit der ein ,heiliger Mensch“ das Gute
tut und das Schlechte meidet.

Kapitel 2 beschaftigt sich mit Wang Jis spezifischem Verstdndnis der
,Verwirklichung des urspriinglichen Wissens®, das sich um Wang Yangmings
dritten Begriff des ,,urspriinglichen Wissens“ — das ,,eigentliche Wesen* — dreht.
Wang bringt dieses mit den Begriffen ,schopferischer Antrieb“ (ji %) und
,Natiirlichkeit* (ziran H#%) in Verbindung und betont die Gegenwirtigkeit des
surspriinglichen Wissens® in jedem Gedanken, womit es in jedem Augenblick in
seiner Ganzheit gegeben sein soll. Das ,urspriingliche Wissen“ zu verwirklichen,
kann daher nicht bedeuten, es eigens herbeizufiihren. Vielmehr geht es um nichts
mehr, als sich darauf einzulassen und seinen spontanen Impulsen zu folgen. Dieser
Vorgang ist nicht gleich dem gewissenhaften Priifen der eigenen Tatabsichten,
sondern er besteht, wie Kern an einer Stelle schreibt, ,in einem durch die
Riickwendung auf sich selbst alle einzelnen Dinge loslassenden, vertrauenden
und einsichtigen Sichanheimgeben an die im eigenen Herzen wirkende
schopferische Macht des ,Antriebs des Himmels’, die der eigenen moralischen
Unterscheidung zwischen guten und schlechten Intentionen vorangeht* (S.770).
Diese von Wang Ji in Anspielung an den ,Klassiker der Wandlungen* (Yijing) als
,dem Himmel vorangehendes Lernen® (xiantian zhi xue 5Kz %2) bezeichnete
Besinnung geht aber Hand in Hand mit der Uberwindung verinnerlichter egoisti-
scher Neigungen und verblendeter Meinungen, die auf das unterscheidende
Gewissen angewiesen ist und die er als ein ,,dem Himmel nachfolgendes Lernen*
(houtian zhi xue & K2 %) bezeichnet (S. 456—457; S. 770).



DE GRUYTER Rezensionen — Comptes rendus — Reviews =—— 999

Das dritte Kapitel handelt vom Dialog Nie Baos mit Wang Ji. Nie wendet sich
in Kerns Worten ,entschieden gegen eine auf das moralische Bewusstsein
gegriindete willentliche Anstrengung der ,Verwirklichung des urspriinglichen
Wissens‘“ (S.767). Er ist der Ansicht, eine derartige Anstrengung laufe auf ein
forciertes und kiinstliches Handeln hinaus. Nies Gegenentwurf dazu schliesst an
friithe Ausserungen Wang Yangmings aus der Zeit um 1515 an, in denen jener die
kontemplative Methode des ,,Sitzens in der Ruhe“ (jingzuo #%4£) propagiert.
Diese soll zu einem nichtintentionalen Bewusstsein fiihren, das Nie Bao meta-
phorisch mit dem klaren Licht an sich vergleicht, in dem noch keine
Gegenstdnde aufscheinen und zur Unterscheidung gebracht sind (S.768). In
diesem stillen Grund des Herzens sollen alle Intentionen, schlechte ebenso wie
gute, verschwunden sein. Jede willentliche Bemiihung um das Gute eriibrige
sich damit fiir Nie Bao, der darauf vertraue, dass nach der Regenerierung dieses
Grundbewusstseins ,alles Fiihlen, Denken und Handeln aus den Tiefen der
stillen Substanz heraus erfolgt und von selbst gut ist“ (S.768). Kern hilt es fiir
bemerkenswert, dass Nie Bao die mit dieser Auffassung einhergehende
,Verabschiedung des Gewissens®” (S.768) von den anderen Schiilern Wang
Yangmings weniger angelastet wurde als die darin vorausgesetzte zeitliche
Trennbarkeit eines in sich ruhenden Grundbewusstseins von durch
Fremdeinwirkung in Erregung versetzten gegenstandsbezogenen Intentionen.
So bestreitet etwa Ouyang De, ein Vertreter des ,,moralisch-kritischen* Begriffs
des ,urspriinglichen Wissens“, dass es ein Bewusstsein ohne Intentionen
iiberhaupt geben kdénne. Auch Wang Ji, der eine ,,ontologische und zeitliche
Einheit* von ,stiller Substanz* (jiran zhi ti #{#R ##) und ,erregten Funktionen*
(suo gan zhi yong Pri# Hl) des ,urspriinglichen Wissens* (S.600; 605)
annimmt, muss Nie Baos meditativen Weg zu dessen Verwirklichung als
Sackgasse betrachten, geht jener doch von der zeitlichen Trennbarkeit dieses
yurspriinglichen Wissens“ von einem Alltagswissen aus. Wang wendet zudem
ein, dass Nies Methode nicht nur an besondere dussere Umstdnde gebunden sei,
die eine Einkehr zuallererst erméglichten, sondern das Herz auch nicht von
Grund auf zu reinigen vermoge. Selbst wenn die egoistischen Begierden in der
Ruhe verschwanden, wiirden sie im Tun erneut hervorbrechen kénnen, oder in
Kerns Worten: ,,Eine Befreiung von den Begierden sei [...] nur im mitfiihlenden
tatigen Umgang mit den Mitmenschen mdéglich” (S. 769). Freilich wendet Nie Bao
diese Kritik seinerseits gegen Wang Ji. Dieser missverstehe das ,,urspriingliche
Wissen®“ als ein ,Fertiges* und versdume es, dem Ubenden einen gangbaren
Weg zu dessen ,,Verwirklichung“ aufzuzeigen. Das ,,urspriingliche Wissen* sei
kein aktuelles Bewusstsein von etwas, sondern ein blosses Potential dafiir.

Im vierten Kapitel verfolgt Kern die Auseinandersetzungen zwischen Wang
Ji und Luo Hongxian, der Wang Yangming selber nie personlich begegnet war



1000 =— Rezensionen — Comptes rendus — Reviews DE GRUYTER

(S.622). Enttduscht von Versuchen mit Wang Jis instantialer Methode, wendet
er sich wie Nie Bao dem ,Sitzen in der Ruhe“ zu, bevor er schliesslich eine
Auffassung vertritt, die er als ein ,,Sichzuriickholen und Sichzusammenhalten“
(shou lian bao ju WEURZ) (S.703) bezeichnet, und die die Trennung zwischen
passiven Zeiten der Einkehr und aktiven Zeiten des Handelns zu {iberwinden
sucht, indem die in der meditativen Riickbesinnung auf das ,urspriingliche
Wissen“  (,,Sichzuriickholen®“) gewonnene innere Sammlung bewahrt
(,,Sichzusammenhalten“) und ins alltdgliche Handeln mitgenommen werden
soll. Damit distanziert sich Luo von Nie Baos ausschliesslicher Betonung des
ethischen Lernens in der ,Riickkehr zur inneren Stille*“ (S.705). Bei der Pflege
des ,urspriinglichen Wissens* steht fiir Luo Hongxian also eine stille Einkehr im
Mittelpunkt, die stark an die ethische Kultivierung Zhu Xis erinnert und die Kern
als Ausdruck einer ,ethisch-praktischen Sichtweise® versteht. Die Ndhe zum
song-zeitlichen Ubervater des Neokonfuzianismus wird auch an den
Einwdnden deutlich, die Luo Hongxian gegen Wang Ji in Anschlag bringt: Die
Worte des Zhongyong etwa, das zur ,,Achtsamkeit und Furchtsamkeit® (jieshen
kongju 7 IEZ1#) gegeniiber dem ,urspriinglichen Wissen“ mahnt, versteht er
klar in Zhu Xis Sinn als eine Aufforderung zur stillen Einkehr (S. 672); ,,ethisches
Lernen® bestimmt Luo auf der Basis des Daxue als das ,Anhaltenkonnen*
im ,hochsten Guten“, welches nichts weniger als das ,urspriingliche Wissen*
sei. Dieses kann fiir ihn demnach nicht aus dem ,,Verwirklichen des Wissens*
hervorgehen; das ,urspriingliche Wissen“ trete bloss zeitweise im
gegenwadrtigen Bewusstsein auf, weshalb es darin nicht schon von jeher das
dominante Element sein konne. Sei man sich des ,,urspriinglichen Wissens* aber
einmal wirklich innegeworden, so sei dies nicht mehr als ein Anfang, aber nicht
schon die hinreichende Bedingung dafiir, ein heiliger Mensch zu werden. In all
diesen Fillen nimmt sich Luo Hongxians vorsichtige Position als grundverschie-
den von Wang Jis scheinbar grenzenlosem Vertrauen in die spontane Wirkkraft
des ,,urspriinglichen Wissens* aus.

Die vorliegende Besprechung vermag lediglich einige wichtige Punkte der von
Kern in aller Ausfiihrlichkeit dargelegten Diskussionen unter den Schiilern Wang
Yangmings aufzugreifen, so dass ihre Darstellung skizzenhaft bleiben muss.

Kern gelingt es, in seiner Studie aufzuzeigen, dass die Bruchlinien, welche
Wang Yangmings Nachfolger voneinander trennen, entlang jener begrifflichen
Aufspaltung seines Verstandnisses des ,,urspriinglichen Wissens* verlaufen, die
er im ersten Teil seiner Studie materialreich und iiberzeugend nachgezeichnet
hat. Wahrend Ouyang De und Qian Dehong am deutlichsten an den zweiten
,moralisch-kritischen“ Begriff anschliessen, diirfte es Wang Ji sein, der unter
Wang Yangmings Schiilern das grisste Vertrauen in den ,religits-enthusiasti-
schen®“ Begriff setzt. Die Positionen Nie Baos und Luo Hongxians dagegen



DE GRUYTER Rezensionen — Comptes rendus — Reviews = 1001

stehen in gewisser Weise zwischen beiden. Ihnen scheint Wang Jis Urvertrauen
in die spontane Wirkkraft des ,,urspriinglichen Wissen“ nicht geheuer. Vielmehr
setzen sie auf Zeiten der Stille, in denen sich jenes ,urspriingliche Wissen*
regenerieren konnen soll, so dass es alsdann im konkreten Handeln umso
wirkmaéchtiger hervortreten kann. Alle von Kern behandelten Nachfolger Wang
Yangmings teilen nicht nur den menzianischen Glauben an ein angeborenes
moralisches Empfinden als Grundlage moralischen Lernens, also das
yurspriingliche Wissen*“ im Sinne des ersten ,,psychologisch-dispositionellen*
Begriffs, sondern sie bauen auch auf jenes verldssliche Wissen um die
moralische Qualitdt der eigenen Handlungsabsichten, das Wang Yangming ver-
tritt (dessen ,moralisch-kritischen“ Begriff des ,urspriinglichen Wissens®).
Skeptisch aber sind die beiden letztgenannten, Nie Bao und Luo Hongxian, in
bezug auf Wang Yangmings Vertrauen in den selbsttdtigen und spontanen
Charakter dieses moralischen Unterscheidens der eigenen Handlungsabsichten.
Vielmehr neigen sie der Ansicht zu, dass Zeiten der Besinnung auf jenes
yurspriingliche Wissen“ einen Weg bahnen konnen, auf dem die moralische
Urteilskraft allmdhlich wachsen kann. Sowohl Nie Bao als auch Luo
Hongxian verstehen diese Riickkehr zum ,urspriinglichen Wissen*“ als einen
Riickzug in einen nicht intentional auf Dinge und Geschifte gerichteten
Bewusstseinszustand, wobei ersterer darauf vertraut, dass die moralische
Unterscheidungskraft im konkreten Tun sich infolge der Zeiten der Versenkung
von selbst einstellen werde, wéhrend der spdte Luo Hongxian bestrebt ist, die
geistige Klarheit, die in der stillen Einkehr erfahren werden soll, in die
Zeiten der Aktivitdt hiniiberzutragen. Insofern sie damit das ,urspriingliche
Wissen“ seinem Wesen und Zeitpunkt nach von der ,handlungsbezogenen
Erkenntnis“ trennen, verzichten sie beide auf einen wesentlichen Aspekt von
Wang Yangmings Auffassung und ndhern sich wieder dlteren Formen der mora-
lischen Selbstpflege wie etwa jener Zhu Xis. Trotz aller Unterschiede, die die
verschiedenen Schiiler von Wang Yangming voneinander trennen, ist ihre
Auseinandersetzung mit der Verwirklichung des ,urspriinglichen Wissens*
wesentlich ,,personlich“ und ,individuell“ (S. XXX), und dies bleibt selbst
dann der Fall, wenn sie, wie etwa Wang Yangming selber, in hohe offentliche
Amter aufgestiegen sind. Damit aber ist die Lehre Wangs viel weniger an die
konkrete Institution des spdtkaiserzeitlichen Beamtenwesens gebunden als etwa
die ,,Orthodoxie® der Gebriider Cheng und Zhu Xis. Dass ihre Praxis prinzipiell
unabhédngig ist vom konkreten Umfeld ihres Entstehens, mag dazu beigetragen
haben, dass sie sich im 20. Jh. besser als jene mit den von Grund auf
verdnderten dusseren Lebensumstdnden verséhnen liess und fiir eine Vielzahl
traditionalistischer Konfuzianer der Moderne zum Leitfaden einer radikal ver-
innerlichten Moralphilosophie werden konnte.



1002 —— Rezensionen - Comptes rendus — Reviews DE GRUYTER

Die von Kern herausgearbeitete Differenzierung des Begriffes des
Hurspriinglichen Wissens® ldsst sich {iber den Fokus des vorliegenden Buches
hinaus fruchtbar machen: Es ist ndmlich Wang Yangmings dritter Begriff des
yurspriinglichen Wissens®, den der fiir die chinesische Philosophie des 20. Jh.
bedeutende zeitgendssische Konfuzianer Mou Zongsan £ 5= (1909-1995) auf-
greift: Dies zeigt sich schon darin, dass er just Wang Ji als den Vollender der
Lehre nicht nur Wang Yangmings, sondern Konfuzius’ selbst versteht. Die
Sprache konfuzianischer Gelehrsamkeit mit Kant versetzend, verschmilzt Mou
das ,,hochste Gute“ des Daxue mit dem ,,Hochsten Gut“ Immanuel Kants. Damit
bezieht er sich auf das Gliick des moralisch Guten, der in der schopferischen
Verwirklichung des urspriinglichen Wissens in der héchsten Wonne jenseits
aller individuellen Beschrdnktheit und zugleich doch im Innersten seiner selbst
aufgehoben sein soll. Mous ,,urspriingliches Wissen* soll damit nichts weniger
als die grosste Zumutung Kantscher Vernunftkritik hinter sich lassen: Denn will
man Mou folgen, so verbiirgt sie, was nach Kant die Vernunft zwar fordern
muss, aber nicht erkennen kann: Die Verséhnung von Gliick und Tugend und
die Vereinigung von natiirlicher und verniinftiger Welt im schdpferischen
Wirken des urspriinglichen Wissens. Was Kern den ,religios enthusiastischen*
Begriff des urspriinglichen Wissens nennt, wird also im 20. Jh. zum Dreh- und
Angelpunkt eines der einflussreichsten Entwiirfe konfuzianischer Philosophie.

So ist denn eines der Desiderate, die Kern in seinen Abschliessenden
Bemerkungen anfiihrt, ndmlich die Forderung nach einer phdnomenologischen
Untersuchung letztlich ,spiritueller Praktiken“ einer ,,Einkehr in sich selbst®,
gleich ob plotzlicher oder allméhlicher Natur (S.784f.), fiir ein angemessenes
Verstandnis nicht nur der Philosophie der Ming-Zeit, sondern auch der chinesi-
schen Gegenwartsphilosophie von nicht zu unterschidtzender Bedeutung.

Die vorliegende Studie ist zweifellos die bisher umfassendste und
griindlichste Auseinandersetzung mit dem Denken Wang Yangmings und seiner
ersten Schiilergeneration, zumal ausserhalb der chinesischsprachigen Welt. Sie
tastet sich gleichsam in die Texte vor, die sie méglichst unvoreingenommen zu
verstehen versucht. Diese Behutsamkeit und Ergebnisoffenheit unterscheidet sie
grundsétzlich und auf wohltuende Weise von der auf Systematisierung zielen-
den Arbeit vieler philosophischer Lektiiren des 20. Jh. Aus einem Bewusstsein
der wesentlichen Praxisbezogenheit der von ihm untersuchten Texte und
Debatten heraus bemiiht sich Kern, die konkreten historischen und textge-
schichtlichen Kontexte stets konsequent mitzubedenken.

Diese Umsicht fiihrt zu einer besonderen Sorge auch um die kleinsten bio-
graphischen und philologischen Details: Kern gelingt es, dem Leser ein facet-
tenreiches und vielschichtiges Bild der Lebenswelt Wang Yangmings und seiner
Schiiler zu vermitteln. Dadurch vermag er die Texte und ihre Probleme in einer



DE GRUYTER Rezensionen — Comptes rendus — Reviews = 1003

Lebendigkeit und Greifbarkeit aufscheinen zu lassen, die diese Studie einzigartig
macht. Der Leser gewinnt einen Eindruck davon, wie tief Kern in dreissig Jahren
des Dialogs mit ,,seinen” chinesischen Philosophen selber in deren Welt vorge-
stossen ist.

Ebendies verlangt vom Leser indes auch die Bereitschaft, den oft gewunde-
nen Pfaden zu folgen, auf die ihn Kern fiihrt. Und bisweilen droht bei der
Lektiire der ebenso ausfiihrlichen wie kleinteiligen Betrachtungen der Blick
fiir die grossen Ziige der Studie abhandenzukommen. Womdglich hétte Kern in
seinen Paraphrasen der Korrespondenz zwischen den Schiilern Wang Yangmings
ab und an etwas zuspitzen konnen, ohne zu viel an Substanz preisgeben zu
miissen.

Kerns Studie ist mit einem Sach- und Personenregister erschlossen und
kann damit auch gut als Nachschlagewerk verwendet werden. Chinesische
Ausdriicke erscheinen erfreulicherweise stets in Umschrift und in chinesischen
Zeichen. Der Schwabe-Verlag hat Kerns Studie ansprechend gesetzt, auf hoch-
wertigem Papier gedruckt, und mit einem eleganten Leineneinband samt
Schutzumschlag versehen. Angesichts ihres Umfangs, aber auch ihrer aufwen-
digen Herstellung ist der Preis von 128 CHF/132 EUR erfreulich moderat aus-
gefallen. Bedauerlich ist einzig, dass fiir die vielen chinesischen Begriffe im
Fliesstext eine an Fettdruck gemahnende ,serifenlose“ Schriftart gewahlt
wurde, die das Schriftbild empfindlich stort.

Allein schon aufgrund der schieren Menge iibersetzter Quellentexte — die
grosste Zahl davon erstmals iiberhaupt aus dem Kklassischen Chinesisch
ibertragen - ist Kerns Studie ein herausragender und bleibender Beitrag zur
Erschliessung einer wichtigen Periode der chinesischen Geistesgeschichte. Mit
ihrem beinahe enzyklopddischen Umfang, ihrer sachlichen Sorgfalt und Akribie
sowie ihrer analytischen Scharfe setzt Kerns Untersuchung neue Standards fiir
die Auseinandersetzung mit der Philosophie der Ming-Zeit. Keine ernsthafte
wissenschaftliche oder philosophische Beschéftigung mit Wang Yangming und
seinen Schiilern wird sie unberiicksichtigt lassen kénnen. Ein Segen, dass sie
nun auch einer chinesischen Leserschaft zugdnglich ist. Es ist zu hoffen, dass
Kerns Studie schon bald auch in englischer Ubersetzung vorliegen wird, alsdann
idealerweise ergdnzt um die chinesischen Originaltexte der zahlreich einflies-
senden Quellen. Vermutlich wird der Arbeit erst dann die Aufmerksamkeit
zuteilwerden, die sie verdient.



	Rezensionen = Comptes rendus = Reviews

