
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 70 (2016)

Heft: 3

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus = Reviews

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DE GRUYTER ASIA 2016; 70(3): 943-965

Rezensionen - Comptes rendus - Reviews

Corff, Oliver et al. (eds.) (2013): Auf kaiserlichen Befehl erstelltes Wörterbuch
des Manjurischen in fünfSprachen. „Fünfsprachenspiegel". Systematisch
angeordneter Wortschatz aufManjurisch, Tibetisch, Mongolisch, Turki
und Chinesisch. Vollständige romanisierte und revidierte Ausgabe mit
textkritischen Anmerkungen, deutschen Erläuterungen und Indizes. Wiesbaden:
Harrassowitz. 2 vols, liv, xii, 1110 pp., ISBN 978-3-447-06970-0

Reviewed by Sven Osterkamp, Sektion Sprache und Literatur Japans, Fakultät für
Ostasienwissenschaften, Ruhr-Universität Bochum, Universitätsstr. 134, 2.10,
Bochum 44801, Germany, E-mail: sven.osterkamp@ruhr-uni-bochum.de

DOI 10.1515/asia-2016-0049

If asked for the closest East Asian equivalent to the series of polyglot dictionaries
based on Ambrogio Calepino's initial Dictionarivm of 1502, what comes to one's

mind first will undoubtedly be the original underlying the edition under review
here: the late eighteenth century pentaglot (Manchu-Tibetan-Mongolian-Turki-
Chinese) dictionary Yuzhi wuti Qingwenjian the culmination of
the well-known series of Manju gisun-i buleku bithe, or "mirrors of the Manchu

language", that started with a monolingual edition in 1708.1 Admittedly, the

comparison is somewhat weak - after all the pentaglot was never printed,
unlike the mirror's mono- to tetraglot incarnations; in terms of different
editions, even the series of mirrors in its entirety pales before the more than
two hundred editions of Calepino's Dictionarivm; the maximum number of a

Article Note: The author would like to thank Gordian Schreiber (Bochum) and Märten Söderblom
Saarela (Berlin) for their helpful comments on an earlier draft of this review article and its
introduction respectively.

1 The chief editions are as follows (giving only their Chinese titles, wherever one is indicated in
the works themselves, otherwise resorting to their Manchu titles): 1708 (Han-i araha Manju gisun-i
buleku bithe-. Manchu only, 12,110 entries), 1717 (same title: Manchu-Mongolian, 12,110 entries),
1743 (Han-i araha Manju Monggo gisun-i buleku bithe: Manchu-Mongolian, but using the Manchu

script for the latter, 12,110 entries), 1772 {Yuzhi zengding Qingwenjian WSU#iTf#3!CiB: Man-
chu-Chinese, 18,654 entries), 1780 (Yuzhi Manzhu Menggu Hanzi sanhe qieyin Qingwenjian

Manchu-Mongolian-Chinese, 13,835 entries), late eighteenth
century {Yuzhi siti Qingwenjian WÜHHfff iAjCiß: Manchu-Tibetan-Mongolian-Chinese, 18,667

entries; also under the title Siti hebi wenjian HfSpSil, here arranged in Manchu-Mongolian-
Tibetan-Chinese order), ditto (Manchu-Tibetan-Mongolian-Turki-Chinese, 18,671 entries). The
numbers are taken from Kuribayashi Hitoshi M##} (2008a): "Tagengo bunrui jiten Gyosei gotai
Shinbunkan-no riyö-ni kansuru oboegaki" IWJÖiEföfflSJtJ Of I] <5

It# (Notes concerning the utilization of the polyglot classified dictionary Yuzhi wuti Qingwenjian).
Hokutö Ajia kenkyü jfcMT '771^, extra number 1:7-25, especially p. 8. There is also a privately
printed Manchu-Chinese edition dating from 1735, entitled Yinhan Qingwenjian et



944 Rezensionen - Comptes rendus - Reviews DE GRUYTER

"mere" five languages is less than half of the eleven languages found in the
noted Dictionarivm vndecim lingvarvm (Basel 1590); the mirrors all follow a

topical rather than pronunciation- or spelling-based arrangement; there is

nothing here to correspond to the grammatical informaton provided for Latin,
etc. Unlike some of the earlier editions, providing for instance definitions and

explanations of meanings in Manchu, the pentaglot has more of a gigantic
comparative wordlist (with 18.671 entries in total) than a dictionary as such. It is
thus maybe somewhat reminiscient of the contemporary Linguarum totius orbis
vocabularia comparativa (St. Petersburg 1786/87,1789) initiated by Catherine the
Great - which needless to say however features fewer entries in lieu of a much
wider scope in terms of languages, all of which are given only in the Cyrillic
alphabet and thus not necessarily in original script.

Now, even if one concurs with the view that the pentaglot "is better
understood as monumental literature than as a lexicographical aid",2 it is almost

certainly the best-known and presumably also the most important polyglot
dictionary of pre-modern East Asia.3 It seems difficult to overestimate the significance

of the series of mirrors in the history of the lexicography of the languages
concerned, as the mirror's mono- to tetraglot editions - and since the twentieth
century also the pentaglot edition - were to become the basis for a substantial
number of lexicographic endeavors around the world, not all of which are
necessarily centered on the Manchu language.

The significance of the mirrors as authoritative dictionaries of Manchu
needs no further comment. We may only note that they also formed the basis for

2 Crossley, Pamela Kyle/Rawski, Evelyn S. (1993): "A Profile of the Manchu Language in Ch'ing
History". Harvard Journal ofAsiatic Studies 53.1: 63-102, here p. 96.
3 We may note in passing that these later incarnations of the mirror were by far not the only polyglot
dictionaries compiled in East Asia around 1800. Examples for such dictionaries typically follow a

topical arrangement and never made it beyond the manuscript stage, much like the pentaglot.
In Korea, the end of the eighteenth century saw the compilation of Hong Myöngbok's yjf-njr

Ü (1733-?) Pangön yusök (also known asPangön chipsök Tflailfi; 1778, inPomanjae
inggan XXIV-XXV; Chinese-Korean-Manchu-Mongolian-Japanese) as well as Yi
Üibong's (1733-1801) Samhak yögö (1789, in Kogüm söngnim 4:XXIX-
XXXIV; Chinese-Korean-Mongolian-Manchu-Japanese).

For Japan see e. g. the Yakushi chötanwa s?f"]-Jl£ssS (1796; covering Chinese, Tonkinese,
Annamese, "Mughal language" [= Persian], etc.) by Gi Gozaemon M.TL&WF1 (1757-1834) or,
several decades later, Takahashi Kageyasu's itjfliJt'K (1785-1829) Aögotei JSÄISijfH (1823;

Chinese[-Japanese]-Manchu-Dutch-Russian [the latter however often missing], rarely also
English - for details on this work see the study referred to in note 8 below). Still later, Sakuma
Shözan j^LÜ (1811-1864) planned to compile a work covering the Manchu, "Indian",
French, Dutch and Russian "scripts" (apparently referring to the corresponding languages as

well) and entitled Kdkoku döbunkan Ü.B|B]3tä£ in imitation of Chinese models including the
Qingwenjian. The firstprinted polyglot ofJapanese provenance is probably Murakami Hidetoshi's

(1811-1890) Gohö tsügo hfjMSa (1856; Japanese-French-English-Dutch-Latin).



DE GRUYTER Rezensionen - Comptes rendus - Reviews 945

alphabetically arranged works, especially the well-known Qingwen huishu

HÜ (1751) and the later Qingwen buhui (1802), which takes the vocabulary

of the 1772 edition into account. The series was however also of paramount
importance for the compilation of further polyglot dictionaries, and especially
for Mongolian lexicography. Among the earliest cases to be named here is the

Manchu-Chinese-Mongolian Sanhe bianlan H'p®!, which is content-wise

closely related to the tetraglot. It carries a preface dated 1780 and written by

Fujun (1748-1834), who is also known as the compiler of the again related

pentaglot dictionary Menggu Tuote huiji (1797, ms.). The five

languages in this case are: Written Mongolian-Colloquial Mongolian-Written
Oirat-Manchu-Chinese; note the position of Mongolian in the arrangement.
The tetraglot later also formed the basis for a large number of bi- and trilingual

dictionaries arranged according to Mongolian lemmata, starting with the

Mongolian-Chinese-Manchu dictionary Mengwen huishu MJCiklf (1851, ms.).

This in turn laid the ground for the likewise trilingual Qinding Mengwen huishu

£XfcMX1klS (1891) and Mengwen zonghui (1891; republished under
the title Meng-Han-Manwen sanhe mi'MMJCEL-m in 1913), with Qinding Mengwen
huishu also bringing forth the later bilingual Mongolian-Chinese dictionaries

Menggu dacidian (1912) and Meng-Han zidian (1928).

Another Mongolian-Chinese dictionary, entitled Mengwen fenlei cidian W.XL'jT

(1926), is similarly said to be based on the tetraglot.4
In Chosön period Korea, the study of several foreign languages including

Manchu and Mongolian was institutionalized at the Bureau of Interpreters
(Sayögwön K). The mirrors' significance for the Bureau becomes most
obvious in the late eighteenth century, when an adaptation of the 1772 edition was

published under the title Han-Ch'öngmun'gam (ca. 1779). Despite its
title it is actually trilingual (Chinese-Korean-Manchu), at the same time reducing
the amount of entries by about a quarter. There are, however, also various other
hints as to the role the different incarnations of the mirror played for the study of
both Manchu and Mongolian at the Bureau. The postface to the Manchu dictionary

Tongmun yuhae |s]3t^SA? (1748) mentions that lexicological sources such as

an unspecified edition of the Qingwenjian, the Daqing quanshu (1683)

and a work entitled Tongwen guanghui |s]3tÄÄ (most likely Tongwen guanghui
quanshu 1693/1702) among others were relied on for its compilation.

For Mongolian the mirrors' importance becomes apparent in the preface to

4 For details on the relationship of all these works see Kuribayashi Hitoshi (2012): "Kin-
dai Mongorugo jiten-no seiritsu katei: Shinbunkan-kata Mö-Kan jiten-e" ürft^ V zlj

b ^ (The development of modern dictionaries of Mongolian:
From the Qingwenjian to the Meng-Han zidian). Töhoku Ajia kenkyü MjtT i/TWJE 16:127-147.



946 Rezensionen - Comptes reridus - Reviews DE GRUYTER

the trilogy of Mongolian studies used at the Sayögwön, written on occasion of
its reprinting in 1790,5 as well as from several entries in the Daily Records of the

Royal Secretariat (Süngjöngwön ilgi ^ÄlicElliS).6
When the serious study of the Manchu language in Japan began shortly after

the beginning of the nineteenth century, it was again the mirrors that occupied a

central position for virtually all such endeavours. Thus e. g. Takahashi Kageyasu
itjfSfHS (1785-1829) in Edo compiled about a dozen different works on Manchu
since the late 1800s, drawing heavily upon the bilingual edition of 1772 for this.7

The same edition also served as the basis for the Manchu layer in his polyglot
vocabulary Aögotei 35IDcsf)Pl (1823) as well as even for its entire classification
scheme.8 Presumably at about the same time, the well-known poet and writer
Ota Nanpo AEEffiiA (1749-1823) included a brief description of the 1772 edition
in his miscellany Ichiwa ichigen —fj§—'§, including a picture of it and quoting
its preface in full. The bibliographical data of the same edition are also recorded

in Edo-based publisher Matsuzawa Rosen's (1769-1822) Ikoku shomoku

gaishü (preface 1819, printed 1820; see I/53v). Later, in the 1850s, a

group of Nagasaki-based interpreters of Chinese translated the 1772 edition
including the Manchu definitions into Japanese (known as Shinbunkan wage fir/St

Mini?, or Hon'yaku Shinbunkan SSI?feötüi) and also compiled an alphabetically
arranged companion to it (Hon'yaku Mango sanhen SSlfvffiflüflS). Both projects

5 See "Monghak samsö chunggan sö" ä^FA/ETd/y*. contained in the textbook Ch'öphae
mongö £tÄ?lü§§ (1790 ed.). The other two works forming the trilogy together are the textbook
Mongö Nogöltae and the dictionary Mongö yruhae IKISÜI#.

The preface (2v-3r) mentions the acquisition of a Mengwenjian in China in the
previous year, i. e. 1789, which is furthermore said to date from Qianlong's reign and to provide
the current pronunciation using the Manchu script. This can therefore only refer to the bilingual
edition of 1743. On the identification of the Mengwenjian mentioned in the preface see already:
Lee Ki-Moon [Yi Kimun] (1967): "Monghaksö yön'gu-üi kibon munje" SA
PrI® (Fundamental problems in the study of the Korean materials for learning the Mongolian
language). Chindan hakpo 31: 88-113, here p. 94.
6 See the entries dated 14.V.1737 (also cf. the Yongjo sillok JSJELJiflai under the same date),
22.X.1764 (both referring to a Qing-Mengwenjian i. e. a bilingual Manchu-Mongolian
edition) and 19.VII.1790. The Daily Records are conveniently available online at: http://sjw.
history.go.kr/.
7 See e. g. Uehara Hisashi (1963/64/65): "Takahashi Kageyasu-no Manshügogaku" ft
(§zSd&ro/ffl'JUfg'^ (The Manchu language studies of Takahashi Kageyasu), parts 1-3. Saitama
daigaku kiyö jinbun kagaku-hen 11: 8-50/12: 1-34/13: 21-83.
8 That the entire classification scheme of Aögotei follows the 1772 edition has already been
pointed out by Sugimoto (1977: 4-5) in his detailed study of the former. See Sugimoto Tsutomu

t t? (1977): "Takahashi Kageyasu-hen Aögotei-no shösatsu: Edo jidai, Ajia-, Yöroppago
taiyakujiten-ÜJjffl:«! r&gfcfSJJHj <n>b%k rIFSfft, 7'J7- a-n
(A study of the Aögotei compiled by Takahashi Kageyasu: An Edo period dictionary of Asian and
European languages). Waseda daigaku toshokan kiyö 18:1-12.



DE GRUYTER Rezensionen - Comptes rendus - Reviews — 947

were however discontinued after several years.9 Almost a century later, when the

first modern Manchu-Japanese dictionary appeared in the form of Haneda Töru's

Man-Wa jiten MWiHA: (1937), the major late eighteenth century incarnations

of the mirror - for the first time now also including the pentaglot - again
functioned as the chief sources together with the above-mentioned Qingwen huishu.

In Europe, the initial mirror was already known before its publication in
1708 owing to the Christian missionaries to China corresponding with Gottfried
Wilhelm Leibniz (1646-1716), who urged them to take part in the compilation
of "le grand Dictionnaire Tartaro-Chinois" among other things to add "une
traduction Europeenne".10 Indirectly - namely by way of the alphabetically
arranged Qingwen huishu - it then served as the basis for the earliest dictionary
of Manchu printed in Europe, Joseph-Marie Amiot's (1718-1793) Dictionnaire
tartare-mantchou frangois (Paris 1789-90)." In the following decades there was

hardly anyone seriously engaged in Manchu language studies in Russia, France

and elsewhere who did not rely on one or several of the mirrors, often leaving
behind annotated and at least partially translated copies.12 Unsurprisingly the

mirrors were also fundamental in most of the later published dictionaries of

9 For a recent study including references to most of the relevant earlier literature see Matsuoka
Yüta (2013): "Hon'yaku Mango sanhen-to Shinbunkan wage-no hensan katei" ITffllRÄ
ioJIIiy t ©UltilifS (On the editing process of Hon'yaku Mango sanhen and
Shinbunkan wage). Nagasaki gaidai ronsö 17: 61-80.
10 Leibniz in a letter to French Jesuit Joachim Bouvet (1656-1730) dated 13.XII.1707. See no. 69

(here p. 598) in Widmaier, Rita (ed.) (2006): Gottfried Wilhelm Leibniz. Der Briefwechsel mit den

Jesuiten in China (1689-1714). (Philosophische Bibliothek; 548). Hamburg: Felix Meiner.
11 Contra Martin Gimm according to whose valuable introduction ("Die manjurischen Kaiser
und die Fremdsprachen", pp. ix-xiv; here p. xiii) Amiot compiled his Dictionnaire drawing upon
the 1772 edition of the mirror. It goes without saying that Amiot's preference of the Qingwen huishu

over the mirror was founded in the former's arrangement, for as he states in the "Avertisse-
ment de l'auteur" at the beginning of the first volume: "Le Dictionnaire universel [= the mirror]
est d'un usage moins facile, parcequ'il est par ordre des matieres ou par classes, et celui-ci [= the
Qingwen huishu] par ordre alphabetique" (p.vj).
12 For instance, Dorn (1846: 475-477) mentions a total of six exemplars of various mirrors in
St. Petersburg alone from the collection of Paul Ludwig Schilling von Canstadt (1786-1837).
These include two exemplars of what appears to be the 1772 edition, one "mit einer
beigeschriebenen Russischen Uebersetzung des P. Hyakinth" and another one "mit beigeschriebener
Russischen Uebersetzung des verst. Sipakow". There is also another Manchu-Chinese-Russian
dictionary "als Uebersetzung des Mandschuischen Wörterspiegels, von einem der Mitglieder der
Russischen Mission, dessen Name unbekannt ist" as well as a manuscript of the 1735 edition
"mit einer theilweisen Russischen Uebersetzung".

Scholars such as Julius Klaproth (1783-1835) likewise possessed several printed and
manuscript mirrors. The catalogue of his collection as sold after his death for instance included
among others the 1772 edition (Deuxieme Partie, no. 206) that had earlier been in the possession
of Jean-Pierre Abel-Remusat (1788-1832), the 1735 edition (no. 207) with added translations of the
section titles into German as well as several manuscripts deriving from Johann Jährig (1747-1795)

comprising a copy of the 1717 edition "traduits mot ä mot en allemande" (no. 215). There is also
an abundance of references to the different mirrors in the writings of Klaproth.



948 Rezensionen - Comptes rendus - Reviews DE GRUYTER

Manchu, including e. g. Zaxarov's, Hauer's and others. It is notable that they
at the same time also formed an integral part of the study of Mongolian and
Tibetan in Europe, especially since the early nineteenth century. For instance,
Isaak Jakob Schmidt (1779-1847) acknowledges in the preface to his
Mongolisch-deutsch-russisches Wörterbuch (St. Petersburg 1835) that a selection from
the "Wörterspiegel" formed the basis for his collection of words, complemented
by other sources. Together with two Tibetan-Mongolian dictionaries the tetra-
glot similarly formed the basis for Schmidt's Tibetisch-deutsches Wörterbuch
(St. Petersburg 1841), which influenced later dictionaries such as Heinrich
August Jäschke's (1817-1883) Handwörterbuch der Tibetischen Sprache (Gnadau
1871) among others. Jozef Kowalewski (1801-1878) likewise lists the tetraglot
among the sources for his Dictionnaire mongol-russe-frangais (Kazan 1844,

1846, 1849).

These haphazard and rather sketchy notes should be sufficient to illustrate
how essential the various mirrors have been and continue to be for scholars in a

number of different fields - and accordingly how great a desideratum a modern,
reliable and convenient-to-use edition of the pentaglot has long been. This is

especially true due to the fact that the pentaglot is content-wise extremely close not
only to the tetraglot but also to the 1772 edition, so that scholars working on or
with the latter dictionaries likely profit considerably from an edition of the pentaglot.

The completion of the edition at hand is thus nothing less than a milestone in
scholarship and an accomplishment we can hardly thank the editors enough for.

Speaking of the pentaglot itself, it has come down to us in (at least) three
different manuscripts:
1. One formerly kept at the Chonghuagong and later transferred to the

Palace Museum. It was published in facsimile by Minzu chubanshe in 1957

(referred to in the edition as well as here as "PEK"). While it is thus easily
available, it contains countless scribal errors and is often inferior to the other
witnesses of the text.

2. Another one formerly kept at the Xiangfengge in Shenyang that was discov¬

ered by Naitö Konan rtHJiliffi (1866-1934) and Haneda Töru (1882-1955),

allegedly in 1912 (cf. pp.xxv, xxix). The photographs taken around this time later

served as the basis for the reproduction of the pentaglot published by the Töyö

See Dorn, Bernhard (1846): Das Asiatische Museum der kaiserlichen Akademie der
Wissenschaften zu St. Petersburg. St. Petersburg: Buchdruckerei der Kaiserlichen Akademie der
Wissenschaften; Landresse, Ernest Augustin Xavier Clerc de (1839): Catalogue des livres imprimes,
des manuscrits et des ouvrages chinois, tartares, japonais, etc., composant la bibliotheque de feu
M. Klaproth. Paris: R. Merlin.



DE GRUYTER Rezensionen - Comptes rendus - Reviews — 949

bunko ("TB") in 1943." Now the dating of the "discovery" is undoubtedly

an error, however, even if the same claim is also found elsewhere in the literature

(e. g. in Imanishi 1966:15,28).,A It appears that the pentaglot was first introduced

to the scholarly world by Haneda in 1913, at least if we only count specialized
publications. Haneda himself, however, merely states that the photographs were taken

in the preceding year, i. e. 1912.15 In fact, the pentaglot was already briefly
introduced in at least two of Naitö Konan's publications prior to 1912. In addition to the

1906 article already referred to by Walravens,16 Naitö published his Photo Album of
Manchuria in 1908, which provides a photograph of the manuscript together with
a brief explanatory note.17 According to the latter's preface dated July 1906, all the

photographs in the album were taken by Ösato Buhachirö jfcMiSAßP in 1905 -
which is what then appears to be the actual date of the manuscript's "discovery".
The brief description in the album states that it was kept at the Xiangfengge.

3. A third one in the possession of the British Library ("BL"), considered to represent
the best text witness available (p.xviii).18 It is a matter of regret that only the first
two out of the three known manuscripts are available in facsimile reproductions,
whereas exactly the London manuscript has not yet been published in facsimile

and does not appear to have been digitized either.

The basis for the present edition is PEK (p. xxxvii), but the editors assure us that
"everything in PEK that seemed dubious in some way" was checked against
BL and TB (p.xix).19 This is indeed highly advisable as Imanishi (1966:161), for

13 At least two holding libraries in Japan have long digitized their copies and made them available

online, namely the National Diet Library (see http://dl.ndl.go.jp/info:ndljp/pid/1139394)
and Waseda University Library (see http://www.wul.waseda.ac.jp/kotenseki/html/ho05/
ho05_01928/index.html). As the resolution of the images is sometimes too low to make out all the
details, they cannot however fully replace the underlying facsimile edition in its original form.
14 See Imanishi Shunjü AH#$K (1966): "Gotai Shinbunkan kaidai" MI/hA£MSI/"The
explanatory notes on Wu-t'i Ch'ing-wen-chien". In: Gotai shinbunkan yakkai ftflisASai
ffl/Wu-t'i Ch'ing-wen-chien, translated and explained. Edited by Tamura Jitsuzö EH ftItJli/Imani-
shi Shunjü AH#WSatö Hisashi 2 vols. Kyoto: Kyoto daigaku bungakubu, Nairiku Ajia
kenkyüjo, 1966-1968, vol. 1, 1-16 (Japanese), 17-29 (English).
15 Haneda Töru 33EH# (1913): "Gotai Shinbunkan" Geibun ®SC 4.8. Reprinted in:
Haneda hakushi shigaku ronbunshü 33 [HWÜAsftjCÄ/Recueii des ceuvres posthumes de Töru
Haneda, vol. 2. (Töyöshi kenkyü sökan ^^if/f^Uty/Oriental Research Series; 3.2). Kyoto:
Töyöshi kenkyükai, 1958, 445-453; here p. 445.
16 See p. 235, n. 3 in Walravens, Hartmut (2015): "Auf kaiserlichen Befehl erstelltes Wörterbuch
des Manjurischen in fünf Sprachen [...]". Central Asiatic Journal 58.1/2: 234-238; or now also

pp. 72-73, n. 3 in Walravens, Hartmut (2016): "Corff, Oliver [...] (Hg.): Auf kaiserlichen Befehl
erstelltes Wörterbuch [...]". Orientalistische Literaturzeitung 111.1: 72-74.
17 See no. 13 in Naitö Konan |*|M;MW (1908): Manshü shashin-chö (Photo album of
Manchuria). Tökyö: Töyödö.
18 "Die beste Textfassung hingegen bietet das Londoner Manuskript."
19 "[...] wurden sämtliche Stellen des Pekinger Drucks, die in irgendeiner Weise fragwürdig waren,
mit dem Londoner Manuskript und der Reproduktion des Fengtian-Manuskripts verglichen."



950 Rezensionen - Comptes rendus - Reviews DE GRUYTER

instance, has long argued with reference to Manchu, that PEK with its frequent
errors is much inferior to TB, which is also echoed by Kuribayashi (2008a: 10,

2008b: 31) for Mongolian.20 Similar claims can be made for other layers of the

pentaglot as preserved in PEK as well. The editors are well aware of the numerous
problems PEK entails and likewise address several issues in the explanatory
remarks (e. g. pp. xxviii, xxx, xxxvii).

Now a very simple entry in the pentaglot may look like the following
example for 'day' (left and right here corresponding to the top and bottom in the

original respectively):

1 2a 2b 2c 3 4a 4b 5

0

Every entry consists of eight elements covering five languages, arranged from top
to bottom: 1) in the Manchu language and script; 2) in the Tibetan language both
2a) in its own script and 2b) in a transliteration as well as 2c) in a transcription
into Manchu script; 3) in the Mongolian language and script; 4) in the Turki
language, first 4a) in Arabic script as usual, followed by 4b) a transcription into
Manchu script; lastly 5) in the Chinese language and script. On every single page
of the original pentaglot we are thus dealing with five scripts with no less than
four different orientations (i. e. vertical, left to right [Manchu, Mongol] and right
to left [Chinese] versus horizontal, left to right [Tibetan] and right to left [Uighur]).

Out of the five languages three - i. e. Manchu, Mongolian and Chinese - are

only given in its own script in the original pentaglot, whereas earlier editions
sometimes also included transcriptions e. g. of Mongolian into Manchu script
(1743, 1780 eds.), likewise of Chinese into Manchu script (1772 ed., Siti hebi

wenjian) or into both the Manchu and Mongolian scripts (1780 ed.), or they
even employed the Chinese script quasi-alphabetically to provide renderings of
Manchu (1772 ed., also in the ms. of Yuzhi jian Han Qingwenjian j&M'MM7nXifi)
or both Manchu and Mongolian (1780 ed.).21

20 See Imanishi Shunjü (1966): "Shinbunkan: Tantai-kara gotai-made" if
ffTff5fff ~C' (On the Qingwenjian: From the mono- to the pentaglot edition). Chösen gakuhö

39/40: 368-410; Kuribayashi Hitoshi (2008b): "Mongorugo shiryö-to shite-no
Shinbunkan" *£ > /U-S& t L "C <D rJ (The various Qingwenjian as sources on
Mongolian). TöhokuAjia kenkyü i/TfflZE 12:1-34. For the bibliographic details of Kuribayashi
(2008a) see note 1 above.
21 For instance, Manchu yamjiha 'it turned evening' is glossed as <y*.a.mu.j'.yi.h,.a> JSHfSSfff
Pp IM (1780 ed., I/3v), Mongolian tengri 'heaven' as <te.e.eng.ge.e.l'.yi> (I/lv). Note
however Kuribayashi's (2008b: 26; see note 20 above) suggestion that the Chinese transcriptions
of Mongolian are in fact not based on the latter language's pronunciation as such, but rather on
the Manchu transcriptions.



DE GRUYTER Rezensionen - Comptes rendus - Reviews — 951

In the edition under review the entry given above now appears as follows

(p. 34), together with the entry's unique number (0115.1) as well as highly useful
indications as to where exactly the entry is located in all three different manuscripts:

(D inenggi (tb) nyin. niyin nin (mo) ediir edep (tu) kün kun 0 ri Tag

That is, all eight layers of the original are given here in unchanged order,22

exclusively using romanizations however with the exception of Chinese (which
is conveniently given both in original script and Pinyin romanization). Anything
else would certainly have led straight into a veritable typographical nightmare,
even if we ignore technical problems for a moment; there can thus be little
doubt that the editors' choice was a wise one. Together with the translations
into modern Mongolian (in Cyrillic script) and into German - in a sense the

"traduction Europeenne" Leibniz desired - we now have an impressive total of
eleven layers for every single one of the 18.671 entries in the pentaglot. No user of
the edition will have difficulties imagining how Herculean a task the preparation
of the manuscript for print must have been, even if we are dealing here with the
combined efforts of almost a dozen scholars. Demanding perfection in every
respect under such circumstances may easily be deemed unreasonable. This

notwithstanding we would like to address two aspects in the remainder: the
issue of romanization and the question as to what degree a collation of the three
witnesses was actually carried out.

It goes without saying that for an edition in eleven layers, no less than eight
of which are given in romanization, the consistent and transparent use of
romanization schemes is of paramount importance. In the following we will
concentrate on the romanization of the layers in Manchu script, specifically that of
the rather sophisticated layer 2b, which arguably presents the greatest number of
challenges to anyone attempting a transcription of the original manuscripts. The

comparatively large variety of consonants in Tibetan necessitated an expanded
inventory of letters in the Manchu script, while complex syllable structures with
frequent consonant clusters yielded a number of graphotactical issues.

The Manchu script in use e. g. in the eighteenth century can be thought
of as consisting of three sets of letters: a) a core inventory of letters necessary

to write Manchu; b) a rather commonly employed expansion set used in
conjunction with the core inventory that is necessary above all to allow for a

22 Contra Nemeth (2014: 416) who states that "In the edition, with reason, the content of the
whole manuscript is transcribed, obviously, except for the Manchu transliteration of Tibetan
and Turki." See Nemeth, Micha! (2014): "Remarks on the New Edition of Wu ti Qing wen jian
(Ed. by Oliver Corff et al. 2013), or What Form Critical Editions of Lexicographical Manuscripts
Should Take". Folia Orientalia 51: 415-420.



952 Rezensionen - Comptes rendus - Reviews DE GRUYTER

more or less loss-free rendering of contemporary Mandarin in Manchu script;
c) as well as a less commonly employed expansion (again, used in conjunction
with the first two sets) used when writing languages other than Manchu and
Mandarin, such as Sanskrit or Tibetan. While a) and b) are virtually always
addressed together in accounts of the Manchu script, c) is frequently left unmen-
tioned. Also, in terms of romanization the variation among current scholars
observed for a) is often negligible, whereas there is quite a degree of disagreement

in the case of b); for c) finally it is even no exaggeration to say that no
standard exists at all.23

With reference to the Manchu language in Manchu script the editors state
that the romanizations follow Hauer (p. xliii), which obviously refers to Hauer's
Handwörterbuch, the second edition of which was in a sense a byproduct of the

pentaglot edition.24 However, as c) was largely irrelevant for Hauer's dictionary,
his romanization can only serve as a model for a) and b). Also, as a matter of fact
the present edition does not necessarily follow Hauer for b) either. For instance,
the letter * (used e. g. to transcribe the Chinese initial corresponding to Pinyin
z and Tibetan dz et) is romanized as dz here, whereas Hauer generally has z (see

e. g. Hauer 2007: 534-535).25 A further deviation from Hauer and in addition a

source for inconsistencies is the combination of this letter with what appears
to be a variant shape of yodh in final position.26 This combination corresponds
to Pinyin zi as in shizi 'heir apparent of a prince of the first rank', zhangzi

'heir apparent of a prince of the second rank' or taizi 'crown prince'
for instance, and is written ze by Hauer (2007:446,275,458): size, jangze, taize.

In the edition under review, however, it is rendered as either dz or dzi, which
is neither in accordance with Hauer - even if for very good reasons in the case

23 For a most useful overview of graphemes belonging to c) together with a proposal concerning
the romanization of the full inventory of graphemes in the Manchu script see Kam Tak-sing "H"

(2000): "Manwen luomazi pinxiefa chuyi" ÜKI? (On the romanization of
the Manchu script). Manxueyanjiu 6: 50-68 as well as Kam Tak-sing (2010): '"Manwen
luomazi pinxiefa chuyi' buji" [ SWüSisi J MIS (Supplementary notes to 'On the
romanization of the Manchu script'). In: 'Manxue: lishi yu xianzhuang': guoji xueshu yantaohuizhaiyaoji"m21-28.Also see Stary, Giovanni (2004): "An Unknown Chapter in the History of Manchu Writing:
The 'Indian Letters' (tianzhuzi Central AsiaticJournal 48.2:280-291 as well as pp. 20-23
in Stary, Giovanni (2006): Vom Alphabet zur Kunst. Illustrierte Geschichte der mandschurischen
Schrift. (Aetas Manjurica; 12). Wiesbaden: Harrassowitz.
24 Hauer, Erich (2007): Handwörterbuch der Mandschusprache. 2., durchgesehene und erweiterte
Auflage herausgegeben von Oliver Corff. Wiesbaden: Harrassowitz.
25 Note that z is used as well in the edition's romanization of the Manchu script, but for a special
letter belonging to c), used to write Tibetan z a for instance - on which see below.
26See Nakamura Masayuki 'T'fTWi (2008): "Rangoonzi, ci, si-o arawasu Manshü moji" SÜSS

ia fzi/ci/sij (On the Manchu letters rendering Chinese zi, ci and si). KOTO-
NOHA 65:1-4, here especially pp. 2-3.



DE GRUYTER Rezensionen - Comptes rendus - Reviews 953

of dzi27 - nor is this done consistently within as well as in between different
layers. Consider the following entries containing the words given above as

examples:28

entry 1 2a 2b 2c

0255.1 Sidz [!] shi-tsi 51 ts Sidzi [!]
0255.3 jangdz [!] cang-tsi c'angts jangdzi [!]
0278.1 taidzl [!] taiSi tha'i-rtsi-tha'i-shi tai ts/rts" taiSi taidz [!] taiäi

In Manchu script 1 and 2c are entirely the same in all three cases, yet the editors

vary in their romanizations, using sometimes dz but also sometimes dzi, both
in 1 and 2c: sidz(i) (Hauer's size) for jangdz(i) (jangze) for taidz(i) (taize)

for
The aspirated counterpart of dz (Hauer's z) *, namely + (used e. g. to

transcribe the Chinese initial corresponding to Pinyin c and Tibetan tsh a?), similary
deviates from Hauer's z' and is written tsh here. Again, for the combination *7

(corresponding to Pinyin ci) he would use e and thus write z'e (see e. g. Hauer

2007: 535), whereas the edition has tshy instead (see e. g. 2c of 1070.3).30 It is only
natural then that is written sy here, abandoning Hauer's se, again - even if left
unmentioned - for good reasons.31

27 First, the letter in final position appears to be a variant shape of yodh (whereas the regular
final yodh does not seem to co-occur with the consonant letter dz [Hauer's z]), so that rendering
it as dzi appears appropriate. More importantly however, using dzi here allows us to distinguish
it from actual dze (corresponding to Pinyin ze), which Hauer's (and others') use of e does not.
Also cf. note 31 below.
28 Note that for reasons of typographical consistency the edition's <'> is replaced with <'> here
throughout.
29 "ts/rts" is a correction by the editors, based on rtsi % as in PEK's 2a. Note however that TB

(III/14v) has tsi fchere instead, so that 2a-c all match. Regrettably the edition does not comment
on the textual variation observed between PEK and TB in this and a number of other cases - we
will come back to this issue below.
30 Hauer's z'e suffers from the same problem as his ze (on which see note 28 above), as the
distinction between versus *7 (corresponding to Pinyin ce and ci respectively) is lost in his roman-
ization. That both end up as z'e is also obvious from the following entry in Hauer (2007: 535): "z'e
chin. M, PI usw." In Manchu script ce ® and ci PI are however distinguished as and respectively.

31 Writing ge for in contradistinction to se for */ is misleading, as it suggests that the difference
between the two lies in their initial consonant rather than the following vowel. Graphically, final
7 and medial * may well be derived from e (i. e. final -7 and medial >), as suggested by Imanishi
(1959: 64) and Nakamura (2008: 3; cf. note 27 above) for instance. Also, Nakamura's romaniza-
tion of this as e rather than y has the advantage of avoiding any possible confusion with y r.

See Imanishi Shunjü (1959): "Mango tokushu jibo-no nisan-ni tsuite: sono
römajihö-no mondai" -trotz—v^jferofnJIH (On several
special letters for the Manchu language: The problem of their romanization). Töhögaku kiyö

1: 53-66.



954 Rezensionen - Comptes rendus - Reviews DE GRUYTER

Next are the modified versions of the letters c and ;' which predominantly
appear in the combinations * and v (corresponding to Pinyin chi and zhi respectively).

These would be c'i and;'/ according to Hauer (e. g. 2007:86,297), whereas
here it is difficult to establish regular correspondences: Hauer's ;'i is sometimes
indeed found as;'/, notably in the Manchu transcriptions of Turki (see e. g. 4b

of 0616.2, 0692.1 or 0796.1 for cases in both initial and medial position), but
also elsewhere (see e. g. 2c of 0742.2). It also appears as jy in accordance with
Möllendorf and others, however, sometimes even side by side with;'/ in the same
lemma (compare e. g. 1 with 4b of 0692.1). Also see 2b of 0677.4 and its again
different romanization j° for t- in PEK - which incidentally is merely an error for
TB's (VI/60r) (on which see further below). In this light, Hauer's c'i might be

expected to be written as c'i or possibly cy (or c'y, as Möllendorf does) or even c°i,
but for reasons unknown it is repeatedly found as cZ in the Manchu renderings
of Turki,32 and even as cyi instead in renderings of Tibetan, as in the examples
below. Note that there is no additional yodh to be found in the original spellings
as suggested by the addition of /.

entry 2a 2b 2c

0038.1 'khrigs-pa fk'riks p'a cyikba [!]

0064.4 khug-rna-'khrigs kuk rna ftk*riks kuk na cyik [!]

0253.3 khri-thub k'ri tub cyitob [!]33

Finally, while Hauer (e. g. 2007: 297) has; for > (corresponding to Pinyin r-), the
edition prefers z, reserving; for a different letter (see below). Apart from adopting
Hauer's k', g' and possibly h' for the setr, * and f the edition thus has little in
common with his romanization beyond the core inventory. This notwithstanding
no outline of the romanization of the Manchu script is provided by the editors,
not even for the the expansion set b) to the core inventory. A number of their
decisions therefore regrettably remain rather intransparent to the user.

Now layer 2b goes beyond the core inventory and also beyond the expanded

inventory used to transcribe Chinese, making use of several further additions in
order to allow the Tibetan entries to be transliterated truthfully to their original
orthography, keeping all distinctions intact. As hinted at above there are several

competing proposals but certainly no standard in terms of a romanization covering

everything from a) over b) to c). As the editors have despite these circumstances

decided to give only a very incomplete account of the romanization scheme

32 See e. g. 4b of 0573.2, 0574.3, 0576.3, 0577.2-4, 0578.1-4, 0579.1, 0579.3-4, 0581.2, 4454.3 etc.
33 Note that -tob in PEK is an obvious error for -tub as found in TB (III/2r). Again, however, the
textual variation is left uncommented and the error left uncorrected in the edition.



DE GRUYTER Rezensionen - Comptes rendus - Reviews 955

used as well as of the actual Manchu script behind it, even users acquainted with
Manchu in general will likely face some difficulties in using the edition under
review for layer 2b. At least in the beginning constant comparison with a facsimile
of at least one text witness of the pentaglot will be necessary here. In this respect
the older Japanese edition of the pentaglot (simply referred to as Yakkai in the

following) with its comprehensive tables showing all Manchu letters and other
symbols together with their respective romanizations as found in the main body
of the edition fares considerably better than the present one, even if it suffers

from its own serious deficiencies.34 Limiting ourselves to the simple consonants

in prevocalic position35 and ignoring consonant clusters, vowels other than a

(and e for the velars) as well as comparatively rare special symbols here,36 we get

approximately the following picture for the transliterations of Tibetan in layer 2b.

Renderings peculiar to c) are indicated by a gray background; where different the

romanizations as found in Yakkai are given in square brackets for comparison.37

ka
jt|

kha p ga q|

g'a (ge) k'a (ke) o- ga (ge) <*/

[ga (ge)] * [k'a (ke)]

34 See note 14 for bibliographic details of the Japanese edition and pp.xviii-xix therein for the tables.
35 A noteworthy Tibetan consonant cluster not covered by the table is Ih- as in lha % which is
transliterated into Manchu script as the usual I plus diacritical circle, romanized in the edition
as I'.

The variety in possible postvocalic consonants is limited so that the correspondences here
are relatively straightforward. Note however that Tibetan -d and -g are always transliterated as -f
and -k; unlike prevocalic ng-, postvocalic -rig is rendered by the usual -ng~^j.
36 For a comparatively rare (in the pentaglot at least) and apparently likewise unexplained (but
admittedly rather self-explanatory) symbol see e. g. 0720.3: Here, Tibetan wam-she in 2a is
transliterated as °wa se in 2b, with 0 for anusvära a (on which also see Kam 2010: 26; see note 23

for bibliographic details). Further examples for ° are found m 0721.4, 0722.1 etc. As the editors'
footnotes indicate, BL has anunäsika s instead in all three cases, transcribed in the edition as °)
which again is hardly in need of an explanation.
37 Another, however incomplete romamzation scheme of the Manchu transliterations ofTibetan
in the pentaglot is provided by Haemsch in his edition of a fragment. Apart from d' andp' there is
little overlap with the romamzation scheme m the edition under review; the renderings of most
other special letters are etymographically based, imitating the use of circles as diacritical marks
in the Manchu script: <1, n, s, f, z> (=ng', z, zh, ts m the new edition). Initial6 is equated with e

by Haemsch (e. g. 1953:7, no. 3 [= 4398.3]), which is readily explained by the graphical proximity
of the two due to scribal errors in many instances.

See p. 13 in Haenisch, Erich (1953): Zur japanischen Phototypieausgabe des funfsprachigen
Worterspiegels. (Deutsche Akademie der Wissenschaften zu Berlin, Institut fur Orientforschung;
Veröffentlichung 16). Berlin: Akademie-Verlag.
38 Being derived from n (initialv, medial -) by replacing the diacritical dot with a circle, ng'
shows exactly the same variation in shape (miUal\ medial »).

nga c;

"g',a w38
[na]



956 Rezensionen - Comptes rendus - Reviews DE GRUYTER

ca 5 cha ja nya 7

£ ^ ciya jiya tw/ niya

ta 7 tha da 7 na

lfa
Pa] */» ta <fc/ da <*/ na y
pa q pha q ba q ma 5J

V»
m ft) pa ba ma V

tsa tsha äf dza

ka */
P?a]

tsha
[ts'a]

V dza V

wa zha za 'a

wa v/ zha

[?a]
*/ za

l$a]
V fia

[ha]
m "t

ya UJ ra la

ya p/ ra y la V

sha 7 sa ha 7 a

Sa ^7 sa y ha W a V

The correspondences are generally close to the table of Manchu renderings of
Tibetan provided in Qinding Tongwen yuntong (1750; III/4r-6r).
The editors already point this out as well (p. xxxiv), but pass over the details,
including the differences between the two. Thus, where Tongwen yuntong (III/5v)
gives za ^ with initial z (Hauer's J)h to render Tibetan zha a„ the pentaglot prefers
zh -ä-, created on the basis of s ^ in a fashion entirely parallel to deriving z * from
s +. (In 2b z does not seem to occur at all as a regular correspondence, at best in
the case of scribal errors; cf. below.)

The comparison between the pentaglot and Tongwen yuntong suffers from
the circumstance that the latter only gives Manchu renderings of Ca-type syllables,

so that the correspondences for syllables featuring other vowels than a are

not necessarily clear. This is an especially vexing problem for letters restricted
to combinations with a specific class of vowels. For instance, Tibetan ka yields
g'a in Manchu script, but g' only combines with a and o. Thus, while ka and ko

can be (and are) transliterated unambigiously as g'a and g'o respectively, ge, gu

39 As with the common t and d, d' has a variant shape with a longer stroke to the left depending
on the following vowel.



DE GRUYTER Rezensionen - Comptes rendus - Reviews 957

etc. have to be used for non-existing *g'e, *g'u etc. This is problematic in so far as

Manchu g also already corresponds to Tibetan g, so that e.g.ge in 2b can render

both Tibetan ke and ge (cf. e. g. 0180.3 with 0120.3 etc.). With a view on the
transliteration scheme in its entirety, however, such problems with overlapping
correspondences are the exception, not the rule - especially when the many scribal

errors in PEK are eliminated by textual criticism. Overall, the system is rather
straightforward once users of the edition have figured out themselves how
exactly the romanizations of Manchu script work here - with the notable exception
of Tibetan c and its reflexes.

According to Tongwen yuntong, Tibetan c should be rendered by a special letter

(initial medial modelled upon j (initial medial *) with an addition to the

right of the spine. Whereas Yakkai (p. xix) correctly groups the two letter forms
together as allographs of the same grapheme transcribed as/, the editors of the
edition under review apparently split them into two separate ones, transcribed
entirely differently: c'(i...) (not to be confused with Hauer's c'i) in initial, but ](L.) in
medial position. (In the following we will use /to refer to both allographs together
where necessary.) Additionally, the medial shape ofj f is often written rather

flatly, resulting in something difficult to distinguish from the medial shape ofz+
(which, to make the chaos perfect, would be /in Hauer's romanization).

Now, Manchu z is supposed to be used for Tibetan zh in the system outlined in
Tongwen yuntong, not for c, to which j corresponds. It seems unlikely (and it is in

any case entirely unnecessary to assume) that Tibetan c is transliterated differently
depending on its position, initial versus medial, so that we are inclined to consider

instances off in 2b for c in 2a in the edition as errors for/throughout.40 Such a

conclusion seems even more inevitable ifwe compare cases of alleged/and z with their
models in PEK. For instance, entry 0308.2,2b given below is deemed to feature both

j and z in directly adjacent syllables - despite an appearance in the facsimile that
hardly supports a clear-cut graphical distinction. TB (III/30r) clearly confirms j in
both syllables as well. Furthermore, the same letter used to transcribe c in the same
Tibetan syllable gcig is romanized with z in 0308.2 but with /in 0124.2 for instance.

entry 2a 2b

0308.2 [...]-bcu-gcig [...] bjiyu gzik ^
0124.2 [•••1-gcig [...] g,lk t
40 It appears that Haenisch (1953:9, no. 38 [= 4407.3] etc.) likewise misinterpreted j as z (his z) in
his edition.



958 Rezensionen - Comptes rendus - Reviews DE GRUYTER

Further such problems with the alleged opposition between; and z for Tibetan

c are not difficult to find, thus calling into question its validity. To sum up:
it seems that the letter J appears in three distinct romanizations in the edition,
namely as c' (initially), as; (medially) as well as erroneously as z (likewise
medially) for what are intended to be instances of;. While z for actual zv (and for
what unmistakenly looks like z even if we should expect ; in its place) should
needless to say be retained, ; alone seems sufficient for the remainder. (Note also
the confusing use of the same romanization z in 2c of 1415.3 for what is a scribal
contamination of intended dz * [cf. the expected rendering in TB XI/45r] with s

* - which resembles neither of the two other letters romanized as z.)

A similar case with (at least) four different romanizations for the same letter
is that of+(i. e. ; plus diacritical circle), used to render Tibetan f ^ in accordance

with Tongwen yuntong. In the romanized Manchu transliterations of Tibetan in
2b, we find c° (e. g. 0742.2) and c'° (e. g. 0600.3, 0709.2), but also z° (1904.3; cf.

the case of; vs. z above) - whereas 2c of the same entry 1904.3 has j'. Such
inconsistencies are prone to puzzle the user on a regular basis.

Given the above, let us dwell upon the aspect of textual criticism for a bit,
as it is also crucial for the case of Tibetan c. Browsing through the edition under
review and comparing its critical text with PEK and TB (unfortunately not of
BL as well, as it was unavailable to the reviewer) one rather commonly notices
that - notwithstanding an already very substantial number of errors and corrections

the editors do comment upon - even obvious mismatches between 2a, 2b

and 2c or other equally obvious errors are still left entirely uncommented and

uncorrected, despite the fact that TB (and presumably also BL) more often than
not confirms what one would expect under the assumption that layers 2b and 2c

were executed in a more or less systematic fashion.41

Following the system of transliterating Tibetan as stipulated in Tongwen

yuntong and also as observable in the pentaglot, a syllable such as Tibetan
chu should yield Manchu ciyu ^ in a regular fashion. Yet, in PEK's layer 2b

some of the correspondences may appear to be almost at random, so that chu

is in fact frequently rendered as (not *«), given in the edition as ciui."2 First,
this again deviates from Hauer's romanization which has -ioi throughout for

41 Particularly puzzling but apparently less frequent are cases involving a partial correction of
PEK based on TB, such as 1427.2: While the unexpected po in 2b for phu in 2a is corrected into
pu as it is found in TB (cf. n. 1 to 1427.2), "ziyuk for 'jug in the same entry is left unchanged and
commented - despite the fact that the correspondence is irregular as well and that TB (XI/51v)
has the expected "jiyuk after all.
42 From p. xxxiv, where a distinction is made between *jiuk versus "jiuk - presumably with iu for
yodh-waw without dot (Hauer's io) versus iu for yodh-waw with dot -, we may possibly infer
that would rather be romanized as ciui by the editors. In absence of a gapless explanation of
the Manchu romanization scheme used in the edition this is somewhat speculative however.



DE GRUYTER Rezensionen - Comptes rendus - Reviews — 959

orthographic yodh-waw-yodh (with dotless waw),43 even if the actual pronunciation

is probably indeed better approximated by -iui".44 Second, these cases

apparently involve serious scribal errors throughout. This is already suggested

by the transliterational system as such, as long as we assume it to be more or
less consistent, but is also confirmed by the dozens of instances where TB has

the expected and completely regular correspondence, i. e. ciyu. Still, while the
editors claim to have checked everything in PEK that seemed dubious in some

way against the other witnesses, in numerous instances no reference to either
TB or BL and no correction is made.45 This is however not an issue pertaining
to specific syllables or syllable types alone. The following is a random selection

of cases with various errors in PEK that were left uncommented in the

edition and might easily have been rectified through consultation of TB.

entry 2a 2b 2c comments

0015.2 zla-'od-skya zla fiod sg'ya da ot ya [!] TB (l/8r) da otja
0017.1 gser-phur- gser pur sirpur [!] TB (l/9r) serpur
0028.4 gre gre ye [!] TB (1/lAv) /e
0055.3-4 ser-bas-[ ] ser bas [...] serwei [!] [...] TB (l/28v) serwai
0076.2 shing- Sing Seng [!] TB (ll/2r) Sing

0077.2 shing-pho ling po Sengpo [!] TB (ll/2v) singpo
0503.1-2 sker-'tham(-res) sgerfitam (res) girtam(rei) [!] TB (V/47r) gertam(rei)
0507.1 phan-tshun-brdeg pan tshun brdek pratshundek [!] TB (V/49r) pantshudek [!]

1433.3 rgyab-byed rgyab byed jabyet [!] TB (Xl/54v) jabjet
1437.3 gces-par-byed gziyes p'ar byed jai [!] barjet [!] TB (Xl/56v) jei barjet

(PEK actually has barajet)
1438.1 sbyin-pa sbyin p'a jinb [!] TB (Xl/57r) jinba

At times we may even speak of clusters of errors which could have been avoided

without much effort. Consider for instance the following set of four immediately
adjacent entries:

43 Note incidentally that the same string of letters in Manchu words is romanized as -ioi in
accordance with Hauer, at least in entries such as 0692.4, 0693.1, 0693.3,0694.3, 0695.3 etc. Similarly,
where Hauer has -iong, the edition has both -iung and -iong, at times even in the same lemma.
For one such case see e. g. 0096.2, in which according to the edition Tibetan cung is equated with
c'iung (i. e.jiong^i - TB II/12r incidentally has the expected fiyung once more) in 2b versus jiong
T> in 2c.

44 See e. g. the Manchu-Chinese syllabary entitled Jianxie sanhe hanzi shier zitou SfcSH
¥-sM contained in the 1772 edition which for instance transcribes nioi (used e. g. for Chinese

nix ic) as ni-wu-yi füllte, hioi (e. g. for xu iM.) as xi-wu-yi etc. with wu H for Manchu u

(not e §P for o). This is likewise reflected in the Korean renderings of such syllables, see e. g.
Han-Ch'öngmun'gam I/6r with its nyuy ^f| and hyuy for nioi and hioi respectively.
45 For a selection of such cases see e. g. 0079.2-3, 0197.1-3, 0199.3-4, 0200.1-4, 0201.1-2, 0201.4,
0202.3, 0206.1-4, 0207.1-4, 0208.1-4, 0209.1-4 etc.



960 — Rezensionen - Comptes rendus - Reviews DE GRUYTER

entry 2a 2b 2c

1436.1 snying-rje-can sniying rrye [!] jiyan [!] ningje jiyan [!]
1436.2 snying-rje-byed sniying rrye [!] byed ningje jet
1436.3 snying-rje-byed-'jug sniying rrye/rjiye byed ^ziyuk/^iyuk ningje jetjuk
1436.4 snying-re-byed [!] sniying re rziye [!] ningje [!] jet [!]

Looking at PEK and the edition alone one may wonder why the clearly erroneous

rrye is corrected only in 1436.3 but not in the two preceeding entries. Assuming
the transliteration to be systematic, one would expect all three cases of rrye as

well as the single case of rziye in 1436.4 to have rjiye instead. Ifwe now turn to TB

(XI/56r) for comparison we find that all four instances are indeed clearly given
here as rjiye just as 2b of 1436.3 ends in the expectedÄjiyuk here - yet none of this
is indicated in the edition.

Next, all four entries have ningje in 2c (note however that 2c of 1436.3 is missing

in PEK and was supplied from BL in the edition), which however makes little
sense in the case of 1436.4. Again, some error appears to have found its way into
PEK - and again TB would have provided the editors with an opportunity for

correcting it, as here we clearly read ningre je. This brings us to the third syllable
in 2c of 1436.4, which is allegedly jet in PEK. In fact however, both PEK and TB

merely have je rather than jet. If 2c has je, the correspondence with rziye (which
as stated above is an error for rjiye as it is found in TB) starts to make sense after

all, but what then about byed in snying-re-byedl This appears to be yet another
scribal mistake, based on the two preceding entries whose third syllable is
indeed byed. This assumption is confirmed by TB which has snying-re-rje, so that
2a-2c are after all in perfect accordance with each other. For a similar case of
disagreement between the three Tibetan layers see e. g. 0291.2: While 2a has

ngang-bzang-man, both 2b and 2c give the third syllable as ma - which the editors

emend to "ma/man" in 2b (however, for reasons unknown not in 2c) to agree
with 2a. Now TB (III/21r) - and likewise Siti hebi wenjian (III/58v) - has ngang-
bzang-ma in 2a, however, which explains both of the Manchu renderings.

The last irregularity to be noted in the set 1436.1-4 concerns the reflexes of
Tibetan can which is of special interest to us as the diversity of Manchu
transliterations for this syllable is given on p. xliii as one of the reasons why a table
summarizing the correspondences between the Tibetan and Manchu scripts as seen
in the transliterations could not easily be provided. According to the edition,
can in 2a of 1436.1 is allegedly both transliterated and transcribed into Manchu

script as jiyan. The latter is an error in the edition, as both PEK and TB have the
expected jan rather than jiyan in 2c. However, jiyan in 2b is now indeed what
PEK gives, but once more we are dealing with an error here, namely for jiyan
(the editors' c'iyan, i. e. W) as found in TB. Checking a random sample of cases



DE GRUYTER Rezensionen - Comptes rendus - Reviews 961

involving can in 2a transliterated as jiyan in 2b in PEK against the corresponding
entries in TB shows that this must be an extremely common error."6

Given that jiyan is the less marked of the two and that the graphical difference

between the two is minimal, it is easy to imagine the difficulties scribes

had depending on their level of acquaintance with Tibetan and its transliteration

into Manchu script."7
To stay with Tibetan can for a little longer: According to the editors (p. xliii)

PEK gives no less than eight different transliterations for it, namely "c'iyan,
jiyan, giyan, zriyan, ciyan, syan, rian, ryan" (note that jiyan and ziyan, which we
also find in the main text of the edition, are absent here). The first two - likely
the most common variants - have already been dealt with sufficiently. Next,

giyan, rian and syan are apparently exceedingly rare clerical errors in 2b: For

giyan see e. g. 1150.1, appearing as expected as jiyan in TB (X/3r). Confusion
between g and; is not too uncommon in PEK: Tibetan Icags is mis-transliterated

as Igiyaks (1154.3; TB X/5r: Ijiyaks), bcu as bgiru (1162.4; TB X/9r: bjiyu),
Icam as Igiyam (1224.3; TB X/41r: Ijiyam), Icibs as Igibs (1272.2; TB X/66r: Ijibs)
etc. Similarly common is the confusion of gi and j: see e. g. the numerous
instances of Tibetan 'jug transcribed as juk in 2c in TB, but as giok in PEK,"8 or
likewise in 1201.4 giyo for Tibetan jo rather than jiyo as in TB (X/29r). — The

few cases for "syan/pyan" the reviewer noticed are 3252.2,3252.4 (TB XXIV/8v:

jiyan for the latter and probably also for the former) and 3282.4 (TB XXIV/23v:
jiyan). In fact two out of these (3252.4, 3282.4) hardly resemble syan at all even

in PEK, whereas 3252.2 indeed does. — The only case for rian the reviewer has

spotted is 3259.1 with "rian/Jiyan" (possibly the medial shape of j overwritten
with [the left half of] its initial shape?) for which TB (XXIV/12r) has the
expected jiyan. — The other spellings mentioned by the editors, namely ciyan,

zriyan, ryan (note the graphic proximity to rian) appear to be rare misspellings
as well, at least the reviewer was so far unable to find any instances at all. It
is regrettable that the editors decided not to give any references for such rare
cases. — For a case of ziyan in the edition see e. g. 3258.4, which once again
can be corrected into jiyan based on TB (XXIV/llv). There is thus something

46 For examples see e. g. 1400.1,1403.4,1405.1,1406.1,1417.1,1417.3,1420.2,1433.1,1434.3,1436.1,
1438.3,1441.4,1442.1-2,1444.1,1447.3, 2492.2-4, 2493.1, 2493.4 etc. In all of these cases PEK has
incorrect jiyan whereas TB gives the correct form jiyan (or c'iyan), which is indicated in not a
single instance in the edition under review.
47 This is not to say of course that correct renderings do not occur at all in PEK. See e. g. 1652.2

for 2b c'iyan for 2a can. Also, errors in the opposite direction occur as well (though apparently
much less often). For instance, instead of hziyam for 'jam (1399.1), ''jiyuk for 'jug (1400.4) or "ziyok
for 'jog (1426.2-3,1427.4) we should expect transliterations withj throughout: "jiyam, ''jiyuk, "jiyok
(as found in TB again).
48 See e. g. 0483.2, 0483.4, 0484.4, 0485.4, 0486.2, 0487.4, 0488.1,503.3, 0505.2 etc.



962 — Rezensionen - Comptes rendus - Reviews DE GRUYTER

fundamentally wrong with PEK, which all the more calls for a careful collation
of the several witnesses.

Apart from a lack of gapless textual criticism making full use of the other
witnesses besides PEK, there is a second apparently non-neglibile source of
errors we can identify: The preface seems to suggest that the Manchu renderings
of Tibetan were not input manually from scratch but rather that a rough draft
version of them was generated automatically from a romanized version of 2a

with the help of an algorithm (p. xvii).49

Such an approach might then well explain a number of oddities observed

in 2b. For instance, Manchu generally has only -t in coda position, but no -d.

Thus, whereas initial Tibetan d- corresponds to Manchu d-, the same -d as a

coda could only be transcribed as -f, both in 2b and 2c. Nevertheless, the edition
romanizes the same letter as -t only in 2c, but as -d in 2b - presumably based on
the romanization of Tibetan. The difference in Manchu spelling suggested in
the edition's romanizations simply does not exist, which is likewise true of the

frequent -k in 2b vs. -k in 2c. Consider the following examples:

entry 2a 2b 2c

1344.1 srod-long srod [!] long t J"

1346.3 mig-hur mikhür

sorot long V
mik [!] hur ^ \

Moreover, the automatic generation of 2b from 2a may also explain most if not
all of the cases where the edition suggests that 2b (and sometimes 2c) is entirely
regular in its correspondence with 2a, even if in PEK 2b (or 2c) actually deviates
from 2a. Consider e. g. the following cases:

entry 2a 2b 2c comments

0486.4 bgros[!]-thogs- bgros [!] toks

•jug "jiyuk

0501.1 'khrugs-'dzing- hk'ruks fidzing

juitokgiok [I] 2a: TB (V/38v) 'gros

2b: PEK & TB ''gros

2c: PEK juitokkiok, TB joitokjuk

cokdzing [!] 2c: PEK cokdzeng, TB (V/46r)

cukdzeng

49 The original wording is: "Auf der Grundlage dieses Datenmaterials [= romanized Tibetan in
2a] entstanden die Algorithmen zur automatischen Erzeugung der Rohfassungen der manju-
rischen Umschriften des Tibetischen." It is unclear whether the plural "Umschriften" refers to 2b

and 2c together or merely e. g. to the entirety of 2b for instance.



DE GRUYTER Rezensionen - Comptes rendus - Reviews 963

1418.1 'tsho-rten-yod htsho rd'en [!] yod tshodenjot 2b: PEKrd'an,TB(XI/46v)rd'en

1421.4 las-byed

1430.4 bag-phebs

1447.4 'dzin[!]-bag

las byed laijet [!] 2c: PEK laijat, TB (Xl/48r) laijet
bak pebs [!] bakpab [!] 2b: PEK pabs, TB (Xl/53r) pebs

2c: TB bakpeb
ndzin [!] bak dzimbak [!] 2a: TB (Xl/62r) 'dzem-bag

2b: PEK & TB hdzem bak

2c: PEK & TB dzembak

Entry 1447.4 is of special interest, as here not a single of the three layers of
Tibetan is in accordance with PEK. Final -n in Rdzin in 2b is presumably
based on 2a and merely another victim of the algorithm; PEK (as well as TB)

consistenly has -m in 2a to 2c. The same is true for the vowel of the first syllable:
in both 2b and 2c the Manchu rendering clearly has e rather than i - which
raises the question why Tibetan i is given as e here. PEK indeed appears to have

'dzim (but clearly not 'dzin), although the vowel diacritic is somewhat odd in
shape. This is likely not coincidental but related to the fact that this is an error

anyways, whereas TB has the expected 'dzem - so that 2b and 2c make perfect
sense as well.

Finally there are also errors in the edition that are either mere typos or may
also stem from misreadings or misinterpretations of what is present in PEK,

sometimes but not necessarily paired with errors that are already found in PEK.

Examples for this include the following:

entry 2a 2b 2c comments

0252.4 bdag-po bdak p'o datboo [!] 2c: PEK & TB (lll/lv) dakboo
0274.1 bsgo-yig bsgo yik gonik [!] 2c: PEK & TB (lll/12v) go'ik
0446.2 'dzin-yig fidzin yik dzei'k [!] 2c: PEK & TB (V/17v) dzen'ik
0744.1 'bui-yig nb ul yik bulaik [!] 2c: PEK & TB (Vll/30v) bul'ik
1100.3 'khyog-snye ''k'yok sniye coknia [!] 2c: PEK cokniya, TB (IX/53v)

cokniye
1418.1-2 [,..]-yod [...] yod [•••1 jot [!] 2c: PEK & TB (Xl/46v) yot
1447.2 tshul-gtsang tshul gdzang / tshuldzan [!] 2c: PEK & TB (Xl/62r) tshuldzang

gtsang
4929.2 [.»1-gcig [...] g.rik [!] [—Ijik 2b: PEK & TB (b 1V/66v) gjik

The case of 0274.1 requires some comment: In view of 2a and 2b, the form
gonik in 2c is not only already phonetically dubious with its intervocalic n. The

romanization gonik also suggests w, whereas neither PEK nor TB has the dot
to the left necessary to yield n. Instead both clearly have <w/, i. e. with a dot-less

aleph in between waw and yodh, which following Stary's suggestion should



964 Rezensionen - Comptes rendus - Reviews DE GRUYTER

be romanized as go'ik.50 (Which in fact the editors actually did in other cases,
in varying positions however.)51 The aleph here is not an incomplete n but
merely indicates a syllable boundary, or hiatus,52 i. e. here in contradistinction
to with its tautosyllabic concatenation of waw and yodh which yields gük
instead. Yakkai (no. 1044) has "goaik" instead, which is slightly better - if
seen in isolation, aleph might render a of course - but still off. If the aleph in
question indeed rendered a here, we should expect a double rather than single
yodh for the following i. The same misinterpretation of ' as a is incidentally
also found in the edition under review, one example of which is given above
(see 0744.1).

In passing we may also note various other but always marginal errors,
the existence of which is neither surprising for an edition as voluminous
and complex as the present one, nor in the end of any serious harm to the
user. These include some inconsistencies in the treatment of Chinese,53 a

50 See Stary, Giovanni (1999): "Manchu Names and Some Problems Concerning their Transcription".

Studia Orientalia 87: 245-251, here especially pp. 249-250.
Similar examples are easily found in Manchu transcriptions of foreign languages other

than Tibetan. See e. g. fili'i for Latin filii in the phrase in nomine patris et filii et spiritus sancti
(Bibliotheque Nationale, Mandchou 249:35) or ewanggeli'um for Latin evangelium in enduringge
ewanggeli'um 'holy gospel' in Lipovtsov's translation of the New Testament etc.
51 For a hiatus marked in the expected linear position, see for instance "sui'ik" in 2c of 0743.3.

Quite frequently, however, in the romanization the apostrophe follows the vowel the additional
aleph actually precedes in the original Manchu. Thus we find e. g. "jiyari'k", "giuti'k", "giyai'k",
"temi'k", "cai'k", "mai'k" and "ciu'cung" in 2c of 0447.1,0447.4,0730.3,0734.2,0746.3,0747.4 and
1931.2 for what one might expect to read jiyar'ik, giut'ik (i. e. giot'ik), giya'ik, tem'ik, ca'ik, ma'ik
and ci'ucung respectively. Now in n. 2 to 1931.2 the editors even note with reference to "ciu'cung"
in PEK (which is incidentally written the same in TB XIV/49r): "Mit zusätzlichem 'Zahn' zwischen
'i' und 'u' geschrieben." Maybe u' for instance is thus not meant to be read as two separate letters
but with the apostrophe modifying the preceding vowel letter, maybe in the sense of "the vowel
u but preceded by an unexpected aleph"? In any case, Stary's suggestion with its apostrophe in
the expected linear position seems preferable.
52 Hence also its name "Mongolian Sibe syllable boundary marker" in Unicode where it is
encoded as U+1807.
53 For instance: Tone marks are generally provided, but sometimes also conflicting ones
(cf. e. g. "gäo Ii ren" in 1148.3 versus "Gäoli(ren)" in n. 6 to the same entry) or they are omitted
(sometimes partially as e. g. "shi ren jiä de" in 2572.4 versus "shi ren jie [!] de" in n. 3 to the same
entry versus "shi ren jia [!] de" in 2573.1; sometimes entirely as in "Evtl. von ült yaoshi." in
3400, n. 1). Especially in the German translations Chinese words and names are at times only
given in Pinyin but not in original script; also small capitals or italics are sometimes used for the
romanization, sometimes not (compare e. g. "JfnS Cangjie" in 4623.3 with "Cang Jie" in 4624.1,

or "Han-Zeit" in 4628.3 with "HAN-Zeit" in 4630.4). Sometimes the romanizations are preceded
by spaces, suggesting that the corresponding Chinese characters were supposed to be inserted
later on (see e. g. "von Lu" in 4626.2).



DE GRUYTER Rezensionen - Comptes rendus - Reviews — 965

number of footnotes whose meaning is rather elusive,54 as well as other
minor issues.

In addition to the two-volume edition under review as such a set of five
index volumes, one for each language, has been published in 2014, which will
undoubtedly facilitate future work on and with the pentaglot and related
dictionaries. Even without these additional indices, the edition at hand is already
a lasting monument of scholarship on what in turn is itself a monument of
pre-modern polyglot lexicography. It has received the highest praise by other
reviewers and rightly so - for one cannot but recommend it strongly. For users
interested in the perhaps less central layers such as 2b, it is at the same time
difficult however to second Nemeth's (2014: 415; see note 22) words who considers

the edition to be "the finest possible edition of this monumental lexicographical
manuscript" (reviewer's italics). In the light of the above one is forced to modify
this wording slightly, even if we hasten to add that there are no indications that
the other layers not addressed here in any detail suffer from the same or similar
shortcomings.

The issues concerning the romanization of the Manchu script hinted at

above in the end remind us of the pressing need to finally establish a romanization

scheme taking into account the full inventory of the script - and thus a

scheme that will eventually provide scholars with the means to deal in a consistent

fashion with texts as demanding as Manchu transcriptions of dhärani or the

pentaglot for instance.

54 For instance, n. 1 to 4288.3 merely says n. 1 to 4365.3 reads like a comment addressed to
one of the editors ("Stimmt das in dieser Umgebung?"), n. 1 to 4270.4 switches to English for no
apparent reason ("see ui. 4268.2"), and so on.





DE GRUYTER ASIA 2016; 70(3): 967-989

Gassmann, Robert H. Menzius. Eine kritische Rekonstruktion mit kommentierter

Neuübersetzung, 3 Bände, Berlin/Boston: Walter de Gruyter, 2016, xlvi + 1344 S.,

ISBN 978-3-11-044436-0

Besprochen von Hans van Ess, Department für Asienstudien, Sinologie, LMU München,

E-mail: vaness@ostasien.fakl2.uni-muenchen.de

DOI 10.1515/asia-2016-0058

Robert Gassmanns voluminöses Werk zum Mengzi besteht aus drei Bänden, von
denen der erste mit dem Untertitel „Spurensicherung und Übersetzung" 375 Seiten

umfasst, der zweite mit Gassmanns „Texten und Anmerkungen" 615 Seiten und der

dritte mit den „Anhängen" 354 Seiten. Während der erste Band vor den

Übersetzungen vor allem den historischen Hintergrund des Mengzi beschreibt

und dann auf die Struktur und Charakteristik des Mengzi-Textes eingeht, besteht

der zweite, wie der Titel schon sagt, aus der umfangreichen Kommentarsammlung
Gassmanns. Band drei enthält als wesentliche Bestandteile in Abschnitt B einen

Namens- und Begriffsindex (S. 5-195), der unverzichtbar ist, um die Gassmannsche

Terminologie zu verstehen, und in Abschnitt D Gassmanns Überlegungen zur
Chronologie. Die Bibliographie ist mit 11 Seiten für ein Werk diesen Umfangs
überraschend kurz. Es handelt sich um ein interessantes und spannendes Buch,
das man als die Quintessenz eines Gelehrtenlebens auffassen muss. Insofern gebietet

es der Respekt, diese große Leistung als solche zu würdigen, auch wenn der

Leser am Ende sicherlich nicht allen Theorien und Hypothesen Gassmanns folgen
wird. Robert Gassmann hat eine ganz eigene Übersetzungsterminologie entwickelt,
welche den Leser an vielen Stellen dazu zwingt, über liebgewonnene Begriffe
noch einmal ausführlich nachzudenken und möglicherweise einen chinesischen

Klassiker ganz neu zu lesen. Manchmal wird sie ihn, wie unten gezeigt, auch ärgern,
aber oft zeugen die Übersetzungen von jahrezehntelanger Auseinandersetzung mit
dem Text und bieten viele interessante Ideen. Die Publikation des Werkes ist
allerdings offenbar nicht leicht gewesen. Schon im Vorwort dankt Gassmann vier externen

Gutachtern, die ihn dazu gebracht haben, an den Anfang des Buches den

Eintrag des Duden zum Wort „Versuch" zu stellen, um klar zu machen, dass es

sich hier um einen solchen handelt und nicht um ein Werk, das den Anspruch auf
abschließende Stellungnahme erhebt. So sollte man das wirklich lesen.

Teil 1 des Buches ist mit dem Wort „Spurensicherung" überschrieben. Auf den

ersten hundert Seiten dieses Abschnitts begibt sich Gassmann auf Spurensuche in
der „Biographie" des Mengzi in Shiji 74, die er „möglichst präzise" übersetzt und
kommentiert (S.4). Anhand dieses Abschnitts lassen sich eine Reihe von



968 — Rezensionen - Comptes rendus - Reviews DE GRUYTER

Eigentümlichkeiten, mit denen sich der Autor gut fassen lässt, beobachten, weshalb

etwas ausführlicher auf ihn eingegangen sei. Schon auf S. 4 stößt der Leser

auf eine Fußnote, die ihn etwas stutzig macht. Zum Titel taishi gong des

Historiographen, den Gassmann mit „der Grosschronist-Titularherzog" übersetzt,
heißt es in Anm.5: „Das Wort gong ist als Titulierung zu interpretieren. Der Rang
eines Titularherzogs war in der Hierarchie sehr weit oben. Eine Analyse als

höfliche Anrede (z.B. ,Hochwohlgeborener' widerspricht ganz entschieden der

Pragmatik der Stelle - der Historiograph spricht bzw. schreibt ja selbst wie soll

er sich mit Anstand noch so selbst titulieren?". Das Problem ist bekannt. Schon in
den frühen Kommentaren des Shiji sind bekanntermaßen zahlreiche, einander

widersprechende Erklärungsversuche dafür angestellt worden, angefangen

damit, dass die Bezeichnungen als taishi gong grundsätzlich Zusätze des

Dongfang Shuo seien. Traditionell sind zahlreiche weitere Diskussionen dazu

überliefert, ganz zu schweigen von den Interpretationsversuchen chinesischer

Kollegen, die sich des Titels im 20. und 21. Jahrhundert angenommen haben.

Eine Einordnung der eigenen Meinung in wenigstens einige dieser Überlegungen
wäre für den Leser hochspannend gewesen.

Die Übersetzung der ersten Stellen aus dem Shiji gibt Gelegenheit, einige
Besonderheiten der Gassmannschen Übersetzungsprinzipien vorzustellen sowie

einige Termini, die ihm besonders am Herzen liegen (oder in Gassmanscher

Terminologie: an den „Kardialsinnen", wie er xin 'ü übersetzt). Nachdem der

Leser erfahren hat, woher Mengzi kam und bei wem, nämlich Zisi (Gassmann:

zi-Si), er studierte, heißt es im Shiji itSEiit, Die Übersetzung lautet:

„Nachdem die Führungsprinzipien (des Regierens von ihm) durchdrungen waren,
begab er sich auf Bewerbungsreise, um beim Xuan-Titularkönig von Qi zu
dienen." „Bewerbungsreise" ist offenbar eine sehr freie Übersetzung für youshi WW-,

was traditionell wohl eher als „begab er sich zum Dienst bei" übersetzt worden
wäre. Zu you gibt es in Band 3 einen Eintrag (S. 172), in dem erläutert wird, dass

solche Reisen nicht der „Lust" gedient hätten, sondern zu Bewerbungszwecken
unternommen worden seien. In der fraglichen Shiji-Stelle würde man eher annehmen,

dass es bei der Verwendung des Wortes um den provisorischen Charakter

ging: „Er diente provisorisch oder vorübergehend bei...", wobei durchaus nicht
ausgeschlossen ist, dass dabei die Hoffnung bestand, in den regulären Dienst
übernommen zu werden. Gassmann weist sicherlich auf einen richtigen Punkt

hin, wenn auch den meisten Sinologen vermutlich der „Lustaspekt" bei der

youshui genannten Überredungspraxis nie in den Sinn gekommen wäre.

Vielmehr ging es dabei oft darum, auf einer Reise mehrere Fürsten auf eine

bestimmte Linie einzuschwören. Dao il heißt bei Gassmann grundsätzlich

„Führung" oder „Führungsprinzipien". An dieser Stelle ergibt das Sinn, und
Gassmann ist zu danken, dass er den Leser darauf aufmerksam macht, was dao



DE GRUYTER Rezensionen - Comptes rendus - Reviews 969

eigentlich sagen möchte: Wahrscheinlich ging es nämlich wirklich um das

Regieren und nicht um einen wie immer gearteten, abstrakten „Weg". Die Frage

ist allerdings, ob diese Lesung immer funktioniert: Auf S.20 ist von den
zahlreichen Herren am Ji-Tor (bzw. am „Tor zum Hirsealtar" - gängig als „Jixia
Akademie" übersetzt) die Rede. Am Schluss ruft Sima Qian aus: iinTKiSSfe.
Das übersetzt Gassmann als „Aber haben [diese Dokumente den Fürsten] etwa

erlaubt, dem Führen gewachsen zu sein"? Die Nienhauser-Übersetzung (7.182)

machte aus demselben Satz: „There are too many to discuss them all." Eine

einfache Datenbankrecherche zeigt, dass die Formulierung öJRÜ allein im Shiji

an sieben Stellen vorkommt. Fast nirgends würde Gassmanns Version passen.
Nienhauser hat einfach recht: Dao heißt einfach nicht immer „führen", sondern

manchmal steht es tatsächlich für den „Weg" und manchmal, wie in diesem Fall,
auch für „reden, sprechen". Die Rigidität, mit der Gassmann an seinen

Festlegungen hängt, birgt Tücken.

Gassmann ist ein sehr sorgfältiger Leser, der jedes einzelne Zeichen des

Textes mehrfach umdreht und berücksichtigt. Seine Methode ist allerdings
nicht die eines umfangreichen Vergleichs von Textstellen, sondern die einer

Übersetzung aufgrund vorgegebener Theorien. Dass der Satz „Der
Xuan-Titularkönig war (jedoch) nicht in der Lage, (dessen Führungsprinzipien)
umzusetzen" heiße und yong „in diesen Kontexten nicht den Gebrauch einer
Person" meine, sondern auf das ziele, „was diese Person für eine bestimmte

Verwendung auszeichnet", wie Gassmann auf S. 5-6 ausführt, ist durchaus

eingängig - aber es fragt sich, ob man mit dieser Theorie tatsächlich die
zahlreichen Stellen in der Konfuziusbiographie des Sima Qian, in der Creel

bekanntermaßen den Satz „man konnte ihn nicht brauchen" als Leitmotiv
ausgemacht hat und die mit Sicherheit bei der Abfassung der Mengzi-Biographie
Pate gestanden hat, übersetzen kann, ohne die persönliche Herabsetzung zu

vernachlässigen, die damit impliziert ist. Das ist eben doch zweifelhaft. In einem

Satz wie (Shiji 47.1926) ist Konfuzius Subjekt
der Passivkonstruktion wie des aktiven Nachsatzes. Natürlich könnte man
übersetzen: „Nachdem Konfuzius es nicht gelang, [seine Führungsprinzipien]
in Wei nutzen zu lassen, ging er...", doch die Zurücksetzung zielt hier eindeutig
auf die Person („als Konfuzius in Wei keine Verwendung fand") und nicht auf
die Führungsprinzipien, auch wenn diese natürlich ebenfalls im Hintergrund
stehen dürften.

Die Lust daran, Sätze ganz wörtlich zu übersetzen und damit herkömmlichen

Interpretationen zu widersprechen, zeigt sich auch in dem Satz

der auf S. 9 als „Unter seinen Nachfolgern gab es Zugehörige der Junker Zou"

wiedergegeben ist. Auch hier gibt Gassmann auf S. lOf. eine ausführliche

Erklärung für seine Lesart. Qi hou als „temporale Adverbiale" zu



970 Rezensionen - Comptes rendus - Reviews DE GRUYTER

interpretieren, verschleiere gewiss eine wichtige Aussage des Textes. Hou
müsse aus inhaltlichen Gründen als „Nachfolger" verstanden werden. Doch

wenn man im Shiji nach der Formulierung „qi hou" sucht, dann findet man,
dass die Kombination am Satz-Anfang fast immer eine „temporale Adverbiale"
sein muss, und es gibt dafür Dutzende von Beispielen. Besonders parallel zu dem

zitierten Satz ist der folgende aus Shiji 122.3132: Dort ist
die Rede von den harschen Maßnahmen des Chao Cuo und dessen Hinrichtung,
die darauf zurückzuführen war. Danach kommt der zitierte Satz, und dann folgen
die Biographien von Zhi Du und Ning Cheng. Eine verwandtschaftliche Nähe zu
Chao Cuo lässt sich beim besten Willen nicht konstruieren, wie Gassmann sie für
die „Junker aus dem Stamm der Zou" zu Mengzi nahelegt, und selbst wenn Zhi Du

und Ning Cheng gewissermaßen als geistige Nachfolger des Chao Cuo verstanden

würden, was durchaus denkbar ist, legt die überwältigende Mehrheit der anderen

Belegstellen nahe, dass hier eben doch ein temporales Adverb steht. Auch stellt
sich die Frage nach dem Sinn des Anhängsels ,^hi shu" 2.M- Sind das tatsächlich

„Zugehörige der Junker Zou"? Gassmann übersetzt solche Genitive immer partitiv,
auch z. B. in der Formulierung EB Sift auf S. 8: „Gefolgsleute des Junkers
Sun und des Ji aus dem Stamm der Tian" (ich frage mich im übrigen, ob es auch
Personen gibt, bei denen man den „Stamm" weglassen und einfach Tian Ji sagen
könnte - Gassmann neigt manchmal zur Umständlichkeit, wo diese gar nicht
nötig ist; er würde dem natürlich widersprechen) oder in 1Äf!j> M

„wie etwa Kun aus dem Stamm der Chun-yu, Dao aus
dem Stamm der Shen, Yuan aus dem Stamm der Huan, Junker Jie, Pian aus dem

Stamm der Tian und den Gefolgsleuten des Shi aus dem Stamm der Zou" (S. 20).

„Zhi tu" gehört hier mit Sicherheit zu allen Personen aus der Liste, nicht nur zu
Zou Shi. Vor allem aber schließt es diese Personen ein: Es geht um „solche
Personen wie" und nicht um „die Gefolgsleute von". In seinem Vorwort bekennt
sich Gassmann gleich im zweiten Absatz zu Ulrich Unger, der ihn hinsichtlich
verschiedener Dinge geprägt habe. Unger führt in Lektion 12 seines Lehrbuchs des

Klassischen Chinesischen den Begriff des „genitivus definitivus" für solche

Formulierungen wie oder @ ein. Dasselbe dürfte, zumindest in
den allermeisten Fällen, auch für die Kombinationen ~ZJ$l und Z.M gelten:
Es geht eben nicht um die Gefolgsleute des Sunzi und des Tian Ji, sondern

um sie selbst - und vermutlich auch nicht um die „Zugehörigen der Zou",
sondern um „solche Personen wie die Meister Zou". Man vergleiche die

Formulierung inj, H#, aus Shiji 6.279 und
48.1962 sowie zahlreiche weitere Beispiele. Auch hier sind die Personen selbst

gemeint und nicht ihre „Zugehörigen".
Kontextualisierung wäre auch an anderen Stellen der Mengzi-Biographie

wichtig: Gassmann meint, dass das Kapitel 74 des Shiji die einzelnen Personen



DE GRUYTER Rezensionen - Comptes rendus - Reviews — 971

nach Bedeutung anordnet. Mengzi sei der wichtigste, dann folge Zou Yan, dann

Chunyu Kun etc. Zudem seien sie alle Zeitgenossen. Zou Yan (Gassmann: „Yan
aus dem Stamm der Zou") habe - wohl nach Auffassung des Sima Qian — nicht
das Kaliber eines Mengzi besessen (S. 20). Ich selbst habe in Politik und

Geschichtsschreibung im alten China, S. 632-642, gänzlich anders argumentiert
als Gassmann. Grundlage für meine Auffassung war ein Vergleich mit
Paralleltexten wie dem Yantie lun oder dem Shuoyuan, in denen das komplizierte
Verhältnis der Haltung des Mengzi und des Zou Yan ebenfalls thematisiert ist
und zwar eindeutig als das von gegensätzlichen Positionen. Kompromisse
eingehen können, wie dies Baili Xi, aber eben auch Zou Yan taten, wird dort als

wichtige Kompetenz gepriesen. Ich bin deshalb der Auffassung, dass die

kompromisslose Haltung von Personen wie Konfuzius oder Mengzi in Texten der Han

vielfach als nutzlos angesehen wurde und dass dies wohl auch Sima Qians

Meinung war: Zou Yans Lehren mögen zwar nicht den kanonischen Schriften

entsprochen haben, wie sich dies Konfuzianer wie Mengzi vielleicht gewünscht
hätten (anders als Gassmann S. 17: „Seine Ausführungen sind ausgedehnt und
bedeutend, werden aber nicht für kanonisch gehalten" für das

Putative ist in diesem Satz nicht angelegt), aber wenigstens war er im Gegensatz

zu diesen aufgrund seiner Kompromissbereitschaft erfolgreich.
Möglicherweise trifft Gleiches auf Chunyu Kun zu, der es schaffte, den Fürst Hui

von Liang dadurch zum Zuhören zu bewegen, dass er zunächst einfach nur schwieg.
Vielleicht hat Sima Qian diese Anekdote eben deshalb in Shiji aufgenommen,
weil auch sie zeigt, dass es Möglichkeiten gab, bei Fürsten zum Erfolg zu kommen,

wo halsstarrige Konfuzianer wie Mengzi offensichtlich versagten. In diesem

Zusammenhang wäre ein Hinweis auf die - durchaus problematische - zweite

Biographie des Chunyu Kun in Shiji 126 wichtig, denn dort steht er in einer Reihe

mit anderen Persönlichkeiten, die es schafften, sich bei Herrschern durch unorthodoxe

Mittel Gehör zu verschaffen, bei denen andere Berater mit ihrem Latein am
Ende waren. Ob übrigens das fehlende „zi" bei Chunyu Kun (er wird, wie Gassmann

richtig sagt, nie als Chunyu Zi bezeichnet), tatsächlich darauf zurückzuführen ist,
dass er nie ein Amt innehatte und deshalb die Statusbezeichnung zi, die Gassmann

mit „Junker" wiedergibt, nicht erhielt, sei dahingestellt. Möglich wäre auch, dass wir
solche Bezeichnungen zumindest in frühen Texten aus euphonischen Gründen nur
bei einsübigen Nachnamen finden. Der Grund für meine Skepsis findet sich bei
Gassmann auf S. 26-28, wo zwei Belegstellen dafür angeführt sind, dass Chunyu
Kirn wie andere Personen in den Rang eines shang daifu erhoben wurde - und dies

ist Liji zufolge eindeutig ein Beamtenrang. S. dazu auch Gassmann Bd. 1, S. 204, wo
eine temporäre Einreihung unter die Qing und Daifu als Voraussetzung für die

Erteilung des zi-Titels impliziert ist. Die Hypothese, dass jeder zi mindestens einmal
hoher Beamter gewesen sein muss, die sich auch auf S. 154f. noch einmal findet, ist



972 Rezensionen - Comptes rendus - Reviews DE GRUYTER

unhaltbar. „Junker" war mir bis zu Gassmanns Büchern in der deutschen sinologischen

Praxis übrigens bisher als Übersetzung für den Han-Titel eines lang SP

bekannt, ein Wort, für das sie meines erachtens wesentlich besser passt als für zi,
denn für lang ist sie etymologisch richtig: Ein lang ist tatsächlich ein „Jungherr", ein

junger Bediensteter bei Hofe. Als „Statustitel für beamtete Persönlichkeiten" (Bd. 3,

190) gibt es den Titel meines Wissens im deutschen Sprachgebrauch nicht - das ist
eine Gassmannsche Eigenkreation. Wenn Gassmann einen Schüler (dizi) als

„Juniorjunker" tituliert (passim und Bd. 3, 25), dann ist das tautologisch - ganz
davon abgesehen, dass hier noch viel mehr als im umgekehrten Fall des Chunyu
Kun Zweifel an der Theorie, dass zi ein Statusmarker ist, angebracht sind. Yan Hui

war zwar dizi des Konfuzius, aber sicherlich niemals Minister oder Würdenträger.
Dafür starb er zu früh. Chen E als „Ministerialer" zu übersetzen, ist für mein Gefühl

gleichermaßen unglücklich wie zi als „Junker", denn zwar kann sich ein
Staatsdiener selbst als „chen" bezeichnen, aber für den anderen „Teilhaber an der

Dyade" (Bd. 3, 15, 57) Fürst/Diener wäre es eine grobe Unhöflichkeit, seinen

„Ministerialen" auf Chinesisch als „chen" zu bezeichnen. Den Aspekt der

Selbstherabsetzung müsste eine Übersetzung eigentlich auch einfangen:
„Ministerialer" ist zu positiv.

Auf manche Eigenheiten der Gassmannschen Terminologie wurde schon
mehrfach eingegangen. Sie dient wie gesagt, manchmal fast in an Heidegger

gemahnender Manier dazu, den Leser stolpern zu lassen. Schon auf S. 8f. lesen

wir, dass die Fürsten des Reiches „Angreifer und Zerstörer für Rolleerfüllende"
gehalten hätten. Auf Chinesisch heißt das ^T... Lassen wir die

Frage beiseite, warum Gassmann gong und fa 3&Ü5 hier personalisiert hat -
wahrscheinlicher wäre ja wohl doch, dass man „im Reich angreifen und Krieg
führen (fa heißt sicherlich nur sehr selten „zerstören") für ein Zeichen von
Würdigkeit hielt". Wichtiger ist, dass er xian K über den ganzen Text hinweg
als „rolleerfüllend" übersetzt (vgl. dazu die Ausführungen in Bd. 3,154f). Das ist
eine bedenkenswerte Interpretation. Allerdings bedeutet sie, sich vom altchinesischen

Wort und vom Zeichen und damit einer einfachen Übersetzung

loszulösen, denn natürlich ist der semantische Bestandteü die Kaurimuschel,
und diese legt ein Verständnis von „Werthaltigkeit" nahe. Die eingebürgerte
deutsche Übersetzung „würdig", englisch „worthy", fängt dies sehr schön ein,
und darum fragt sich der Leser, ob er eine stark verengende Interpretation
tatsächlich an ihre Stelle setzen soll. Viel besser wäre es doch, die chinesischen
Zeichens nach dem zu lesen, was sie selbst sagen, und Interpretationen in einer

Einleitung zum Text darzulegen. Der oben begonnene Text fährt fort:
Gassmann: „Ke aus dem Stamm der Meng jedoch gab

die Verpflichtungsweisen des Tang, des Yu und der Drei Dynastien weiter."
Mit dem Wort de, das gemeinhin - und sicherlich oft nicht richtig - als



DE GRUYTER Rezensionen - Comptes rendus - Reviews — 973

„Tugend" übersetzt wird, hat sich jeder ernstzunehmende Sinologe schon

einmal herumgeschlagen. Gassmanns „verpflichten, das Verpflichten, die

Verpflichtungsfähigkeit" (Bd. 3, S. 24) interpretiert tatsächlich einen wichtigen
und häufig übersehenen Bestandteil des Wortes richtig. Doch bin ich mir nicht
so sicher, ob die Tugend ganz so leicht zu verwerfen ist, wie Gassmann das

einfordert, denn natürlich meint auch der lateinische virtus-Begriff ursprünglich
etwas ganz anderes als das, was wir heute mit „Tugend" assoziieren, und ist in
dieser Bedeutung dem altchinesischen de durchaus verwandt. Die religiöse

Komponente ist nachträglich eingeführt. „Verpflichtung" ist ein wichtiger
Aspekt des Wortes, aber es steht zu befürchten, dass dieser im obenstehenden

Satz gleichzeitig eine starke Bedeutungsverengung mit sich bringt, die nur noch

einen Teil der Aussage wiederzugeben in der Lage ist. So wichtig es ist, zu

berücksichtigen, dass es bei de ganz zentral darum ging, Personen an sich

binden zu können, um zur Herrschaft zu gelangen, muss man sich doch die

Frage stellen: War das de der alten Herrscher wirklich nur eine

Verpflichtungsweise? Ich selbst habe in Politik und Geschichtsschreibung mit
der Übersetzung „Ausstrahlung" experimentiert, weil dies auch andere Formen

von virtus einschließt als nur das reine Anbinden von Personen. Natürlich
bin ich mir der Schwächen auch dieser Übersetzung bewusst.

Einige Seiten später ist von einem die Rede, das Zou Yan geschaffen

habe. Bei Gassmann heißt dies Kapitel „Bedeutende Rolleprägende". Der

Eintrag zu £ in Bd. 3, 108-112 ist eine der längsten Begriffserklärungen, die

Gassmann geschrieben hat. Auf die einzelnen Begründungen sei hier nicht

eingegangen. Sie sind natürlich alle plausibel, wenn auch das „kategorische
Ausschließen" des „bisher in der Sinologie vorherrschenden Verständnis als

.weise; Weiser', weil mit sheng eine Persönlichkeit funktional charakterisiert"
werde (S. 110), mir nicht nur zu weit geht, sondern fast als Verbohrtheit
erscheint. Auch mit „weise" wird eine Persönlichkeit funktional charakterisiert.
Also tut sich hier dieselbe Frage auf, wie beim Begriff xian (rolleerfüllend oder

würdig). Wie oben ist mein Einwand gegen die auf den ersten Blick einleuchtende

Interpretation „rolleprägend" für sheng, dass es sich eben um eine

Interpretation und nicht um eine Übersetzung von Wort und Zeichen handelt.
Wort und Zeichen sheng sind etymologisch mit ting (zuhören) verwandt
(Gassmann 3.111i), und im Zeichen spielen die beiden Bestandteile „Ohr" und
„Mund" eine wichtige Rolle. Shuowen meint „durchdringen" (tong) sei die
entscheidende Wortbedeutung, und Fengsu tong bringt sheng mit sheng (Ton)

zusammen. Wer den Ton höre, kenne die Sachverhalte BÜ&rln. Beide

Zeichen seien in alten Texten austauschbar gewesen. Das ist das alte chinesische

Verständnis, das mit „weise" sehr gut umschrieben ist (sicherlich nicht mit
„heilig", was Gassmann gar nicht erwähnt, das aber in der späteren Kaiserzeit



974 — Rezensionen - Comptes rendus - Reviews DE GRUYTER

von Bedeutung ist), mit „rolleprägend" aber schlicht nichts zu tun hat.
Charakteristisch ist eher die passive Rolle des Weisen als guten Zuhörers.

„Rolleprägend" mag als Interpretation im Mengzi oft zutreffend sein, obwohl es

sicherlich nicht alle Vorkommen von sheng befriedigend erklärt, aber weder
Wort noch Zeichen vermag man damit wirklich zu übersetzen.1

Gassmann verzichtet in seinen Übersetzungen ganz bewusst auf eine schöne

Sprache. Damit erinnert er ein wenig an Erwin Ritter von Zach, auf den man sich

noch heute verlassen kann. Er lehnt wohlklingende Worte ab, weil er meint, diese

täten dem Inhalt Abbruch.2 Auf S. 166 charakterisiert Gassmann die Dialoge des

Mengzi als ein „Theaterskript mit spärlichen Regieanweisungen." Ein wenig
kommt sich der Leser allerdings - anders als bei Ritter von Zach - vor wie bei
einem Theaterregisseur, der Hamlet in Hugo Boss-Anzügen spielen lässt, wenn
zum Beispiel die „Akademie am Hirsetor" bei Gassmann zu einem

„Expertenforum" wird, ein Ausdruck, den man noch vor dreißig Jahren
wahrscheinlich kaum gekannt hätte - er ist der Sprache des deutschen Journalismus
der Jahre nach 2000 entlehnt. Waren Mengzi, Zou Yan oder Chunyu Kun

tatsächlich einfach nur „Experten", vergleichbar den allfälligen Politologen, die
dem deutschsprachigen Zuschauer im Fernsehen erklären, wie er den Ausgang
einer Wahl zu deuten hat (und dabei meistens sagen, was er schon selber weiß)?
Das hört sich für einen Denker wie Mengzi etwas herabwürdigend an, und man
hat bei allen zugestandenen Parallelen Schwierigkeiten sich vorzustellen, dass die

alte Welt tatsächlich nach denselben banalen Gesetzmäßigkeiten funktionierte wie
die Gegenwart. Unter 2.2.2 auf S. 128-132 polemisiert Gassmann gegen den Begriff
„chinesische Philosophie", weil er meint, dass es eine solche im alten China nicht
gegeben habe. Das ist durchaus bedenkenswert, obwohl eine Argumentation
dafür nicht ganz so einfach ist, wie er es darstellt. Aber sollte man, wenn man
den Begriff „chinesisches Denken" favorisiert, nicht vielleicht von einem

1 Gassmann zitiert auf S. 224, Anm. 4 ein Gutachten zu seinem Buch, das festgestellt habe, die

Übersetzungen beschränkten die Begriffe auf die Inhalte, die sie in der gesellschaftspolitischen
Rekonstruktion des Denkens von Meng Ke aus Sicht des Autors erhalten. Gassmann verteidigt
sich dagegen, dass dies teilweise auch auf Kosten von Sinnzusammenhängen geschehe, welche

aus dem Zusammenhang im Gebrauch in anderen Texten sichtbar würden, damit, dass es zu
diesen eben keine semantischen Analysen gebe, und meint, dass Übersetzungen dieser Texte

vielleicht auch von seinen Analysen profitieren könnten. Ganz generell ist aber doch zu fragen,
ob nicht ein Zeichen auch über einen bestimmten Text hinaus schon einen bestimmten Sinn

hat, den man nicht durch Beschränkungen auf eine eigene Interpretation zustellen sollte.

Abgesehen von diesen Überlegungen sind wir hier natürlich im Shiji, wo für „rolleprägend"
ohnehin keine Analyse vorliegt, und nicht im Mengzi.
2 Kritik an der Sprache der Übersetzung hat auch schon ein Gutachter geäußert, der, wie
Gassmann freimütig bekennt, den Stil umständlich und pedantisch, steif und hölzern fand

(Bd. 1, S. 224, Anm. 4, und 225).



DE GRUYTER Rezensionen - Comptes rendus - Reviews — 975

„Denkerforum" sprechen? Natürlich fragt sich auch, ob es eine Agora oder eben

ein Forum im alten China gab. Das ist tatsächlich eine wichtige Frage. Der

Kommentar der „Jixia" als das Ji-Tor identifiziert, an dem sich nach Ansicht

mancher die Gelehrten (xueshi =P±) aus Qi versammelten (Shiji 74.2346),

stammt aus dem 8. Jahrhundert. Für das alte China würde man eigentlich eher

erwarten, dass es sich um eine Stelle an einem der beiden Staatsaltäre handelte -
und man fragt sich, ob die Denker dort zusammenkamen, um über ihre Gedanken

zu diskutieren, wie die Athener Philosophen auf der Agora oder die Römer auf
dem Forum Romanum, oder ob hier doch möglicherweise eher eine Art Schule

gemeint ist, wie dies Paralleltexte zur Diskussion von Öffentlichkeit im alten China

nahelegen könnten (Unger, Einführung in das Klassische Chinesisch, Text 61).

Auf den S. 38f. diskutiert Gassmann kurz die persönlichen Bemerkungen des

Sima Qian zu Mengzi. Zwei Dinge sieht man hier zum ersten Mal, die später auch

seine Mengzi-Übersetzung kennzeichnen: Erstens, dass Gassmann Texte

bedenkenlos umstellt, wo er meint, sie müssten umgestellt werden, (in diesem

Fall verschiebt er die einleitenden Bemerkungen des Sima Qian nach hinten)
damit sie seinem Verständnis entsprechen, und zweitens, dass er Kritik daran,
die Gutachter geäußert haben, nicht berücksichtigt, sondern in Fußnoten und im

Haupttext seziert. Das führt das Verfahren der anonymen Begutachtung von
Büchern durch die Herausgeber eigentlich ad absurdum. Eigentlich könnte man
sich an den vielen Zitaten der anonymen Gutachten bestens entlang hangeln und
hätte dann schon eine Rezension. Wünschenswert wäre an der vorliegenden
Stelle gewesen, dass Gassmann dem Leser klar gemacht hätte, dass es im Shiji
viele Beispiele dafür gibt, dass persönliche Bemerkungen auch am Anfang eines

Kapitels erfolgen können und eine Umstellung deshalb keinesfalls zwingend ist.

Wie schon oben angemerkt, kontextualisiert er seine auktorialen Eingriffe häufig
nicht. Bemerkenswert sind im Shiji insbesondere die Anfänge von Kapiteln
konfuzianischen Inhalts, auf die ich in Politik und Geschichtsschreibung
hingewiesen habe und von denen viele einen seufzenden oder weinenden Sima Qian

präsentieren. Die spannende Frage ist natürlich, warum Sima Qian an diesen

Stellen seufzen und weinen muss. In Fußnote 130 lesen wir: „Ein Gutachten

moniert: ,Die kühnen Umstellungen [...] sind rein intuitiv und durch keinen

Zeugen zu rechtfertigen: das geht so nicht." Gassmann kontert, es gebe wirklich
keine Zeugen, aber er begründe sein Verfahren ja, also sei es nicht intuitiv.
Letztlich ist die Begründung aber häufig keine wissenschaftliche, sondern eher

eine Ansichtssache. Gassmann legt sich einfach fest, dass die Form, wie er den
Text liest, sinnvoller ist als diejenige, welche der chinesische Leser der letzten
2000 Jahre vor sich hatte. Geht das so? Zumindest im Fall der Mengzi-Biographie
spricht viel dagegen.



976 — Rezensionen - Comptes rendus - Reviews DE GRUYTER

Ab Punkt 1.2 setzt sich Gassmann mit Texten auseinander, die jenseits des

Shiji zur Rekonstruktion einer Biographie des Mengzi taugen. Vor allem geht es

ihm dabei um eine eigenständige Datierung, die er anhand von Daten aus dem

Shiji vornimmt. Prinzipiell fand ich es sehr erfrischend, dass er den seit Lau in
der westlichen Sinologie gängigen und kaum zu begründenden Konsens, dass

man doch das Zhushu jinian ernster nehmen solle als das Shiji, sprengt. Doch

dann macht ihm seine eigene Rigidität wieder einen Strich durch die Rechnung.
Neben den Regierungsdaten von Fürsten, die sämtlich in den späteren Teil der

zweiten Hälfte des vierten Jahrhunderts fallen, ist für ihn vor allem ein Wort von
Bedeutung, nämlich sou %, das König Hui von Liang (Gassmann: Hui-

Titularkönig) als Anrede für Mengzi verwendet. Diese gelte, so Hanyu dazi dian

1:399, „für Personen der Altersdekade lao" - und damit für 70- bis 79-jährige.
Hier hätte man sich für die Belegstelle interessiert, die diese Gleichsetzungen

rechtfertigt; ich hörte einmal im Studium: „Man zitiert ja in einem wissenschaftlichen

Werk auch nicht den Großen Brockhaus." Gassmann ist aus anderen

Werken dafür bekannt, dass er die alten Texte immer sehr gründlich beim
Wort nimmt. Aber ist tatsächlich für die Anrede „sou" belegt, dass sie auch
schon im klassischen Chinesisch, also dem der Vor-Han-Zeit, für Männer „der
Altersdekade lao" stehe? Oder könnte der Begriff sou nicht doch auch für
jüngere Männer verwendet worden sein? Mit dieser Behauptung steht und fällt
nämlich das von Gassmann rekonstruierte Geburtsjahr des Mengzi von ca. 404

v. Chr. Das Todesjahr setzt Gassmann auf mindestens 2 bis 3 Jahre nach dem

Jahr 313 an, in dem in Yan ein neuer Fürst auf den Thron kam, der Mengzi
waishu zufolge Mengzi zu sich eingeladen habe. Grund für die Zugabe ist, dass

Gassmann Mengzi noch Zeit für die Redaktion seiner Schriften geben möchte.

Mit einigen Kunstgriffen lässt Gassmann also den Mengzi einige Jahrzehnte

früher leben als dies Qian Mu in seinen Xian Qin zhuzi xinian rekonstruiert
hat - ein Verweis auf Qian fehlt übrigens hier.

Das problematische Mengzi waishu spielt eine herausragend wichtige Rolle

für Gassmanns Mengzi-Rekonstruktion. Mengzi waishu ist zunächst wegen der

Anekdoten zur Mutter Meng für ihn wichtig. Er meint, dass diese Anekdoten im
3. Jahrhundert v. Chr. abgefasst sein müssten und dass die Fassung im Mengzi
waishu derjenigen in anderen Sammlungen wie dem Hanshi waizhuan und dem

Lienü zhuan vorausgeht. Dem unvoreingenommenen Leser fällt zunächst auf,
dass Gassmann eigene Übersetzungen anbietet, die manchmal denjenigen aus
dem Englischen, die er ebenfalls anführt, widersprechen: /nj

Gassmann S.61: „Der Fürstjunker passt zu einem

Leiballod und wird korrekt positioniert. Falls ihm dies gelingt und er

Belohnungen erhält, ist er nicht (mehr) arm, sondern angesehen und mit
einem Honorar versehen." Lau 1984: „A gentleman takes a position that is



DE GRUYTER Rezensionen - Comptes rendus - Reviews 977

commensurate with his person. He does not accept a reward he does not
deserve; nor does he covet honour and wealth." (S. 63). Die idiosynkratische
Übersetzung von shen als „Leiballod" (Bd. 3 S. 105-107) mag man hinnehmen,
aber der Rest der Übersetzung Gassmanns ist einfach nur vollkommen falsch,

was kaum begreiflich ist, da er die Übersetzung Laus ja gesehen hat: Dass er W

nicht immer mit „und" wiederzugeben ist, sondern oft nur den Vordersatz dem

Nachsatz unterordnet, bringt Unger in seinem Lehrbuch bei: „Der Edle sucht

sich die seiner Person angemessene richtige Stellung aus." „Falls er, nachdem

ihm das gelungen ist, Belohnungen erhält, giert er (Gassmann hat offenbar ^
mit Ä verwechselt) nicht nach Ruhm und Gehalt" (lu ist wohl doch eher ein

regelmäßiges Gehalt denn ein einmaliges „Honorar").
Während das ebenfalls hinsichtlich seiner Authentizität problematische Lienü

zhuan in der Tat eindeutige Hinweise auf eine verhältnismäßig späte Abfassung

enthält, fehlt an dieser Stelle eine Erörterung der Frage, warum das Mengzi waishu

dem Hanshi waizhuan vorangehen solle. Um dieser Frage nachzugehen, muss der

Leser den biographischen Teil verlassen und sich in Kapitel 3 auf die Suche

machen. Gassmann formuliert auf S. 157-163 zunächst die Hypothese, dass

Dialoge und „Textschnipsel" des Mengzi Resultate von Gesprächsprotokollen
sind. Diese Annahme hat tatsächlich manches für sich - sie bleibt allerdings
auch nach Auflistung der sie verifizierenden formalen Elemente auf S. 163-166

eine Hypothese. In Fußnote 427 sagt Gassmann, anonyme Gutachter hätten die

fehlende Verifizierbarkeit der Hypothese „moniert" und hält dagegen, dass die

Hypothese dies nicht leisten müsse, da eine Hypothese haltbar sei, wenn man sie

nicht falsifizieren könne. Wissenschaftlichen Gepflogenheiten entsprechen würde

allerdings wohl doch, dass sich ein Autor auch mit anderen Auffassungen zur
Abfassung des Textes auseinandersetzen sollte, um die Hypothese irgendwann in
eine These zu verwandeln. Ob Mengzi tatsächlich, wie Gassmann aufgrund einer

Aussage des Shiji auch annimmt, diese Protokolle selbst am Ende seines Lebens

herausgegeben hat, ist diskussionswürdig. Es gibt ja eine umfangreiche Literatur

(unter anderem japanische), die annimmt, dass nicht alles, was im Mengzi

steht, auch wirklich auf ihn zurückgeht. Neben den durchaus möglichen
Gesprächsprotokollen könnte es zahlreiche Abschnitte geben, deren Aussagen
dem Mengzi nachträglich in den Mund gelegt wurden, ganz wie dies ja auch bei

Konfuzius geschehen ist. Dieser Prozess könnte bis weit in die Han-Zeit gegangen
sein.

Im Anschluss an die Vermutung zur Herkunft des Haupttextes aus

Gesprächsprotokollen diskutiert Gassmann die überlieferte Anordnung des

Textes, die auf Zhao Qi zurückgeht. Er erkennt richtig, dass das kompilatorische
Strukturprinzip des Zhao Qi klar „nicht ein primär chronologisches" ist, meint aber

dann, dass dieses Prinzip ein „gewissermaßen ästhetisches Mengenkriterium" sei



978 — Rezensionen - Comptes rendus - Reviews DE GRUYTER

(167). Auf S. 169 bezeichnet er das Strukturprinzip des Zhao Qi dann als „undurchsichtig"

und legt dem Leser nahe, dass es sinnvoller sei, den Text durch „transparente

Willkür" komplett umzustellen. Ich habe mich in einem Aufsatz, der

allerdings zu spät erschienen ist, als dass Gassmann ihn hätte rezipieren können,
mit dem Strukturprinzip befasst, das Zhao Qi bei der Kompilation seiner ersten drei
Bücher geleitet haben dürfte und bin dabei zu dem gegenteiligen Schluss gekommen,

dass dieses ganz klaren inhaltlichen Überlegungen folgte.3 Auch die Struktur
der Kapitel 5A und 6A ist weitgehend eindeutig. Nur die Kapitel 4 und 7 mit den

„Textschnitzeln" stellen Probleme dar. Vielleicht stellte Zhao Qi Kapitel 4 mit
Absicht zwischen die eher politisch-sozialen Kapitel 1-3 und die eher doktrinären

Kapitel 5 und 6. Diese Absichten Zhao Qis zu verstehen, wäre meines erachtens

eine wichtige Voraussetzung dafür, Umstellungen mit Bedacht vornehmen zu
können. Gassmanns neue Textanordnung ist zwar nachvollziehbar, aber sie bleibt
eben die persönliche Textanordnung Robert Gassmanns, die zwei Gesichtspunkten

folgt: Das, was er „thematische Texte" nennt, innerhalb derer zuerst „gedankliche
Fundamente", dann „Territorialordnung und Dienstethos", die „Rolle von Rollen"
und schließlich die „anthropologischen Grundlagen" behandelt sind, einerseits,
und andererseits und bei weitem am längsten die „chronologisch angeordneten
Texte". Dieser Versuch, dem Leser zu sagen: „Seht, so ergibt der Text für
mich Sinn", ist natürlich absolut legitim. Jeder von uns macht das beim
Unterrichten des Mengzi so, wobei jeder von uns wahrscheinlich seine eigene

Zusammensetzung verwendet. Am Äußern einer persönlichen Meinimg ist nichts

auszusetzen, aber mit einer wissenschaftlichen Auseinandersetzung hat diese

„transparente Willkür" nicht viel zu tun. Die eigentlich spannende Frage ist ja:
Gab es tatsächlich einmal einen Mengzi-Text, der rekonstruiert werden kann? Oder

gab es vielmehr verschiedene Afengzi-Traditionen unterschiedlichen Alters, die von
Zhao Qi zu einem Buch zusammengefügt wurden? Ich glaube, dass die zweite

Frage bejaht werden sollte, denn manche Teile des Mengzi, besonders die A und
die B Kapitel, sind sprachlich und inhaltlich so unterschiedlich, dass kaum
anzunehmen ist, dass sie von der Hand desselben Autors stammen. Von Interesse sind
dabei z. B. die Konfuzius-Zitate, die sich fast nur in A-Kapiteln finden. Auch dazu

habe ich mich geäußert.4 Fragen nach der Konsistenz des Mengzi-Textes gehören
nicht zu Gassmanns Programm.

In der Tat macht Gassmann seine „Willkür" transparent: In der dem ersten
Band angehängten Übersetzung - von der der chinesische Text leider abgetrennt
und nebst einer Transkription in den zweiten Band verlagert worden ist, was die

Benutzung ausgesprochen umständlich macht, denn man braucht immer beide

3 van Ess 2014.

4 van Ess 2012.



DE GRUYTER Rezensionen - Comptes rendus - Reviews — 979

Bände - finden sich am Rand immer Hinweise auf die traditionelle Anordnung
Zhao Qis. Gassmann wiederholt hier, dass die Umordnung keinen Anspruch auf
Rekonstruktion eines wie auch immer gearteten Originals erhebe (219), sondern

dass seine Ergebnisse „sowohl im Kontext des Textinhaltes als auch in dem der

historischen Vorstellungen der Zeit nicht nur Substanz aufweisen, sondern auch

signifikant und gut begründet von bisherigen Übersetzungen und spezifischen
Studien abweichen" (220). Die Reorganisation sei also doch „keinesfalls
willkürlich". Der vorgelegte Versuch sei der einer „historischen Übersetzung".
Das bedeutet, dass Gassmann dann trotz des „experimentellen Charakters" doch

die Absicht hat, einen Text vorzulegen, der rekonstruiert, was wann von Mengzi

gesagt worden ist. Das zeigt recht deutlich auch der Abschnitt 3.4.1 zur
„chronologischen Neuordnung des Textes".

Das Verfahren mithilfe dessen Gassmann seinen Text neuordnet, bezeichnet er

selbst als „Stitching". Stitching ist ein der elektronischen Bildverarbeitung entlehnter

Begriff, „wo aus getrennten Aufnahmen einer häufig gleichen Szene... eine

integrierte Aufnahme hergestellt wird." Gassmann bezeichnet dies als ein

begründetes „physisches Zusammenlesen" (170, Anm. 436, wo er sich gegen einen

Gutachter wehrt, der dies als Emendationsvorgänge missverstanden hatte). Auf
Deutsch heißt „to stitch" dem Großen Muret-Sanders zufolge: „nähen, steppen,
sticken", auch „heften". „Flicken" findet sich dort nicht, aber auch dies würde zu
dem Verfahren passen, das Gassmann zur Anwendung bringt, denn was er tut, das

ist nichts anderes, als einzelne Mengzi-Abschnitte entweder einfach mit anderen

zusammenzuheften, von denen er meint, sie seien inhaltlich so verwandt, dass sie

aus demselben Kontext stammen müssten, oder aber sie auseinanderzunehmen

und dann unter Einfügung von Versatzstücken aus anderen Abschnitten wieder
zusammenzuflicken. Das ist ein hochriskantes Verfahren, auf das gleich noch

anhand eines Beispiels einzugehen ist. Ein wenig hat man den Eindruck, dass

Gassmann den Mengzi-Text als ein großes, durcheinandergeschütteltes Puzzle

ansieht, dessen Teüe neu zusammengesetzt werden müssen, um ein kohärentes

Büd zu ergeben. Doch während bei einem Puzzle klar ist, dass es einen

Zusammenhang gibt, der wiederherzustellen ist, kann man dasselbe natürlich bei
einem altchinesischen Text nicht sagen. Hier könnte es auch sehr gut sein, dass

Doubletten und Widersprüche auf unterschiedliche Autoren zurückgehen, die man

gar nicht in ein großes Ganzes überführen kann. Zhao Qi könnte zudem bestimmte

„Schnipsel" mit Absicht nicht in andere Texte eingefügt haben. Auch das sollte man
bedenken und respektieren. Diese Möglichkeit steht für Gassmann wie gesagt von
vorneherein nicht zur Diskussion.

Ernsthaft problematisch ist Gassmanns Auseinandersetzung mit dem Mengzi
waishu in Punkt 3.5 (S. 172-175). Er folgt D.C. Lau zunächst in der Annahme,
dass das überlieferte Buch Mengzi bezüglich textlicher Integrität als „im



980 Rezensionen - Comptes rendus - Reviews DE GRUYTER

Wesentlichen zuverlässig einzuschätzen" sei (173). Laus Folgerung, dass die
äusseren Bücher wegen der verschwindend kleinen Zahl von Zitaten in
späteren Enzyklopädien und sonstiger Literatur, welche nicht den inneren
Büchern zugeordnet werden konnten, „dagegen nicht zitierwürdig gewesen
sein konnten", weist er dagegen als „irrelevant" zurück. Seine auf zwei Seiten

ausgebreiteten Argumente für die Authentizität beschränken sich weitgehend
auf seine eigene Beobachtung, der zufolge es keine harten Argumente gegen die
Echtheit der im Mengzi waishu versammelten Abschnitte gebe und dass

man deshalb die 56 Abschnitte des Mengzi waishu ohne weiteres in den

textus receptus des Mengzi integrieren könne - im Verfahren des „stitching"
selbstverständlich. Das hat mit wissenschaftlicher Argumentation nichts mehr

zu tun. Gassmann interessiert sich nicht für die Ergebnisse der kaozheng xue der
Qing-Zeit5 und auch nicht für die mittlerweile recht umfangreiche Literatur aus
Taiwan und der Volksrepublik China zu dem Thema. Selbst das Internet gibt
einiges zu dem Problem her.6 Die Rigueur, die er für die Erforschung der Texte

der Vor-Qin Zeit einfordert, hält er für die Ergebnisse späterer Gelehrter nicht
durch. Dabei wären deren Argumente tatsächlich wichtig.

Die Textgeschichte des Mengzi waishu ist bekanntermaßen ausgesprochen
schwierig. Der heute vorliegende Text ist den Song-Gelehrten noch nicht
bekannt gewesen, obwohl in dieser Zeit mehrere gleichlautende Texte erschienen,

die dann aber bald als Fälschungen entlarvt wurden. Das jetzige Buch soll
nach fast einhelliger Meinung der Qing-Gelehrsamkeit erst in der Ming-Zeit von
Yao Shilin verfasst worden sein, obwohl Cao Jingnian vorschlägt, eine

frühere Abfassung in der Song-Zeit sei ebenfalls möglich.
Über inhaltliche Probleme in den Mengzi waishu geht Gassmann nonchalant

hinweg. Auf der vorletzten Seite des ersten Bandes (374f.) findet sich die
Übersetzung von Gassmanns Text 147a, der Beginn des heutigen Mengzi waishu.

Darin heißt es, Xunzi sei von Chu nach Qi gereist und habe dort mit Mengzi über
das Wesen des Menschen (bei Gassmann: „die Anfangskonfiguration der kardialen

Sinne", 3.6.2.2) diskutiert. Gassmann hat auf den Seiten 31-35 durch
Korrektur einiger unpassender Angaben der Shi/'i-Biographie (74.2348) das

chronologische Problem gelöst, das man traditionell mit dieser Aussage hatte. Xunzi
muss für ihn zwischen ca. 368 und ca. 276 v. Chr. gelebt haben (und wird so zum
jüngeren Zeitgenossen des Mengzi), anstelle von ca. 335 bis ca. 255, wie dies

5 Z.B. Ding Jie TM (1738-1807), Mengzi waishu shuzheng SÜT^MtÜtsS, aufgegangen in Zhai
Hao §!Ü (1736-1788), Sishu kaoyi HlSfUI. S. darin zongkao juan 19, bes. 5A-7b.
6 Hinzuweisen ist neben Lin Qingzhang auf den Namen Cao Jingnian der 2009 in
Taiwan eine Magisterarbeit zum Thema Wei „Mengzi waishu" wenti chongtan (4 «SÜT^liS» P4

HÜtiS verfasst hat.



DE GRUYTER Rezensionen - Comptes rendus - Reviews 981

Qian Mu etabliert hatte.7 Das inhaltliche Problem, dass sich Xunzi von seinem

Rückzugsort Chu nach Qi, wo man ihn verleumdet hatte, begeben haben soll,
erklärt er in seinen Anmerkungen in Band 2.614 als „etwas seltsam" und
„vielleicht doch einem redaktionellen Eingriff zu verdanken". Es sei sogar möglich,
dass die ganze Aussage eine „redaktionelle Ergänzung" darstelle.

Der nächste Ausspruch, Text 147b (S. 375, Bd. 2 614f), beginnt mit dem Satz, dass

Tiger und Wölfe das Verhältnis von Vater und Sohn kennen, während Ameisen und

Bienen das Verhältnis von Fürst und Untertan kennen. Um wieviel mehr müsse das

auf Menschen zutreffen? Gassmann konstatiert, dass die „erstaunliche Implikation"
sei, dass Tiger und Wolf sich „verwandtschaftlich korrekt" verhalten (ren t),
während Ameisen und Bienen sich „gebührlich verhalten" (yi fi). Das könnte eine

direkte Übersetzung aus dem 1. juan des Leyan yulu des Li Heng

(12. Jahrhundert) sein. In diese Zeit gehört das Diktum auch, das im altchinesischen

(auch der Begriff „antikchinesisch" sollte noch einmal gründlich überdacht werden -
schließlich gibt es auch kein „antikgriechisch") Denken nicht bekannt ist und sicherlich

vor Gassmann von niemandem außer dem Mengzi waishu-Autor mit Mengzi in
Verbindung gebracht worden ist. Wir finden es - natürlich auch gänzlich ohne

Hinweis auf Mengzi, den man ob der Identität der Wortwahl ja doch erwarten

würde, wenn ein Mengzi waishu vorgelegen hätte - im vierten Kapitel der Zhuzi

yulei (Ed. Zhonghua shuju S. 60) des Zhu Xi (1130-1200). Daher ist es auch wirklich
bekannt. Von da aus breitete das Diktum sich in mehrere Texte der späteren

Kaiserzeit aus, zum Beispiel ins Bencao gangmu des Li Shizhen, immer aber ohne

Hinweis aufMengzi. Mit dem chinesischen Altertum hat es einfach nichts zu tun. Wie

soll Zhu Xi einen Ausspruch aus dem Mengzi waishu verwendet haben, ohne vom
Mengzi waishu Kenntnis zu haben? Das ist höchst unwahrscheinlich. Die Sache

7 Gassmann meint, Xunzi müsse viel früher geboren sein, weil seine Biographie zunächst mit
den Worten beginnt, er sei im Alter von 50 nach Qi gekommen, was Knoblock tatsächlich völlig
ohne Not zu 15 umgestellt hat. Natürlich ist dies nicht Knoblocks eigene Idee, sondern diejenige
Qian Mus, Xian Qin zhuzi xinian, juan 3, Abschnitt 103, der seine Meinung
durch Verweise auf alte Texte wie das Fengsu tongyi stützt. Im Anschluss an diesen Satz ist im
Shiji von Zou Yan, Zou Shi und Chunyu Kun die Rede, was alle drei Autoren zu der Auffassung
verleitet hat, diese müssten Zeitgenossen von Xunzi gewesen sein. An die Möglichkeit, dass es

sich um einen Einschub handeln könnte, der darstellen soll, wessen Theorien in der Zeit, als

Xunzi nach Qi kam, Einfluss hatten, denken sie nicht. Ein Einschub mit einer Art Rückblende in
eine längst vergangene Zeit, wie sie im Shiji durchaus üblich ist, ergibt viel mehr Sinn auch im
Zusammenhang mit der Aussage, dass die Gruppe von Personen um Tian Bing bereits zur Zeit

des Königs Xiang von Qi (282-264 v. Chr.) gestorben sei und Xunzi deshalb der älteste dortige
Lehrer war - die Aussage muss sich auf nach 264 beziehen. Damals war Xunzi 50. Wir sollten
mit deutlich späteren Lebensdaten rechnen als denjenigen Qian Mus, und die Zahl 50 nicht in
eine 15 verwandeln. Sonst hätten wir auch ein Problem mit der Aussage, Xunzi sei Lehrer des

Han Fei und des Li Si gewesen.



982 — Rezensionen - Comptes rendus - Reviews DE GRUYTER

dürfte andersherum gelaufen sein: Das Diktum geht auf einen der Zeitgenossen des

Zhu Xi zurück und ist von da aus ins Mengzi waishu gewandert.
Gassmanns Text 5 beschreibt eine erstaunliche Kette von Abschnitten aus

dem 3. Kapitel des Mengzi waishu. Gassmann hat sie umgestellt, denn er geht
davon aus, dass der Herausgeber nicht verstanden hat, wie die Texte wirklich
zusammengehören. So beginnt er mit Abschnitt 2, in dem es um den Vorrang
geht, den Zengzi der Kindespietät gegenüber dem Dienst am Fürsten einräumt.
Er springt dann zu Abschnitt 5, in dem die Kindespietät als Voraussetzung für
Frieden im Reich genannt ist, und kommt schließlich auf den Kapitelanfang,
Abschnitt 1, zu sprechen. Es folgen danach Abschnitt 3 und Abschnitt 6, in
denen es ebenfalls um Kindespietät geht. Einzig Abschnitt 4, in dem das Zeichen

für die Kindespietät fehlt, ist von Gassmann in einen anderen Zusammenhang
gestellt. Durch Benutzung der Konkordanz (Bd. 3, S. 351) findet man ihn wieder
in Text Nr. 45 (Bd. 1, S. 283f. und Bd. 2, S. 219f.). Eigentlich hätte dieser Abschnitt

genauso gut in Text 5 gepasst, denn natürlich geht es auch bei der Aussage, dass

Kaiser Shun sich auch im Alter von 50 Jahren noch das Herz eines Kleinkindes
(ruzi ffijT) bewahrt habe, um die Kindespietät. Aber da es einen anderen Text

gibt (4B12), in dem ein vergleichbarer Ausdruck (chizi steht, ordnet
Gassmann den 4. Abschnitt hier ein - auch wenn es ansonsten in seinem 45.

Text um etwas ganz anderes geht. Man kann das zwar nachvollziehen, aber

zwingender wäre eigentlich der ursprüngliche Zusammenhang.
Wirklich wichtig ist aber der Anfang des ursprünglich ersten Abschnitts von

Gassmanns Text 5. Er lautet:
(1. S. 234, 2 S. 25). Gassmann übersetzt: „Junker Meng sagte: „(Solche Dinge) aus
den Normen des pflichtschuldigen Verhaltens von Kindern gegenüber Eltern hat

Junker Zeng an alle Juniorjunker des Junkers Kong weitergegeben. Es sind (Dinge),
bei denen man nicht auslernt." In Bd. 1, S. 175, lesen wir zum BegriffXiaojing in
Fußnote 443 lapidar: „Es ist eher unwahrscheinlich, dass mit dem Ausdruck die

spätere Bezeichnung der entsprechenden kanonischen Schrift gemeint ist."
Unwahrscheinlich ist das für Gassmann vermuüich, weü man dann das Problem

klären müsste, wie Mengzi oder einer seiner Schüler vom Xiaojing gesprochen haben

soll, wo doch dieser Text wirklich erst seit der Han-Zeit bekannt ist und in der

Zhanguo-Zeit nicht erwähnt wird. Darauf, dass hier wohl doch von Schülern des

Konfuzius die Rede ist und nicht von dem tautologischen Begriff der „Juniorjunker",
habe ich oben hingewiesen. Aber dass BMl Dinge sein sollen, bei denen man
nicht auslernt, das ist wieder schlicht falsch übersetzt. Richtig heißt die Stelle auf
Deutsch: „Das Xiaojing hat Zengzi an die verschiedenen Schüler des Konfuzius

weitergegeben. [Doch] wir können davon keine Kenntnis erlangen." Hier sieht man
den Ming- oder Qing-zeiÜichen Fälscher bei der Arbeit. Er weiß natürlich, dass seinen

Lesern bekannt ist, dass wir vom Xiaojing erst seit der Han-Zeit wissen und dass



DE GRUYTER Rezensionen - Comptes rendus - Reviews 983

deshalb zu seiner Zeit viel Argwohn herrscht, dass der Text in Wahrheit doch nicht

von Zengzi stammen könnte. Deshalb lässt er Mengzi hier die Nachricht verbreiten,
dass man ja wisse, dass es einen Text des Zengzi mit Namen Xiaojing gebe, der aber

leider in seiner Zeit nicht greifbar sei. So soll das Mengzi waishu einen plausiblen
Beweis für die Authentizität des Xiaojing liefern. Der Qing-zeitliche Leser freue sich.

Sollte die Mengzi-Übersetzung Gassmanns Verbreitung finden, dann müsste

dem Buch eigentlich ein Erratum-Zettel beigelegt werden, in dem den Lesern

nahegelegt wird, alle mit „W" markierten Texte wenigstens einzuklammern oder

aber ganz durchzustreichen.
Band 2 beginnt mit einem Zitat Lichtenbergs (Jahresangabe 2011!), dass es kein

sichereres Kriterium für einen großen Schriftsteller gebe, „als wenn sich aus seinen

Anmerckungen en passant Bücher machen" ließen. Tacitus und Sterne seien

Beispiele dafür. Wie Gassmann in seiner einleitenden Bemerkung auf S.3

freimütig bekennt, hatte ein anonymer Gutachter dies als „Selbstbelobigung
missverstanden". Tatsächlich meinte Gassmann nicht seine eigenen Anmerkungen, die

in diesem Band folgen, sondern Mengzi, wenn er von einem großen Schriftsteller

spricht. Seine Gedanken seien so reich, dass allein deren Kommentierung „nahezu
unvermeidlich voluminösen Charakter" annehme. Ich musste unwillkürlich
schmunzeln, als ich das las, denn der Possessiv im Lichtenberg-Zitat ist
tatsächlich nicht eindeutig. Wessen „Anmerckungen" sind gemeint?

Gassmann beginnt seinen Mengzi mit drei Textstellen aus den waishu,
denen ein Schnipsel aus dem 4B Kapitel angehängt ist. Lässt man diese

aufgrund der obigen Einwände gegen die Authentizität des Mengzi waishu weg,
dann beginnt der Mengzi bei Gassmann richtig erst mit Text 3, der sich
zusammensetzt aus 3B9,8 7B26, 2A9, 7A28, 5B1-B, Waishu 9.2, 7B15, 4B7 und 4B20. Wer

sich die entsprechende Übersetzung anschaut - im Text- und Anmerkungsband
ist die Sache etwas unübersichtlich -, der findet, dass das Ganze noch viel
komplizierter ist. Die Reihenfolge lautet: 3B9, 7B26, 3B9, 7B15, 2A9, 7A28, 2A9,

5B1, 2A9, Waishu 9.2, 7B15, 2A9, 4B7 und 4B20. Die einzelnen Texte, die

übrigens, wenn man sich an das System gewöhnt hat, im Originaltext
einigermaßen leicht wiederzufinden sind, werden also auseinandergenommen,
dann werden Stücke eingesetzt, die aber oft auch nicht vollständig sind, weil
Gassmann andere Teile von ihnen an anderer Stelle braucht. Das nenne ich
„Zusammenflicken"!

Es ist ausgeschlossen, auf alle Umstellungen und deren Gründe und

Begründungen einzugehen, sonst würde auch diese Rezension ein

Lichtenbergsches Anmerkungswerk. Aber es gibt einen Punkt, der doch aufgegriffen
werden muss: Gassmann hat sich bemüht, das aus dem Text zu eliminieren, was für

8 Den ich selbst in Teilen für Han-zeitlich halte. S. dazu van Ess 2015.



984 — Rezensionen - Comptes rendus - Reviews DE GRUYTER

den Mengzi-Kommentator oder Interpreten bisher am verstörendsten war: Dass es in
dem Text nämlich zahlreiche Widersprüche gibt, deren Aufklärung Schwierigkeiten
bereiten, solange wir annehmen, dass hier tatsächlich ein einzelner Autor spricht,
der sein Werk am Ende seines Lebens selbst redigierte.

Mengzi 2A9 spricht von Boyi (Gassmann gut argumentiert: major Yi), der alle
Menschen ablehnte, die nicht das gleiche Maß an Reinheit aufwiesen wie er. Liuxia
Hui wird als Gegenbeispiel präsentiert: Ein Mann, der sich nicht zu schade war, auch
bei niedrigen Personen zu dienen. Am Schluss tadelt Mengzi den Boyi als engstirnig
(ai K) und den Liuxia Hui für, Legges Interpretation zufolge, seinen Mangel an

Selbstrespekt (bu gong Respektlosigkeit; Gassmann macht daraus: „war nicht
förmlich genug"). Am Ende äußert Mengzi klar und deutlich: „Der Edle folgt diesem

Pfad nicht." Das ist eine harsche Kritik an den beiden Personen. Gassmann stellt
zunächst fest, dass die Schlussequenz des Abschnitts, die ebenso wie sein Anfang,
mit der Aussage „Mengzi sagte" beginnt, „mit grosser Wahrscheinlichkeit aus einem

anderen Abschnitt stammen" muss (Bd. 2,14). Die „große Wahrscheinlichkeit" ergibt
sich allerdings natürlich nur, wenn man Gassmanns Annahme folgt, dass Zhao Qis

Mengzi ein Flickenteppich aus lauter unterschiedlich zusammengesetzten
Versatzstücken ist, die man beliebig neu zusammensticken kann. Er beklagt dann,
dass „in den konsultierten Übersetzungen sich der Ton der Urteüe K und

weitgehend - und doch etwas überraschend - im negativen Bereich" bewege. So

überraschend ist das nicht, denn die chinesische Kommentartradition, die etwas

wichtiger als die westlichen Übersetzungen ist, die Gassmann zitiert, hat dies immer

so gesehen - und es handelt sich dabei eben nicht nur um irregeleitete Auffassungen

zu spät Geborener. Gassmann stört, dass eine negative Beurteüung „weder zu den

vorhergehenden Ausführungen dieses Abschnitts noch zu den vorteilhafte(re)n
Urteilen über diese zwei (rolleprägenden!) Persönlichkeiten in anderen Abschnitten

passen (5B.01-B und 7B.15)". Dass er die vorhergehenden Ausführungen aus 2A9 für
vorteilhafter hält, liegt aber nur daran, dass er zwei andere Mengzi-Stellen kennt, die

Boyi und Liuxia Hui positiv sehen. Für den traditionellen Leser von 2A9, der 5B und
7B an dieser Stelle seiner Lektüre noch nicht kennt, muss sich die Sache anders

darstellen. Zunächst werden zwei Verhaltensweisen von Boyi und Liuxia Hui dargestellt,

zu deren korrekter Beurteüung der Leser dann die negative Einschätzung von
Mengzi erhält und auf diese Weise weiß, dass dieser auch den ersten Teil unbedingt
negativ gemeint hat: Boyi und Liuxia Hui stellen für ihn an dieser Stelle zwei extreme

Gegensätze für ein Verhalten dar, dem der Leser nicht folgen sollte: Übertriebene

Prinzipienreiterei (Boyi) ist genauso schlecht wie die absolute Wurstigkeit im

Umgang mit Vorgesetzten. Gassmann ist bemüht, einen einheitlichen Mengzi zu
schaffen. Daher schlägt er vor, dass man, bevor man versucht sei, „die Stelle als

wenig authentisch abzutun", unbedingt positive Stellen aus den anderen Stellen

bedenken solle, in denen die beiden vorkommen. Sein Fazit daraus ist: „Die



DE GRUYTER Rezensionen - Comptes rendus - Reviews — 985

Prädikate ai und bu gong können nicht - oder nicht in dem Ausmass - negativ

gemeint gewesen sein". Widersprüche in einem Text einfach wegzudiskutieren, das

bedeutet, eine Meinung an den Text heranzutragen und ihn dann dieser Meinung
gefügig zu machen.

Die beiden anderen Stellen sind Mengzi 5B1 und 7B15. 5B1 verwendet zur
Beschreibung der Charakteristika von Boyi und Liuxia Hui zum Teil fast dieselben

Sätze wie 2A9, so dass klar ist, dass beide eine gemeinsame Vorlage gehabt
haben müssen. Hier werden aber außer diesen beiden Männern auch noch Yi

Yin und Konfuzius angeführt. Yi Yin liegt zwischen Boyi und Liuxia Hui und
nimmt auch eine mittlere Haltung zum Dienst am Fürsten zwischen beiden ein.

Der Passus zu Yi Yin scheint ein Einschub zu sein, mit Hilfe dessen klargemacht
wird, dass alle drei Positionen vertretbar sind, was in 2A9 durchaus nicht klar
war. Dass es sich um einen wie auch immer gearteten Einschub handelt, sieht

man auch daran, dass sowohl an die Einschätzung zu Boyi als auch an die zu
Liuxia Hui ein überaus positiver Kommentar angehängt ist, den wir in 7B15 als

separaten Text wiederfinden: Bei Boyi heißt es, dass „unersättliche" (Gassmann)

Männer, die von der Art des Boyi hörten, „sich mäßigten" und „unentschlossene"

„Vorsätze aufstellten". Zu Liuxia Hui sagt Mengzi dort, dass „kleinliche"
Männer, die von ihm hörten, großzügig wurden und „ungehobelte" Männer

anständig. Ich möchte ausdrücklich hervorheben, dass mir die Übersetzungen
dieser schwierigen Termini bei Gassmann sehr gut gefallen haben. Entscheidend

ist, dass ein entsprechender Kommentar zu Yi Yin fehlt, vermutlich, weil sich
7B15 auf 2A9 bezieht. Im Anschluss an die drei genannten Männer spricht
Mengzi dann in 5B1 von den Prinzipien des Konfuzius. Alle vier bezeichnet er
schließlich als Weise verschiedenen Typs, wobei nur Konfuzius das ganze
Repertoire eines Weisen in seiner Person vereinte. Auch in 7B15 werden Boyi
und Liuxia Hui als Weise bezeichnet.

Meines Erachtens ist der Eintrag 5B1 aus einer Kombination der früheren

Einträge 2A9 und 7B15 entstanden, und zwar vermutlich irgendwann während der

Han-Zeit, in der das Thema des rechten Dienstes, wie oben am Beispiel des

Gegensatzpaares Mengzi und Zou Yan gezeigt, allenthalben diskutiert wurde. Für
den aufmerksamen Leser des Shiji entspricht die Haltung des Mengzi übrigens

derjenigen des Boyi von 2A9, diejenige des Liuxia Hui aus 2A9 derjenigen des Zou

Yan. 2A9 und 7B15 enthalten zwei einander diametral entgegengesetzte Mengzi-
Traditionen. 2A9, das in Zhao Qis Anordnung das Ende des 2A Kapitels über gute
Regierung und die Überleitung zum Thema des rechten Dienstes am Fürsten von 2B

markiert, nimmt die Position ein, dass weder Prinzipienreiterei noch Anbiederung
der rechte Weg sein können. Es bezeichnet weder Boyi noch Liuxia Hui als Weise -
und es sieht sie wohl auch nicht als solche an. Das deutet für mich daraufhin, dass

es sich hier um eine alte Position handelt, wie überhaupt die für gewöhnlich in sich



986 Rezensionen - Comptes rendus - Reviews DE GRUYTER

konsistenteren A-Kapitel älter wirken als die B-Kapitel. Die Einsiedelei des Boyi
wurde erst in der Han-Zeit wirklich zur Weisheit geadelt. 7B15 erklärt Boyi und
Liuxia Hui zu Weisen. 5B1, das gut in den Gesamtkontext des sich mit konfuzianischer

Doktrin auseinandersetzenden Kapitels 5 passt, wiederum versucht, die
beiden unterschiedlichen Traditionen mit einander zu versöhnen: Es benutzt

ursprünglich negativ gemeinte Sätze aus 2A9 und deutet sie durch Anhängen von
Versatzstücken aus 7B15 positiv um. Dadurch, dass es die den drei anderen Weisen

vorzuziehende Haltung des unerreichbaren Konfuzius an den Schluss stellt,
begründet es gleichzeitig für den zweifelnden Leser, warum 2A9 recht negative
Vokabeln verwendete, wo er doch an anderer Stelle so positiv über sie dachte. Im
Vergleich zu Konfuzius mussten die beiden einfach abfallen, und das musste

Mengzi auch sagen. 5B1 stellt also eine freundliche Korrektur von 2A9 unter
Zuhilfenahme von 7B15 dar.

Für Gassmann sind die Widersprüche zwischen 2A9 einerseits und 5B1 und
7B15 andererseits dadurch auszubügeln, dass er die Texte anders zusammensetzt.

So stückelt er 7B15 an 2A9 an. Auf diese Weise kann auch dieser Passus bei
ihm plötzlich einen positiven Dreh erhalten, auch wenn dazu natürlich erst das

Vokabular umgedeutet werden muss. Aus 5B1, das großenteils in den
„chronologischen Texten" 73 und 74 steht, wird der Passus über Liuxia Hui
ausgekoppelt und Text 3 beigesellt, ebenso der Schluss mit der Einschätzung des

Konfuzius, in dem Boyi, Yi Yin und Liuxia Hui als Weise bezeichnet werden. Von
diesem Passus meint Gassmann, dass er gut zu 6B6 passt, in dem die drei
ebenfalls positiv beurteilt werden - wieder ein B-Text; in allen drei B-Texten

stehen positive Kommentare! So entsteht Text 73. Von 5B bleiben auf diese

Weise nur die Urteile zu Boyi und Yi Yin übrig, ergänzt um einen Teil aus 2A9

und einen kleinen Zusatz aus 7B17. Damit wird Text 74 zu einem Torso, der zu
dem Mengzi des Zhao Qi nichts mehr zu tun hat, denn dieser hatte entweder

Boyi und Liuxia Hui zusammengestellt, oder aber eine Dreiheit mit zusätzlich Yi

Yin versucht. Eine Kombination aus Boyi und Yi Yin gibt es bei ihm nicht - sie

ergibt meines Erachtens auch keinerlei Sinn.

Ähnlich geht Gassmann über Differenzen zwischen einzelnen Texten auch

an anderer Stelle hinweg. Darauf, dass ich glaube, dass Text 2B13 und 7B38

nicht zusammenpassen und zu unterschiedlichen Zeitpunkten abgefasst sein

dürften, habe ich in der Festschrift für ihn hingewiesen. Der 500-Jahreszyklus,
der in 7B38 erwähnt ist, findet sich sonst vor der Han-Zeit ebenso wenig wie
Hinweise auf eine Zusammenkunft aller fünf Planeten, die sich Pankenier

zufolge alle 513 Jahre zuträgt. Shiji erwähnt eine solche Zusammenkunft zu

Beginn der Han-Dynastie eher beiläufig. Erst Ban Gu hat dieses Thema in seinem
Hanshu ausgebaut. Beide Punkte zusammenzubringen und dann in die frühe

Vergangenheit zurückzuprojizieren, wie Gassmann (auf der Grundlage von



DE GRUYTER Rezensionen - Comptes rendus - Reviews 987

Pankenier) das tut, ist ein höchst spekulatives Unterfangen. Gassmann liebt es

nicht, den Mengzi-Text infragezustellen, sondern versucht stattdessen, wo er

kann, Widersprüche auszubügeln und die Texte kompatibel zu machen. Er

meint, 7B38 gehöre an den Anfang der Karriere des Mengzi, da ja darin die

Theorie vom Dynastiegründer erwähnt sei, von der auch in 2B12 die Rede ist.

Solche Logik wird mir nie nachvollziehbar sein. Ähnliche Probleme ergeben sich

z. B. aus der unterschiedlichen Beurteilung des Yuezhengzi MiE-f in den

Texten 1B16 (Text 119), 6B13 (Text 25) und 4A24/25 (Text 116) sowie 7B25 (Text

6), wobei Gassmann hier kein „stitching" vorgenommen hat. Dennoch ist es,

gerade im Hinblick auf die Aussage des Hanfeizi, dass es acht verschiedene

Traditionen der Konfuzianer gegeben habe, unter denen eine sich auf Meng und
eine andere auf Yuezheng zurückführt, interessant, sich mit den variierenden
Kommentaren im Zusammenhang auseinanderzusetzen.

Ein hochinteressantes Problem stellt sich dem Leser durch die Tatsache,

dass Mengzi 2A6 und 6A6 beide von den berühmten 4 Ansätzen (si duan 0SÜ)

sprechen. Die beiden Texte sind so ähnlich, dass sie sicherlich nicht unabhängig
voneinander entstanden sind. Warum stehen zwei solche verwandte Abschnitte
bei Zhao Qi an zwei völlig unterschiedlichen Stellen im Mengzi? Und warum
finden sich beide in A-Kapiteln und dann auch noch beide an Stelle 6 in diesen

Kapiteln? Ein Zufall ist unwahrscheinlich. Vielmehr scheint es so, als habe diese

Aussage sowohl im Zusammenhang mit der politischen Theorie von einerseits

der Notwendigkeit von Harmonie zwischen Fürst und Staatsdiener und einer

Herrschaft, die zum Volk ist wie Vater und Mutter, (2A) gepasst, als auch zu

dem, was Gassmann als anthropologische Grundlagen (6A) bezeichnet. Ob Zhao

Qi diesen Passus mit Absicht an zwei verschiedene Stellen des Mengzi-Textes

gesetzt hat oder ob er zwei verschiedene Schülerüberlieferungen übernommen

hat, die diesen Passus bereits aufwiesen, ist nicht zu entscheiden. Wichtig ist
aber, dass die Zusammenhänge wahrscheinlich in beiden Fällen von Bedeutung
sind. Das sollte man respektieren und nicht einfach beide Abschnitte

einigermaßen kommentarlos hintereinanderstellen (Text 37 und Text 38).

Fazit

Robert Gassmanns und meine eigenen Versuche, den Mengzi zu lesen,
könnten unterschiedlicher nicht sein. Er versucht, in diesem Buch einen

Mengzi aus einem Guss zu präsentieren. Widersprüche sind für ihn Anlass,
darüber nachzudenken, wie man den Text so glätten und umstellen kann,
dass aus einem Widerspruch Übereinstimmung wird. Ich selbst würde dafür
plädieren, dass man Widersprüche ernst nimmt. Um das zu tun, müsste man



988 Rezensionen - Comptes rendus - Reviews DE GRUYTER

allerdings Paralleltexte bis mindestens zum Ende des ersten vorchristlichen
Jahrhunderts zurate ziehen. Während Gassmann jeden Versuch ablehnt,
einen historischen Text zu suchen, der über die Lebzeiten des Mengzi hinausgeht,

meine ich, dass wir mit einer gesamten Entstehungszeit von mindestens
200 Jahren für die einzelnen Abschnitte rechnen müssen. Solch unterschiedliche

Ansätze lassen sich nicht vereinen, und daher stammt so manche Kritik,
die ich oben geäußert habe.

Die Terminologie Gassmanns entspringt weniger einem Versuch, Zeichen

und Worte zu übersetzen, als vielmehr sie zu interpretieren. Das kann man tun.
Ich hätte mir, da eine gute Mengzi-Übersetzung im Deutschen ein echtes

Desiderat ist, einen leichteren Text erhofft, den man auch in einer Vorlesung -
zum Vorlesen - benutzen kann. All die Junker, die Rolleprägenden (sheng),

Rolleerfüllenden (xian) oder Rollekundigen (shan) - eine begriffliche
Engführung im Deutschen von Worten, die im Chinesischen nicht neben einander

liegen - erschweren das. Anfängerstudenten werden damit nichts anfangen
können. Fortgeschrittene, die sich für Mengzi interessieren, werden, nachdem
sie das Gassmannsche System erlernt haben, bei Lektüre der Übersetzung
anders als bei derjenigen Richard Wilhelms wissen, was da im Chinesischen

stehen müsste. Das ist positiv. In den Übersetzungen finden sich zahlreiche gute
Ideen, die davon zeugen, wie viel Zeit der Übersetzer darauf verwandt hat,

angemessene Begriffe für jede einzelne Vokabel des Mengzi zu finden. Auch

gibt es eine ganze Reihe von sehr originellen Übersetzungen, die Gassmann

allesamt dadurch markiert, dass er am Ende seiner Kommentare auf seine

Abweichungen von herkömmlichen Übersetzungen hinweist. Das ist immer
wieder interessant. So wird dieses Buch vermutlich von denen benutzt werden,
die es mit der Afengzi-Lektüre ganz ernst meinen. Sie werden sicherlich weiterhin

von Zhao Qis Ursprungskonvolut ausgehen, sich über die Konkordanz den

entsprechenden Ort bei Gassmann suchen und überlegen, ob sie seine Ideen im
Einzelfall übernehmen wollen oder nicht. Für ein fachferneres Publikum ist
Gassmanns Menzius jedoch wohl nicht geeignet.

Bibliographie

van Ess, Hans (2012): "Some Remarks Concerning Consistency of the Mengzi". In: Zhengtong yu
liupai. Lidai rujia jingdian zhi zhuanbian Hrsg. von Lin

Qingzhang #%£% und Christian Soffel (Su Feixiang UftlH). Taipei: Wanjuanlou

629-644.



DE GRUYTER Rezensionen - Comptes rendus - Reviews 989

van Ess, Hans (2014): "Reflections on the Sequence of the First Three Books of the Mengzi".
Journal of Chinese Philosophy 41.3-4: 287-306.

van Ess, Hans (2015): "Mengzi 3B9 und die Unzufriedenheit mit dem Recht der Han". In: Auf
Augenhöhe - Festschrift zum 65. Geburtstag von Heiner Roetz. Hrsg. von Wolfgang Behr,
Licia Di Giacinto, Ole Döring und Christine Moll-Murata. Bochumer Jahrbuch zur
Ostasienforschung, ludicium Verlag München, 38: 225-244.





DE GRUYTER ASIA 2016; 70(3); 991-1003

Kern, Iso: Das Wichtigste im Leben - Wang Yangming (1472-1529) und seine

Nachfolger über die „Verwirklichung des ursprünglichen Wissens" %(§.£[].

Basel: Schwabe Verlag, 2010, xxxi + 824 S„ ISBN 978-3-7965-2514-8.

Geng Ning übers. Ni Liangkang Rensheng di yi deng shi - Wang

Yangming }i qi houxue lun "zhi Hang zhi"
"MÜ-ftl". Beijing: Shangwu Yinshuguan, 2014, 2 Bde., 1190 S.,

ISBN 978-7-1001-0561-3.

Besprochen von Rafael Suter, Sinologie, Asien-Orient-Institut, Universität Zürich,

Zürichbergstrasse 4, 8032 Zürich, Schweiz, E-mail: rafael.suter@aoi.uzh.ch

DOI 10.1515/asia-2016-0020

Longehang, eine Poststation im wilden und malariaverseuchten Gebirgsland
unweit des heutigen Guiyang, war das Nest, in das Wang Yangming IPiPjj
(Shouren Affi, 1472-1529) im Jahre 1507 verbannt wurde, und wo er 1509 seine

lebenseinschneidende Einsicht in die wesentliche „Einheit von Wissen und

Handeln" (zhi xing he yi JiüJT'n—) erlangt haben soll, die über das Wirken seiner

Schüler und Schülersschüler in den darauffolgenden Jahrhunderten die

Geistesgeschichte Ostasiens bis in die Gegenwart hinein prägen sollte. Nicht nur
der Zeitpunkt, vom 31. Oktober 2014 - Wangs 542. Geburtstag - bis zum
4. November 2014, sondern auch der Ort, den die Organisatoren für das internationale

Symposion1 anlässlich des Erscheinens der chinesischen Übersetzung von
Iso Kerns Wang Yangming-Studie gewählt haben, Guiyang, die Hauptstadt der

Guizhou-Provinz, ist also von grosser symbolischer Kraft.

Übersetzt und mit einem Nachwort versehen hat Kerns Studie der 1990 in
Freiburg i.B. über Husserl promovierte und heute an der Philosophieabteilung
der Sun Yat-sen Universität lehrende Ni Liangkang (*1956). Seinem Nachwort ist

zu entnehmen, dass Kern selbst die chinesische Fassung korrigiert und gutge-
heissen habe (S. 1175f.), so dass sie in einem gewissen Sinn nicht bloss als

Übersetzung, sondern als verbesserte Neuauflage des deutschen Originals von
2010 gelten kann. Der besondere Wert der chinesischen Fassung von Kerns

Studie auch für die Leser seines deutschen Originals ergibt sich zunächst

daraus, dass sie auf ausdrücklichen Wunsch Kerns sämtliche in der deutschen

1 Organisiert wurde die Konferenz von der Pekinger Commercial Press, der Guizhou Universität
und der in Guangzhou beheimateten Sun Yat-sen Universität. Ein Konferenzband mit 25

Beiträgen ist als Sonderheft der Zeitschrift der Guangxi Universität (Abteilung Philosophie und

Gesellschaftswissenschaften) erschienen.



992 — Rezensionen - Comptes rendus - Reviews DE GRUYTER

Version fehlenden Originalzitate bereitstellt (S. 1174). Sie überzeugt aber auch

deshalb, weil sie die hermeneutische Bedeutung des Übersetzungsprozesses

anerkennt und dem Originaltext konsequent modernchinesische Paraphrasen

von Kerns deutschen Übertragungen hinzugesellt. Nicht zuletzt enthält sie

schliesslich einen Anhang, der in der deutschen Ausgabe fehlt, und in dem

sich Kern mit dem Begriff des „ursprünglichen Wissens" bei Huang Zongxi tSttr
H (1610-1695) und dessen Lehrer Liu Zongzhou (Jishan ISlLi, 1578-1645)

befasst. Insofern Huang Zongxi durch seine .Geschichte der Gelehrsamkeit der

Ming-Konfuzianer' (Ming ru xue an entscheidend dazu beigetragen
hat, dass die Geschichte des konfuzianischen Denkens der Ming-Zeit oft weitgehend

als eine Geschichte der Schule Wang Yangmings dargestellt wird, ist dies

eine überaus wertvolle Ergänzung. Da die chinesische Fassung von Kerns Studie

also nicht bloss Übersetzung ist, sondern in entscheidender Hinsicht über das

deutsche Original hinausgeht, liest sie sich auch für jene mit Gewinn, die Kerns

Studie bereits kennen. Angesichts von tausend Seiten Umfang ist sie mit einem
Preis von 95 RMB zudem ganz erschwinglich.

Kerns bereits im Jahre 2010 beim Schwabe-Verlag erschienene Studie ist das

Ergebnis einer über dreissigjährigen Auseinandersetzung mit dem Denken Wang
Yangmings und seiner Schüler (S. xxix).2 Davon zeugt nicht nur die differenzierte

philosophische Erörterung der umfangreich beigezogenen Quellentexte, sondern

auch die eindrückliche Detailkenntnis, die sich in einem hervorragenden Apparat
niederschlägt. Das 824seitige Buch gliedert sich in zwei Teile, die eingerahmt
werden von Vorbemerkungen (S. xix-xxxi) und einer Allgemeinen Einleitung
(S. 1-48) am Anfang, sowie Abschliessenden Bemerkungen (S. 765-788), einem

Literaturverzeichnis (S. 789-794) und einem Begriffs- und Personenregister
(S. 795-824) am Schluss. Der erste Teil (S. 49-268) der Studie befasst sich mit
Wang Yangmings eigener Lehre von der „Verwirklichung des ursprünglichen
Wissens". Den zweiten Teil (S. 269-763) widmet Kern den Diskussionen dieser

Frage unter den Vertretern der ersten Schülergeneration Wang Yangmings. Im

Mittelpunkt stehen Qian Dehong (Xushan il 1, 1497-1541), Ouyang De

HfcHtli (Nanye Sff, 1496-1554), Wang Ji lit (Longxi SIM, 1498-1583), Nie Bao

(Shuangjiang ftÜ, 1487-1563) und Luo Hongxian .ü'/KTte (Nian'an
1504-1564).

In seinen Vorbemerkungen erläutert Kern den Titel seiner Studie. Für Leser,

die nur mit den Begriffen der „europäischen Philosophie" vertraut seien, wäre

seiner Ansicht nach der nun in den Untertitel gerückte, ursprünglich vorgesehene

Titel, „Wang Yangming und seine Nachfolger über die .Verwirklichung des

2 Die Seitenzahlen verweisen im Folgenden auf Kern 2010.



DE GRUYTER Rezensionen - Comptes rendus - Reviews — 993

ursprünglichen Wissens'", zunächst kaum verständlich gewesen. Im Arbeitstitel

hätten zudem lange Jahre die Begriffe .Gewissen' für Hang zhi EUn

(„ursprüngliches Wissen") und .Gewissensbildung' für zhi Hang zhi

(„Verwirklichung des ursprünglichen Wissens") figuriert. Diese Wahl biete sich

angesichts einer weitgehenden Deckung der deutschen und chinesischen

Wortfelder geradezu an. Den Ausschlag, trotzdem auf diese naheliegende
Übersetzung zu verzichten, habe aber gegeben, dass die chinesischen

Ausdrücke primär eine dem Menschen angeborene „Anlage oder Tendenz zum
Guten meinen, die es zu verwirklichen gilt" und die „Hauptursache" dafür sind,
dass der Mensch zum „heiligen Menschen" (shengren SA) werden könne, dass

sie also weit über das hinausgehen, was im Begriff des Gewissens gefasst ist

(S. xix). „Das Wichtigste im Leben", der Ausdruck, den Kern schliesslich als Titel

seiner Studie wählt, zitiert die Biographie Wang Yangmings: Als Junge soll dieser

sich bei seinem Lehrer eben danach erkundigt haben. Auf die Antwort des

Pädagogen, es komme darauf an, „Bücher zu studieren und zu einem

Beamtenrang aufzusteigen", habe Wang Yangming zurückgefragt, ob denn das

Bücherstudium nicht vielmehr dazu dienen sollte, zu ,,[l]ernen, ein Heiliger und
Weiser zu werden" {xue sheng xian ^S=jf|) (S. xxii). Dass dieses Ziel der

Neokonfuzianer das Feld der Philosophie verlasse und ins Gebiet der Religion

vorstosse, bestreitet Kern zurecht mit dem Hinweis, dass die der begrifflichen
Trennung von Philosophie und Religion zugrundeliegende Unterscheidung einer

geoffenbarten Wahrheit von einer Vernunftwahrheit dem chinesischen Denken

grundsätzlich fremd sei. Konfuzianer seien spätestens seit der Song-Zeit (960-
1279) davon ausgegangen, dass „Heiligkeit nicht nur im Bereich der ,vom Himmel
bestimmten [menschlichen] Natur'" liege, sondern dass sie auch „erlernbar" sei

(S. xxi). Dieses auf Heiligkeit abzielende „Lernen des [eigentlichen] Herzens", wie
Kern xinxue 'lAF- an einer Stelle übersetzt, „steht und fällt" aber „mit seiner

spirituellen Übung und ethischen Praxis" (S. xxix). Diese Praxis selbst kann
freilich nicht Gegenstand von Kerns Untersuchung sein. Was Kern beabsichtigt,
ist eine „genaue phänomenologische Beschreibung der diesen [spirituellen
Lebens-]Lehren zugrunde liegenden Erfahrungen" (S. xxix). Ihre unbesehene

„Etikettierung als esoterische und dunkle .östliche Weisheit' ohne
allgemeinmenschliche Relevanz" jedenfalls lasse sich als berechtigter Grund für eine
pauschale Dispensierung von einer Auseinandersetzung mit der philosophischen
Tradition Chinas nicht geltend machen (Ibid.).

Kerns Allgemeine Einleitung soll dem Leser den „Sitz im Leben" (S. xxvi) von
Wang Yangmings lebenspraktischer Lehre näherbringen. Sie stellt das

Beamtenprüfungswesen und die Reichsverwaltung der Ming-Zeit (1368-1644) vor
und führt in den eng mit diesen zusammenhängenden konfuzianischen
Schriftkanon sowie die ethischen Auffassungen von Menzius (tr. 372-289 v. Chr.)



994 Rezensionen - Comptes rendus - Reviews DE GRUYTER

und Zhu Xi (1120-1200) ein. Sie schliesst mit einer Reihe kurzer Portraits der

zwischen 1499 und 1583 regierenden Kaiser. Die enge Verflechtung von
prüfungsrelevantem Kanon und Beamtendienst ist für ein Verständnis von Wang
Yangmings Lehre von allergrösster Bewandtnis: Einerseits stellt zwar sein eigener

Werdegang eindrucksvoll unter Beweis, dass sein „Erlernen des Herzens" alles
andere als quietistische Selbstbespiegelung und Weitabgewandtheit bedeutete,
sondern dass er dieser innerlich mit einem Ethos der Pflicht gegenüber Dynastie
und Volk verbundenen Praxis auf einer alles in allem recht erfolgreichen
Beamtenlaufbahn nachging. Andererseits aber deutet schon die erwähnte
Anekdote über Wangs Gespräch mit seinem Lehrer an, dass sich sein praktisches
Lernen gleichzeitig und vor allen anderen Dingen auch gegen eine Degradierung
des Studiums der Klassiker zu einem blossen Mittel zu persönlichem Erfolg und

gesellschaftlichem Ansehen wendet. Ergänzend zu Kerns Studie wäre an diesem

Punkt allenfalls in Rechnung zu stellen, dass Zhu Xis Bedeutsamkeit für das Werk

Wang Yangmings sich nicht darin erschöpft, eine von letzterem verworfene

Form ethischer Selbstpflege zu vertreten, die Zeiten des Rückzugs in die stille
Einkehr und bedächtige Reflexion auf den eigenen Umgang mit den Dingen
vorsieht. Vielmehr geht die spezifische Form des konfuzianischen Kanons, wie

Wang ihn kennt, selbst auf Zhu Xi zurück: die neugegründete Ming-Dynastie
hatte im 14. Jh. von den Mongolen nicht nur die Betonung der von Zhu Xi

zusammengestellten „Vier Bücher" übernommen, sondern auch die Gültigkeit
von dessen Klassikerkommentaren bekräftigt und die von ihm ersonnene
Überlieferungsgeschichte der Lehre des Konfuzius bestätigt. Wang mag also das

Buch Menzius gegen Zhu Xi lesen: Die Schlüsselrolle und das hohe Ansehen
dieses Textes aber verdankt sich paradoxerweise ebenfalls gerade Zhu Xi selbst.

Es kann auch nicht genug betont werden, dass die Philosophie der Ming-Zeit stets

auf den Klassikerkanon bezogen und damit wesentlich exegetischen Charakters

ist. Für ein Verständnis der Eigenart der von Kern referierten Texte ist dies äussert

bedeutsam. Dies gilt zunächst und offensichtlich für ihr sprachliches Gewand, ist
aber auch für die aufgeworfenen Probleme entscheidend. Die Texte Wangs und
seiner Schüler wählen den sprachlichen Ausdruck nicht primär nach Massgabe

einer klaren Darstellung ihrer Überlegungen. Die sprachliche Form, die sie ihren
Gedanken verleihen, bestimmen vorrangig die kanonischen Texte.

Der erste Teil von Kerns Studie wendet sich der Entwicklung von Wang
Yangmings Begriff des „ursprünglichen Wissens" zu. Seiner Begriffsanalyse
stellt er neben einem ausführlichen Anhang zur Textgeschichte der Quellen zu

Wang Yangming (S. 114-121) eine Problematisierung seines eigenen Zugangs zu

Wangs Texten voran: Kern spricht angesichts seiner systematischen Betrachtung

von Wangs Lehre von einer „Verlegenheit", hat jener seine Rolle als Lehrer doch

mit der eines Arztes verglichen: Nach seinem Selbstverständnis besteht seine



DE GRUYTER Rezensionen - Comptes rendus - Reviews 995

Aufgabe in der Heilung. Wie ein Arzt eine Krankheit vertreibe, ziele auch er auf
die Befreiung von geistiger Verblendung und Beschränktheit: ,,[S]obald ich eine

Besserung bewirke", zitiert Kern Wang Yangming, „sind meine Worte schon

überflüssig geworden" (S. 109). Wer sich aber auf diese Worte versteife und
daraus „eine fertige Lehre" mache, werde unweigerlich „sich selbst und andere

in die Irre führen" (Ibid.). Wang geht also in seiner Lehre stets auf die je

besondere Situation seines Gegenübers ein. Sie muss von Angesicht zu

Angesicht weitergegeben werden. Kern erinnert sich in diesem Zusammenhang

an ein Gespräch mit seinem Lehrer Lou Yulie (*1934), in dem jener
Zweifel an der Möglichkeit angemeldet habe, die wesentlich situationsbezogene
und therapeutische chinesische Philosophie zu systematisieren (S. 112). Kerns

Antwort ist eine vierfache: Da Wang erstens nicht mehr unmittelbar zu uns

sprechen könne, sei unser Verständnis auf seine Schriften zurückgeworfen.
Deren Deutung aber sei auf die Suche nach Zusammenhängen angewiesen
und weise eben dadurch zwingend über die konkreten Kontexte einzelner

Dialoge und Briefe hinaus (S. 112); Wangs Forderung, seine Schriften chronologisch

statt etwa thematisch anzuordnen, erlaube es zweitens, den Wandel

seiner Ansichten im Lauf der Zeit nachzuverfolgen und damit deren

Situationsabhängigkeit ein Stück weit im Blick zu behalten; Kern stellt drittens

fest, dass eine Überprüfung von Wangs Gedanken erfordere, sie auf das

Bewusstsein des eigenen Erlebens zu beziehen; viertens verfälsche schliesslich
ein theoretisches Verständnis von Wangs Lehre diese nicht notwendig; sie sei

allenfalls mangelhaft, insofern sie bloss etwas Abstraktes und Einseitiges davon

zu erfassen in der Lage sei. Den vollen Sinn, so Kern unter Berufung auf Qian

Dehong, könne Wangs Lehre erst als Praxis wiedergewinnen (S. 113). Vor diesem

Hintergrund ist es denn auch konsequent, dass Kern in seiner Darstellung
biographische Erzählung und theoretische Analyse eng ineinander verwebt.

In seiner umfassenden Untersuchung von Wangs Schriften und festgehaltenen

Lehrgesprächen zeigt Kern anschliessend, dass Wang den Ausdruck

„ursprüngliches Wissens" für drei unterschiedliche Begriffe verwendet:
Eine erste „psychologisch-dispositionelle" (S.188) Bedeutung findet sich

bereits in Wang Yangmings frühen Schriften vor 1520. Wang versteht dabei den

Begriff in enger Anlehnung an Menzius als ein „gutes Wissen" oder „gutes Können"
(Hang neng S.t&), das sich im Menschen spontan einstellen soll. Da er dieses nicht
erworben haben kann, muss es ihm folglich eingeboren sein. Zeigen soll es sich in
spontanen Gemütsregungen wie der natürlichen Anhänglichkeit von Kleinkindern

zu ihren Eltern oder unserer unweigerlichen Ergriffenheit im Angesicht des Leidens

unseres Nächsten. Solche ebenso tiefwurzelnden wie unwillkürlichen Regungen
seien die Sprosse, aus denen die eigentlichen Tugenden erwachsen sollen, und an
denen ethische Erziehung ansetzen können soll (S. 125). Trotz all seiner Kritik an



996 — Rezensionen - Comptes rendus - Reviews DE GRUYTER

Zhu Xi, so stellt Kern an dieser Stelle mit Nachdruck fest, übernimmt Wang

Yangming dessen im Vergleich zu Menzius viel schärfere Betonung des

Gegensatzes von „ursprünglichem Wissen" und „selbstsüchtigen Begierden"
(si yu W$0 (S. 126). Damit ererbt er indes auch Zhu Xis folgenschweren „psycho-
logisierenden" Erklärungsversuch, warum das Schlechte trotz der von Grund auf

guten Natur des Menschen und aller Wesen in die Welt gekommen sei.

Die zweite „moralisch-kritische" (S. 189) Bedeutung des „ursprünglichen
Wissens" hängt mit dem Problem der Unterscheidung zusammen: Wie sollen

gute und schlechte Absichten voneinander unterschieden, oder, in Kerns

Worten, „gute Tendenzen" von „selbstsüchtigen Intentionen" (si yi
getrennt werden (S. 131)? Kern weist nach, dass Wang Yangming den Begriff
des „ursprünglichen Wissens" spätestens seit 1520 im Sinne eines „Bewusstseins
der ethischen Qualität [...] der eigenen Intentionen" (S. 144) verwendet. Selber

sei es dabei „überhaupt keine Intention, sondern vielmehr ein .inneres'
Bewusstsein aller Intentionen, der guten und der schlechten, ein unmittelbares

.Wissen' um deren moralische Güte oder Schlechtigkeit" (S. 147). Dieser zweite

Begriff von Hang zhi ist es, der sich nach Kern in weiten Teilen mit dem Begriff
des Gewissens deckt.

Die dritte Bedeutung des „ursprünglichen Wissens" bestimmt Kern als

„religiös-enthusiastisch" (S. 189). Er spricht von einem „transzendenten",
„realallgemeinen" „Glaubensbegriff" (S. 188): ,,[D]as immer schon vollkommene

.eigentliche Wesen des ursprünglichen Wissens' [scheint] für Wang Yangming
nicht etwas zu sein, was nur in den vielen einzelnen Menschen als individuelle
Realität existiert und entsprechend selbst eine Vielheit ist, sondern es tritt [...]

als von allen Menschen und sogar von allen Dingen geteilte gemeinsame eine

Wirklichkeit auf" (S. 188). In der Diskussion dieses dritten Begriffs verweist Kern

auf eine wesentliche, in Wangs Schriften aber oft nicht explizit zum Ausdruck
gebrachte, begriffliche Differenz zwischen „Substanz" und „eigentlichem
Wesen". Grundsätzlich verwende Wang Yangming für „Substanz" das chinesische

ti ff, während er vom „eigentlichen Wesen" als benti 4^#S spreche.

Allerdings könne benti genauso für „Substanz" stehen, wie ti elliptisch auch
das „eigentliche Wesen" repräsentieren könne (S. 192). Sachlich ist diese sprachlich

oft verhüllte Unterscheidung indes klar - und zwar ganz unabhängig von
Kerns Übersetzungsterminologie: Die „Substanz" ist den „Funktionen" (yong /]))

entgegengesetzt, deren „ausreichender Grund" sie zugleich ist. Das „eigentliche
Wesen" des ursprünglichen Wissens dagegen umfasst sowohl dessen „Substanz"
als auch jene „Funktionen", die unmittelbar daraus hervorgehen sollen.

Ausgeschlossen bleiben jene Funktionen, die auf den schädlichen Einfluss der

von Wang auf die geistige Selbstbeschränkung des Menschen zurückgeführten
Begierden hervorgehen (S. 193).



DE GRUYTER Rezensionen - Comptes rendus - Reviews — 997

Der zweite Teil von Kerns Studie befasst sich mit der Weiterentwicklung der

Positionen Wang Yangmings durch seine Schüler. In einem einleitenden Teil

schickt Kern auch diesen Untersuchungen einen umfassenden Überblick über

die verschiedenen Wirkungsstätten und Gemeinschaften der Nachfolger Wangs

voraus. Dabei stechen insbesondere zwei Persönlichkeiten hervor: Qian Dehong,

Kompilator und Herausgeber von Wang Yangmings Schriften und Verfasser

seiner Lebenschronik, und Ouyang De, der in seinen hohen Ämtern massgeblich

zur Verbreitung der Lehre Wang Yangmings in den Hauptstädten Beijing und

Nanjing beigetragen und die Schule Wang Yangmings in Nanjing nach dessen

Tod wiederbelebt hatte (S. 286-291). In seinem Briefwechsel mit Luo Qinshun S
(1465-1547), in dem er Wang Yangmings Lehre gegen dessen Drängen auf

die an Zhu Xi anknüpfende Trennung von moralischer Disposition (xing tt) und
individuellem moralischem Bewusstsein (xin <Q) verteidigte, arbeitete er dessen

Position prägnant heraus und trug so auch inhaltlich zur Klärung von Wang

Yangmings Lehre bei.

Das erste Kapitel befasst sich mit der Kontroverse zwischen Qian Dehong
und Wang Ji über Wang Yangmings „Lehre in Vier Sätzen" (siju jiao H'rJÜO. Am
Vorabend des Abschieds von ihrem Meister im Herbst 1527 sollen sich die beiden
Schüler an der sogenannten Himmelsquell-Brücke über dessen „Lehre in Vier
Sätzen" unterhalten haben, einer Art „Lehrformel zum Auswendiglernen"
(S. 411). Während Qian sich eng an Wang Yangmings Fassung hält und fordert,
jegliches Lernen in der Schule Wang Yangmings müsse künftig von diesen vier
Grundsätzen ausgehen, widerspricht ihm Wang Ji heftig. Wang erkennt vielmehr
eine Inkonsequenz in Yangmings Formulierung. Denn der Meister spricht zwar
von einem „Nichtvorhandensein von Gutem und Schlechtem [...] in der

Grundwirklichkeit [...] des Herzens (Geistes)" (xin zhi ti 'lÜfi, Herv. R.S.),

nimmt aber auf den nachfolgenden drei Ebenen der „Tätigkeit der

Intentionen" (yi zhi dong des „ursprünglichen Wissens" (Hang zhi §.

£q) und der „Berichtigung der Handlungen" (ge wu J&f5) das Vorhandensein

sowohl des Guten als auch des Schlechten an (S. 411). Wang Ji hält dagegen,
dass Gut und Schlecht eigentlich auf keiner der vier Ebenen vorhanden seien.

Wang Yangming, ganz im Sinne seiner didaktischen Grundsätze, vermittelt
zwischen den gegensätzlichen Positionen und anerkennt beide Versionen als

richtig, wenngleich sie auf unterschiedliche Gemüter zugeschnitten und nicht
als unvereinbare Gegensätze zu verstehen seien: Wang Jis anspruchsvolle
Version sei nur besonders scharfsinnigen Studienanfängern zu empfehlen,
Qian Dehongs getreue Wiedergabe der Lehre des Meisters dagegen eigne sich
für die Mehrheit der geistig weniger beweglichen Neulinge (S. 415ff.). Es

überrascht daher nicht, wenn Kern über Qian Dehong an anderer Stelle schreibt,
dass er innerhalb der Schule Wang Yangmings „so etwas wie die allgemeine,



998 Rezensionen - Comptes rendus - Reviews DE GRUYTER

gewöhnliche Lehre" über die Verwirklichung des „ursprünglichen Wissens"
vertreten habe (S. 766). Seine Auffassung fusst auf Wangs zweitem Begriff des

„ursprünglichen Wissens" im Sinne eines „moralischen Bewusstseins" oder

„Gewissens" (S. 775), der zufolge dessen Verwirklichung eben darin besteht,

unser Tun nur von den guten Intentionen leiten zu lassen, die schlechten aber

von uns zu weisen. Kern spricht von einer klärenden und stärkenden

Rückwirkung des moralischen Bewusstseins durch ein Handeln, das sich von
den guten Intentionen leiten lässt. Demnach führt gewissenhaftes Tun zu einer
„Übereinstimmung mit uns selbst", die eben gerade die Rückkehr „zum eigentlichen

Wesen unseres ursprünglichen Wissens" anzeigt (S. 766). Trotz der

Breitenwirksamkeit dieser Deutung aber suchten viele Schüler Wang
Yangmings „nach einer tieferen Kraftquelle für die ethische Praxis [...] als sie

die Willensanstrengung aufgrund des Gewissens ausmachen kann" (S. 767). Ihre
Unzufriedenheit verortet Kern somit nicht in der Unklarheit jenes moralischen

Kompasses. Vielmehr nennt er zwei Punkte: zum einen die Erfahrung der

Willensschwäche, die einen lähmen kann, das als gut Erkannte auch wirklich
in die Tat umzusetzen, zum anderen die Gezwungenheit eines solchen Tuns,
dem jene Selbstverständlichkeit abgeht, mit der ein „heiliger Mensch" das Gute

tut und das Schlechte meidet.

Kapitel 2 beschäftigt sich mit Wang Jis spezifischem Verständnis der

„Verwirklichung des ursprünglichen Wissens", das sich um Wang Yangmings
dritten Begriff des „ursprünglichen Wissens" - das „eigentiiche Wesen" - dreht.

Wang bringt dieses mit den Begriffen „schöpferischer Antrieb" (ji Hl) und
„Natürlichkeit" (ziran |tj$£) in Verbindung und betont die Gegenwärtigkeit des

„ursprünglichen Wissens" in jedem Gedanken, womit es in jedem Augenblick in
seiner Ganzheit gegeben sein soll. Das „ursprüngliche Wissen" zu verwirklichen,
kann daher nicht bedeuten, es eigens herbeizuführen. Vielmehr geht es um nichts

mehr, als sich darauf einzulassen und seinen spontanen Impulsen zu folgen. Dieser

Vorgang ist nicht gleich dem gewissenhaften Prüfen der eigenen Tatabsichten,
sondern er besteht, wie Kern an einer Stelle schreibt, „in einem durch die

Rückwendung auf sich selbst alle einzelnen Dinge loslassenden, vertrauenden

und einsichtigen Sichanheimgeben an die im eigenen Herzen wirkende

schöpferische Macht des .Antriebs des Himmels', die der eigenen moralischen

Unterscheidung zwischen guten und schlechten Intentionen vorangeht" (S. 770).

Diese von Wang Ji in Anspielung an den .Klassiker der Wandlungen' (Yijing) als

„dem Himmel vorangehendes Lernen" (xiantian zhi xue bezeichnete

Besinnung geht aber Hand in Hand mit der Überwindung verinnerlichter egoistischer

Neigungen und verblendeter Meinungen, die auf das unterscheidende
Gewissen angewiesen ist und die er als ein „dem Himmel nachfolgendes Lernen"
Choutian zhi xue bezeichnet (S. 456-457; S. 770).



DE GRUYTER Rezensionen - Comptes rendus - Reviews — 999

Das dritte Kapitel handelt vom Dialog Nie Baos mit Wang Ji. Nie wendet sich

in Kerns Worten „entschieden gegen eine auf das moralische Bewusstsein

gegründete willentliche Anstrengung der .Verwirklichung des ursprünglichen
Wissens'" (S. 767). Er ist der Ansicht, eine derartige Anstrengung laufe auf ein

forciertes und künstliches Handeln hinaus. Nies Gegenentwurf dazu schliesst an
frühe Äusserungen Wang Yangmings aus der Zeit um 1515 an, in denen jener die

kontemplative Methode des „Sitzens in der Ruhe" (jingzuo propagiert.
Diese soll zu einem nichtintentionalen Bewusstsein führen, das Nie Bao

metaphorisch mit dem klaren Licht an sich vergleicht, in dem noch keine

Gegenstände aufscheinen und zur Unterscheidung gebracht sind (S. 768). In
diesem stillen Grund des Herzens sollen alle Intentionen, schlechte ebenso wie

gute, verschwunden sein. Jede willentliche Bemühung um das Gute erübrige
sich damit für Nie Bao, der darauf vertraue, dass nach der Regenerierung dieses

Grundbewusstseins „alles Fühlen, Denken und Handeln aus den Tiefen der

stillen Substanz heraus erfolgt und von selbst gut ist" (S. 768). Kern hält es für
bemerkenswert, dass Nie Bao die mit dieser Auffassung einhergehende

„Verabschiedung des Gewissens" (S. 768) von den anderen Schülern Wang

Yangmings weniger angelastet wurde als die darin vorausgesetzte zeitliche
Trennbarkeit eines in sich ruhenden Grundbewusstseins von durch

Fremdeinwirkung in Erregung versetzten gegenstandsbezogenen Intentionen.
So bestreitet etwa Ouyang De, ein Vertreter des „moralisch-kritischen" Begriffs
des „ursprünglichen Wissens", dass es ein Bewusstsein ohne Intentionen

überhaupt geben könne. Auch Wang Ji, der eine „ontologische und zeitliche
Einheit" von „stiller Substanz" (jiran zhi ti fi^ÜS) und „erregten Funktionen"
(suo gan zhi yong des .ursprünglichen Wissens' (S.600; 605)

annimmt, muss Nie Baos meditativen Weg zu dessen Verwirklichung als

Sackgasse betrachten, geht jener doch von der zeitlichen Trennbarkeit dieses

„ursprünglichen Wissens" von einem Alltagswissen aus. Wang wendet zudem

ein, dass Nies Methode nicht nur an besondere äussere Umstände gebunden sei,

die eine Einkehr zuallererst ermöglichten, sondern das Herz auch nicht von
Grund auf zu reinigen vermöge. Selbst wenn die egoistischen Begierden in der
Ruhe verschwänden, würden sie im Tun erneut hervorbrechen können, oder in
Kerns Worten: „Eine Befreiung von den Begierden sei [...] nur im mitfühlenden
tätigen Umgang mit den Mitmenschen möglich" (S. 769). Freilich wendet Nie Bao

diese Kritik seinerseits gegen Wang Ji. Dieser missverstehe das „ursprüngliche
Wissen" als ein „Fertiges" und versäume es, dem Übenden einen gangbaren
Weg zu dessen „Verwirklichung" aufzuzeigen. Das „ursprüngliche Wissen" sei

kein aktuelles Bewusstsein von etwas, sondern ein blosses Potential dafür.
Im vierten Kapitel verfolgt Kern die Auseinandersetzungen zwischen Wang

Ji und Luo Hongxian, der Wang Yangming selber nie persönlich begegnet war



1000 — Rezensionen - Comptes rendus - Reviews DE GRUYTER

(S. 622). Enttäuscht von Versuchen mit Wang Jis instantialer Methode, wendet

er sich wie Nie Bao dem „Sitzen in der Ruhe" zu, bevor er schliesslich eine

Auffassung vertritt, die er als ein „Sichzurückholen und Sichzusammenhalten"
(shou lian bao ju (S. 703) bezeichnet, und die die Trennung zwischen

passiven Zeiten der Einkehr und aktiven Zeiten des Handelns zu überwinden
sucht, indem die in der meditativen Rückbesinnung auf das „ursprüngliche
Wissen" („Sichzurückholen") gewonnene innere Sammlung bewahrt

(„Sichzusammenhalten") und ins alltägliche Handeln mitgenommen werden
soll. Damit distanziert sich Luo von Nie Baos ausschliesslicher Betonung des

ethischen Lernens in der „Rückkehr zur inneren Stille" (S. 705). Bei der Pflege
des „ursprünglichen Wissens" steht für Luo Hongxian also eine stille Einkehr im

Mittelpunkt, die stark an die ethische Kultivierung Zhu Xis erinnert und die Kern

als Ausdruck einer „ethisch-praktischen Sichtweise" versteht. Die Nähe zum
song-zeitlichen Übervater des Neokonfuzianismus wird auch an den

Einwänden deutlich, die Luo Hongxian gegen Wang Ji in Anschlag bringt: Die

Worte des Zhongyong etwa, das zur „Achtsamkeit und Furchtsamkeit" (jieshen

kongju J&tKS'l'I) gegenüber dem „ursprünglichen Wissen" mahnt, versteht er
klar in Zhu Xis Sinn als eine Aufforderung zur stillen Einkehr (S. 672); „ethisches
Lernen" bestimmt Luo auf der Basis des Daxue als das „Anhaltenkönnen"
im „höchsten Guten", welches nichts weniger als das „ursprüngliche Wissen"
sei. Dieses kann für ihn demnach nicht aus dem „Verwirklichen des Wissens"

hervorgehen; das „ursprüngliche Wissen" trete bloss zeitweise im

gegenwärtigen Bewusstsein auf, weshalb es darin nicht schon von jeher das

dominante Element sein könne. Sei man sich des „ursprünglichen Wissens" aber

einmal wirklich innegeworden, so sei dies nicht mehr als ein Anfang, aber nicht
schon die hinreichende Bedingung dafür, ein heiliger Mensch zu werden. In all
diesen Fällen nimmt sich Luo Hongxians vorsichtige Position als grundverschieden

von Wang Jis scheinbar grenzenlosem Vertrauen in die spontane Wirkkraft
des „ursprünglichen Wissens" aus.

Die vorliegende Besprechung vermag lediglich einige wichtige Punkte der von
Kern in aller Ausführlichkeit dargelegten Diskussionen unter den Schülern Wang
Yangmings aufzugreifen, so dass ihre Darstellung skizzenhaft bleiben muss.

Kern gelingt es, in seiner Studie aufzuzeigen, dass die Bruchlinien, welche

Wang Yangmings Nachfolger voneinander trennen, entlang jener begrifflichen
Aufspaltung seines Verständnisses des „ursprünglichen Wissens" verlaufen, die

er im ersten Teil seiner Studie materialreich und überzeugend nachgezeichnet
hat. Während Ouyang De und Qian Dehong am deutlichsten an den zweiten

„moralisch-kritischen" Begriff anschliessen, dürfte es Wang Ji sein, der unter
Wang Yangmings Schülern das grösste Vertrauen in den „religiös-enthusiastischen"

Begriff setzt. Die Positionen Nie Baos und Luo Hongxians dagegen



DE GRUYTER Rezensionen - Comptes rendus - Reviews 1001

stehen in gewisser Weise zwischen beiden. Ihnen scheint Wang Jis Urvertrauen

in die spontane Wirkkraft des „ursprünglichen Wissen" nicht geheuer. Vielmehr
setzen sie auf Zeiten der Stille, in denen sich jenes „ursprüngliche Wissen"

regenerieren können soll, so dass es alsdann im konkreten Handeln umso

wirkmächtiger hervortreten kann. Alle von Kern behandelten Nachfolger Wang

Yangmings teilen nicht nur den menzianischen Glauben an ein angeborenes
moralisches Empfinden als Grundlage moralischen Lernens, also das

„ursprüngliche Wissen" im Sinne des ersten „psychologisch-dispositionellen"
Begriffs, sondern sie bauen auch auf jenes verlässliche Wissen um die

moralische Qualität der eigenen Handlungsabsichten, das Wang Yangming vertritt

(dessen „moralisch-kritischen" Begriff des „ursprünglichen Wissens").

Skeptisch aber sind die beiden letztgenannten, Nie Bao und Luo Hongxian, in
bezug auf Wang Yangmings Vertrauen in den selbsttätigen und spontanen
Charakter dieses moralischen Unterscheidens der eigenen Handlungsabsichten.
Vielmehr neigen sie der Ansicht zu, dass Zeiten der Besinnung auf jenes

„ursprüngliche Wissen" einen Weg bahnen können, auf dem die moralische
Urteilskraft allmählich wachsen kann. Sowohl Nie Bao als auch Luo

Hongxian verstehen diese Rückkehr zum „ursprünglichen Wissen" als einen

Rückzug in einen nicht intentional auf Dinge und Geschäfte gerichteten
Bewusstseinszustand, wobei ersterer darauf vertraut, dass die moralische

Unterscheidungskraft im konkreten Tun sich infolge der Zeiten der Versenkung
von selbst einstellen werde, während der späte Luo Hongxian bestrebt ist, die

geistige Klarheit, die in der stillen Einkehr erfahren werden soll, in die

Zeiten der Aktivität hinüberzutragen. Insofern sie damit das „ursprüngliche
Wissen" seinem Wesen und Zeitpunkt nach von der „handlungsbezogenen
Erkenntnis" trennen, verzichten sie beide auf einen wesentlichen Aspekt von
Wang Yangmings Auffassung und nähern sich wieder älteren Formen der
moralischen Selbstpflege wie etwa jener Zhu Xis. Trotz aller Unterschiede, die die

verschiedenen Schüler von Wang Yangming voneinander trennen, ist ihre
Auseinandersetzung mit der Verwirklichung des „ursprünglichen Wissens"
wesentlich „persönlich" und „individuell" (S. XXX), und dies bleibt selbst
dann der Fall, wenn sie, wie etwa Wang Yangming selber, in hohe öffentliche
Ämter aufgestiegen sind. Damit aber ist die Lehre Wangs viel weniger an die
konkrete Institution des spätkaiserzeitlichen Beamtenwesens gebunden als etwa
die „Orthodoxie" der Gebrüder Cheng und Zhu Xis. Dass ihre Praxis prinzipiell
unabhängig ist vom konkreten Umfeld ihres Entstehens, mag dazu beigetragen
haben, dass sie sich im 20. Jh. besser als jene mit den von Grund auf
veränderten äusseren Lebensumständen versöhnen liess und für eine Vielzahl
traditionalistischer Konfuzianer der Moderne zum Leitfaden einer radikal ver-
innerlichten Moralphilosophie werden konnte.



1002 Rezensionen - Comptes rendus - Reviews DE GRUYTER

Die von Kern herausgearbeitete Differenzierung des Begriffes des

„ursprünglichen Wissens" lässt sich über den Fokus des vorliegenden Buches

hinaus fruchtbar machen: Es ist nämlich Wang Yangmings dritter Begriff des

„ursprünglichen Wissens", den der für die chinesische Philosophie des 20. Jh.

bedeutende zeitgenössische Konfuzianer Mou Zongsan (1909-1995)
aufgreift: Dies zeigt sich schon darin, dass er just Wang Ji als den Vollender der

Lehre nicht nur Wang Yangmings, sondern Konfuzius' selbst versteht. Die

Sprache konfuzianischer Gelehrsamkeit mit Kant versetzend, verschmilzt Mou
das „höchste Gute" des Daxue mit dem „Höchsten Gut" Immanuel Kants. Damit
bezieht er sich auf das Glück des moralisch Guten, der in der schöpferischen
Verwirklichung des ursprünglichen Wissens in der höchsten Wonne jenseits
aller individuellen Beschränktheit und zugleich doch im Innersten seiner selbst

aufgehoben sein soll. Mous „ursprüngliches Wissen" soll damit nichts weniger
als die grösste Zumutung Kantscher Vernunftkritik hinter sich lassen: Denn will
man Mou folgen, so verbürgt sie, was nach Kant die Vernunft zwar fordern

muss, aber nicht erkennen kann: Die Versöhnung von Glück und Tugend und
die Vereinigung von natürlicher und vernünftiger Welt im schöpferischen
Wirken des ursprünglichen Wissens. Was Kern den „religiös enthusiastischen"

Begriff des ursprünglichen Wissens nennt, wird also im 20. Jh. zum Dreh- und

Angelpunkt eines der einflussreichsten Entwürfe konfuzianischer Philosophie.
So ist denn eines der Desiderate, die Kern in seinen Abschliessenden

Bemerkungen anführt, nämlich die Forderung nach einer phänomenologischen
Untersuchung letztlich „spiritueller Praktiken" einer „Einkehr in sich selbst",

gleich ob plötzlicher oder allmählicher Natur (S. 784f.), für ein angemessenes
Verständnis nicht nur der Philosophie der Ming-Zeit, sondern auch der chinesischen

Gegenwartsphilosophie von nicht zu unterschätzender Bedeutung.
Die vorliegende Studie ist zweifellos die bisher umfassendste und

gründlichste Auseinandersetzung mit dem Denken Wang Yangmings und seiner

ersten Schülergeneraüon, zumal ausserhalb der chinesischsprachigen Welt. Sie

tastet sich gleichsam in die Texte vor, die sie möglichst unvoreingenommen zu
verstehen versucht. Diese Behutsamkeit und Ergebnisoffenheit unterscheidet sie

grundsätzlich und auf wohltuende Weise von der auf Systematisierung zielenden

Arbeit vieler philosophischer Lektüren des 20. Jh. Aus einem Bewusstsein
der wesentlichen Praxisbezogenheit der von ihm untersuchten Texte und
Debatten heraus bemüht sich Kern, die konkreten historischen und
textgeschichtlichen Kontexte stets konsequent mitzubedenken.

Diese Umsicht führt zu einer besonderen Sorge auch um die kleinsten
biographischen und philologischen Details: Kern gelingt es, dem Leser ein
facettenreiches und vielschichtiges Bild der Lebenswelt Wang Yangmings und seiner

Schüler zu vermitteln. Dadurch vermag er die Texte und ihre Probleme in einer



DE GRUYTER Rezensionen - Comptes rendus - Reviews 1003

Lebendigkeit und Greifbarkeit aufscheinen zu lassen, die diese Studie einzigartig
macht. Der Leser gewinnt einen Eindruck davon, wie tief Kern in dreissig Jahren
des Dialogs mit „seinen" chinesischen Philosophen selber in deren Welt vorge-
stossen ist.

Ebendies verlangt vom Leser indes auch die Bereitschaft, den oft gewundenen

Pfaden zu folgen, auf die ihn Kern führt. Und bisweilen droht bei der
Lektüre der ebenso ausführlichen wie kleinteiligen Betrachtungen der Blick
für die grossen Züge der Studie abhandenzukommen. Womöglich hätte Kern in
seinen Paraphrasen der Korrespondenz zwischen den Schülern Wang Yangmings
ab und an etwas zuspitzen können, ohne zu viel an Substanz preisgeben zu
müssen.

Kerns Studie ist mit einem Sach- und Personenregister erschlossen und
kann damit auch gut als Nachschlagewerk verwendet werden. Chinesische
Ausdrücke erscheinen erfreulicherweise stets in Umschrift und in chinesischen
Zeichen. Der Schwabe-Verlag hat Kerns Studie ansprechend gesetzt, auf
hochwertigem Papier gedruckt, und mit einem eleganten Leineneinband samt

Schutzumschlag versehen. Angesichts ihres Umfangs, aber auch ihrer aufwendigen

Herstellung ist der Preis von 128 CHF/132 EUR erfreulich moderat
ausgefallen. Bedauerlich ist einzig, dass für die vielen chinesischen Begriffe im
Fliesstext eine an Fettdruck gemahnende „serifenlose" Schriftart gewählt
wurde, die das Schriftbild empfindlich stört.

Allein schon aufgrund der schieren Menge übersetzter Quellentexte - die

grösste Zahl davon erstmals überhaupt aus dem klassischen Chinesisch

übertragen - ist Kerns Studie ein herausragender und bleibender Beitrag zur
Erschliessung einer wichtigen Periode der chinesischen Geistesgeschichte. Mit
ihrem beinahe enzyklopädischen Umfang, ihrer sachlichen Sorgfalt und Akribie
sowie ihrer analytischen Schärfe setzt Kerns Untersuchung neue Standards für
die Auseinandersetzung mit der Philosophie der Ming-Zeit. Keine ernsthafte
wissenschaftliche oder philosophische Beschäftigung mit Wang Yangming und
seinen Schülern wird sie unberücksichtigt lassen können. Ein Segen, dass sie

nun auch einer chinesischen Leserschaft zugänglich ist. Es ist zu hoffen, dass

Kerns Studie schon bald auch in englischer Übersetzung vorliegen wird, alsdann
idealerweise ergänzt um die chinesischen Originaltexte der zahlreich einflies-
senden Quellen. Vermutlich wird der Arbeit erst dann die Aufmerksamkeit
zuteilwerden, die sie verdient.


	Rezensionen = Comptes rendus = Reviews

