Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 70 (2016)

Heft: 3

Artikel: Les "Hommes singuliers" (duxing) dans le Livre des Han postérieurs
(Hou Hanshu, 5e s. apr. J.-C.)

Autor: Zufferey, Nicolas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-696852

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-696852
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DE GRUYTER ASIA 2016; 70(3): 815-861

Nicolas Zufferey*

Les « Hommes singuliers » (duxing)
dans le Livre des Han postérieurs
(Hou Hanshu, 5° s. apr. }.-C.)

DOI 10.1515/asia-2016-0050

Abstract: Fan Ye’s Hou Hanshu (“The Book of Later Han”, 5th AD) devotes a
(collective) biographical chapter to the duxing, i.e. “[men of] singular conduct”
(ch. 81, “Duxing liezhuan”), namely twenty-four men singled out for their
infallible loyalty, strong sense of friendship or filial piety. This paper attempts
to grasp the nature of these moral figures, notably in relation to other bio-
graphic categories like hermits and knight-errants, with whom the duxing share
a number of traits: to some extent, the duxing can be understood as tamed
variations of such political outsiders; notably, several duxing refused employ-
ment out of loyalty for the Han regime, in ways reminiscent of hermits or
recluses declining to accept office out of moral reasons. The duxing chapter
is also potentially informative of the moral values of lower social strata such
as the regional nobility or even local servants, in supposed contrast with the
higher, “Confucian” values of the court and the central administration.
A conclusion is that the duxing represent a transition category between (late)
Han dynasty values and medieval categories. The duxing chapter is also instruc-
tive in historiographical terms, because the nature of the materials collected
gives clues to the methods of the historian.

Keywords: Later Han dynasty, Hou Hanshu, historiography, duxing, hermits,
recluses, knight-errants, Confucianism, loyalty

1 Introduction

Le Hou Hanshu 1%#%# (Livre des Han postérieurs), compilé par Fan Ye Jif
(398-445), est la troisiéme des anciennes histoires officielles chinoises ; comme
son nom l’indique, elle couvre ’époque des Han postérieurs (ou orientaux,
25-220 apr. J.-C.). En ce qui concerne l'organisation et la structure, cette
ceuvre s'inspire des deux premiéres histoires dynastiques, le Shiji 5£EC

*Corresponding author: Nicolas Zufferey, Département d’études est-asiatiques, Université de
Genéve. E-mail: nico.zufferey@unige.ch



816 — Nicolas Zufferey DE GRUYTER

(Mémoires historiques) de Sima Qian 7] 538 (145?7-86? av. J.-C.) et le Hanshu &
# (Livre des Han [antérieurs]) de Ban Gu ¥f[# (32-92). On constate cependant
des différences, notamment dans le choix des biographies thématiques ou
collectives (hezhuan £ 1%), c’est-a-dire des chapitres consacrés & un type parti-
culier de personnages, comme les eunuques ou les lettrés. Ainsi Fan Ye ne
propose-t-il pas de biographie des xia % (ou youxia #%), ces chevaliers-
errants’, preux ou justiciers qui faisaient I’objet d’un chapitre collectif a la fois
dans le Shiji et le Hanshu®. A l'inverse, on trouve dans le Hou Hanshu des
biographies collectives qui n’existaient pas dans ces ceuvres, et notamment le
chapitre « Biographies des hommes singuliers » (chap. 81 : « Duxing liezhuan »
P1T%{14), consacré a vingt-quatre personnages remarquables par leur piété
filiale, leur loyauté ou leur courage ; c’est ce chapitre biographique qui va
nous intéresser dans le présent article.

En proposant une biographie de ces hommes singuliers (duxing &4T) et en
refusant cet honneur aux xia, le Hou Hanshu crée deux précédents. Les histoires
dynastiques postérieures n’incluront plus jamais de biographies de chevaliers-
errants, et elles proposeront régulierement, sous des noms divers, des chapitres
biographiques a la thématique proche du « Duxing liezhuan ». Ainsi, des
biographies de « Fils pieux » apparaissent dans presque toutes les histoires
dynastiques (« Xiao yi zhuan » # #{#, « Xiao xing zhuan » F1T{4, etc.), et des
biographies d’hommes loyaux ou justes se retrouvent dans un peu moins d’une
dizaine d’histoires officielles. L’exemple de la « Nouvelle histoire des Tang »
(Xin Tangshu #7# &) est révélateur de I’héritage laissé par le Hou Hanshu : on y
trouve cinq chapitres qui recoupent la matiére du « Duxing liezhuan » : les trois
premiers sont intitulés « Biographies de fidéles et de justes » (« Zhong yi zhuan »
H581%) ; le quatriéme porte un nom proche de celui du « Duxing liezhuan »,
« Biographies d’hommes au comportement éminent » (« Zhuo xing liezhuan »
HATH{H) ; et le cinquiéme se nomme « Biographies de fils pieux et d’amis »
(« Xiao you zhuan » 2 & f#). Ces chapitres qui se suivent forment donc un tout
dont la matiére correspond a celle du « Duxing liezhuan » du Hou Hanshu.

L’expression duxing signifie, littéralement, « marcher seul », et c’est dans ce
sens qu’elle apparait le plus communément dans les sources pré-impériales et

1 Le mot xia (ou youxia) est difficile a rendre en langues occidentales ; quelques traductions
francaises possibles sont « chevalier-errant », « justicier », « redresseur de tort », « hors-la-loi »,
mais aucune ne correspond parfaitement a un type de personnage qui, nous le verrons ci-
dessous, a connu des déclinaisons variées en Chine ancienne.

2 Cf. Shiji, chap. 124, « Youxia liezhuan » %%, et Hanshu, chap. 92, « Youxia zhuan »



DE GRUYTER Les « Hommes singuliers » (duxing) du Hou Hanshu =— 817

Han, ce déja dans le poéme « Le sorbier solitaire » du Livre des odes : « Je m’en
vais seul et sans compagnon » (du xing juju &4T#EEE)’. Le mot apparait
également avec cette signification dans le Shiji, ou il est dit de 1’assassin Nie
Zheng #HIE (3¢ s. av. ].-C.) qu’aprés avoir refusé toute aide, « il prit congé et s’en
alla seul »*. Un sens dérivé est celui, figuré, d’aller son propre chemin : le Han
Feizi ¥39EF (3% s. av. J.-C.) critique ainsi « ceux qui, ayant commis des erreurs,
n’écoutent pas les conseils de leurs loyaux sujets et s’entétent seuls dans leurs
desseins » (duxing qi yi 78473 7&)°. De facon plus abstraite, I’expression qualifie
aussi un comportement particuliérement vertueux. Mencius (env. 372-289 av.
J.-C.) indique que « lorsque [le sage] ne peut réaliser ses ambitions, il suit,
solitaire, sa propre voie (duxing qi dao 74T i) »°. Et le Han Feizi constate
que « les hommes qu’on loue comme des héros sont ceux qui s’écartent de la
multitude et suivent leur voie propre (li zhong du xing B R #&1T), se singulari-
sant par leurs convictions, et proposant de nouvelles doctrines »’. Sous les Han
postérieurs, les « comportements singuliers » deviennent méme un critére pour
des recommandations a des postes officiels, ce au méme titre que la simplicité
(dunpu 3(#h), la franchise (zhi yan B E) ou la pureté (gingbai i&H), ce qui
montre bien la dimension morale de la notion.

Dans l'introduction au « Duxing liezhuan », ’historien précise les motiva-
tions qui ’ont amené a proposer ce chapitre :

Confucius a dit : « A défaut de tenants du milieu juste, il faut bien se rabattre sur les
impétueux et les timides », car « au moins les impétueux ont de I’élan, et les timides, de la
réserve »°, Cela décrit assez bien ces comportements qui s’écartent de la morale parfaite
des Zhou parce qu’ils sont excessifs. Mais il est certain qu’on trouvera toujours a la fois des
hommes qui refusent d’agir, et d’autres qui agissent quelles que soient les circonstances ;
qu’en ce qui concerne la carriére officielle, certains acceptent des postes, et d’autres n’en
veulent pas. C’est que par nature, les hommes différent les uns des autres, et ne s’accor-
dent pas sur ce qu'il convient de faire ou de ne pas faire. Durant les Han?, les exemples de

3 Shijing, 119, « Di du » kk#t.

4 Shiji, chap. 86, « Cike liezhuan » #l| & 51|,

5 Han Feizi, chap. 10, « Shi guo » .

6 Mengzi, 3B.7.

7 Han Feizi, chap. 51, « Zhong xiao » . Le texte original écrit sui zhong du xing & 2 84T,
nous suivons les commentateurs qui lisent B a la place de #.

8 Lunyu, 13.21, trad. Ryckmans 1987 : 75 ; le texte du Lunyu tel qu’il nous est parvenu différe
dans le détail de celui cité par Fan Ye ici.

9 « Durant les Han », littéralement, « 'age du milieu », « I’époque intermédiaire » (zhongshi -
) ; selon les contextes, ’expression peut désigner des périodes trés différentes ; dans le Hou
Hanshu, elle désigne généralement la dynastie Han, ou éventuellement la période médiane de
cette dynastie.



818 — Nicolas Zufferey DE GRUYTER

personnages solitaires qui se sont fait un nom grace a un comportement radical ne
manquent pas. Certains se montrérent plus durs que la pierre, et I’emportérent sur les
puissants ; d’autres firent preuve d’une rigueur aussi pure que le givre, manifestant une
loyauté sans la moindre faille ; d’autres encore nouérent des amitiés qui les unirent dans la
vie comme dans la mort ; et plusieurs furent préts a périr pour une juste cause, prenant
tous les risques et gardant la méme fermeté jusque dans la mort'®, Méme si on peut trouver
a redire a certaines de leurs actions'!, leur comportement exemplaire mérite qu’on en fasse
I’éloge et qu’on en garde la mémoire. Mais ce qui nous est parvenu de leurs histoires est
épars et hétéroclite, avec pour résultat qu’il est difficile d’organiser la matiére ; les mots
qui les racontent sont trop lacunaires pour faire la part des choses. Laisser de coté
quelques-uns d’entre eux, c’est risquer de les condamner a l’oubli ; les inclure tous,
c’est risquer l'incohérence. Méme s’ils différent pour ce qui est de la réputation ou le
type de mérites, tous se sont illustrés par des comportements extraordinaires, et donc je les
ai rassemblés dans ce chapitre sur les hommes singuliers, en espérant ainsi compléter et
corriger des vides et des omissions.'?

L’historien souligne que la nature éparse et hétéroclite des matériaux lui
pose probléme. Il renonce a proposer une définition des duxing, se contentant
d’indiquer de facon emphatique quelques-uns de leurs mérites : la fermeté
morale, la loyauté, la fidélité en amitié, le courage. S’il prend manifestement
le concept de duxing dans un sens moral fort, c’est plus l'intransigeance ou la
fermeté que la moralité en tant que telle qui rassemble ces hommes : il est
question de leur « frénésie » (kuang 7f), de leur « comportement outré »
(pianxing fW1T) ou extréme (duan i), de leur caractére inflexible « comme le
métal ou la pierre » (zhi gang jin shi #%&H|4:47), de leurs « motivations pures et
rigoureuses comme le givre » (yi yan dong shuang %/ %#8), ou encore de leur
indifférence devant la mort (sheng si deng jie #t4:%#1). Comme le montre la
citation qui ouvre le texte, la référence est au confucianisme, méme si ces
hommes ne correspondent pas a l'idéal de modération préné par Confucius.
On notera également, dans ce passage, I’allusion a la carriére officielle, au fait
d’accepter ou au contraire de refuser des postes : nous verrons que si certains
duxing occupent des fonctions importantes, d’autres préférent se retirer et font
preuve d’un comportement proche de celui des ermites.

Nous traduisons duxing, « conduite singuliére », par « hommes singuliers »,
de facon métonymique, ce qui s’accorde avec les usages du chinois ancien®

10 Ces caractérisations peuvent étre rapportées concrétement a plusieurs des duxing traités
dans le chapitre, par exemple Fan Shi pour I’'amitié jusque dans la mort.

11 Précisément parce que leur comportement fut parfois excessif.

12 Hou Hanshu, chap. 81.

13 Ainsi 'expression jianghu YL, littéralement, « riviéres et lacs », désigne-t-elle de facon
métonymique les hors-la-loi, bandits, rebelles et autres personnages vivant en marge de la
société.



DE GRUYTER Les « Hommes singuliers » (duxing) du Hou Hanshu = 819

et découle du titre méme du chapitre, « Duxing liezhuan », a comprendre
littéralement dans le sens de « biographies [d’hommes| au comportement singu-
lier ». Mais notons que, dans les sources anciennes, ’expression duxing n’est pas
employée ainsi : on trouve plutdt les composés duxing zhi shi 1T =, duxing
zhi jun 1T 2 F, etc., soit littéralement « hommes » ou « gentilshommes » au
« comportement singulier ».

Dans cette étude, nous nous proposons de mieux comprendre les duxing,
d’un point de vue historique et historiographique — de les cerner a la fois
comme personnages historiques et comme « type » pour l'historien, par
rapport a d’autres catégories de personnages. Il s’agira donc de mettre ces
hommes singuliers en contexte : d’un point de vue historiographique, nous
verrons comment le « Duxing liezhuan » s’intégre au sein des biographies
collectives du Hou Hanshu en général (partie 1) ; nous tenterons ensuite
de parvenir a une meilleure compréhension de ce qui fait 1'unité de ces
personnages, par-dela leur diversité, en insistant aussi sur quelques
caractéristiques du chapitre qui sont révélatrices d’un point de vue historio-
graphique (2) ; puis nous situerons les duxing par rapport a des figures
proches comme les ermites (3) et les chevaliers-errants (4) ; nous aborderons
enfin la question des duxing dans le contexte plus large des rapports parfois
tendus entre normes légales (ou officielles) et normes sociales en Chine
ancienne (5).

2 Le Hou Hanshu et ses biographies collectives

Au-dela du cas spécifique des duxing, 'un de nos buts dans cette étude est de
montrer qu’il est important de considérer le Hou Hanshu comme un texte, au
sens structuraliste du terme, c’est-a-dire comme un tout dont les parties
s’éclairent les unes les autres, plutét que simplement comme une source, une
collection de chapitres, de documents, voire d’extraits, dans lesquels on se
contente de puiser des informations, en oubliant 1’organisation générale et le
contexte de I’ceuvre. Que les histoires dynastiques soient généralement utilisées
comme de simples sources plutdt que comme des ceuvres a part entiére est
compréhensible étant donné la nature collective de ces textes, souvent
composés a partir de sources préalables, et largement selon la méthode du
« copier-coller ». Le Hou Hanshu ne fait de ce point de vue pas exception, et a
vrai dire cette dimension y est exacerbée par I'important laps de temps qui
sépare son auteur de la période dont il traite. Alors que la plupart des anciennes
histoires dynastiques furent rédigées quelques décennies aprés la période



820 — Nicolas Zufferey DE GRUYTER

qu’elles couvraient'®, ce qui permettait a leurs auteurs un accés facilité a des
documents, voire a des témoins de premiére main, le Hou Hanshu fut composé
plus de deux siécles aprés la fin des Han postérieurs. Fan Ye dut donc se reposer
sur des sources antérieures, potentiellement nombreuses, puisqu’une vingtaine
d’ouvrages historiques avaient été consacrés aux Han postérieurs avant son
propre Hou Hanshu, certaines d’entre elles déja durant la période elle-méme."
La plupart de ces ceuvres sont aujourd’hui perdues, mais Fan Ye y eut sans
doute partiellement accés ; peut-étre utilisa-t-il également des sources de nature
différente, comme I’almanach Fengsu tongyi (Somme sur les mceurs et les
coutumes, rédigé vers 195), ou l’histoire locale Huayang guozhi (Chroniques
des royaumes de Huayang, milieu du 4° siécle), consacrée pour I’essentiel au
sud-ouest de la Chine, voire le recueil d’anecdotes Shishuo xinyu tHER¥Hr3E
(Nouveaux propos sur les histoires du monde) composé par Liu Yiging 255 &
(403-444), I'un de ses contemporains.

Fan Ye put donc recourir a des textes déja rédigés, et dans la composition
du Hou Hanshu il fut sans doute moins un auteur qu’un compilateur. Cela
s’accorde avec la nécessité, étant donné son éloignement par rapport a des
sources « primaires »: comme le remarque H. Bielenstein, dans ce type de
situation, I’historien n’a d’autre choix que d’emprunter a ses devanciers'®. Cela
tient par ailleurs aux priorités de Fan Ye, telles qu’elles apparaissent dans la
lettre qu’il laisse avant sa mort, dans laquelle il indique clairement que les
textes qui comptent pour lui sont les introductions (xu J¥), les jugements (lun 5#)

14 Sans s’attarder sur le cas particulier de Sima Qian, contemporain de certains des
événements qu'il rapporte, on rappellera que le Hanshu fut commencé par Ban Biao (3-54)
quelques décennies apreés la fin des Han antérieurs, son fils Ban Gu reprenant le flambeau dés
les années 60. Un exemple encore plus frappant de proximité entre la période de composition
d’une histoire dynastique et les événements rapportés est le San guo zhi (Chronique des Trois
royaumes) de Chen Shou (233-297), qui vécut une grande partie de sa vie durant la période des
Trois Royaumes (220-280).

15 H. Bielenstein (1953 : 13) recense 22 ouvrages sur les Han postérieurs rédigés avant le Hou Hanshu
de Fan Ye. La seule de ces ceuvres a nous avoir été transmise de fagon relativement compléte est le
Hou Han ji 1£#4C (Annales des Han postérieurs) de Yuan Hong %% (328-376). Nous avons par
ailleurs conservé 24 chapitres du Dongguan Hanji S E{#5C (Annales Han de la Bibliothéque de
’Est), rédigé de fagon collective et par étapes durant les Han postérieurs, soit une petite partie du
total (le Dongguan Han ji comptait encore 143 chapitres au 7° siécle) ; cette ceuvre fut sans doute I'une
des principales sources de Fan Ye (cf. Bielenstein 1953 : 15). Pour les autres ceuvres, nous n’avons
plus que des fragments qui ont donné lieu a des reconstitutions trés partielles, la principale étant le
Qijia Hou Hanshu -5 %% & de Wang Wentai y£ X (19e s.), ceuvre reprise et augmentée par
I’historien contemporain Zhou Tianyou (1986). Fan Ye lui-méme mentionne le Dongguan Hanji et le
Hou Han shu de Hua Qiao # 1% (?-293), cf. Qu 2002 : 234 ; Du 2002 : 241.

16 Bielenstein 1953 : 13-14.



DE GRUYTER Les « Hommes singuliers » (duxing) du Hou Hanshu =— 821

et les éloges (zan #) qu’il rédige pour un certain nombre de chapitres.”” Et les
emprunts sont évidents lorsqu’on compare le texte de certaines des biographies
de son Hou Hanshu avec les biographies conservées dans des sources
antérieures. Cette facon d’écrire I'histoire correspond d’ailleurs a I’habitude
relativement courante du recyclage textuel en Chine ancienne, ou la collection,
I’anthologie, et le commentaire avaient une autorité certaine, tout en permettant
de dépasser les limites matérielles de la création individuelle.

Vraisemblablement donc, Fan Ye se contente pour I’essentiel de recueillir
des matériaux existants, de les trier, de les organiser, parfois de les résumer ou
les toiletter, toutes tdches évidemment importantes, qui présupposent des
compétences d’historien, mais pas forcément de I'originalité. Il reprend
également la plupart des catégories de ses prédécesseurs : dans son organisa-
tion, le Hou Hanshu se calque manifestement sur la structure du Hanshu. Et
soulignons que méme lorsque cette ceuvre s’écarte de ce modéle, par exemple en
mettant en avant de nouveaux types de personnages, cela n’est pas forcément a
imputer a la créativité de Fan Ye lui-méme ; nous verrons ainsi que les duxing
existaient sans doute déja en tant que catégorie ou type de personnages dans
des ceuvres historiques antérieures.

Méme si les histoires dynastiques sont en partie des compilations, il n’en
demeure pas moins qu’a un moment donné elles sont organisées et présentées
sous une forme qui est considérée comme satisfaisante. C’est particuliérement vrai
dans le cas du Hou Hanshu, a qui la postérité a reconnu suffisamment de qualités
pour laisser se perdre presque toutes les autres histoires des Han orientaux : selon
le commentaire de H. Bielenstein, le Hou Hanshu est donc « bien plus qu’une
simple collection de documents », et il convient de le lire comme « une histoire de
plein droit »'®, beaucoup plus instructive lorsqu’on la considére comme une ceuvre
a part entiére, organisée selon une structure, des méthodes et des conventions,
linguistiques ou autres, qui sont en elles-mémes signifiantes.

Remarquons ainsi la correspondance entre 'organisation du Hou Hanshu et
I’histoire de la période couverte, telle évidemment que la congoit I’historien :
I’histoire écrite devient un miroir des événements et de l’espace des Han
postérieurs, un miroir essentiellement infidéle étant donné les limites de I’exercice
et surtout des préjugés de I’historien, ou pour dire les choses de facon plus positive,
un miroir selon les conceptions historico-philosophiques de la Chine ancienne, un
peu 4 la maniére des « encyclopédies » (leishu ¥2) dont ’organisation était censée
refléter le monde et ses hiérarchies. Dans le Hou Hanshu, la nature et la suite des

17 Cette lettre figure dans la biographie de Fan Ye dans le Songshu K& (Livre des [Liu] Song),
chap. 69. Pour une traduction de cette lettre, cf. Egan 1979 : 339-342,
18 Bielenstein 1953 : 23.



822 — Nicolas Zufferey DE GRUYTER

chapitres reflétent la vision traditionnelle de la société en Chine ancienne, mais ils
correspondent aussi a la vision que I’historien se fait de la fondation et du déclin de
la dynastie. L’ceuvre s’ouvre en effet avec les « annales impériales » (ji 4C) et se
termine avec les six « biographies » consacrées aux « barbares », dans un mouve-
ment allant du centre aux marges, de l'intérieur vers I'extérieur, ce qui s’accorde
avec la vision hiérarchique de la civilisation et de la politique en Chine ancienne.
L'ordre des biographies (liezhuan %{%) colle au déroulé de I’histoire selon
I'interprétation de I’historien : les 14 premiéres sont consacrées a des généraux, et
les 8 suivantes a des « grands lettrés », une progression qui correspond a la fagon
dont ’Empire est conquis, puis organisé (d’abord la guerre, puis la politique), et qui
plus fondamentalement refléte I'idée selon laquelle la violence doit s’effacer devant
la civilisation pour qu’une dynastie puisse durer. L'organisation des derniéres
biographies de 'ouvrage est également révélatrice : avant les chapitres sur les
peuples « barbares », on trouve des chapitres consacrés, respectivement, a des
généraux, a des fonctionnaires, a des eunuques, a des femmes, a des « magiciens »,
dans une séquence de plus en plus centrifuge par rapport au pouvoir central.

Le « Duxing liezhuan » appartient a ces biographies collectives, qui ont un statut
particulier dans les histoires dynastiques. Le Hou Hanshu compte 80 chapitres
biographiques (par opposition aux annales impériales ou aux « traités »), qui
comme dans les autres histoires dynastiques, sont individuels ou collectifs : les
chapitres individuels traitent d’un petit nombre de « protagonistes » (zhuanzhu
8 3), dont le nom figure en entier ou partiellement dans le titre du chapitre ; il
s’agit donc de biographies nominales, évidemment consacrées aux personnages que
I’historien considére comme les plus importants. Les autres personnages sont traités,
souvent plus sommairement, dans des biographies collectives thématiques (leizhuan
%if#), comme les « Biographies des fonctionnaires impitoyables », ou les
« Biographies des ermites ». Dans ces chapitres, I’historien choisit de mettre en
avant un certain type de personnages, en fonction des événements historiques eux-
mémes, mais aussi parfois pour des raisons plus subjectives. Le Hou Hanshu con-
sacre par exemple I'un de ses chapitres thématiques aux eunuques, ce qui parait
objectivement compréhensible étant donné le rdle que ces personnages jouent a la
fin des Han. Mais il est plus difficile de dire si les biographies de « fonctionnaires
impitoyables », ou celles consacrées aux ermites, sont imposées par I’histoire ou, au
contraire, par I’historien. Le chapitre « Biographies des hommes singuliers » entre
dans cette derniére catégorie : si I’historien a choisi de leur faire une telle place dans
son ceuvre, alors que la grande majorité d’entre eux n’ont guere pesé sur le destin de
la dynastie, c’est sans doute moins pour des raisons objectives qu’en fonction d’'un
certain idéal moralo-politique, par exemple pour contraster leur comportement avec
celui des ambitieux et des corrompus qui finissent par entrainer la chute de la
dynastie.



DE GRUYTER Les « Hommes singuliers » (duxing) du Hou Hanshu = 823

Le Hou Hanshu propose les biographies collectives suivantes:

- Chap. 67 : « Biographies des partisans proscrits » (« Danggu liezhuan » & %1/{#)

- Chap. 76 : « Biographies des fonctionnaires cléments » (« Xunli liezhuan » 7 5 %1 {%)
- Chap. 77 : « Biographies des fonctionnaires impitoyables (« Kuli liezhuan » #55 51/{4f)
- Chap. 78 : « Biographies des eunuques » (« Huanzhe liezhuan » &% 5{#%)

- Chap. 79 : « Biographies des classicistes » (« Rulin liezhuan » &% #)"

—  Chap. 80 : « Biographies des hommes de lettres » (« Wenyuan liezhuan » 35651/ {8)
—  Chap. 81 : « Biographies des hommes singuliers » (« Duxing liezhuan » %17 %/{%)

- Chap. 82 : « Biographies des hommes a techniques » (« Fangshu liezhuan » 77 #751{%)
—  Chap. 83 : « Biographies des ermites » (« Yimin liezhuan » i [ %/{%)

—  Chap. 84 : « Biographies des femmes exemplaires » (« Lienii zhuan » %1 % {%)

Ces chapitres sont suivis de ceux sur les peuples étrangers ou « barbares »
(chap. 85-90), qui ferment I’'ouvrage.

D’un point de vue structurel, les chapitres 76 a 90 du Hou Hanshu reflétent
la vision centralisée et hiérarchique de l’espace et de la politique en Chine
ancienne : en tant que groupe, nous l’avons dit, ils sont placés a la fin de
I’ceuvre, c’est-a-dire a ’opposé des annales impériales (chap. 1-10) qui ouvrent
les histoires dynastiques, et qui représentent le centre par excellence. Et ils sont
placés aprés les biographies individuelles ou semi-individuelles, consacrées a
des hommes importants du point de vue de l'historien et qui pour la plupart
d’entre eux entretiennent une relation importante avec le pouvoir central :
princes, généraux, ministres, grands lettrés, etc. Ces biographies individuelles
suivent un ordre qui est pour ’essentiel chronologique, alors que les biographies
collectives sont clairement placées a la fin de l’ceuvre pour des raisons
hiérarchiques.”® Le chapitre 67, consacré aux partisans qui se dressent contre
les eunuques a la fin de la dynastie, est séparé des autres biographies collectives,

19 Littéralement, « Biographies de la forét des lettrés », c’est-a-dire des ru, mot qui ici désigne
les spécialistes des classiques : les ru y sont en effet classés selon le Classique dont ils sont les
spécialistes. Dans les publications anglophones, le mot ru est parfois rendu par « classicist » (cf.
Nylan 1999 : 18-19) ; cette traduction a le mérite de signaler une caractéristique fréquente des ru
sous les Han, comme le montre la matiére de ce chapitre ; elle ne convient cependant pas dans
tous les contextes.

20 Cette différence avait déja été notée en Chine ancienne, par exemple par le lettré Zhao Ji
i (1727-1814) dans son Ershier shi zhaji —+ — 52 %I (Notes critiques sur les vingt-deux
histoires dynastiques, chap. 4) : « En ce qui concerne la séquence des chapitres, les biographies
des fonctionnaires cléments, des fonctionnaires impitoyables, des eunuques, des classicistes,
des hommes de lettres, des hommes singuliers, des hommes a techniques, ou des clans
extérieurs sont ordonnées selon le type de personnages, alors que les autres biographies sont
ordonnées selon un ordre chronologique ; mais [méme dans ces chapitres] le Hou Hanshu de
Fan Ye sait prendre des libertés avec ’ordre chronologique pour mettre ensemble des person-
nages proches par la vie. » (Zhao 1987 : 47)



824 —— Nicolas Zufferey DE GRUYTER

parce que sa matiére est liée a des événements précis, a savoir les luttes et la
défaite des lettrés contre les eunuques entre 159 et 169 de notre ére, et qui
concernent évidemment au premier chef la cour” ; il s’agit donc d’un chapitre
collectif d’'une nature particuliére.

Les chapitres 76 a 90 manifestent pour leur part un mouvement centrifuge
évident, a la fois géographique, politique et social. La matiére des chapitres 76 a
79, consacrés a des fonctionnaires, aux eunuques, aux lettrés, conserve un lien
fort avec le centre, mais on se trouve déja en quelque sorte a la périphérie de
celui-ci : les fonctionnaires relativement subalternes qui sont présentés dans les
chapitres 76 et 77 sont nommés par le gouvernement central, mais ils sont le
plus souvent actifs en province ; les eunuques du chapitre 78 jouent un réle
politique capital, et dans la mesure ou ils vivent dans le palais impérial
lui-méme, leur « centralité » est incontestable — mais du point de vue de
I'orthodoxie, ils se situent hors des circuits normaux du recrutement et de
I’administration impériale. Quant aux lettrés « classiques » qui sont 1’objet du
chapitre 79, ils sont définis par leurs rapports aux classiques et a I’Académie
impériale plutdt que par leur appartenance au gouvernement. Avec le chapitre
80, consacré aux « hommes de lettres » (poétes, historiens, commentateurs,
etc.), on s’éloigne encore un peu plus du centre, dans la mesure ol ces person-
nages sont définis selon un critére (I’écriture) qui n’a plus rien d’officiel, méme si
certains d’entre eux occupent également des fonctions dans ’administration
impériale ; ils se distinguent également des ru, au sens ou ils ne sont pas
définis par leur maitrise des Classiques, ce qui n’empéche pas que certains
d’entre eux soient aussi des spécialistes des Classiques. Le mouvement vers la
province et les couches moins élitaires de la société s’approfondit avec les
chapitres suivants, consacrés a nos hommes singuliers, aux « hommes a tech-
niques » (fangshi 77 1) versés dans des savoirs ésotériques, puis aux ermites qui,
se définissant par le refus de se commettre avec le pouvoir, représentent 1’anti-
centre par excellence. Le placement des biographies de femmes exemplaires a la
fin de ces chapitres collectifs correspond bien évidemment aux préjugés en
matiére de genre en Chine ancienne. Avec les chapitres 85 a 90, consacrés aux
« barbares », on sort de I’espace « chinois » et de sa civilisation.

Soulignons que si ces biographies collectives nous éloignent de la cour et de
ses élites, il ne s’agit pas d’une coupure compléte, dans la mesure ot nombre
de leurs protagonistes gardent des contacts avec le centre (et parfois avec
I’empereur lui-méme) et occupent a un moment ou un autre des postes
dans I’administration impériale (méme si c’est au niveau local) ; les ermites

21 Le pouvoir des élites actives a la capitale s’appuie aussi sur des ramifications dans les
provinces, cf. Ebrey 1983 : 537.



DE GRUYTER Les « Hommes singuliers » (duxing) du Hou Hanshu =—— 825

eux-mémes se positionnent par rapport au gouvernement impérial, puisque c’est
le refus de servir celui-ci qui les définit. Méme si ces chapitres traitent major-
itairement de personnages qui n’appartiennent pas au premier cercle du pou-
voir, ils ne s’intéressent donc que marginalement au peuple, aux bas-quartiers
ou aux campagnes : a quelques exceptions pres, les personnages présentés dans
ces biographies appartiennent au moins aux élites locales ; et si quelques-uns
ont des origines modestes, voire trés modestes, ils finissent toujours par se faire
un nom, jouir d’une certaine considération et souvent obtenir des postes
officiels.

Les biographies collectives ne sont d’ailleurs pas les seules a offrir quelques
perspectives sur les élites locales, la province, plus rarement la vie et les con-
ceptions dans les campagnes ou les quartiers « populaires ». Si des matériaux de
ce type apparaissent ponctuellement dans toutes sortes de chapitres, nous en
mentionnerons quatre qui sont particuliérement intéressants de ce point de vue:

—  Chabp. 31 («Guo Du Kong Zhang Lian Wang Su Yang Jia Lu liezhuan » ZFHFLIR HE T &%
SEE PE%|{8), consacré a une dizaine de fonctionnaires locaux ;

—  Chap. 39 («Liu Zhao Chunyu Jiang Liu Zhou Zhao liezhuan » 2% TVL2| &7/ {4),
consacré a des vertueux de province relativement humbles) ;

—  Chap. 53 («Zhou Huang Xu Jiang Shentu liezhuan » J&# %% H E%{4), consacré
comme le chapitre 83 a des ermites, mais plus importants que ceux de la biographie
collective) ;

-~ Chap. 68 («Guo Fu Xu liezhuan » ¥[fF#F511%), consacré pour 1’essentiel au célébre
lettré Guo Tai ¥(# (également écrit ¥ A&, 127?7-169) et & ses protégés.

Notons que si ces chapitres sont individuels (ou semi-individuels) au sens
ou leurs titres se référent explicitement aux personnages dont ils traitent, on
peut les considérer comme semi-collectifs étant donné le nombre relativement
important de protagonistes qu’ils présentent.

3 Le « Duxing liezhuan » : typologie et questions
d’historiographie

Le « Duxing liezhuan » doit donc se comprendre dans le contexte des biogra-
phies collectives du Hou Hanshu, voire dans le contexte des biographies collec-
tives des autres histoires dynastiques, en particulier le Shiji et le Hanshu : nous
verrons que les duxing entretiennent des liens avec les ermites, auxquels le Hou
Hanshu consacre, on I'a vu, deux chapitres ; mais aussi avec les chevaliers-
errants, auxquels le Hou Hanshu ne consacre pas de chapitre, contrairement au
Shiji et au Hanshu.



826 —— Nicolas Zufferey DE GRUYTER

Le « Duxing liezhuan » consiste en la présentation de vingt-quatre person-
nages®, dont le tableau ci-contre résume les principales données biographiques.

Commencons par relever que certaines de ces informations sont sans doute
instructives d’un point de vue historiographique : le « Duxing liezhuan » nous
donne en effet des indices quant aux sources utilisées par Fan Ye, quant a sa
maniére de travailler et quant a son originalité en tant qu’historien. '

Sur les 24 duxing traités dans la biographie, seuls 3 n’apparaissent pas dans
des ceuvres antérieures : 9 apparaissent dans le Dongguan Hanji, 13 dans le Hou
Hanshu de Xie Cheng %7K, et 5 dans le Xu Hanshu 4% & de Sima Biao 7 f§ .
Fan Dan apparait dans toutes ces sources, ainsi que dans le Hou Hanshu de
Yuan Shansong £ 1L1#} et dans le Hou Hanji 1740 de Zhang Fan 3&¥%. Fan Shi
apparait dans le Hou Hanshu de Xie Cheng et dans celui de Hua Qiao #:I%.”
Quatre personnages sont par ailleurs mentionnés dans le Huayang guozhi 5 [%

Nom Dates Origine  Milieu Ru?* Carriére?® Distinction  Sources?®
1 Qiao Xuan #EZ (m. 35) Ba élites oui centrale loyauté SMB, HYGZ
centrales
2 LiYeZF¥ (m. 307) Guanghan élites oui centrale loyauté DGH), SMB,
centrales HYGZ
3 Liu Mao 2% (fl. -10+30)  Taiyuan élites oui centrale loyauté, piété DGH]J
locales filiale

22 Sont en outre intercalées des informations biographiques trés courtes sur neuf autres duxing,
qu’on peut considérer comme des digressions.

23 Fan Shi apparait également sur une stéle datant de 235 de notre ére, la « Stéle de Fan Shi »
(Fan Shi bei » 7E3\F#, également appelée Lujiang taishou Fan Shi bei & iT A 5F § %, « Stéle de
Fan Shi, préfet de Lujiang », ou encore Fan Juging bei # 574, « Stéle de Fan Juging »). La
stéle avait été a I'origine érigée a Rencheng fE3k (prés de la ville de Jining %2 dans ’actuel
Shandong), avant d’étre déplacée et perdue ; deux fragments en sont visibles aujourd’hui au
temple Tieta (Tieta si #{55F) de Jining. Fan Shi était originaire de la commanderie de Shanyang
1i% (actuel Shandong), voisine de celle de Rencheng a I'’époque Han.

24 Nous considérons comme ru tout personnage pour lequel une formation aux Classiques est
mentionnée ou vraisemblable.

25 Nous décrivons comme « centrale » toute carriére menée au moins en partie a la capitale, ou
présupposant une nomination par I’'administration centrale (par exemple les postes de préfet ou
d’inspecteur régional).

26 Sont indiquées dans cette colonne les ceuvres antérieures au Hou Hanshu de Fan Ye qui
proposent des biographies recoupant celles du « Duxing liezhuan » et qui ont donc pu servir de
source a Fan Ye, soit le Dongguan Hanji (DGH]J), le Hou Hanshu de Xie Cheng (XC), le Xu Hanshu
de Sima Biao (SMB), le Hou Hanshu de Hua Qiao (HQ), le Hou Hanshu de Yuan Shansong (YSS),
le Hou Hanji de Zhang Fan (ZF), le Sanguo zhi de Chen Shou (SGZ), ainsi que le Huayang guozhi
de Chang Qu (HYGZ).



DE GRUYTER Les « Hommes singuliers » (duxing) du Hou Hanshu = 827
Nom Dates Origine Milieu Ru  Carriére  Distinction Sources
4 Wen Xu &% (m. 307) Taiyuan élites centrale? loyauté DGHJ, SMB
locales
5  Peng Xiu #1& Kuaiji élites locale loyauté XC
locales
6 Suolu Fang &  (fl. 30-50) Dong élites oui centrale loyauté DGHJ
JE TR locales
7 Zhoulia %  (fl. 20-30) Runan élites centrale  loyauté DGH]J, XC
locales
8 Fan Shi ja=t Shanyang élites oui centrale fidélité en XC, HQ
locales amitié
9 Li Shan Z=3# (fl. 40-60) Nanyang (peuple) oui centrale loyauté DGHJ, XC
10 Wang Chun £ Guanghan élites oui locale honnéteté HYGZ
i locales
11 Zhang Wu 5RiE (fl. 60) Kuaiji élites oui locale piété filiale  XC
locales
12 Lu Xu P4 (fl. 70) Kuaiji élites locale loyauté, piété XC
locales filiale
13 Dai Feng #3f  (fl. 100) Jibei élites oui centrale fidélité en XC
locales amitié
14 LiChong 7% (m. 1257) Chenliu (peuple?) centrale  piété filiale DGH), SMB,
XC
15 Miao Tong &% (m. 1207) Runan (peuple?) centrale? loyauté, piété
filiale
16 Chen Zhong [ (fl. 100-120) Yuzhang élites oui centrale? fidélité en XC
Y locales amitié
17 LeiYi H38 (fl. 100-120) Yuzhang élites oui centrale? fidélité en XC
locales amitié
18 Fan Dan j&ft (112-185) Chenliu élites oui centrale ermite DGHJ, SMB,
(Ran ) locales XC, YSS, ZF
19 Dai Jiu #st (fl. 150) Kuaiji élites centrale? loyauté XC
locales
20 Zhao Bao ## (fl. 170-180) Ganling élites centrale  loyauté, piété
locales filiale
21 Xiang Xu A8  (m. 184) Henei élites oui? centrale ermite
locales
22 Liang Fu aREH Guanghan élites locale sacrifice pour HYGZ
locales la
communauté
23 Liu Yi Z|¥f (fl. 180-190) Yingchuan élites oui? centrale  sacrifice pour DGH]J, XC
locales la
communauté
24 Wang Lie T2{ (fl. 190) Pingyuan? élites oui locale honnéteté SGZ
locales

7% de Chang Qu 3% (milieu du 4° siécle), I'une des plus anciennes chroniques
locales (difangzhi #77 7) qui nous soit parvenues, consacrée pour I’essentiel a
I’histoire du Sichuan. Wang Lie fait pour sa part I’objet d’une biographie dans le
Sanguo zhi —B& (3° siécle).



828 — Nicolas Zufferey DE GRUYTER

L’importante corrélation entre le Hou Hanshu de Fan Ye et celui de Xie
Cheng, avec treize personnages en commun, peut étre instructive quant a la
genese des duxing en tant que catégorie biographique, et quant aux sources
utilisées par Fan Ye. Xie Cheng a sans doute composé son ceuvre vers 200,
C’est-a-dire durant cette période troublée qui annonce la période des Trois
Royaumes (220-280). Il venait de Kuaiji &#&, dans la région historique de
Wu =%, et si son Hou Hanshu s’attira parfois des éloges®®, un des reproches
qui lui sera fait est sa perspective relativement locale, et trop favorable au pays
de Wu. Xie Cheng éprouvait manifestement un intérét pour sa région natale,
comme en témoigne le titre d’une autre de ses ceuvres, le Kuaiji xian xian zhuan
8L H (Biographies des anciens sages de Kuaiji). 11 était d’ailleurs
étroitement lié au pouvoir du pays de Wu : sa sceur ainée était I’'une des
concubines de Sun Quan f&## (182-252) qui régne de fait sur la région depuis
200%: on peut imaginer qu’a des fins de légitimation, il était important pour
I’historien de mettre en avant les personnages importants de la région ; et bien
entendu, en cette période de division, Xie Cheng avait plus facilement accés
aux sources (écrites ou orales) concernant le pays de Wu, et plus précisément
sa région de Kuaiji, qu’a celles d’autres régions. Quoi qu’il en soit, six des
treize personnages considérés comme relevant des duxing chez Xie Cheng
viennent de la région de Wu (au sens large), dont quatre de la commanderie
de Kuaiji, qui est donc trés surreprésentée par rapport au reste de I’Empire
dans cette ceuvre (du moins telle que nous la connaissons aujourd’hui)®°.

27 Encore sous les Han, le mot Wu peut désigner, de facon vague, le territoire de I’ancien
royaume de Wu, correspondant au bassin inférieur du Fleuve Yangzi (actuel Jiangsu), avec
I'une de ses capitales historiques prés de I'actuelle Suzhou (Jiangsu). Sous les Han, le territoire
fait partie de la commanderie de Kuaiji, qui au début des Han postérieurs recouvrait des parties
des pays historiques de Wu (actuel Jiangsu) et de Yue (Zhejiang et partie septentrionale du
Fujian), avec son siége prés de ’actuelle Suzhou. En 129 de notre ére, cette vaste commanderie
est divisée en deux : la partie sud, qui conserve le nom de Kuaiji, a son siége prés de I'actuelle
Shaoxing (Zhejiang) ; la partie nord forme la commanderie de Wu, avec a nouveau son siége
prés de 'actuelle Suzhou. A partir de la fin du 2° siécle, la région échappe au contréle de la
dynastie Han ; de 222 a 280, elle est I'un des Trois royaumes de la période éponyme.

28 Cf. Du 2002 : 113, qui cite notamment le commentaire trés positif du Shitong 521 sur ce Hou
Hanshu. L’écrivain Lu Xun #&ifl (1881-1836), qui travailla a en collecter les extraits et qui,
incidemment, venait de le méme région que Xie Cheng, note aussi ’ceuvre de pionnier de ce
dernier (cf. « Xie Cheng Hou Hanshu xu » #i&EEEF).

29 Sun Quan prendra le titre de roi de Wu en 222, et celui d’empereur de Wu en 229.

30 Peng Xiu, Zhang Wu, Lu Xu et Dai Jiu viennent de Kuaji ; Chen Zhong et Lei Yi viennent de
Yuzhang, qui relevait également de la province de Yang a I’époque Han, puis du pays de Wu a
I’époque des Trois royaumes ; Chen Zhong fut par ailleurs nommé préfet de Kuaiji, mais il
démissionna rapidement de ce poste.



DE GRUYTER Les « Hommes singuliers » (duxing) du Hou Hanshu = 829

Ce fait est sans doute explicable de diverses maniéres, mais la patrie de
I’auteur a vraisemblablement joué un role prépondérant.

Fait révélateur, ces six personnages se retrouvent dans le « Duxing liezhuan »
de Fan Ye, avec donc dans ce chapitre également une surreprésentation des
duxing de la région de Wu, méme si elle est moindre que chez Xie Cheng.’ Une
hypothése est que Fan Ye ait repris un peu passivement ces matériaux, soit
directement chez Xie Cheng lui-méme, soit chez un autre historien influencé par
ce dernier. Cela suggére également que contrairement a ce que soutiennent un
peu rapidement quelques interprétes contemporains®?, la catégorie de duxing ne
serait pas une invention de Fan Ye, mais qu’il 'aurait héritée d’un historien
antérieur, peut-étre Xie Cheng lui-méme.

D’autres éléments semblent accréditer I’hypothése d’un emprunt de Fan Ye
a Xie Cheng, que ce soit directement ou indirectement. Tout d’abord, alors que
la majorité des duxing traités dans le Hou Hanshu de Fan Ye connaissent une
belle carriére officielle, souvent au niveau central, plusieurs des duxing de Kuaiji
et de Wu ont une destinée trés modeste. On est par exemple frappé par la
relative banalité de la biographie de Zhang Wu:

Zhang Wu venait de Youquan dans la commanderie de Wu.>® Son pére, Zhang Ye, était
employé a un poste subalterne dans la commanderie. Alors qu’il accompagnait I’épouse et
les enfants du préfet qui rentraient chez eux, et qu’ils arrivaient a un relais dans le
Henei®®, la nuit, des brigands les attaquérent, et Zhang Ye mourut en se battant contre
eux ; son cadavre disparut. A cette époque, Zhang Wu était encore jeune et il ne connut
pas son pére. Par la suite, il alla a I’Académie impériale pour y étudier [les Classiques]; a
chaque féte, il se rendait & I’endroit ott son pére avait disparu pour y faire des libations,

31 Sur les 24 protagonistes du « Duxing liezhuan » de Fan Ye, 6 viennent donc du pays de Wu
(au sens large), dont 4 de la région de Kuaiji (commanderies de Kuaiji et de Wu), ce qui est
clairement disproportionné. Rappelons a titre indicatif que la population cumulée des com-
manderies voisines de Kuaiji (env. 480’000 habitants selon le recensement de 140) et de Wu
(env. 700’000 habitants) représentait un peu plus d’un million d’habitants, soit a peu prés le
quarantiéme de la population totale de I'Empire (env. 49 millions). Pour les chiffres exacts, cf.
de Crespigny 2007 : 1204.

32 Cf. par exemple Yi 1994 : 88 ; Yu 2015 : 5, 9. Mais plusieurs sommes historiographiques
voient plutét dans le « Duxing liezhuan » (et d’autres biographies collectives) un emprunt de
Fan Ye a Xie Cheng, cf. Qu 2002 : 234 ; Du 2002 : 112.

33 A I’époque de Zhang Wu (la mention de Diwu Lun dans la suite du texte indique qu’il vécut
au début des Han postérieurs), nous I'avons dit, la commanderie de Wu n’existait pas encore en
tant que telle ; Youquan se trouvait pres de I'actuelle Suzhou.

34 Henei : commanderie dans ’extréme nord de ’actuel Henan, au nord du fleuve Jaune.

35 L’Académie impériale était située a la capitale, Luoyang ; la commanderie de Henei, ot le
pére de Zhang Wu avait disparu, était voisine, de 1’autre c6té du fleuve Jaune.



830 =— Nicolas Zufferey DE GRUYTER

avec a la main I’épée laissée par ce dernier, puis il rentrait en pleurant. Le préfet Diwu
Lun, admirant son comportement, le recommanda comme « fils pieux et homme intégre ».
Quand sa mére mourut, il fut dévasté; encore affligé par le fait qu’il n’avait pu faire
revenir I’dme de son pére [au pays natal], il mourut de chagrin.*®

Zhang Wu fait certes preuve d’une grande piété filiale, mais sa biographie
n’apporte rien a la typologie des duxing. Il s’agit d’une histoire susceptible
d’intéresser un chroniqueur local plutét qu’un historien « national ». Zhang
Wu venait du pays de Wu, et on peut comprendre que Xie Cheng ait tenu a lui
faire une place dans son ceuvre. Et si sa biographie se retrouve dans le Hou
Hanshu de Fan Ye, c’est peut-étre simplement parce qu’elle avait le mérite d’étre
a sa disposition.

Un autre indice allant dans le méme sens est une autre surreprésentation
géographique dans le « Duxing liezhuan », celle des « hommes singuliers » du
Sichuan : trois personnages, en effet, viennent de Guanghan, et un de Ba, ce qui
a nouveau parait beaucoup étant donné la population de cette région par
rapport a la population totale de I’Empire”” ; et deux de ces personnages
connaissent également une carriére trés locale. Or ces hommes apparaissent
dans le Huayang guozhi, ce qui est compréhensible étant donné la dimension
régionale de cette ceuvre, largement consacrée a I’histoire du Sichuan : par
analogie avec ce qui précéde, on peut imaginer que Fan Ye (ou un historien
antérieur I’ayant inspiré) ait puisé dans cette ceuvre pour enrichir sa collection
de duxing. Et si des régions entiéres de ’Empire ne sont pas représentées dans le
« Duxing liezhuan », c’est tout simplement parce que I’historien ne disposait pas
pour ces régions de sources analogues au Hou Hanshu de Xie Cheng ou au
Huayang guozhi.

Le « Duxing liezhuan » du Hou Hanshu partage neuf personnages avec le
Dongguan Hanji, personnages qui pour la majorité d’entre eux viennent des
régions centrales, et qui tous connaissent une carriére d’envergure « nationale »:
le Dongguan Hanyji, entreprise trés officielle, semble avoir privilégié des person-
nages « centraux », dans tous les sens du terme. Une conclusion vraisemblable
est que les historiens postérieurs, de Xie Cheng a Fan Ye, se soient reposés sur
deux sortes de textes pour enrichir leur collection de duxing : des ceuvres reflétant
une perspective officielle, comme le Dongguan Hanji, pour les personnages les
plus importants ; et des sources plus régionales pour les figures locales, avec

36 Hou Hanshu, 81.

37 Toujours selon le recensement de 140, la commanderie de Guanghan comptait environ
500’000 habitants, et celle de Ba, un peu moins de 1.1 million d’habitants. Cf. de Crespigny
2007 : 1205.



DE GRUYTER Les « Hommes singuliers » (duxing) du Hou Hanshu =— 831

forcément des déséquilibres dans la représentation géographique étant donné la
disponibilité trés variable de ce type de sources.’®

Pour une majorité de nos hommes singuliers, nous avons donc plusieurs
sources, et la possibilité de comparer entre différentes versions de leur biogra-
phie. Ces versions sont souvent incomplétes, mais lorsqu’elles permettent la
comparaison, elles sont trop proches, parfois au mot pres, pour imaginer autre
chose qu’une source de départ unique. Les différences relévent dans la majorité
des cas du simple travail d’édition (variations de caractéres, omissions, résumé),
ou éventuellement d’une transmission corrompue. La version de la biographie
de Zhang Wu dans le Hou Hanshu de Xie Cheng parait ainsi moins compléte que
celle de Fan Ye.* Dans le cas de Fan Shi, la version de Xie Cheng est trés proche
de celle de Fan Ye, mais avec une partie finale trés ramassée ; la partie finale
telle que nous la donne Fan Ye se retrouve en revanche presque mot a mot chez
Hua Qiao : Fan Ye s’est peut-étre inspiré directement de ce devancier, qu’il
mentionne d’ailleurs comme 'une de ses sources. De facon générale, il parait
impossible, en comparant les différentes versions des biographies de duxing, de
tirer des conclusions probantes quant a la filiation des versions ou quant aux
sources effectivement utilisées par Fan Ye. La forte corrélation entre son
« Duxing liezhuan » et les biographies de duxing du Hou Hanshu de Xie Cheng
peut s’expliquer, on I’a dit, par un emprunt direct a ce dernier, ou indirectement
par une autre source antérieure (par exemple le Hou Hanshu de Hua Qiao) qui se
serait elle reposée sur 'ceuvre de Xie Cheng et sur sa conception des duxing.*°

38 1l serait utile de procéder a des observations analogues pour tout le Hou Hanshu, de fagon
systématique, afin de mieux cerner la fagon de travailler de Fan Ye. Une premiére impression
est cependant que le manque d’homogénéité géographique du « Duxing liezhuan » représente
un cas particulier. On ne constate par exemple pas de surreprésentation des régions de Wu et de
Kuaiji dans les biographies en général. Le Hou Hanshu propose la biographie d’environ 630
personnages (sans tenir compte des biographies consacrées aux « barbares », qui sont de nature
différente ; a noter que H. Bielenstein parvient a un total de 558 « proper biographies »,
notamment parce qu’il ne prend pas en compte les empereurs et les impératrices, cf.
Bielenstein 1953 : 25). Sur ces 630 personnages, une vingtaine seulement viennent de Wu ou
de Kuaiji, proportion qui correspond a peu prés au poids démographique de ces commanderies
par rapport a la population totale de ’Empire - et rend donc la surreprésentation des duxing de
ces régions d’autant plus frappante. La répartition géographique parait également homogéne
pour d’autres types de personnages, par exemple les ermites ou les eunuques.

39 Cf. Wang 1987 : 88.

40 Les commentateurs inférent parfois trop rapidement des rapports de filiation a partir de
ressemblances textuelles. Ainsi un interpréte récent (Liu 2006 : 71) conclut-il de passages trés
proches du Hou Hanshu de Xie Cheng et du Shishuo xinyu que ce dernier a utilisé le premier
comme source. Si cela était le cas, cela conforterait évidemment I'idée que le Hou Hanshu de
Fan Ye, composé a la méme époque que le Shishuo xinyu, ait pu lui aussi s’appuyer sur le Hou



832 =— Nicolas Zufferey DE GRUYTER

Au-dela de ces questions historiographiques, qui compliquent la question
en y ajoutant une dimension conjoncturelle, est-il possible d’établir une « typo-
logie » des duxing, en identifiant des caractéristiques communes a tous ces
personnages?

Notons tout d’abord, pour en finir avec la géographie, que la catégorie de
duxing ne parait pas liée a une région particuliére, a part pour le motif de nature
historiographique qui vient d’étre suggéré. Une moitié des hommes singuliers
(12) viennent de la grande plaine du nord (sud du Hebei, ouest de 1’actuel
Shandong, Henan), ce qui est statistiquement cohérent étant donné la popula-
tion de cette région*' ; deux viennent de Taiyuan (actuel Shanxi). De grandes
régions de ’Empire ne sont certes pas du tout représentées, comme le nord, le
nord-est, ou le sud lointain, mais l’origine géographique des duxing parait
cependant trop variée pour lier le phénomeéne a une région particuliére.

Si au plan géographique le « Duxing liezhuan » n’est guére homogéne, il
I’est plus au plan temporel, avec un tiers des personnages actifs sous 'usurpa-
teur Wang Mang (r. 9-23 apr. J.-C.) et au début des Han postérieurs, un autre
tiers vivant durant le dernier quart des Han postérieurs, et un dernier tiers
réparti entre ces deux extrémités : les duxing ne paraissent donc pas plus liés a
une époque qu’a une région particuliére. Les moments de crise, la restauration
des Han d’une part, la fin de la dynastie d’autre part, sont naturellement
propices a la révélation de caractéres d’exception, d’ou sans doute le poids
de ces périodes dans le « Duxing liezhuan »: plusieurs des duxing du début et
de la fin de la dynastie sont effectivement confrontés a des événements histo-
riques qui les dépassent. Cette répartition correspond par ailleurs a 1'une des
priorités des anciennes histoires dynastiques, qui est justement de légitimer les
transitions entre dynasties : les événements qui marquent la fondation d’une
dynastie, et ceux qui font de méme pour sa chute, possédent souvent une
importance démesurée dans les histoires officielles, et le Hou Hanshu ne fait
pas exception.*?

Hanshu de Xie Cheng. Mais malheureusement, la proximité textuelle peut s’expliquer par des
emprunts indirects, par I'intermédiaire d’autres ceuvres historiques aujourd’hui perdues. Dans
le cas du Shishuo xinyu, la question est d’autant plus complexe que son auteur, Liu Yuging, est
également 'auteur d’un Hou Hanshu (aujourd’hui perdu), ce qui présuppose que, comme Fan
Ye, il avait sans doute plusieurs sources sur les Han postérieurs a sa disposition.

41 Avec environ vingt millions d’habitants (selon le recensement de 140), cette région con-
centre environ le 40% de la population de I’Empire.

42 Sur les quelque 600 personnages qui font I’objet d’une biographie dans le Hou Hanshu, 170
environ peuvent étre rattachés aux régnes de Wang Mang ou de Guangwu, et 230 a ceux des
empereurs Huandi (r. 147-167), Lingdi (r. 168-189) et Xiandi (189-220). Les régnes
intermédiaires, qui représentent environ la moitié de la durée de la dynastie des Han



DE GRUYTER Les « Hommes singuliers » (duxing) du Hou Hanshu = 833

En ce qui concerne la classe sociale, si la majorité des duxing peuvent se
prévaloir d’une carriére ou d’une influence « nationale », tous: a ’origine a des
élites régionales ou locales, principalement celles des fonctionnaires de pro-
vince, et dans quelques cas de familles riches. Par rapport a cette dimension
élitaire, on note trois exceptions : Li Shan est au départ un domestique ; Li
Chong est décrit comme venant d’une famille pauvre, et celle de Miao Tong ne
parait pas riche non plus. Si ces trois exceptions confirment que les chapitres
collectifs des histoires dynastiques sont parfois un peu plus informatifs quant
aux réalités de milieux moins privilégiés, il n’en reste pas moins que, fonda-
mentalement, les duxing ne viennent pas de milieux populaires. Cette dimension
élitaire est renforcée par le fait que pour la moitié des personnages,*® on est
informé d’une éducation aux Classiques, avec dans plusieurs cas un passage par
I’Académie impériale ; nombre de duxing sont donc des « classicistes », et méme
pour quelques-uns d’entre eux de « grands lettrés » (da ru K1%), bénéficiant
d’une large réputation et attirant des disciples par centaines. Au-dela de cette
dimension relativement élitaire, normale dans une histoire traditionnelle qui
met en avant les « grands hommes », il parait difficile d’identifier un statut
commun aux duxing.

En ce qui concerne maintenant les valeurs et comportements qui distinguent
ces personnages, ils sont variés : nous avons vu que Fan Ye, dans son introduc-
tion, met en avant le caractére excessif de leur conduite. Les traits qu’il indique
pour les caractériser relévent plus de I'exemple ou de 'esquisse impressionniste
que de la typologie a proprement parler. Concrétement, la moitié des comporte-
ments valorisés dans le « Duxing liezhuan » relévent de la loyauté (zhong &) ou
de la fidélité (xin 15), que ce soit envers la dynastie ou, le plus souvent, envers des
supérieurs hiérarchiques immeédiats ; quatre des « hommes singuliers » se signa-
lent par une indéfectible fidélité en amitié, trait qu’on peut aussi rapporter a la
loyauté. Trois biographies relévent de la piété filiale (xiao ) ou de vertus
familiales analogues. Enfin, plusieurs biographies valorisent I’honnéteté et le

postérieurs, ne sont donc représentés que par un tiers des personnages. Cf. aussi Bielenstein
1953 : 25, qui dans le méme sens considére que 150 biographies (sur le total de 558 de son
décompte) relévent du seul régne de Guangwu. Tous ces chiffres sont bien entendu sujets a
interprétation dans le détail, mais ils confirment I"importance du début (et de la fin) de la
dynastie pour I’historien.

43 Nous ne savons rien de la formation de Liu Yi (23), mais il est capable de citer le Rituel, et il
parait donc raisonnable de le considérer comme un lettré. Xiang Xu a également recu une
éducation, puisqu’il est présenté comme un spécialiste du Laozi, mais cela suggére un posi-
tionnement différent par rapport a 'orthodoxie : Xiang Xu est d’ailleurs décrit comme une sorte
d’ermite excentrique (cf. Vervoorn 1990 : 184, 186), et c’est le seul des 24 personnages sur lequel
I’historien laisse planer un soupgon de duplicité.



834 =— Nicolas Zufferey DE GRUYTER

service a la communauté. Cette répartition est sujette a interprétation, nombre
d’hommes singuliers s’illustrant par plusieurs qualités ; la piété filiale, par exem-
ple, apparait comme valeur secondaire chez plusieurs d’entre eux. Si on devait
ramener toutes ces biographies a un trait fondamental, ce serait ’abnégation, le
dévouement, voire le sacrifice, pour une cause jugée supérieure, que ce soit la
dynastie ou les supérieurs, les amis, la famille ou la collectivité, cela avec ce
jusqu’au-boutisme noté par Fan Ye dans son introduction : tous les duxing sont
préts a laisser de coté leurs intéréts personnels, leur carriére, leurs richesses, leur
vie méme, pour obéir a des impératifs moraux en quelque sorte catégoriques.

Au-dela de cet esprit commun, les comportements mis en exergue varient
selon les périodes, tout simplement parce que des temps différents commandent
des comportements différents. Pour le régne de Wang Mang et le régne de
I’empereur Guangwu (r. 25-57), c’est surtout par leur fidélité aux Han que les
duxing s’illustrent, en refusant leur allégeance a I'usurpateur Wang Mang ou au
« renégat » Gongsun Shu AfRiA (?-36 apr. J.-C.). Durant la période
intermédiaire, soit en gros du milieu du 1* siécle jusqu’au milieu du 2° siécle,
époque durant laquelle la dynastie est bien installée et ot les loyautés officielles
ne posent plus probléme, les qualités des duxing sont plutot privées : la piété
filiale, la fidélité en amitié et dans une moindre mesure la loyauté envers les
supérieurs hiérarchiques, souvent aux échelons inférieurs de ’administration.
Dans le dernier quart de la période, la déliquescence du gouvernement central
rend l’allégeance au pouvoir plus difficile : les valeurs illustrées sont plutot
I’honnéteté dans les fonctions, les services rendus a la communauté en période
de crise, le sens du sacrifice pour autrui. D’autres sources que le « Duxing
liezhuan », notamment épigraphiques, montrent que cette derniére époque,
avec le retour forcé de certains lettrés en province, et plus généralement le
besoin de se reposer sur les autorités locales, contribuent a mettre en avant
les comportements utiles pour la communauté,**

Le « Duxing liezhuan » rassemble des personnages largement hétéroclites,
comme le reconnait Fan Ye lui-mé&me dans son introduction, et il parait difficile
de tirer de ces biographies beaucoup d’éléments supplémentaires pour les
caractériser en tant que type. En revanche, la comparaison avec des figures
parfois proches, comme les ermites ou les chevaliers-errants, peut étre instruc-
tive ; un rapprochement de ce type montrera également, on 1’espére, 1'impor-
tance du contexte (le contexte du texte du Hou Hanshu) pour enrichir notre
vision d’une catégorie de personnages manifestement considérée comme impor-
tante par I’historien.

44 1érection de stéles commémoratives parait par exemple augmenter fortement durant le
dernier quart des Han postérieurs, cf. Ebrey 1980 : 332, 352-353.



DE GRUYTER Les « Hommes singuliers » (duxing) du Hou Hanshu = 835

4 Duxing et ermites

Si ’ermite chinois se définit en principe, comme dans d’autres traditions, par la
pratique de la réclusion, il est moins une figure religieuse ou mystique qu’une
posture politique*: beaucoup d’ermites chinois se signalent avant tout par un
rejet du pouvoir, rejet qui prend la forme concréte d’'un refus de tout poste
officiel. Ce refus peut étre absolu ou conjoncturel : les ermites les plus intransi-
geants refusent toute carriére officielle par principe, quel que soit le pouvoir
auquel ils ont affaire ; d’autres ne se retirent que devant des souverains ou des
dynasties qu’ils considérent comme illégitimes ou corrompus.*®

Sous les Han, I’érémitisme devient un indicateur de la qualité d’'un gouver-
nement : que ’ermite accepte de sortir de sa retraite pour prendre un poste, et la
légitimité du souverain qu’il accepte de servir s’en trouvera augmentée ; qu’il
s’entéte dans sa réclusion, et certains y verront une condamnation implicite du
pouvoir. Il est donc utile pour les souverains de gagner les ermites a leur cause,
et ceux-ci sont réguliérement courtisés jusqu’a ce qu’ils acceptent de rentrer
dans le rang. Ces sollicitations peuvent étre plus ou moins insistantes, et la facon
dont un souverain traite les refus devient elle-méme un indice de sa qualité
morale : ainsi I’empereur Guangwu tolére-t-il sans les inquiéter les reclus qui
s’entétent a refuser les postes qu’il leur propose, tandis que son rival Gongsun
Shu recourt volontiers a la menace pour les soumettre, attitude considérée en
elle-méme comme une autre indication de son manque de légitimité.

Une conséquence de cette dimension politique de ’érémitisme est que la
réclusion en tant que telle devient superflue. On a donc sous les Han, outre les
reclus « inconditionnels » et les reclus « conjoncturels », un troisiéme type
d’érémitisme, a savoir ’ermite « de marché » ou « de cour », c’est-a-dire des
personnages qui refusent des postes, mais demeurent a la capitale, avec parfois
méme l'idée que c’est cet « érémitisme » qui est le plus valeureux et le plus
efficace.”” Cette position équivaut dans certains cas a une forme courageuse de

45 Les dimensions philosophiques et mystiques de I’érémitisme chinois ont cependant été
sous-estimées, notamment aprés la chute des Han, dans le contexte du bouddhisme et du
taoisme religieux. Sur I’érémitisme en Chine ancienne, cf. les travaux incontournables de
A. Vervoorn (1990) et de A. Berkowitz (2000). En ce qui concerne 1’évolution des discours sur
les ermites durant la dynastie Han, cf. B. L’Haridon (2010).

46 A. Vervoorn (1990 : 95, 104) parle de « unconditional eremitism » et « timely withdrawal »
pour distinguer ces deux types d’érémitisme.

47 Comme le dit un proverbe sans doute tardif, « les grands ermites se cachent & la cour, les
ermites moyens se cachent au marché, les petits ermites se cachent a la campagne ».
L’opposition entre « grands ermites », « petits ermites » et « ermites moyens » fait ’objet
d’un célébre poéme de Bai Juyi (772-846), « L’ermite moyen » (Zhong yin +[&).



836 — Nicolas Zufferey DE GRUYTER

dissidence ou de critique, a proximité immédiate de la cour et de ses policiers ;
mais dans bien des cas, cette « réclusion » de proximité n’est qu'une posture
tactique qui a ’avantage de signaler celui qui ’adopte comme vertueux, sans lui
faire perdre le confort d’une vie en ville et les bénéfices du voisinage de la cour.*®

A la fin de la dynastie Han, le pouvoir déliquescent cherche a recruter ou
promouvoir des personnages vertueux, parfois sincérement pour tenter de mora-
liser sa politique, le plus souvent pour se donner bonne conscience ou a des fins
idéologiques. Il sollicite réguliérement les administrations régionales pour
qu’elles recommandent a la nomination des personnes vertueuses, par exemple
des fils pieux, des hommes honnétes, ou encore des ermites. Etant donné
la dimension assez subjective de ce type de recommandations, certains esprits
peu scrupuleux comprennent l'intérét de postures exagérément vertueuses
(guo li 1&#8) pour se faire une réputation de moralité et obtenir rapidement
des postes ou de ’avancement : certains « ermites » refusent manifestement des
sollicitations dans un esprit de surenchére, avec ’espoir que leur esprit de
renoncement (rang %) sera en fin de compte payé de charges et d’honneurs
beaucoup plus importants.

Le Hou Hanshu consacre, nous l’avons vu, deux chapitres biographiques
aux ermites, le premier « nominal », intitulé « Biographies de Zhou [Xie], Huang
[Xian], Xu [Zhi], Jiang [Gong] et Shentu [Pan] » (chap. 53) ; le second collectif,
« Biographies des ermites » (« Yimin liezhuan » #%{#, chap. 83).%°

Les commentaires introductifs de Fan Ye dans ces chapitres peuvent
suggérer une différence essentielle entre les ermites présentés dans ces deux
biographies : ceux du chapitre 53 seraient plutot des ermites « conjoncturels »,
c’est-a-dire refusant de servir de mauvais souverains, alors que leurs homologues
du chapitre 83 seraient des ermites par essence, refusant toute compromission
avec le pouvoir, quel qu’il soit. Cette distinction est reprise par plusieurs
interprétes contemporains®’, mais elle ne correspond pas a la réalité des

48 A. Berkowitz (2000 : 5) parle de « abstract nominal reclusion » pour désigner cette forme
d’érémitisme. B. L'Haridon (2010: 72) propose pour sa part de nommer « ermites politiques » ces
personnages.

49 Etant donné le nombre des personnages traités dans le chapitre 53 (qui d’ailleurs présente
encore d’autres ermites que ceux annoncés dans le titre), ce chapitre n’est pas beaucoup moins
collectif que le chapitre 83.

50 Pour A. Berkowitz (2000 : 169), le chapitre 53 traiterait d’ermites pratiquant une réclusion
conjoncturelle, tandis que le chapitre 83 traiterait d’ermites « par nature »; A. Berkowitz note
cependant a juste titre que « it is difficult to discern [Fan Ye’s] rationale » dans la répattition des
ermites entre ces deux chapitres. Cf. aussi le jugement de Jennifer W. Jay (2002 : 1335), selon lequel
« the recluses are grouped under separate sections in [the] Hou Hanshu, with one chapter reserved
for withdrawal due to adverse times and the other for reclusion motivated by inner nature ».



DE GRUYTER Les « Hommes singuliers » (duxing) du Hou Hanshu = 837

biographies : d’une part, il parait difficile de considérer les ermites du chapitre 53
comme de simples ermites de circonstance, la plupart d’entre eux, a commencer
par le premier, Zhou Xie /&%, ne paraissant pas plus enclins a accepter des
postes que leurs homologues du chapitre 83. Quant a ces derniers, ils ne forment
pas non plus un groupe trés homogeéne pour ce qui est de I’attitude vis-a-vis du
pouvoir ou de la société: si certains sont des reclus au sens plein du terme, vivant
dans des grottes et refusant tout contact avec la société, parfois selon un idéal qui
semble inspiré des critiques fondamentales du Zhuangzi vis-a-vis de la politique
et de la carriére officielle, plusieurs autres sont des spécialistes des Classiques,
entretiennent de nombreux disciples, et ne dédaignent pas de vivre a la capitale.
Et quelques-uns occupent méme des postes a tel ou tel moment de leur vie, ce qui
montre bien qu’ils ne refusent pas par principe la carriére officielle.”

En fait, 1a majorité des ermites des chapitres 53 et 83 paraissent également
réticents a entrer dans la carriére officielle, et la différence entre les deux
chapitres est a chercher ailleurs, peut-étre dans le statut, les ermites du chapitre
53 paraissant plus proches du pouvoir ou de la capitale : plusieurs ont recu une
formation dans les Classiques, et tous paraissent bénéficier d’une grande
réputation dans les milieux lettrés ; tous sont convoqués, a un moment ou a
un autre, a la capitale. On notera également la proximité d’une majorité de ces
ermites avec 'influent Guo Tai ¥(Z& (ou FEK, 1277-169) et le grand ministre
Chen Fan [ # (?-168), d’ailleurs proches I’'un de ’autre : ce lien avec deux des
grandes figures de la lutte contre la corruption et de la résistance aux eunuques,
dans les années 160, suggére une sorte d’identité de groupe qui est vraisembla-
blement I'une des principales raisons du rassemblement de ces ermites dans la
méme biographie.*?

A Tinverse, les ermites du chapitre 83 paraissent plus humbles, et surtout
plus hétéroclites ; contrairement aux ermites du chapitre 53 qui, on I’a dit, vivent

51 C’est le cas de Xiang Chang |7 & et de Wang Ba E#5.

52 Le seul des cing ermites principaux traités dans le chapitre 53 pour lequel aucun lien n’est
mentionné avec Guo Tai et/ou Chen Fan est Zhou Xie /A#E (110-159), actif quelques décennies
auparavant, sous le régne de I’empereur Andi. On notera cependant que Zhou Xie vient de la
méme commanderie que Chen Fan. D’autres liens sont vraisemblables : ainsi, Zhou Xie
bénéficie d’une recommandation de la part de Chen Zhong P/ (?-125), ministre de la justice
sous le régne de I’empereur Andi ; or Chen Zhong et Chen Fan paraissent tous deux avoir été
alliés a une autre famille, celle du lettré Zhou Xing f&#.: Chen Zhong écrit une recommandation
pour Zhou Xing, et le fils de ce dernier, Zhou Jing /&5 (?-168), en fait une pour Chen Fan. La
famille de Zhou Xing représente donc un pont possible entre Zhou Xie et Chen Fan. Au passage,
puisqu’il est question de Zhou Xie, notons que cet ermite est un parent éloigné de Zhou Jia, ’'un
des « hommes singuliers » traités dans le « Duxing liezhuan »: tous deux ont en effet pour
ancétre Zhou Yan, un petit fonctionnaire vertueux actif durant le régne de I'’empereur Xuandi
(r. 74-49 av. ].-C.), sous les Han antérieurs.



838 — Nicolas Zufferey DE GRUYTER

surtout a la fin de la dynastie, ils se répartissent assez également entre toutes les
époques des Han postérieurs. Et méme si certains sont convoqués a la capitale,
voire courtisés par des empereurs, la plupart ont un destin local, voire
complétement caché. Nous avons vu que cette opposition entre personnages
centraux, traités dans des biographies nominales, et personnages plus humbles
présentés de facon plus collective, correspond a I'organisation des histoires
dynastiques en général, et du Hou Hanshu en particulier.

Entre les ermites et les hommes singuliers du « Duxing liezhuan », des points
communs sont indubitables, a commencer par l'intransigeance morale : par
certains de leurs comportements, les duxing, ou au moins ceux de la fin de la
dynastie, participent de cet esprit de « moralité excessive » (guoli i&#8) identifié
comme une caractéristique de ’époque. Plus concrétement, les duxing se signa-
lent fréquemment par un refus de la carriére qui rappelle celui des ermites. Ainsi,
sur les vingt-quatre protagonistes du « Duxing liezhuan », quatorze déclinent ou
abandonnent a un moment ou un autre de leur vie un poste officiel ; le vocabu-
laire indiquant le refus de servir est aussi stéréotypé qu’abondant™. Une
conséquence de ce refus de servir est que plusieurs des hommes singuliers
meénent au moins temporairement une vie de reclus, avec des caractérisations
qui sont celles-la mémes qui sont utilisées dans les biographies d’ermites a
proprement parler.”*

53 Ainsi, Qiao Xuan « ne va pas [prendre son poste] malgré des convocations répétées » JHIEA
:&; Fei Yi « ne consent pas a prendre un poste auprés de Gongsun Shu » A f1:i&; Li Ye « quitte
son poste pour maladie, s’enferme chez lui et ne répond plus aux ordres venant de la province
ou de la commanderie » JHF 5, FFIAMEMELZ 47, « persistant 4 ne pas prendre de poste en
prétextant la maladie » [#AE; Liu Mao « abandonne son poste » Z'H; Suolu Fang
« convoqué a nouveau, ne va pas prendre son poste » fR{EANi; Zhou Jia « invoquant une
grave maladie, ne consent pas a exercer ses fonctions » #5/% %, /~H&; Fan Shi « ne répond
pas aux sollicitations des trois ministéres » —JffifFEAE; le fils de Lu Xu « ne se rend pas a des
convocations répétées » EEAHL; Li Chong « ne se rend pas » /g, « n'y va pas » 4T
lorsqu’on lui propose des postes ; Chen Zhong « décline au profit de Lei Yi » 2 LAGEZE, puis «
est démis de ses fonctions pour cause de maladie » ZRLAJi%:; Lei Yi « ne répond pas a la
convocation » /A [iEfy; Fan Ran « ne se rend pas a son poste » A %|'H; Xiang Xu « n’y va dans
aucun cas » %/ 3, et « ne réagit pas » AN lorsqu’on veut 'employer ; Liu Yi « ne céde pas aux
convocations » A~ B4y, « il n’y va pas » /4 gt; Wang Lie « ne va a aucune [convocation] » & A~
il et « parvient & étre démis de ses fonctions » 34z et « n'y va pas malgré les sollicitations
répétées » A%, Wang Lie, qui vit tout a la fin de la dynastie, a une époque trés importante
dans I’évolution des ermites, « se réfugie dans le Liaodong » i %, puis s’humilie en
devenant marchand #3ij B H 7% pour ne pas prendre de postes.

54 Qiao Xuan « fuit et vit dans la retraite » FILAFEIE et « se cache comme reclus dans la
campagne » [B#HEF; Li Ye « vit en reclus, se cachant dans les vallées, effacant toutes traces
de son nom »; Fan Ran « s’enfuit » #8Z:, « se cachant et fuyant aux confins des régions de Liang
et de Pei, marchant vétu de haillons sur les chemins, pratiquant la divination sur les marchés »



DE GRUYTER Les « Hommes singuliers » (duxing) du Hou Hanshu = 839

Nous avons vu qu’a la fin des Han, il est tentant pour des hommes peu
scrupuleux de se faire passer pour des ermites, une attitude de renoncement par
rapport aux postes ou aux honneurs permettant un peu paradoxalement de se
faire remarquer et de se faire nommer a des fonctions parfois importantes. Xiang
Xu (?-184), qui fait I’'objet d’une biographie dans le « Duxing liezhuan »,
pourrait étre un exemple de cette attitude : descendant d’un ermite célébre du
début des Han postérieurs, il a étudié le Laozi et se comporte de facon excen-
trique, n’hésitant pas a mendier pour survivre. Admiré pour son caractere, il est
I’objet de diverses recommandations et finit par étre nommé chancelier du
royaume de Zhao ; mais il exerce cette fonction de facon paresseuse, et on le
soupconne de n’avoir été qu’un hypocrite.”

Certains des « hommes singuliers » se rapprochent donc clairement des ermites,
a tel point que dans son ouvrage sur I’érémitisme, A. Vervoorn présente cing des
duxing comme des ermites, sans faire de ce point de vue de différence entre le
« Duxing liezhuan » et les deux chapitres sur les reclus en tant que tels.”® Si I’on
accepte ce point de vue, il convient de préciser que les « ermites » du « Duxing
liezhuan » ne sont pas des reclus par principe, mais bien plutét des ermites de
circonstance : en effet, les hommes singuliers acceptent quasiment tous des fonc-
tions dans ’'administration impériale a un moment ou a un autre, et lorsqu’ils
déclinent des nominations, voire se réfugient dans la réclusion, c’est simplement
parce qu’ils considérent que les pouvoirs qui les sollicitent sont infréquentables®’.

[R50 B ki A i 2 AT MUAR 3 M A TH; & un autre moment de sa vie, il « se fabrique une
chaumiére et y réside » J3%&5 %M /5 %; se signalant par un comportement excentrique, il
admire les ermites Min Gong et Liang Hong (qui font I’objet de biographies dans les chapitres
consacrés aux ermites). Liu Mao « s’éloigne du monde pour enseigner dans les monts
Hongnong » @ ittaL i 11151 ##%Z; et des personnages secondaires de la biographie « se font
passer pour aveugles pour éviter les maux du temps » B FET H LAkt ¥, On notera encore que
I'un des duxing, Li Chong, qui n’est sans doute pas lui-méme un ermite, est recruté suite a une
promotion « d’ermites et de grands lettrés » (yinshi daru &1 X 1%), et qu’il profite d’un banquet
pour « discourir sur les hommes du monde vivant en ermites et en cultivant la voie ».

55 A vrai dire, le personnage est difficile a évaluer, puisque dans ses postes suivants il est
décrit comme intransigeant ; il finit exécuté, aprés avoir recommandé de lire des passages du
Classique de la piété filiale (xiaojing Z4%) pour venir a bout de la révolte des Turbans jaunes...
56 Il s’agit de Qiao Xuan, Li Ye, Li Chong, Xiang Xu et Wang Lie, cf. Vervoorn 1990 : 142-143,
142-143, 288, 184-186 et 169, respectivement.

57 Qiao Xuan occupe des postes importants a la cour a la fin des Han antérieurs, mais il refuse
de servir Wang Mang ; de la méme maniére, Li Ye, qui occupe un poste avant le régne de Wang
Mang, quitte son poste au moment de 'usurpation de ce dernier, et refuse jusqu’a la mort les
sollicitations de I'illégitime Gongsun Shu ; Liu Mao quitte une fonction officielle pour ne pas
servir Wang Mang, mais accepte a nouveau des postes au début du régne de Guangwu ; Wen Xu
sert Guangwu, mais refuse de servir le rebelle Wei Ao.



840 =—— Nicolas Zufferey DE GRUYTER

Cela confirme ce que nous avons dit plus haut sur les ermites dans le Hou Hanshu en
général, a savoir que "opposition n’est pas tant entre le chapitre 53, qui traiterait
d’ermites conjoncturels, et le chapitre 83, qui présenterait de vrais reclus — mais
entre ces deux chapitres et le « Duxing liezhuan »: ce serait dans ce dernier chapitre
que seraient présentés des personnages proches de I’érémitisme par leur attitude
politique, voire leur intransigeance morale, mais qui ne sont pas essentiellement
des reclus. Cette répartition suggére que sous les Han postérieurs, au moins selon
les conceptions de I’historien, il demeure une différence fondamentale entre reclus
véritables et ermites de circonstance, ces derniers n’étant pas encore reconnus
comme une catégorie suffisamment claire ou importante pour faire I'objet d’un
chapitre a part entiére.

Pour terminer, soulignons qu’un bon tiers des hommes traités dans le
« Duxing liezhuan » n’ont rien a voir avec 1’érémitisme ou le refus de postes :
on ne poussera donc pas trop loin I’analogie entre duxing et ermites. Car c’est en
définitive par leurs qualités morales extrémes, et non pas en raison d’une
certaine posture par rapport a la politique ou a la carriere officielle, que se
définissent les hommes singuliers.

5 Hommes singuliers, chevaliers-errants
et « lettrés célébres »

Si ce que nous venons de dire est juste, le chapitre biographique consacré aux
duxing serait le seul du Hou Hanshu dont la thématique serait d’ordre moral
plutdt qu’'un trait objectif comme la profession, le statut, le sexe, I’appartenance
a un clan ou I’ethnie. Dans le Shiji et le Hanshu, les seuls chapitres collectifs
comparables sont ceux qui présentent les « chevaliers-errants »° (xia ou
youxia), dont nous avons déja mentionné qu’ils n’ont pas d’équivalent dans le
Hou Hanshu. La catégorie de xia n’est pas non plus précise — comme le dit un
commentateur, « les youxia ne sont pas un groupe social relativement fixe,
défini par un critére comme le statut ou la profession ; ils sont avant tout un
certain type de comportement social. »*°

58 Les chapitres consacrés aux « flatteurs » dans le Shiji (chap. 125) et dans le Hanshu
(chap. 93), ainsi que le chapitre consacré aux « bouffons » dans le Shiji (chap. 126), ne traitent
pas non plus de personnages au statut bien défini, mais dans leur précision thématique ils ont
un caractére d’objectivité que n’a pas le « Duxing liezhuan » du Hou Hanshu.

59 Qing 2011 : 134.



DE GRUYTER Les « Hommes singuliers » (duxing) du Hou Hanshu = 841

Le fait que Fan Ye ait renoncé a proposer une biographie collective de youxia
a généralement été interprété comme un indice de leur déclin : I’historien n’aurait
pas jugé utile de leur accorder la méme place que ses prédécesseurs parce qu’ils
n’auraient pas joué sous les Han postérieurs un réle aussi important qu’aux
époques précédentes.®® Quelques interprétes, cependant, estiment que ce sont
les duxing qui auraient repris I'héritage des xia, le « Duxing liezhuan » devenant
une sorte de biographie de substitution pour les chapitres sur les youxia du Shiji et
du Hanshu. Ainsi le trés érudit ##2 (Ch’ien Mu, 1895-1990) avait-il jugé dans son
Guoshi dagang [ 52 K4 (Apercu de I'histoire nationale, 1939) que « les person-
nages des biographies de chevaliers-errants et de marchands des Han antérieurs
se retrouvent dans les biographies des ru et des duxing »*' du Hou Hanshu. Un
auteur plus récent, Yang Ying, I'un des rares a avoir consacré une étude aux
duxing, va dans le méme sens:

Le « Duxing liezhuan » du Hou Hanshu [...] continue dans une grande mesure les
« Biographies de youxia » que l’on trouve dans les histoires dynastiques antérieures :
il transforme et reconstruit les youxia en se conformant aux évolutions de mentalité
de I’époque, et c’est ce chapitre qui entraine la véritable disparition des « Biographies
de youxia ».%

Pour Yang Ying, les duxing seraient un avatar confucianisé des youxia : le
« Duxing liezhuan » refléterait les évolutions sociales sous les Han postérieurs,
tout en contribuant a faire entrer dans le rang les « chevaliers-errants », en
rognant dans leur comportement les aspects les plus subversifs et en rendant
leurs valeurs en quelque sorte solubles dans 1’orthodoxie impériale.

A vrai dire, un éventuel rapprochement entre « hommes singuliers » et
« chevaliers-errants » dépend beaucoup de la vision que I’on se fait des xia, ce
mot ayant des significations trés variables selon les textes ou les époques. Une
abondante littérature a été consacrée au sujet, surtout en chinois, intérét qui
s’explique pour plusieurs raisons, la premiére étant I'importance des chevaliers-
errants dans la littérature chinoise ancienne, mais aussi dans la culture con-
temporaine, avec la fortune du roman d’arts martiaux (wuxia xiaoshuo Ff/Nift)
et du cinéma d’arts martiaux (wuxia pian H.f% /") au 20° siécle. Les xia sont par
ailleurs considérés comme typiquement « chinois », ce qui explique également
I'intérét qu’ils ont suscité récemment en Chine populaire, dans un contexte de

60 Cf. Sun 1975.

61 Qian 1996 : 22.

62 Yang 2011 : 49. Cf. aussi Qing Lei (2011 : 134-135), selon lequel aprés le régne de ’empereur
Wudi (r. 141-87), les xia seraient de plus en plus des fonctionnaires, certains d’entre eux étant
méme recrutés par concours.



842 — Nicolas Zufferey DE GRUYTER

fievre culturelle ou de « nationalisme culturel ». Mais malgré les nombreux
travaux qui leur ont été consacrés, ils paraissent échapper a la définition.

En ce qui concerne leur origine, la majorité des interprétes considérent les xia
comme issus de la classe des « officiers », shi 1=, plus précisément des wushi X -,
les « guerriers »®* ; mais le concept de shi, qui selon les contextes désigne des
gentilshommes de basse noblesse, des officiers, des fonctionnaires, ou encore des
lettrés, parait lui-méme trop polysémique pour nous apprendre grand-chose sur
les xia. Si a ’époque ancienne le Han Feizi opposait les « lettrés » (ru) aux xia,
plusieurs historiens contemporains rapprochent au contraire ces deux types de
personnages, étant donné la proximité de nombre de leurs valeurs (nous y
revenons ci-dessous) ; plusieurs commentateurs rappellent qu’il n’'y a pas de
contradiction entre confucianisme et entrainement militaire, et que I"'une des
huit factions confucianistes qui se seraient développées aprés la mort de
Confucius, celle de Qidiao (Qidiao zhi ru EREZ 1%), était trés martiale®,
D’autres auteurs préférent rapprocher les xia des moistes — selon la fameuse
formule de I’écrivain Lu Xun, « les adeptes de 1’école des ru devinrent les ru, les
adeptes de I’école moiste donnérent les xia »; et on peut également trouver des
points communs entre xia et taoisme®. Si tous les auteurs s’accordent sur
I'importance des xia a I'’époque des Royaumes combattants, quelques-uns situent
leur apparition dés la période des Printemps et Automnes, voire au début des
Zhou ; quelques interprétes compliquent les choses en insistant sur un possible
ancrage régional des xia, qui sous les Han antérieurs au moins paraissent surtout
actifs dans les villes du nord de I’Empire.®

La définition et le statut des xia ne sont pas plus faciles a établir que leur
origine. Le Han Feizi, en indiquant que « les xia violent les interdits en raison de
leurs valeurs martiales » faisait de ces valeurs un trait spécifique de ces person-
nages, I'autre étant celui de privilégier une « justice privée » (siyi #.3%), ce au
détriment du bien public : on pourrait voir 1a une sorte de caractérisation
générale des xia, mais qui en définitive demeure bien vague. Chez Sima Qian,
la catégorie de xia est en tout cas loin d’étre univoque, puisqu’a lire le Shiji
et certains des commentaires de I’historien lui-méme, on semble pouvoir
ranger sous cette étiquette des personnages divers : « assassins » (cike %,
littéralement : « clients qui transpercent »), « chevaliers-errants (de) ministres »
(?) (gingxiang zhi xia JWAH22 %), « chevaliers-errants oppresseurs » (haobao %¢
#%) et, a l'inverse, « chevaliers-errants populaires » (pifu zhi xia VL3 #%).

63 Zhao 2001 : 59 ; Lu 2001 : 61 ; Li 2011 : 104.

64 Zhao 2001 : 64-65.

65 Sur les rapports entre xia et écoles de pensée anciennes, cf. Zhao 2001.
66 Yang 2011 : 51.



DE GRUYTER Les « Hommes singuliers » (duxing) du Hou Hanshu = 843

Certaines sources anciennes suggérent d’ailleurs qu’a I’époque pré-impériale, le
mot xia désigne les patrons ou protecteurs qui entretiennent des hommes de
main armés, plutdt que ces derniers en tant que tels, appelés pour leur part
« clients », « protégés » (ke %)%, comme dans I’expression cike, « assassins ».
Ce qui est certain, c’est que les relations interpersonnelles, les liens patron/
client, ou plus généralement les réseaux jouent un rdle fondamental dans la
culture des xia, et certains en font méme la caractéristique essentielle de ces
personnages ; cela n’est pas indifférent pour notre propos, étant donné I'impor-
tance des relations patron/client, des cliques, des réseaux locaux a la fin de la
dynastie Han.®®

Il parait a premiére vue plus facile de s’accorder sur les valeurs partagées
par les xia : sens de la justice (yi #), loyauté (zhong /&) envers le protecteur ou
I’ami, fidélité a la parole donnée (xin 17), sens de I’honneur, assistance aux
personnes dans le besoin, mépris de la mort. Mais méme sur ce plan, on note un
contraste net entre les youxia du Shiji, qui sont généralement des personnages
positifs, et certains des xia qui apparaissent dans la biographie correspondante
du Hanshu, ou ils sont plutét présentés comme imprévisibles, colériques, et
surtout mal entourés ; I'un d’entre eux trahit un ami, faute qui en tant que
telle rend incompréhensible sa présence dans un chapitre consacré a des per-
sonnages pour lesquels la fidélité, précisément, est une valeur en quelque sorte
consubstantielle®®, De la méme facon, les valeurs martiales et la maitrise de
I’épée paraissent moins essentielles aux youxia du Hanshu qu’a ceux du Shiji.

Il est important de ne pas confondre les xia de I’époque Han avec I'image
des xia telle qu’elle s’est imposée par la suite dans la littérature. Aprés les Han,
les xia subissent plusieurs changements : ils perdent de I'importance dans le
monde « réel » pour en gagner dans la littérature’®. Dans les récits et « contes »
médiévaux, ils se professionnalisent, les techniques de combat devenant I'une
de leurs caractéristiques essentielles. Au plan moral, ils évoluent dans deux
directions : les figures vertueuses tendent a rentrer dans le rang, abandonnant
leurs valeurs privées pour se mettre au service de I’Etat et de 'orthodoxie ;

67 Cf. Tan : 1937 ; Qian : 2004 ; Mou 2011. Dans les mots de Qian Mu : « Les xia sont ceux qui
entretiennent des bretteurs privés (sijianzhe FA%3), les bretteurs privés entretenus de la sorte
ne sont pas eux-mémes des xia. » Concrétement, pour Qian Mu, les xia typiques sont donc les
« quatre grands seigneurs » (zhanguo si gongzi B{#{/ />-F) Menchang, Chunshen, Pingyuan et
Xinling, réputés pour leur importante clientéle de protégés — a savoir les gingxiang zhi xia de
Sima Qian.

68 Sur I'importance des réseaux a la fin de la dynastie Han, cf. Ebrey 1983 ; Nylan 1996.

69 Il s’agit de Lou Hu 7, qui afin de s’attirer les faveurs de Wang Mang livre aux autorités
son ami Lii Kuan & &, venu se réfugier chez lui ; cf. Hanshu, chap. 92.

70 Cf. Lin Muyang 2014.



844 =— Nicolas Zufferey DE GRUYTER

les moins vertueux se transforment en simples bandits, ne conservant
éventuellement de I’exigeante morale des xia anciens que le courage et la
loyauté envers les comparses : dans le nouveau roman d’arts martiaux du milieu
du 20° siécle (xin wuxia xiaoshuo HrE /i), le combattant (wuxia Ef#) a
certainement pris le pas sur le « juste » (xiayi f#3%) si important dans la
littérature antérieure. Il est important de conserver ces évolutions a 1’esprit,
afin de ne pas projeter des caractéristiques tardives sur les xia des époques
anciennes.

Les « hommes singuliers » et les « chevaliers errants » ont indiscutablement
des valeurs communes, au premier rang desquelles le sens de la justice et la
loyauté; le mot « justice » (yi), si important pour les youxia, apparait vingt fois
dans le « Duxing liezhuan ». Comme les youxia, les duxing tiennent leurs
promesses, viennent au secours des nécessiteux et vont jusqu’au bout de leurs
devoirs de loyauté, souvent au mépris de la mort. Le rapprochement entre
youxia et duxing est suggéré par Sima Qian lui-méme, qui dans la préface a sa
biographie des chevaliers-errants décrit certains d’entre eux comme « possédant
la vertu de ’homme de bien qui se comporte de fagon solitaire » (huai duxing
junzi zhi de 1$%&1TH T2 #%) : méme si le mot duxing ne désigne pas ici un type
précis de personnages, I'usage de cette expression tout au début de la biogra-
phie des youxia n’en est pas moins révélatrice d’une proximité naturelle entre
« chevaliers-errants » et « hommes singuliers ».

A l'inverse, force est de constater que le mot xia (ou youxia) n’apparait pas
dans le « Duxing liezhuan », alors qu’il est loin d’étre rare dans le reste du Hou
Hanshu.”' Plus fondamentalement, les duxing ne ressemblent guére aux youxia
mentionnés ou traités dans la biographie du Shiji, qui pour la plupart se
signalent par des prouesses martiales et (ou) le recours a la violence. Ils
difféerent également des youxia du Hanshu, dont on a vu le comportement parfois
trouble et les importants réseaux de partisans : les duxing sont au contraire des
figures largement solitaires (comme le suggére le sens original du mot) ; et pour
ce qui est de la moralité, ils sont bien plut6t dans ’excés que dans I'insuffisance.

Mais la différence la plus importante entre xia et duxing est sans doute le
rapport de ces personnages au pouvoir : alors que les xia étaient des francs-
tireurs mus par un sens de la justice trés personnel, la majorité des hommes
singuliers occupent des postes officiels, et plusieurs se sacrifient pour la dynas-
tie, leurs supérieurs hiérarchiques ou le bien commun ; ils paraissent également
beaucoup plus sédentarisés que les chevaliers-errants : les duxing reléveraient
donc d’un espace intermédiaire entre le monde de la cour (miaotang f#i %) et

71 Le caractére xia apparait 40 fois dans le Hou Hanshu (contre 54 fois dans le Hanshu).



DE GRUYTER Les « Hommes singuliers » (duxing) du Hou Hanshu = 845

celui des « fleuves et des lacs » (jianghu Y1.7)"%. Alors que les xia, en privilégiant
des valeurs personnelles, représentent un défi pour I’Etat, les duxing sont large-
ment intégrés au systéme ; lorsqu’ils refusent de servir ou d’obéir, c’est en
fonction d’une vision de I’Etat qui est en définitive trés orthodoxe ; et méme
lorsqu’ils agissent en fonction de valeurs privées, comme la piété filiale ou la
fidélité envers un ami, cela n’interfére qu’exceptionnellement avec I’ordre public
ou les lois. On ajoutera dans le méme sens que 1’éducation dans les Classiques
de nombre de duxing tranche avec la « culture des xia » telle qu’elle apparait
dans le Shiji ou le Hou Hanshu. En résumé, méme s'il y a indubitablement des
points communs entre xia et duxing, l'idée selon laquelle les seconds
représenteraient un avatar standardisé des premiers parait difficilement accep-
table, tout simplement parce qu’une telle standardisation parait incompatible
avec ce qui fait ’essence méme des chevaliers errants en tant que type social.

Certains auteurs ont également fait des liens entre les « hommes singuliers »
et les « lettrés remarquables » (mingshi 4 1) de la fin des Han, qui critiquent la
politique corrompue de I’époque, notamment a ’occasion du mouvement de
« critique pure » (gingyi i5#%) et en marge de la lutte contre les eunuques.
Durant les derniéres décennies de la dynastie Han, la bonne réputation, voire la
célébrité, est trés importante pour obtenir une promotion, comme l’avait déja
remarqué I’historien Zhao Ji ## & (1727-1814):

Lors des recommandations et des recrutements, on choisissait nécessairement les hommes
en fonction de leur renommée, avec la conséquence que tous ceux qui pouvaient se faire
un nom s’efforcaient de le faire, et le fait de se soumettre a des épreuves devint la
coutume.”

Un interpréte récent voit dans ce trait un lien avec les duxing :

Pour rendre compte de ce trait caractéristique de I’époque, et dans le but de louer les
lettrés (shiren 1= \) qui faisaient tant de cas de leur réputation et de la morale (shang
mingjie 4 1), Fan Ye composa des biographies pour faire I'éloge de ces « hommes
singuliers », méme si ceux-ci ne pouvaient guére se prévaloir d’exploits brillants, et
n’avaient que quelques paroles ou actes dignes d’étre rapportés.’

Plusieurs duxing participent de cet état d’esprit typique de la fin des Han en
s’opposant aux eunuques : ainsi Zhao Bao se distancie-t-il de son cousin, le
puissant eunuque Zhao Zhong (?-189). L’ambigu Xiang Xu, déja rencontré, est

72 Yang 2011 : 52.
73 Zhao 1987 : 61, chap. 5.
74 Yi1994 : 3.



846 =— Nicolas Zufferey DE GRUYTER

présenté par le Zizhi tongjian comme un opposant aux eunuques et il est exécuté
a l'instigation de I'un d’entre eux, Zhang Rang (?-189).”

Mais a nouveau, si on ne peut nier certaines ressemblances entre les mingshi
de la fin des Han et les duxing, les deux catégories de personnages ne peuvent
étre confondues, tout simplement parce que les mingshi correspondent a un
moment précis de I'histoire, celui de la déliquescence du pouvoir a la fin des
Han, tandis que la catégorie de duxing renvoie a une gamme beaucoup plus
large de comportements, dont I’historien trouve des exemples du début a la fin
de la dynastie. Et méme si certains des duxing de la fin des Han adoptent une
posture critique vis-a-vis de la vie politique de ’époque, il parait dans la régle
impossible de les lier a des figures centrales dans la lutte contre les eunuques ;
et plus généralement, ils ne jouent guére de rdle a la capitale. Soulignons encore
que la quéte d’une bonne réputation, qui, on I’a vu, est un trait important a la
fin des Han, n’est pas du tout un théme dans le « Duxing liezhuan » : les
hommes singuliers ne paraissent guére se soucier de leur renommée,

Pour conclure ces deux parties sur de possibles rapprochements entre
hommes singuliers et d’autres types de personnages comme les ermites, les
chevaliers-errants ou certains lettrés de la fin des Han, reconnaissons que si
on ne saurait les confondre, on ne peut nier des convergences, ou peut-étre une
certaine confusion, que ce soit pour les intéressés eux-mémes ou dans le regard
de I'historien.

Nous avons montré les points communs entre duxing et ermites, et entre
duxing et youxia. En ce qui concerne les mingshi, nombre d’entre eux sont forcés
a la retraite et sont parfois rapprochés des ermites ; mais ils sont aussi souvent
comparés aux xia. Nous avons parlé plus haut d’une éventuelle « confucianisa-
tion des xia » a la fin des Han, certains interprétes parlant méme de ruxia
(« chevaliers-errants lettrés ») pour décrire le phénoméne’® ; mais certains
auteurs mettent aussi en avant une forme de martialisation des lettrés, parlant
a l'inverse de xiaru pour décrire les mingshi. Ce vocabulaire composé est
révélateur de I’hybridité des catégories sous les Han postérieurs, tout
particuliérement dans les derniers régnes de la dynastie.””

Le célébre Guo Tai symbolise parfaitement cette hybridité: s’il est surtout
connu comme « juge de caractéres », il est au départ un lettré spécialiste des
Classiques, enseignant des centaines, voire des milliers de disciples. Il est I'un
des piliers du mouvement de « critique pure », et il est proche des lettrés qui se
dressent contre les eunuques : son amitié avec Li Ying (?-169), I’'un des leaders

75 De Crespigny 2007 : 888.
76 Sur ces ruxia, cf. Mou 2011.
77 Cf. Qing Lei 2011 : 135, o1 il est question de « fusion entre ru et xia » (ru xia heliu 4% &ift).



DE GRUYTER Les « Hommes singuliers » (duxing) du Hou Hanshu =—— 847

de cette lutte, ou sa peine lors de la mort de Chen Fan et d’autres partisans, le
prouvent sans nul doute possible. Mais Guo Tai refuse toute sa vie des postes,
admirant d’ailleurs Shentu Pan, 'un des grands reclus de I’époque. Dés le début
de I’époque médiévale, il est considéré comme un ermite ; A. Vervoorn en fait
méme « le sommet de I’érémitisme confucéen durant le dernier sieécle des
Han »’®. A Iinverse, le Baopuzi #1fMF (4° s.), qui consacre un chapitre critique
a Guo Tai, préfére le rapprocher des xia’®. Et méme si les sources anciennes ne le
présentent pas ainsi, il mérite assurément d’étre considéré comme un « homme
singulier » étant donné sa fidélité en amitié.

6 Duxing, confucianisme et officialité
sous les Han

Dans son introduction au « Duxing liezhuan », Fan Ye, en citant Confucius,
rapprochait les « hommes singuliers » du confucianisme. Plusieurs des duxing
s’illustrent par une grande piété filiale, valeur centrale du confucianisme ; et
une moitié des duxing ont été formés aux Classiques. Il est donc tentant de voir
dans les duxing une autre indication de cette confucianisation de la société
volontiers présentée comme caractéristique de la dynastie Han.

Cette dynastie, en effet, a souvent été décrite comme marquant une « victoire
du confucianisme ».2° Ce jugement semble conforté par plusieurs faits : I’adop-
tion de la « doctrine des lettrés » comme seule idéologie officielle (duzun rushu %
B {F#7) durant le régne de ’'empereur Wudi ; la valorisation des Classiques, avec
la multiplication de chaires de docteurs (boshi 1) a I’Académie impériale ; la
mise en avant de vertus comme la piété filiale lors du recrutement de fonction-
naires ; ou encore la contamination de I’administration et en particulier du droit
pénal, par des valeurs confucianistes®’.

Il convient cependant de ne pas surestimer cette « victoire du confucianisme »:
sous les Han, ce qu’'on dénomme improprement « confucianisme » ne touche
que certaines élites et certains discours officiels, et ce d’une facon encore
relativement diffuse.®? Une certaine « confucianisation » de l’administration

78 Vervoorn 1990 : 178.

79 Baopuzi, « Zheng Guo ». Cf. aussi Yu 1998 ; Qing 2011 : 132-133.

80 Voir par exemple Dubs 1938 ; Kramers 1986 : 753.

81 Cf. Goldin 2012.

82 Rappelons que la notion méme de « confucianisme » est problématique : elle est tardive, cf.
Jensen 1997, Standaert 1999 ; et les mots chinois qu’elle est censée traduire, comme ru ou rujia



848 — Nicolas Zufferey DE GRUYTER

n’est vérifiable, et seulement dans une certaine mesure, que pour les élites
centrales, en priorité les grands fonctionnaires ; étant donné les mécanismes
de promotion et la circulation des hauts fonctionnaires, elle est également
plausible au sein des élites régionales. Mais loin de la capitale, des siéges de
commanderies, des cours locales, cette « confucianisation » parait douteuse.
Les textes comme les données archéologiques indiquent la permanence de
conceptions et de pratiques qui n’ont rien de confucianiste ou d’orthodoxe, et
ce y compris dans des tombes de fonctionnaires.*? De facon générale, il parait
difficile de contraster « rationalité confucianiste » et « croyances populaires »
sous les Han, tout simplement parce que la pensée de 1’époque ne fonctionne
pas selon ce type d’oppositions et ne dispose pas du vocabulaire pour le faire.

Une éventuelle confucianisation des meeurs est d’autant plus difficile a
établir que des valeurs comme la piété filiale, couramment associées au
confucianisme, paraissent naturellement présentes dans la société, parfois y
compris dans des milieux trés populaires — et ce avant la confucianisation de
ceux-ci. De ce point de vue, quelques-unes des biographies d’hommes singuliers
sont instructives, comme celle de Peng Xiu:

Peng Xiu, dont le prénom social était Ziyang, venait de Piling dans la commanderie de
Kuaiji. Alors qu'il avait quinze ans, son pére, qui était fonctionnaire dans la commanderie,
obtint un congé et se mit en route avec lui pour rentrer chez eux. Mais en chemin, ils furent
attaqués par des bandits ; Peng Xiu, ainsi pressé par le danger, dégaina sa dague et se
saisit du chef des brigands : « Je suis prét a mourir pour éviter une humiliation a mon pére.
Mais vous, n’avez-vous pas peur de la mort? » Les bandits se dirent : « Ce garcon est un
juste, il vaut mieux ne pas se dresser contre lui. » Ils s’excusérent alors et les laissérent.
Les gens du village louérent le nom de Peng Xiu.®*

Peng Xiu parait venir d’'un milieu relativement modeste (son pére est un
fonctionnaire local), et pourtant il invoque les devoirs de la piété filiale. Plus
révélateur, il invoque ces devoirs pour convaincre des bandits, ce qui suggére
qu’ils partagent ces valeurs, méme si évidemment c’est plutdt le courage de ce

sont eux-mémes vagues et susceptibles d’acceptions trés diverses selon les époques et les
contextes ; cf. Zufferey 2003. Sur la confucianisation de la société sous les Han, cf. Loewe
2012 : 29-30; voire aussi Wallacker 1978. Sur I’attitude des souverains de la dynastie Han vis-a-
vis du confucianisme, cf. Nylan 1999 : 18.

83 Nul besoin d’insister ici, tant les preuves archéologiques ou épigraphiques abondent, y
compris pour les derniéres décennies de la dynastie Han, avec par exemple des préfets super-
visant des cultes locaux (cf. Ebrey 1980 : 337), ou des chefs de districts dont les tombes
témoignent de croyances qui dans l'esprit ne difféerent guére de celles de I'époque des
Royaumes combattants ou du début des Han (cf. Tseng 2012 : 118).

84 Hou Hanshu, 81.



DE GRUYTER Les « Hommes singuliers » (duxing) du Hou Hanshu = 849

« juste » qui les frappe®. On trouve dans d’autres biographies collectives du Hou
Hanshu des indications que le respect des parents était une valeur largement
partagée, ce bien au-dela (bien en dessous) des sphéres des ru ou du confucia-
nisme. Ainsi le célébre découvreur de talents Guo Tai tombe-t-il un jour dans la
campagne sur un homme trés respectueux de sa mére:

Mao Rong %, alors 4gé de plus de quarante ans, labourait les champs. Un jour, il s’était
abrité sous un arbre avec ses compagnons pour se protéger de la pluie ; tandis qu’ils
étaient tous nonchalamment accroupis les uns face aux autres, il se tenait assis bien droit,
avec une grande dignité. [Guo Tai], qui passait par 1a, jugea ce comportement remarqu-
able et engagea la conversation avec ’homme, qui 'invita a séjourner chez lui. Le
lendemain matin, Mao Rong fit tuer un poulet pour le repas. Guo Tai pensa qu’il le faisait
pour lui, mais Miao Rong présenta le plat a sa mére, lui-méme et son hote se partageant
un simple plat de légumes. Guo Tai se leva et s’inclina devant lui : « Vous étes vraiment

un sage ! »%¢

L’un des devoirs de la piété filiale est la « vengeance de sang »: venger le
pére tué ou humilié est selon les textes confucianistes une obligation morale,
avec I’idée radicale qu’« un homme qui ne venge pas la mort de son pére n’est
pas un fils »®”. Mais a nouveau, cette conception n’est pas I’apanage du con-
fucianisme, elle semble avoir été largement partagée, et ce indépendamment de
tout processus de « confucianisation » de la société. Dans le passage suivant, on
voit le célébre ermite Shentu Pan prendre la défense d’une jeune femme qui a
tué des proches de son mari pour venger la mort de son pére:

Yu, une fille de la famille Gou, avait tué un membre du clan de son mari pour venger son
pére. Les fonctionnaires se saisirent d’elle et rapportérent I’affaire a Liang Pei, chef du
district de Waihuang. Liang Pei était d’avis de la mettre a mort, mais Shentu Pan, a
I’époque étudiant, agé de quinze ans seulement, s’avanca et adressa au sous-préfet la
remontrance suivante : « La moralité et le sens de la justice de Gouyu sont propres a
émouvoir les gamins les plus éhontés, et & encourager les enfants a endurer les pires
humiliations. Méme en des temps peu brillants, on érigerait une inscription sur sa tombe !
Vous qui étes quelqu'un de clairvoyant, comment pouvez-vous ne pas prendre cette fille en
pitié ? » Liang Pei, convaincu par ces bonnes paroles, parla en faveur de Gou Yu, et obtint
sa grice ; en conséquence de quoi les indigénes louérent Shentu Pan.®®

85 Le mot que nous avons traduit par « juste », yishi 3§+, peut désigner un homme morale-
ment droit dans des contextes plus confucianistes, mais il reléve plutdt du vocabulaire martial
dans ce passage.

86 Hou Hanshu, 68.

87 Liji, « Quli shang »; cf. aussi Mengzi, 7B.7 et Chungiu fanlu, « Wang dao ». Sur la vengeance
en Chine ancienne, cf. Yang 1957 ; Dalby 1991 ; Cheng 1997 ; Cheng 2004. Sur la vengeance sous
les Han, cf. Zufferey 2009.

88 Hou Hanshu, 53.



850 —— Nicolas Zufferey DE GRUYTER

A nouveau, ce qui est révélateur pour notre présente discussion, ce n’est pas
la vengeance de Gou Yu ou 'argumentaire de Shentu Pan : s’il est impossible de
déterminer le statut et I’éducation de la jeune femme, il est vraisemblable que
Shentu Pan, décrit dans le texte comme « étudiant » (zhusheng #4), était
malgré son jeune age déja bien au fait des devoirs du confucianisme. Ce qui
est instructif dans ce passage, c’est l'attitude approbatrice des « indigénes »
(xiangren #f\), attitude qui montre que la vengeance par piété filiale était
considérée comme normale bien au-dela de certains cercles « confucianistes ».
Ce passage et d’autres du méme genre donnent a penser que les lettrés et les
couches moins éduquées de la population se retrouvaient naturellement sur les
devoirs de la piété filiale, et sans doute sur d’autres valeurs comme la loyauté ou
la fidélité a la parole donnée.

Dans le méme ordre d’idées, ce que certains interprétes chinois contempo-
rains appellent « culture des chevaliers-errants » (xia wenhua #:34%)% peut se
comprendre comme un systéme de valeurs proches du confucianisme, mais
moins élitaire. En effet, si certains xia viennent des couches les plus élevées
de la société, il est indéniable qu'une partie d’entre eux sont issus de milieux
plus modestes, comme ces « chevaliers-errants du peuple » (pifu zhi xia ILR 2.
%) sur lesquels Sima Qian regrettait d’étre si peu informé®°. Sans aller jusqu’a
considérer « que la culture des xia est une production de la conscience popu-
laire » ou une manifestation typique de « grassroots culture » (caogen wenhua %
¥2324k)%Y, on doit reconnaitre que les xia incarnent, jusqu’a un certain point,
une morale largement partagée, ce bien au-dela des élites. Or il y a une
proximité évidente entre certaines des valeurs des xia et les valeurs du con-
fucianisme, comme cela est souligné par de nombreux auteurs : les « trois traits
du confucianiste officiel » que sont la droiture (yi ), le courage (yong %) et le
respect de la parole donnée (xin {5) « étaient également des éléments importants
de la personnalité des xia »%

89 L’idée d’une « culture xia » ou « culture des xia » posséde une dimension idéologique, et
exagére sans doute 'importance des xia en Chine ancienne. Méme en prenant le mot « culture »
dans un sens large, le concept ne va de toute facon pas de soi étant donné I’hétérogénéité des
« chevaliers-errants »; il est cependant d’un emploi courant dans les études sur les xia, cf. par
exemple 'ouvrage de Cao Zhengwen, Zhongguo xia wenhua shi, soit « Histoire de la culture des
xia en Chine » (Cao 1994).

90 Pour certains auteurs, I'apparition de xia « populaires » serait tardive : ils ne seraient
apparus qu’a la fin de la période Qin, dans le contexte du mécontentement vis-a-vis de la
politique de cette dynastie et des guerres civiles qui précédent la dynastie Han, cf. Mou 2011 : 7.
91 Li 2011 : 104.

92 Zhao 2001 : 60-61.



DE GRUYTER Les « Hommes singuliers » (duxing) du Hou Hanshu = 851

Tous ces traits confortent I'idée que les valeurs mises en avant dans le
« Duxing liezhuan » ne doivent pas forcément s’expliquer par une prétendue
confucianisation de la société: en ce qui concerne le respect de I’autorité et des
hiérarchies, la piété filiale, la loyauté, le respect de la parole donnée, il y a une
continuité manifeste entre les textes confucianistes, les valeurs des xia et celles
des duxing, voire les valeurs « populaires », telles qu’elles transparaissent
parfois dans les textes. Cela n’a a vrai dire rien d’étonnant : Confucius a beau
renouveler la morale traditionnelle, il ne s’en appuie pas moins sur des valeurs
largement présentes dans la société depuis des temps anciens. Plus fondamen-
talement encore, ces valeurs possédent une dimension « naturelle », et c’est
d’ailleurs I'une des caractéristiques de la morale confucianiste que de se fonder
sur des caractéristiques essentielles de la nature humaine (ging %) : pour le
confucianisme, le respect pour les parents et la piété filiale découlent naturelle-
ment de I'amour qu’on leur porte spontanément.”® Il est donc normal de
retrouver ces valeurs dans la société chinoise en général (et méme sans
doute universellement, au-dela de modulations culturelles différentes), ce
indépendamment de tout processus de confucianisation.

La défense que Shentu Pan fait de la vengeresse Gou Yu dans le passage ci-
dessus montre par ailleurs que malgré I’époque tardive (la deuxiéme moitié du
2° siécle de notre ére), la loi pénale, ou du moins son application, ne s’est pas
encore « confucianisée »: en effet, le chef de district chargé d’instruire I’affaire
compte d’abord faire exécuter la coupable, en conformité avec le systéme des
peines hérité de la dynastie Qin, qui fait peu de cas des motifs ou d’éventuelles
circonstances atténuantes.”® C’est cette pratique de la loi qui suscite la remon-
trance de Shentu Pan, qui lui oppose une conception beaucoup plus moralisante
qui s’accorde a la fois avec la vision de la piété filiale selon le confucianisme et
avec les valeurs des indigénes qui admirent le comportement de la jeune

93 C’est sans doute Mencius, avant ’époque pré-impériale, qui développe le mieux cette idée ;
cf. Jullien 1995.

94 Sur la confucianisation du droit pénal a I’époque Han, et 'opposition entre la vision trés
« objective » et pragmatique du droit Qin et celle, beaucoup plus morale, de la loi selon le
confucianisme, cf. Goldin 2012. Sous les Han, la loi se « confucianise » peu a peu, mais c’est un
processus lent et complexe, avec des résistances et des débats ; méme sous les Han postérieurs,
des juristes se font les ap6tres d’une vision objective de la loi, héritée du légisme et du systéme
pénal des Qin. La punition de la vengeance par piété filiale donne lieu a des discussions
fondamentales sur le role de I’Etat (cf. Zufferey 2009). La déliquescence politique a la fin du
2¢ siécle encourage méme un retour a certaines conceptions légistes, notamment dans le
domaine juridique, avec par exemple un penseur comme Xu Gan #%# (170-217) qui préne
une application systématique et rigoureuse des peines — tout en demeurant trés proche du
« confucianisme » pour le reste ; sur Xu Gan, cf. McLeoad 2015 : 362-363.



852 — Nicolas Zufferey DE GRUYTER

vengeresse. Ce passage suggére donc une tension entre officialité et réalités
sociales, entre loi et morale ordinaire, et dans une certaine mesure entre les
priorités de I’Etat et des intéréts plus locaux, voire privés.”

On trouve des traces de cette tension entre officialité et morale « privée »
dans plusieurs biographies du « Duxing liezhuan », notamment dans la
réticence de certains des hommes singuliers a accepter des postes, ou dans
leur refus de se soumettre a une autorité supérieure si cela va contre leurs
convictions. La biographie de Zhao Bao est particuliérement instructive dans
ce contexte, parce qu’elle thématise de fagon explicite I’opposition entre devoirs
familiaux et devoirs publics:

Zhao Bao occupa d’abord des postes [subalternes] au niveau de la région et de la
commanderie. A la suite d’'une recommandation de fils pieux et d’hommes intégres, il
fut promu par deux fois, pour étre finalement nommé chef du district de Guangling. Il
occupa cette fonction durant trois ans, s’illustrant par un gouvernement éclairé, et s’atti-
rant les éloges du préfet de la commanderie. Il fut ensuite nommé préfet de Liaoxi”®, ot il
fit preuve d’autorité et de fermeté, et sa réputation suffit a transformer les meeurs de cette
région frontiére. L’année suivant sa nomination, il dépécha une escorte pour aller a la
rencontre de sa mére, de son épouse et de ses enfants ; alors qu’ils arrivaient aux frontiéres
de la commanderie, ils passérent a Liucheng®’, ot ils tombérent sur une troupe de plus de
dix mille Xianbei®® qui avaient franchi les passes pour piller la région ; les Xianbei prirent
en otage la mére, I’épouse et les enfants de Zhao Bao ; ils les mirent dans un char, et
attaquérent le siége de la commanderie. Zhao Bao leur fit face, a la téte de vingt mille
fantassins et cavaliers en ordre de bataille. Les bandits firent sortir du rang la mere de
Zhao Bao et la lui montrérent. Zhao Bao s’exclama, accablé de chagrin : « Je suis un
mauvais fils ! Si j’ai convoité les émoluments d'une fonction officielle, c’était pour assurer
votre subsistance matin et soir, et jamais je n’aurais imaginé qu’au contraire je causerais
votre perte! Autrefois j'étais le fils d’'une mére, mais aujourd’hui je suis le sujet de mon
prince ! La justice commande qu’on laisse de c6té les faveurs privées ! Celui qui trahit son
prince mérite dix mille fois la mort, et aucun chatiment ne suffirait a le punir ! » Sa mére
lui dit au loin : « Zhao Bao, tout est décidé par le destin : comment pourrais-tu faire cas de
moi ? Tu violerais les devoirs de la justice et de la loyauté ! Autrefois, la mére de Wang
Ling, pour affermir la résolution de ce dernier, s’est jetée sur son épée devant I’émissaire
des Han” ! Que cela te serve d’inspiration ! » Alors Zhao Bao langa ’assaut, et les brigands
furent écrasés jusqu’au dernier. Mais la mére de Zhao Bao, ainsi que son épouse et ses

95 Cf. Li Xiaojing 2011 : 105. Cet auteur parle également d’une bipolarisation politique (ZJTIE
¥ #% J5) entre I’Etat (guojia B %) d’une part, la société (shehui £-€) de I'autre (106).

96 Liaoxi #7h: commanderie correspondant a des régions des actuelles provinces du Hebei et
du Liaoning, aux confins nord-est de ’Empire.

97 Liucheng #I#: district dans la commanderie de Liaoxi.

98 Xianbei ff%.: peuple proto-mongol contrdlant (a la fin de la dynastie Han) des régions du
nord et du nord-est de la Chine actuelle, ainsi quune large part de la Mongolie actuelle.

99 Wang Ling FF% (?-180 av. J.-C.) : aprés la chute des Qin, lors de la guerre pour le contrdle
de ’Empire entre Xiang Yu IE (232-202) et Liu Bang ## (256-195), futur fondateur de la



DE GRUYTER Les « Hommes singuliers » (duxing) du Hou Hanshu = 853

enfants, furent tués. Zhao Bao mit provisoirement le corps de sa mére en biére, puis il
demanda la permission de rentrer [au pays natal] pour I'enterrer. L'empereur Lingdi
envoya ses condoléances avec une liste de présents pour les funérailles ; il nomma Zhao
Bao Marquis de Yu. Mais une fois que Zhao Bao eut enterré sa meére, il dit a ses
compatriotes : « Toucher un salaire et fuir le danger, c’est enfreindre les devoirs de la
loyauté; mais laisser sa mére mourir pour respecter les devoirs de la justice, c’est pécher
contre la piété filiale. Dans ces conditions, je n’ai plus aucun honneur a vivre dans ce
monde ! » Il cracha du sang et mourut.'®

Zhao Bao est confronté a un dilemme entre devoirs publics et devoirs privés,
et il sacrifie les seconds pour remplir les premiers ; il viole les devoirs de la piété
filiale, et ce manquement entraine la mort de sa meére. Par son suicide, cependant,
il prouve qu’il est un bon fils, un fils prét a mourir pour sa mére : il s’agit d’'une
sorte de transaction, au sens ot en se donnant la mort il rachéte le crime qu’il a
commis contre la piété filiale. Zhao Bao parvient donc, en sacrifiant sa mére, puis
en se sacrifiant lui-méme, a résoudre I’opposition entre justice publique et justice
privée, mais au prix de sa vie, ce qui montre évidemment I’importante tension
entre contraintes privées et contraintes publiques. Cette tension est une constante
de la vie politique sous les Han. On en trouve un exemple éclatant dans la
biographie du lettré Zhi Yun %[{&, au début des Han postérieurs:

Zhi Yun avait un ami, Dong Zizhang, dont le pére avait été tué par un homme de son village.
Comme Dong Zizhang était trés malade, Zhi Yun alla lui rendre visite. Dong Zizhang était
sur le point de mourir ; trop faible pour patrler, il poussa un long soupir en voyant Zhi Yun.
Ce dernier lui dit : « Je sais que ce n’est pas le destin [qui commande aujourd’hui ta mort]
qui te désole, mais le fait que tu n’as pas pu venger la mort de ton pére. Tant que tu étais 1a,
je ne pouvais que m’affliger pour toi, mais je ne pouvais pas agir [a ta place]. Maintenant
que tu vas mourir, je peux agir [a ta place] et ainsi me libérer de ce souci ! » Dong Zizhang
ne put que lui répondre d’un regard appuyé. Zhi Yun s’en alla ; il rassembla des hommes de
main, tendit une embuscade a I’ennemi de Dong Zizhang [et le tua], puis il présenta la téte
de ce dernier au mourant. Voyant la téte, Dong Zizhang rendit son dernier soupir. Zhi Yun
alla alors aux bureaux du district pour se rendre aux autorités. Le chef de district faisant
trainer la procédure [parce qu’il admirait Zhi Yun], celui-ci lui dit : « Venger mon ami, c’était
une affaire privée qui ne concerne que moi ; juger des affaires judiciaires en toute
impartialité, c’est votre devoir. Je ne vais certainement pas vous embarrasser pour sauver
ma vie ! » Il se retira et gagna la prison. Le chef de district le poursuivit sans réussir a le
retenir ; il se rendit en personne a la prison, tira son épée, menagant de se tuer pour faire
pression sur Zhi Yun : « Si vous ne sortez pas d’ici avec moi, je mourrai pour vous montrer
ma détermination ! » Alors Zhi Yun sortit, puis s’en alla, prétextant la maladie.'*

dynastie Han, la mére de Wang Ling, alors aux mains de Xiang Yu, se serait suicidée pour
pousser Wang Ling a faire allégeance a Liu Bang. Cf. Shiji, chap. 8 ; Hanshu, chap. 40.

100 Hanshu, chap. 81.

101 Hou Hanshu, 29.



854 =— Nicolas Zufferey DE GRUYTER

La transaction de Zhi Yun est de méme type que celle de Zhao Bao, avec
cependant deux différences. Premiérement, il s’agit d’'une situation inversée :
tandis que Zhao Bao attentait aux exigences de la morale privée pour respecter
ses obligations publiques, Zhi Yun viole la loi pour régler une affaire person-
nelle ; en d’autres termes, alors que Zhao Bao mettait en avant la « justice
publique » (gongyi), Zhi Yun privilégie la « justice privée » (siyi), ce qui le
rapproche des xia et de ces comportements jugés éminemment dangereux par
les légistes. Deuxiémement, méme si Zhi Yun, en confessant son crime, offre sa
vie pour payer sa faute, cette compensation lui est refusée, puisque le chef de
district n’accepte pas de le punir. Soulignons que, contrairement a Zhao Bao, Zhi
Yun ne peut pas se suicider, parce qu’il violerait une nouvelle foi la loi (la justice
publique), en s’arrogeant le droit de (se) juger et de (se) condamner, ce qui est
I’apanage du pouvoir officiel.

Le chef de district est lui-méme confronté a un dilemme analogue : s’il punit
Zhi Yun, il enfreint ses valeurs personnelles et agit a I’encontre de son admira-
tion pour 'acte de Zhi Yun ; s’il ne le punit pas, il enfreint les devoirs de sa
charge. Mais a la différence de Zhi Yun, il ne va pas au bout de la démarche :
selon la logique de Zhao Bao ou de Zhi Yun, il aurait dii se dénoncer ou
démissionner pour payer sa faute contre les devoirs de sa charge — il aurait
aussi pu accepter de punir Zhi Yun, satisfaisant ainsi a sa responsabilité pub-
lique, puis démissionner.

Zhi Yun n’est ni un chevalier-errant, ni un « homme exceptionnel », c’est un
ru, un spécialiste des Classiques : son cas montre que la tension entre justice
privée et justice publique transcende les milieux et les classes sociales, et qu’elle
concerne 2 la fois un grand lettré comme lui-méme et un fonctionnaire régional
comme Zhao Bao.

Une autre indication de la tension entre officialité et société est la méfiance,
sans doute largement partagée, des milieux plus modestes vis-a-vis des fonc-
tionnaires, de l’administration ou des procédures légales. Déja sur le fond,
I’application abstraite de la loi parait faire trop peu de cas des sentiments
naturels (ging 1) ou de la face (mian Tfi), si importants socialement.
Plusieurs interprétes notent par ailleurs a quel point les tribunaux pouvaient
étre intimidants, les Chinois éprouvant selon certains une forme de « peur des
procédures légales » (ju song 1E7A), voire manifestant une « mentalité de
répulsion pour les procés » (yansong xinli JR#A0HE).'°% Dans ce contexte, en
cas de difficulté ou de litige, le recours a des figures plus proches comme des
« héros » locaux ou tout simplement la famille parait plus naturel que la

102 Cf. Li 2011 : 105.



DE GRUYTER Les « Hommes singuliers » (duxing) du Hou Hanshu = 855

mobilisation des autorités officielles.’°> De fait, en marge de l'officialité, des
tribunaux, des fonctionnaires, il existe d’autres instances de jugement, beau-
coup plus familiéres. Les sources suggeérent ainsi 'importance de la famille, du
clan, des voisins, qu’on sollicite volontiers pour arbitrer, obtenir réparation ou
simplement servir de témoins.’®® On en trouve un bon exemple dans le
« Duxing liezhuan »:

La famille de Li Chong était si pauvre que les fréres se partageaient nourriture et vétements.
L’épouse de Li Chong lui dit en cachette : « Une telle pauvreté, ¢ca ne peut plus durer!
Comme j’ai mes propres biens', je propose qu’on se sépare du reste de la famille. » Li
Chong feignit d’accepter : « Si nous décidons de partir, il faut organiser un banquet pour
inviter les voisins, proches et éloignés, afin de discuter de tout cela. » L’épouse obéit et
organisa un banquet, invitant les convives. Pendant le banquet, Li Chong s’avanca vers sa
meére et s’agenouilla : « Mon épouse n’a aucune moralité: elle me demande de me séparer
de vous et de mes fréres ! Une telle faute mérite la répudiation ! » Et il houspilla son épouse,
la forcant a quitter la salle ; elle s’en alla, retenant ses larmes. Toute I'assemblée était
abasourdie, et les convives se dispersérent.'

L’histoire suivante, tirée de la biographie de Guo Tai, renvoie a des concep-
tions et pratiques sociales analogues:

Le Ministre de 1'éducation, Yuan Wei, souhaitait trouver un mari pour sa niéce. Lorsqu’il
vit Huang Yun, il soupira : « Voila un homme qui ferait certainement un bon époux ! »
Informé de ce commentaire, Huang Yun répudia sa femme, une dame du clan Xiahou.
Celle-ci dit a sa belle-mére : « Cette répudiation signifie que je vais étre séparée
pour toujours de vous. Je souhaiterais rassembler les membres et alliés de la famille,
afin de témoigner de mes sentiments au moment de prendre congé. » Elle fit alors
organiser une grande réunion, avec plus de trois cents invités. Se tenant au milieu de
I’assemblée, remontant ses manches [par indignation], elle énuméra quinze fautes
privées et particuliérement odieuses de son mari. Une fois qu’elle eut fini de parler,
elle monta dans sa voiture et s’en alla. Huang Yun perdit dés lors toute crédibilité dans le
monde.'”’

Méme si Li Chong vient d’une famille pauvre, il ouvre par la suite une école,
puis aprés quelques tribulations connait une belle carriére officielle ; Huang
Yun, pour sa part, fréquente un ministre, et sa femme a les moyens d’organiser
un grand banquet. On n’a donc certainement pas affaire dans ces histoires a des

103 Cf. Li 2011 : 105.

104 Rappelons que la loi pénale selon le légisme ne s’applique en principe pas aux affaires
privées, cf. Goldin 2012.

105 Sans doute la dot, qui sous les Han demeurait propriété de I’'épouse.

106 Hou Hanshu, 81.

107 Hou Hanshu, 68.



856 =— Nicolas Zufferey DE GRUYTER

milieux populaires. I1 n’empéche que la répétition de cette sorte de tribunal
privé suggére une coutume bien établie, qui correspond d’ailleurs a une gestion
des problémes dont on trouve encore des traces en Chine contemporaine : il
existait des facons non officielles de régler les différends, qui témoignent de
I’existence d’une morale de proximité, proche par certaines valeurs du « con-
fucianisme », mais incarnées dans des instances moins intimidantes que les
administrations ou tribunaux impériaux.

Un autre probléme est que, loin de la cour et des administrations régionales,
les autorités officielles n’étaient pas toujours suffisamment présentes. Si les
valeurs « privées » des xia et des duxing résistent, c’est aussi parce qu’elles
sont nécessaires aux franges de la société, dans les ruelles et les campagnes,
loin de la bureaucratie et de ses juges : les valeurs des duxing sont précisément
ces valeurs de solidarité indispensables pour I'individu ou la communauté,
lorsqu’il n’y a pas d’autre recours, particuliérement dans une société « tradi-
tionnelle » qui ne connait pas de protection sociale. Il est emblématique du
« Duxing liezhuan » que plusieurs des hommes singuliers qui vivent durant les
temps troublés de la fin des Han se sacrifient pour les autres : un exemple
frappant est Liu Yi, qui vient d’une famille extrémement riche, mais qui dis-
tribue sa fortune aux nécessiteux ; au moment de la révolte des Turbans jaunes,
il sauve des centaines de personnes, et finance les funérailles des défunts ; il
finit par mourir de faim avec ceux qu’il a aidés. Deux commentaires qu'’il fait
sont révélateurs dans notre contexte : il juge « que les montagnes célébres et les
grands lacs ne doivent pas étre donnés en fiefs parce qu’ils servent au peuple »,
ce qui est une critique implicite de la corruption de I’époque ; et il résume sa
philosophie en disant que « ne pas venir en aide a ceux qu’on voit dans le
danger n’est pas digne de I’honnéte homme ».'°®

On comprend aussi I'importance des thémes de la fraternité et de I’amitié
dans le « Duxing liezhuan », les fréres et les amis étant les premiers recours en
cas de besoin. Deux des biographies d’hommes singuliers insistent sur 'impor-
tance de I'entraide entre fréres — nous avons vu ci-dessus celle de Li Chong, qui
répudie sa femme parce que, précisément, elle menace ’entente familiale. Et
plusieurs biographies illustrent des amitiés indéfectibles, par exemple celle,
devenue légendaire, entre Fan Shi et Zhang Shao ; I’amitié prend méme ici
une dimension surnaturelle, puisque lorsque Zhang Shao meurt, il apparait en
réve a Fan Shi pour le convier a ses funérailles. Le passage le plus intéressant de
cette biographie est celui dans lequel Zhang Shao fait une distinction entre deux
types d’amitié:

108 Hou Hanshu, 81.



DE GRUYTER Les « Hommes singuliers » (duxing) du Hou Hanshu = 857

Plus tard, Zhang Shao tomba gravement malade et dut garder le lit, et ses compatriotes Zhi
Junzhang et Yin Zizheng le veillaient jour et nuit. Lorsque la fin approcha, Zhang Shao
soupira : « Quel malheur que je ne puisse voir mon ami a la vie a la mort ! » Yin Zizheng dit :
« Zhi Junzhang et moi, nous faisons tout notre possible pour toi ; si nous ne sommes pas tes
amis a la vie a la mort, alors de qui s’agit-il ? « Zhang Shao répondit : « Vous deux, vous étes
mes amis pour la vie. Mon ami a la vie a la mort, c’est Fan Shi de Shanyang. » Peu de temps
aprés, il mourut.'®

Zhi Junzhang et Yin Zizheng viennent de la méme commanderie que Zhang
Shao : on sait I'importance des réseaux régionaux sous les Han et plus
généralement en Chine ancienne, et on peut imaginer que c’est I'une des raisons
pour laquelle ils prennent soin du malade. En d’autres termes, leur amitié posséde
une dimension qui recoupe partiellement la catégorie plus moderme de « relations
sociales » (guanxi [#]1%). On sent dans la biographie une forme d’opposition entre
deux types d’amitié: I’amitié « pour la vie » est 'amitié utile de compatriotes, de
condisciples, de collégues dans la carriére officielle ; I'amitié « a la mort » est
beaucoup plus fondamentale : elle reléve de la relation personnelle forte, et
implique le sacrifice sans calcul, notamment en cas d’urgence.'°

7 Conclusion

En tant que biographie « collective », le « Duxing liezhuan » nous livre quelques
informations sur des couches sociales moins bien représentées dans les biogra-
phies individuelles ou semi-individuelles du Hou Hanshu, principalement les
élites locales ; plus rarement, il léve un coin de voile sur des couches sociales
plus modestes. Des grands lettrés « confucianistes » aux fonctionnaires locaux,
et éventuellement jusqu’a ces milieux plus modestes, on constate une continuité
en ce qui concerne des valeurs comme la piété filiale, la loyauté ou le sens de la
justice, méme si bien entendu les références difféerent : les lettrés citent
Confucius et les Classiques, alors que les gens plus simples respectent (ou ne
respectent pas) des valeurs qui ont implicitement un statut de devoirs naturels.
La véritable tension n’est pas entre des élites « confucianisées » et des masses
qui ne le seraient pas encore, mais entre normes officielles et normes sociales.
Dans cette opposition, les confucianistes, méme s’ils participent aussi de

109 Hou Hanshu, 81.

110 L’amitié entre Fan Shi et Zhang Shao est devenue légendaire en Chine ancienne, comme en
témoigne I’allusion proverbiale du « poulet et du millet » (ji shu #£%s), préparés avant 1’arrivée
de I’ami. Leur histoire a donné lieu a plusieurs récits, avec beaucoup d’embellissements, et ce
jusqu’au Japon.



858 —— Nicolas Zufferey DE GRUYTER

I’orthodoxie, paraissent sur des points fondamentaux plus proches des valeurs
populaires que de la rationalité inspirée du légisme qui continue a inspirer la
pratique du gouvernement.

La biographie des hommes singuliers est également instructive d’un point
de vue historiographique, parce qu’elle nous livre quelques possibles indices
quant au travail de I’historien : sa facon de collecter les matériaux, sa maniére
de les ventiler entre les diverses biographies, ses catégories explicites ou
implicites. Redisons la nécessité de lire ces textes en contexte, par rapport
aux autres chapitres de I’histoire dynastique, mais également en les confron-
tant a des chapitres similaires dans les autres chroniques officielles, pour
mieux cerner des notions qui se définissent en grande partie les unes par
rapport aux autres : on ne peut espérer comprendre les intentions de I’histo-
rien, et dans le cas présent la catégorie de duxing, sans comparer ces hommes
singuliers avec d’autres personnages comme les chevaliers-errants ou les
ermites.

Un certain nombre de questions demeurent ouvertes, et notamment celle de
la paternité des duxing en tant que catégorie historiographique. Nous avons
mentionné le possible role précurseur de Xie Cheng, auteur vers 200 d’un Hou
Hanshu aujourd’hui perdu mais qui a pu servir de source a Fan Ye deux siécles
plus tard, lorsqu’il compose sa propre histoire des Han postérieurs. L'époque
trés troublée de Xie Cheng parait a vrai dire s’accorder assez bien avec I’esprit
du « Duxing liezhuan », non seulement parce les périodes de crise révélent et
valorisent volontiers des figures morales fortes, mais aussi parce que la mise en
avant de la catégorie de duxing correspond bien au contexte de transition entre
la fin des Han et le début du moyen age qui suit. Les duxing en tant que tels
apparaissent en effet comme une catégorie de transition, au sens oti, comme le
reconnait 'introduction au chapitre, les matériaux sont épars et les critéres de
sélection, peu cohérents ; dans les histoires dynastiques suivantes, les chapitres
correspondants seront intitulés de maniére plus précise, en renvoyant explicite-
ment a des vertus comme la piété filiale, la justice ou la fidélité. Mais le « Duxing
liezhuan » peut également se comprendre comme une étape dans le
développement de la mode du « jugement des caractéres » (gingyi pinping 5
s inat, renwu pinping AN¥EE, timu 2 H) qui se développe a partir de la fin
des Han. On ajoutera que le comportement excessif des hommes « singuliers »
annonce a certains égards la valorisation de 1’excentricité du début du 3° siécle.
Plus généralement, la matiére parfois anecdotique ou croustillante des biogra-
phies de duxing annonce la matiére du xiaoshuo /D&, telle qu’elle se
développera également durant les siécles suivants. Bref, a de nombreux
égards, le « Duxing liezhuan » participe autant de 1’esprit de la fin des Han
que du moyen age qui commence.



DE GRUYTER Les « Hommes singuliers » (duxing) du Hou Hanshu == 859

Bibliographie

Berkowitz, Alan (2000): Patterns of Disengagement: The Practice of Reclusion in Early Medieval
China. Stanford: Stanford University Press.

Bielenstein, Hans (1953): The Restoration of the Han Dynasty, with Prolegomena on the
Historiography of the Hou Hanshu. Goteborg: Elanders Boktryckeri Aktiebolag.

Cao, Zhengwen & 1E 3L (1994): Zhongguo xia wenhua shi B {301k 5 (Histoire de la culture
des chevaliers-errants en Chine). Shanghai: Shanghai wenyi chubanshe.

Cheng, Anne (2004): “Filial Piety with a Vengeance.” In Alan Kam-leung Chan (ed.), Filial Piety
in Chinese Thought and History. London: Routledge Curzon, 29-43.

Csikszentmihalyi, Mark (1996): “Michael Loewe, Divination, Mythology and Monarchy in Han"
(review article). Early China, 21: 201-211.

Dalby, Michael (1981): “Revenge and the Law in Traditional China.” American Journal of Legal
History, 25: 267-307.

De Crespigny, Rafe (2007): A Biographical Dictionary of Later Han to the Three Kingdoms
(23-220 AD). Leiden and Boston: Brill.

Du, Weiyun #-43% (2002): Zhongguo shixue shi 522 5 (Histoire de I'historiographie
chinoise), vol. 2. Taibei: Sanmin shuju.

Dubs, Homer H. (1938): “The Victory of Han Confucianism”. Journal of the American Oriental
Society, 58: 435-449.

Ebrey, Patricia (1980): “Later Han Stone Inscriptions.” Harvard Journal of Asiatic Studies,

40: 325-353.

Ebrey, Patricia (1983): “Patron-Client Relations in the Later Han.” Journal of the American
Oriental Society, 103: 533-542,

Egan, Ronald C. (1979): “The Prose Style of Fan Yeh.” Harvard Journal of Asiatic Studies,

39: 339-401.

Goldin, Paul. R. (2012): “Han Law and the Regulation of Interpersonal Relations: ‘The
Confucianization of the Law’ Revisited.” Asia Major, 25: 1-31.

Jay, Jennifer (2002): “Alan Berkowitz, Patterns of Disengagement: The Practice of Reclusion
in Early Medieval China” (review article). The Journal of Asian Studies,

61: 1334-1335.

Jensen, Lionel M. (1997): Manufacturing Confucianism. Durham and London: Duke University
Press.

Jullien, Frangois (1995): Fonder la morale: Dialogue de Mencius avec un philosophe des
Lumieres. Paris: Grasset.

Kramers, Robert P. (1986): “The Development of the Confucian Schools.” The Cambridge History
of China, vol. 1. The Ch’in and Han Empires (221 B.C. - A.D. 220), Cambridge: Cambridge
University Press, 747-765.

L’Haridon, Béatrice (2010): “L’Ermite politique entre clair et obscur: le renoncement au pouvoir
dans les textes historiques des deux dynasties Han”. Etudes chinoises, 29: 69-97.

Li, Xiaojing Z=B% 4 (2011): “Zhongguo xia wenhua yu fazhi” F B0k 57536 (La culture des
chevaliers-errants en Chine et le systéme légal). Zhongnan daxue xuebao (shehui kexue
ban), 17.1: 104-109.

Lin, Muyang #APH (2014): “Han Wei Jin Nanbeichao wenxue de renxia xingxiang miaoshu
shangxi” B E EILFCEM AR ZH#EARFE T (Analyse des représentations de



860 —— Nicolas Zufferey DE GRUYTER

chevaliers-errants dans la littérature des Han et des Six dynasties). Wenxue yishu,
135: 87-88.

Liu, Qiang 2158 (2006): “Shishuo xinyu yu Hou Hanshu bijiao yanjiu” tH3R 3758 Bl 2 Lt
9 (Etude comparée du Shishuo xinyu et du Hou Hanshu). “Journal of Tianzhong”
RAFEF], 21: 69-71.

Loewe, Michael (2012): ““Confucian’ Values and Practices in Han China.” T’oung Pao,

98: 1-30.

Lu, Decai %7 (2001): “Lishi zhong de xia yu xiashuo zhong de xia: Lun gudai wenhua
guannian zhong wuxia xingge biangian” /& 52 # () REL/NER MR Gl ARSI R &R
et #1988 (Chevaliers-errants dans I'histoire et dans le roman: de [évolution de la
nature des chevaliers-errants dans les conceptions culturelles anciennes). Nankai xuebao,
1: 61-67.

Lu, Xun (1937): “Xie Cheng Hou Hanshu xu” # &% & (Préface au Hou Hanshu de Xie
Cheng, disponible sur http://www.bwsk.net/mj/l/luxun/gjxb/002.htm).

Mou, Fasong £ #%#2 (2011): “Ru xia lun: danggu mingshi de yuanyuan yu liubian” & : & 8H
£+ VR %E (Les chevaliers-errants confucianisés: origines et évolutions des lettrés
partisans). Wen shi zhe, 4.

Mcleod, Alexus (2015): “Philosophy in Eastern Han Dynasty China.” Philosophy Compass,

10: 355-368.

Nylan, Michael (1996): “Confucian Piety and Individualism in Han China.” journal of the
American Oriental Society, 116: 1-27.

Nylan, Michael (1997): “Han Classicists Writing in Dialogue about Their Own Tradition.”
Philosophy East and West, 47: 133-188.

Nylan, Michael (1999): “A Problematic Model: The Han ‘Orthodox Synthesis’, Then and Now.”
Chow Kai-wing, Ng On-cho, and John B. Henderson (eds.), Imagining Boundaries:
Changing Confucian Doctrines, Texts, and Hermeneutics, Albany: State University of
New York Press, 17-56.

Qian, Mu #7#2 (2004): “Shi xia” FEf (Explications sur les chevaliers-errants) [1942]. Reed.
Zhongguo xueshu sixiang shi luncong F 241 BAE 2 5R1¢ (Collection d’articles sur
’histoire de la pensée et de I’érudition en Chine), 2, Hefei: Anhui jiaoyu chubanshe,
116-120.

Qian, Mu & #2 (1996): Guo shi da gang [ 52 X4 (Apercu de I'histoire nationale) [1939]. Beijing:
Shangwu yinshuguan.

Qing, Lei H# (2011): “Ruxia yu Hanmo qingyi” f&{#Ee#E A &% (Les chevaliers-errants
confucianisés et le mouvement des purs de la fin des Han). Zhonghua wenhua luntan 2
SCikERE, 2: 132-138.

Qu, Lindong #E#KH (2002): Zhongguo shixue shi gang F B 52 % %24 (Apercu d’historiographie
chinoise). Taibei: Wunan T.F3.

Ryckmans, Pierre (trad.) (1987): Les Entretiens de Confucius. Paris: Gallimard.

Standaert, Nicolas (1999): “The Jesuits Did NOT Manufacture ‘Confucianism’”, East Asian
Science, Technology and Medicine, 16: 115-132.

Tao, Xisheng [ 75 52 (1937): “Xi Han shidai de ke” PR % (Les clients a 'époque des Han
occidentaux). Shihuo &1, 5.

Vervoorn, Aat (1990): Men of the Cliffs and Caves: The Development of the Chinese
Eremitic Tradition to the End of the Han Dynasty. Hong Kong: The Chinese University
Press.



DE GRUYTER Les « Hommes singuliers » (duxing) du Hou Hanshu =—— 861

Wallacker, Benjamin (1978): “Han Confucianism and Confucius in Han.” In David T. Roy and
Tsuen-hsuin Tsien (eds.), Ancient China Studies in Early Civilization, Hong Kong: The
Chinese University of Hong Kong, 215-228.

Wang, Wentai i£3C& (1987): Qijia Hou Hanshu L Z % & (Les sept Histoires des Han
postérieurs). Shijiazhuang: Hebei renmin chubanshe.

Yang, Lien-sheng (1957): “The Concept of pao as a Basis for Social Relations in China.” In John
K. Fairbank (ed.), Chinese Thought and Institutions, Chicago: Chicago University Press,
291-3009.

Yang, Ying #%# (2011): “Hou Hanshu ‘Duxing liezhuan’ yu zhengshi zhong de ‘Youxia liezhuan’
chuantong” &7 & B1T8 B IE 5 S k554 (Le “Duxing liezhuan” du Livre des
Han postérieurs et la tradition de biographies de chevaliers-errants dans les histoires
officielles). Xinan daxue xuebao (shehui kexue ban), 37: 49-54,

Yi, Mengchun 5 &E% (1994): “Hou Hanshu de ‘Zheng yidai deshi™ &% & () 1FE — 078 5%

(La critique positive et négative dans le Livre des Han postérieurs). Changsha shuidian
shiyuan shehui kexue xuebao, 4: 87-89, 48.

Yu, Yingshi 4x2#F (1998): “Xia yu Zhongguo wenhua” {5+ 1k (Les chevaliers-errants et
la culture chinoise). In Liu Shaoming, Chen Yongming (eds.) 21434, Bk P48, Wuxia
xiaoshuo lun juan BAR/iERERFE (Recueil d’études sur le roman d’arts martiaux), vol. 1 1
. Hong Kong: Ming He she BAVi[#L, 4-76.

Yu, Zhanghua, Yu, Fangfang @4, B7575 (2015): “Lun Fan Ye Hou Hanshu xin zeng qi pian
leizhuan” & #il EE1£ 78 & Fr i L & (Des sept biographies thématiques ajoutées dans le
Livre des Han postérieurs de Fan Ye). Jingchu ligong xueyuan xuebao 73 ¥ T 2 F7 S 3,
2: 5-10.

Zhao, )i # & (1987): Ershier shi zhaji —+ —52ZI5C (Notes sur les 22 histoires dynastiques).
Bejing: Zhongguo shudian, 1987.

Zhao, Jian (2001): “Historical Development of the Xia and its Relationship with other Social
Groups in the Pre-Qin Period.” Journal of Asian History, 35: 59-91.

Zhou, Tianyou /&K% (1986): Bajia Hou Hanshu ji zhu )\ 1% &#87E (Edition annotée des
huit Livres des Han postérieurs). Shanghai: Shanghai guji chubanshe.

Zufferey, Nicolas (2003): To the Origins of Confucianism: The Ru in pre-Qin times and during the
early Han Dynasty. Bern: Peter Lang.

Zufferey, Nicolas (2009): “Debates on Filial Vengeance during the Han Dynasty.” In Roland
Altenburger, Martin Lehnert und Andrea Riemenschnitter (Hrsg.), Dem Text ein Freund
(Robert H. Gassmann gewidmet), Bern: Peter Lang, 77-90.






	Les "Hommes singuliers" (duxing) dans le Livre des Han postérieurs (Hou Hanshu, 5e s. apr. J.-C.)

