Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 70 (2016)

Heft: 2

Artikel: Max Ladner (1889-1963) und die frihe Rezeption des Buddhismus in
der Schweiz

Autor: Frey, Nina

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-696839

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-696839
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DE GRUYTER ASIA 2016; 70(2): 399-434

Nina Frey*

Max Ladner (1889-1963) und die friihe
Rezeption des Buddhismus in der Schweiz

DOI 10.1515/asia-2015-0068

Abstract: Switzerland has been an important place in the reception of Buddhism
since the nineteenth century. Especially during the Second World War and
the 1950s, the Buddhist Community Ziirich, with its founder Max Ladner
(1898-1963), was one of the most prominent institutions in making Buddhist
teachings available in Europe. Ladner wrote four books and several articles,
which demonstrate his interpretation of a presumed “authentic” Buddhism
(“Urbuddhismus”) preserved in the Pali-canon. For Ladner, self-responsibility
and independent thinking were of utmost importance. He saw these values
represented in Theravada Buddhism. His interpretation of Buddhism was at
first formulated in a critique of Nietzsche’s interpretation of Buddhism. Ladner
aimed at refuting Nietzsche’s portrayal of Buddhism as a pessimistic and nihi-
listic doctrine. With the foundation of the Buddhist Community Ziirich in 1942,
Ladner intended to bring together like-minded people and thus to refine his own
understanding of Buddhism. Besides that, he corresponded with Buddhists and
intellectuals all over the world, which was a major factor in spreading Buddhist
ideas and connecting Buddhists in Europe.

Stichworte: Max Ladner, Buddhismus Schweiz, Buddhismus im Westen, anatta,
Theravada

1 Einleitung

Seit dem Mittelalter transportierten Reisende wie Marco Polo, spater auch die
Missionare der Jesuiten, Ideen iiber religiose und philosophische Traditionen
Asiens nach Europa. Im 18. Jahrhundert interessierten sich die Aufkldrer fiir den
Konfuzianismus als politisches Ideal und als rationalere, sdkulare Alternative
zum Christentum. Die nachfolgenden Romantiker suchten in den Veden und
Upanishaden nach althergebrachten Weisheiten und empfanden die Texte als
Quelle spiritueller Harmonie. Im Europa des 19.]Jahrhunderts schlief3lich war

*Corresponding author: Nina Frey, Abteilung fiir Indologie, Asien-Orient-Institut,
Universitat Ziirich, Ziirich, Switzerland. E-mail: Nina.Frey@uzh.ch



400 = Nina Frey DE GRUYTER

ganz allgemein die Suche nach den Urspriingen eine der treibenden Krifte der
Wissenschaft. In Philosophen- und Intellektuellenzirkeln bezog sie sich inshe-
sondere auf das Auffinden von Alternativen zum Christentum. Unter anderem
war es dieses Interesse, das zum vergleichenden Studium von Religionen, Spra-
chen und Kulturen fiihrte. Im Spannungsfeld des Strebens nach Rationalitdt auf
der einen Seite und einem neuen Interesse an Okkultismus auf der anderen, fiel
der Fokus insbesondere auf Indien und das (schwerer zugdngliche) Tibet.

Vor diesem Hintergrund entstand europaweit ein vermehrtes Interesse am
Buddhismus, auch auflerhalb der Wissenschaft, da dieser im Rahmen philolo-
gisch-historischer Forschungen zunehmend von den anderen Religionen Asiens
abgegrenzt wurde. Zu den wichtigsten Verdffentlichungen zdhlten hier die ers-
ten buddhistischen Sanskrit-Texte, die Brian Houghton Hodgson seit den 1820er
Jahren zugdnglich machte, eine Inhaltsanalyse des tibetischen Kanons von
Csoma de Koros (1836), sowie das Essai sur le pali (1826) von Christian Lassen
und Eugéne Burnouf. Letzterer gab zudem 1844 mit seiner Introduction a lhis-
toire du buddhisme indien das erste umfassende Werk iiber den Buddhismus
heraus, welches — im Gegensatz zu fritheren Interpretationen durch Missionare
und Reisende — den Buddhismus ,,aus dessen eigenen textlichen Quellen“ dar-
stellte.! Gegen Ende des 19.Jahrhunderts schliefflich wurden die kompletten
Schriften des Pali-Kanon von Karl Eugen Neumann (1865-1915) und Anton
Gueth (1878-1957) verdffentlicht.

Im 19. Jahrhundert wurden buddhistische Konzepte in einem breiten Spekt-
rum, das sich iiber Philosophie, Literatur, Kunst und Musik erstreckte, verarbei-
tet. Besonders prdgte das damalige Bild des Buddhismus in Europa der
Philosoph Arthur Schopenhauer (1788-1860), der sich als erste Person im
deutschsprachigen Raum offentlich als ,,Buddhaist bezeichnete. Sein Werk
Die Welt als Wille und Vorstellung (1819) diente bis in die 1950er Jahre vielen
Europdern und auch einigen Wissenschaftlern als Folie fiir die Beschiftigung
mit dem Buddhismus.?

1.1 Die Schweiz als Ort der Verbreitung buddhistischer Ideen

Obwohl sich die friihe Beschiftigung mit dem Buddhismus iiber ganz Europa
erstreckte und neben dem englischen insbesondere im deutschen und franzosi-
schen Sprachraum stattfand, wird die Schweiz bisher auf der Landkarte der
Rezeption des Buddhismus im Westen kaum wahrgenommen. Sie war jedoch

1 Zotz 2000: 74.
2 Zotz 2000: 75, 76; Myers 2013; Brauen 2000.



DE GRUYTER Die friihe Rezeption des Buddhismus in der Schweiz = 401

in vielerlei Hinsicht ein wichtiger Schauplatz fiir die Verbreitung buddhistischer
Ideen. Zum einen hatten einige bedeutende deutsche Intellektuelle, die sich mit
dem Buddhismus befassten, intensive Verbindungen zur Schweiz, zum anderen
fanden seit Beginn des 20.Jahrhunderts auch auf schweizerischer Seite Bemii-
hungen zur Institutionalisierung des Buddhismus statt.

Richard Wagner (1813-1883), Friedrich Wilhelm Nietzsche (1844-1900) und
Hermann Hesse (1877-1962) verdffentlichten wichtige von buddhistischen
Gedanken inspirierte Werke, wéahrend sie in der Schweiz lebten. Diese Werke
dokumentieren die Anziehungskraft, die der Buddhismus seit Mitte des 19.
Jahrhunderts in Europa hatte. Wagner verbrachte die Jahre 1849-1858 im Ziir-
cher Exil, wo er sich einer Gruppe deutscher Intellektueller anschloss, die sich
mit liberalen, demokratischen und sozialistischen Ideen befasste. Er verarbeitete
vielfach buddhistische Themen in seinen Werken und arbeitete zuletzt an einer
Oper iiber den historischen Buddha.?

Nietzsche kam durch eine Professur an der Universitdt Basel in die Schweiz
und lebte ab 1882 im Sommer in Sils Maria und in den Wintermonaten in Genua.
Er war unter den deutschen Philosophen neben Schopenhauer eine der zent-
ralen Figuren der friihen Buddhismus-Rezeption. Hesse verbrachte iiber die
Halfte seines Lebens im Tessiner Montagnola, wo er in Ascona am Monte Verita
mit vielen Sinnsuchenden seiner Zeit in Beriihrung kam. Seine eigene Faszina-
tion fiir den Buddhismus, die er in seinem Buch Siddhartha (1922) literarisch
verarbeitete, machte ihn insbesondere in den 1960er Jahren zu einer Kristallisa-
tionsfigur der vom Buddhismus Faszinierten. Ab 1933 wurden am Monte Verita
regelmdflig die Eranos-Tagungen zur Begegnung von Ostlicher und westlicher
Religion und Spiritualitéit abgehalten.” Einer der regelméfigen Teilnehmer und
Referenten der Tagungen war der Schweizer Psychoanalytiker Carl Gustav Jung
(1875-1961), der sich intensiv mit philosophischen Aspekten fremder Kulturen
und Religionen auseinandersetzte. Zwar galt sein Hauptinteresse am Buddhis-
mus seinen Experimenten mit dem Spiritismus, dennoch sah er im Buddhismus
die ,vollkommenste aller Religionen®.” Unter anderem verfasste er einen psy-
chologischen Kommentar zum 1935 im Rascher Verlag erschienen Tibetanischen
Totenbuch® und das Geleitwort zu Die grofe Befreiung. Einfithrung in den Zen-

3 Die Oper mit dem Namen Die Sieger stand bereits fiir das Jahr 1870/71 auf dem Spielplan,
Wagner stellte sie jedoch zuriick.

4 Diese Tagungen am Lago Maggiore wurden von der niederldndischen Theosophin Olga
Frobe-Kapteyn (1881-1962) ins Leben gerufen (Clarke 1994: 7; Oldmeadow 2004: 95-125).

5 C.G. Jung sagte: ,,Als ein Student der vergleichenden Religionswissenschaft glaube ich, dass
der Buddhismus die vollkommenste Religion ist, die es gibt.“ (http://buddha-heute.de/rubrik-
14/famous-voices.php (28.10.2015).

6 Evans-Wentz (Hg.) 1935.



402 = Nina Frey DE GRUYTER

Buddhismus (1939) von Daisetz Teitaro Suzuki.” Spiter unterhielt Jung auch
Verbindungen zu einigen Ziircher Buddhisten. Unter den Mitarbeitern seines
Psychologischen Instituts befanden sich frithe Mitglieder der Buddhistischen
Gemeinschaft Ziirich, wie etwa der US-amerikanisch-schweizerische Psychologe,
Psychiater und Psychoanalytiker Kenower Weimar Bash (1913-1986) und der
Kunsthistoriker Rudolf Bernoulli (1880-1948), Cousin von Maria Bernoulli,
Hesses erster Frau.

Bislang wurde die frithe Rezeptionsgeschichte des Buddhismus in der
Schweiz nur ansatzweise thematisiert. Einen wichtigen Uberblick iiber die
Gesamtgeschichte bietet Martin Baumann® in den Artikeln Geschichte und
Gegenwart des Buddhismus in der Schweiz (1998) und Buddhism in Switzerland
(2000).° In einem von Baumann und Jérg Stolz herausgegebenen Werk ver-
offentlichte Kerstin-Katja Sindemann den Artikel Mdnche, Mantra, Meditation:
Buddhismus in der Schweiz (2007)."° Zudem findet sich in Jean-Francois Mayers
Les nouvelles voies spirituelles: enquéte sur la religiosité paralléle en Suisse
(1993)" ein kurzes Kapitel iiber die Anfinge des Buddhismus in der Schweiz.
Schliefilich verfasste der Ethnologe Frank André Weigelt den Artikel Buddhismus
in der Schweiz (2008),'? der im Handbuch der Religionen erschien sowie Doku-
mentation: Buddhismus in der Schweiz. Eine Kurzdarstellung (2009)."

Auch in den Standardwerken zu Buddhismus in Europa finden sich einige
Beziige zu buddhistischer Aktivitdt in der Schweiz, etwa in Volker Zotz’ Auf den
gliickseligen Inseln. Buddhismus in der deutschen Kultur (2000). Schlief3lich fin-
den sich in Hellmuth Heckers Lebensbilder Deutscher Buddhisten (1996)" je ein
Kapitel tiber Max Ladner (1889-1963) und den deutschen Mdnch Nyanatiloka.
Hecker korrespondierte seit 1942 mit Ladner und stand auch nach dessen Tod
noch mit Ladners Familie in Kontakt. In seinem Buch finden sich die detail-
liertesten Angaben zur Biographie des Schweizer Buddhisten."

Die genannten knappen Darstellungen gehen jedoch nur auf die wichtigsten
Ereignisse und Personen der schweizerischen Rezeptionsgeschichte des Bud-
dhismus ein. Die Bedeutung, welche sie insbesondere wahrend des Zweiten

7 Suzuki 1939.

8 Baumann 1998.

9 Baumann 2000.

10 Sindemann 2007.

11 Mayer 1993.

12 Weigelt 2008.

13 Weigelt 2009.

14 Hecker 1996.

15 In Hellmuth Heckers Lebensbilder Deutscher Buddhisten (1996) findet sich auch eine aus-
fithrliche Publikationsliste Ladners, sowie eine Liste der Rezensionen seiner Schriften.



DE GRUYTER Die friilhe Rezeption des Buddhismus in der Schweiz =—— 403

Weltkriegs und der Nachkriegszeit innerhalb Europas hatten, wurde bislang
weniger erforscht. Gerade fiir diesen Zeitraum kann aber die Situation in der
Schweiz die Geschichte buddhistischer Aktivitdten in Europa komplettieren und
erhellen. Inshbesondere der umfangreiche Nachlass von Max Ladner legt Wege
der Vernetzung europdischer Buddhisten offen und lasst auf eine stdarkere Kon-
tinuitdt buddhistischer Aktivitdt auch wahrend der Kriegsjahre schliefien, als
aus der dazu bisher veroffentlichten Literatur ersichtlich wird.

Wahrend meiner noch andauernden Forschungsarbeit fiir ein SNF-Projekt
{iber die Entwicklung des Buddhismus in der Schweiz'® wurde ich auf Ladners
Nachlass aufmerksam, der sich im Privatbesitz seiner Familie befindet. Mit
Ausnahme der Verdffentlichungen Hellmuth Heckers, sowie einiger Texte die
Max Ladners Sohn und seine Enkelin Kathrin Cooper verdffentlichten, blieb der
Nachlass bisher unbeachtet.!” Neben Korrespondenzen umfasst er auch Manu-
skripte, Vortragstexte, Sitzungsprotokolle und Ladners Bibliothek. Fiir den vor-
liegenden Artikel habe ich einige Quellen daraus herangezogen, die Aufschluss
iiber biographische Details sowie Ladners Auslegung des Buddhismus geben.
Eine vollstdindige Analyse des gesamten Nachlasses ist in Arbeit.

1.2 Die Wegbereiter des Buddhismus in der Schweiz

Unter den Schweizern, die dem Buddhismus zu seiner Verbreitung und zu
gesellschaftlicher Anerkennung verhalfen, zdhlt Max Ladner zu den wichtigsten
Akteuren. Der Hohepunkt seiner Aktivitdt kann in den 1940er und 50er Jahren
verzeichnet werden, als die durch ihn gegriindete Buddhistische Gemeinschaft
Ziirich (B.G.Z.) zu einer wichtigen Gruppe in Europa wurde. Ladner gehérte in
dieser Zeit zu den bekanntesten Interpreten des Theravada-Buddhismus im
deutschsprachigen Raum und fungierte als wichtiger Kommunikator, der umfas-
sende Korrespondenz in alle Teile der Welt unterhielt. Mit den Monatsschriften
Mitteilungen der Buddhistischen Gemeinschaft Ziirich (1943-1947) sowie Die Ein-
sicht. Zeitschrift fiir Buddhismus (1948-1962), deren Redakteur er war, erreichte

16 Das Forschungsprojekt mit dem Titel Travels, missions, translations: mechanisms of encounter
between India and Switzerland (1870-1970) ist ein Kooperationsprojekt zwischen der Universitat
Lausanne und der Universitdt Ziirich, das seit 2013 durch den Schweizerischen Nationalfonds-
gefordert wird.

17 Mein herzlicher Dank geht an Familie Ladner, die mir Zugang zu dem Nachlass gewdhrt hat.
Insbesondere mdéchte ich mich bei Kathrin Cooper bedanken, die das Erbe ihres Grofvaters so
sorgsam aufbewahrt hat und mich in vielfiltiger Weise bei meinen Forschungsarbeiten
unterstiitzt.



404 —— Nina Frey DE GRUYTER

er ein internationales Publikum bestehend aus Buddhisten, Philologen und
Intellektuellen.

Max Ladner war jedoch nicht der erste Wegbereiter des institutionalisierten
Buddhismus in der Schweiz. Bereits Anfang des 20. Jahrhunderts hatten Laien-
buddhisten der deutschen Pali-Text-Gesellschaft den Versuch gewagt, eine
Ménchseinsiedelei (Vihara) in der Nahe von Lugano zu errichten. Vorsitzender
der Gesellschaft war der Schweizer Schriftsteller, Ubersetzer und Verleger Walter
Markgraf (Samanero Dhammanusa, gest. 1915). Er war 1908 in Rangun (Birma)
von dem deutschen Ménch Nyanatiloka (Anton Gueth, 1878-1957) ordiniert
worden. Um das Vihara-Projekt voranzutreiben, verbrachte Nyanatiloka den
Winter 1909/10 in einer Schéferhiitte in der Ndhe von Novaggio. Nur mit seiner
traditionellen Monchskleidung ausgestattet, arbeitete er dort an seiner Pali-
Grammatik und der deutschen Ubersetzung der Puggala-Pafifiatti.’® Aufgrund
der Witterungsverhéltnisse, die ihn schwer erkranken lielen, wurde das Vor-
haben jedoch bald aufgegeben und Nyanatiloka griindete schliefilich 1911 das
bis heute auf Sri Lanka bestehende Island Hermitage (Polgasduva). Finanziert
wurde das neue Projekt durch den wohlhabenden Lausanner Ingenieur Rodol-
phe Adrien Bergier (1852-1920). Er war Mitglied der Pali-Text-Gesellschaft und
kann wohl als der erste Schweizer Laienbuddhist bezeichnet werden.”” In Lau-
sanne hatte er das Caritas Viharo in der Rue d’Echallens erbauen lassen. Dort
fand im Jahre 1910 auch die erste buddhistische Ménchsinitiation auf europa-
ischem Boden statt: Nyanatiloka initiierte den ebenfalls aus Deutschland stamm-
enden Bartel Bauer zum Theravadamonch.

Diese ersten friihen Aktivitdten in Lausanne und im Tessin erregten viel
Aufsehen und Interesse in der schweizerischen Offentlichkeit,? was jedoch bald
wieder verebbte. Als nachhaltiger sollten sich die spdteren Aktivititen Max
Ladners erweisen.

18 Nyanatiloka 1909.

19 In einem Nachruf aus den Mitteilungen des Bundes fiir buddhistisches Leben (Bohn/Anken-
brandt 1920) wurde Bergier wegen seiner Grofiziigigkeit als ,altes, treues Mitglied” und als
weiner der verdienstvollsten abendldndischen Buddhisten“ (Bohn/Ankenbrandt 1920: 121)
bezeichnet (s. a. Nanatusita/Hellmuth Hecker 2008: 220).

20 In Nyanatilokas Biographie heifit es: ,My stay in Europe was discussed in all the new-
spapers and caused a big sensation. All sorts of reporters from Switzerland, Italy and Germany,
etc, came to see me and took photos and so on. I also received a number of letters from
mediums, psychopaths and similar kinds of persons [....]“ (Nanatusita/Hellmuth Hecker 2008 as
been changed into: 31).



DE GRUYTER Die friihe Rezeption des Buddhismus in der Schweiz = 405

2 Max Ladner

Max Ladner wurde 1889 im Siidtiroler Brixen geboren, das bis 1919 zu Osterreich
gehorte. Er war der einzige Sohn eines Baumeisters und studierte an der Inns-
brucker Bauingenieur-Schule. Nach Abschluss seines Diploms promovierte er an
einer amerikanischen Fern-Universitit.”! 1914, im Alter von 25 Jahren, zog er mit
seiner verwitweten Mutter nach Heerbrugg in die Schweiz, wo er in einem Archi-
tekturbiiro arbeitete. Kurz darauf unternahm er einen Auswanderungsversuch
nach Argentinien, kehrte jedoch schon bald nach Europa zuriick. 1917 erhielt
Max Ladner in Baden (Aargau) eine Anstellung als Leiter des Baubiiros beim
Elektrotechnikkonzern BBC. Nach seiner Heirat mit der Schweizerin Rosa Suter
(1989-1972) im Jahre 1919, lief3 er sich in der Schweiz einbiirgern. Zwei Jahre
spater bekamen die beiden einen Sohn (Max Friedrich 1921-2011) und zogen 1928
nach Ziirich. Dort war Max Ladner bis 1960 in einer Firma fiir Baumaterialien tétig
und spdter im Verlag seines Sohnes. In seiner Freizeit widmete er sich immer
stdrker der Philosophie sowie dem Studium des Buddhismus.

2.1 Ladners Zugang zum Buddhismus

Seit seiner Jugend galt Ladners grof3e Leidenschaft der Philosophie. Er studierte
aufmerksam die Werke verschiedener Philosophen wie Kant, Nietzsche und
Schopenhauer. Ladner befand sich standig auf der Suche nach dem Sinn des
Lebens, bis er an einen Punkt kam, an dem ihm alles ,kahl und inhaltslos*
erschien, wie er 1929 dem Georg Grimm-Schiiler Karl Niklas aus Graz berichten
sollte. Im selben Brief schreibt Ladner: ,,[...] es gab Zeiten, wo ich mich sogar in
die Mathematik fliichtete im Glauben durch sie irgend eine Erkenntnis zu
gewinnen, irgend einen Einblick in die Natur und ihre Hintergriinde. Doch
immer wieder sah ich die Unmoglichkeit ein auf diesem Wege etwas zu errei-
chen und so stand ich ratlos immer und immer wieder vor der Frage nach dem
Sinn des Lebens“.” Auch in Nietzsches Idee vom Ubermenschen glaubte er
zwischendurch diesen Sinn gefunden zu haben, seine Zweifel iiberwogen aber
»stindig den Glauben daran“.”

Wie unter vielen seiner Zeitgenossen, wurde Ladners Interesse am Buddhis-
mus schlieflich durch Schopenhauer geweckt. Er schreibt: ,,Zweifelnd und

21 Die Dissertation legte Ladner an der Oriental University Washington D.C. vor, als er bereits
in Baden wohnte. Der Titel der Dissertation lautet Die Elastizitdtstheorie in ihrer Anwendung zur
Berechnung von Tragkonstruktionen des Eisen- und Eisenbetonbaues.

22 Ladner an Niklas 15.12.1929: 1.

23 Ladner an Niklas 15.12.1929: 1.



406 = Nina Frey DE GRUYTER

zbgernd begann ich eines Tages mit der Lektiire der Welt als Wille und Vor-
stellung. Mehr und mehr wurde mir klar dabei, dass Schopenhauer auf unzer-
stérbarem Grund gebaut, bis ich endlich staunend und bewundernd vor dem
gewaltigen Bau seiner Metaphysik stand, der in den Worten gipfelt: ,Der Sinn
des Lebens ist, es nicht zu wollen‘.“**

Als Ladner daraufhin Anfang der 1920er Jahre Neumanns Die Reden Gotamo
Buddhos (1922) las, war er ,,geradezu erschiittert”, denn was er las, wirkte auf
ihn wie ,,Schopenhauer als Religion“.” Das Buch veranlasste ihn zur Lektiire
von Biichern von Georg Grimm.?

Fiir Ladner stellte der Buddhismus die ,Lehre der Wirklichkeit“ dar, die
keine Widerspriiche oder Aussparungen aufweist. Der Buddhismus war fiir ihn
»,von einer uniiberbietbaren Tiefe und Weite, von einer Klarheit und Erhaben-
heit, von einer Widerspruchslosigkeit, Zielbewusstheit und Konsequenz des
Weges, die unvergleichlich ist“.?

Seit Beginn seiner intensiven Beschdftigung mit dem Buddhismus war Lad-
ner auch auf der Suche nach Gleichgesinnten. Ende 1929 trat er Georg Grimms
Buddhistischer Loge zu den Drei Juwelen in Miinchen bei.”® Zusammen mit seiner
Frau, die der Loge als Génnerin beitrat,”” nahm er hiufig an den Versammlun-
gen der Gemeinschaft teil. Auflerdem fiihrte er einen regen Briefwechsel mit
Grimm und ihm nahestehenden Schiilern. Ladner war sehr froh, endlich Gleich-
gesinnte gefunden zu haben, jedoch stérten ihn der rigide Lehrstil Grimms und
die hierarchische Struktur der buddhistischen Loge zunehmend. Ab 1931 zog
Ladner es daher vor, lediglich als Gonner Teil der Gemeinschaft zu sein.’® Die
zunehmenden Auseinandersetzungen fiihrten zu einem Zerwiirfnis zwischen
Ladner und Grimm und schlief8lich zum Austritt Ladners aus der Gemeinschaft
im November 1934.

Die Konflikte zwischen Grimm und Ladner drehten sich unter anderem um die
Frage, wie der Buddhismus im praktischen Leben eines Laien umzusetzen sei.

24 Ladner an Niklas 15.12.1929: 1-2.

25 Ladner an Grimm 2.11.1929.

26 Ladner nennt in einem Brief an Grimm (Ladner an Grimm 2.11.1929) folgende Werke:
Buddbhistische Weisheit (1920), Die Lehre des Buddha (1922), Das Leiden und seine Uberwindung
(1920), Die Wissenschaft des Buddhismus (1923), Buddha und Christus (1928).

27 Ladner 1943: 2.

28 Ladner wurde mit seinem Eintritt automatisch zum Novizen auf Probe zur Erlangung der
Sotapannaschaft. Die Probezeit umfasste laut Statuten sechs Monate und schloss den engen
brieflichen Kontakt zu einem personlichen Unterweiser ein. Fiir Ladner war Karl Niklas aus Graz
zustandig.

29 Grimm an Rosa Ladner 17.04.1930.

30 Ladner an Grimm 1.10.1931.



DE GRUYTER Die frilhe Rezeption des Buddhismus in der Schweiz = 407

Bereits in einem friihen Briefwechsel iiber die Statuten der Loge kritisiert Ladner,
dass Ehebruch oder ,,sinnliche Liebe zu einer verheirateten Frau“ zum Ausschluss
aus der Gemeinschaft fiihrte. Ladner kommentiert dies mit den Worten: ,,Aus-
schluss! Nein, Mitleid wéare am Platze und liebevoller Zuspruch von Seite der
Briider“.>! In einem spéteren Brief weist Ladner auf die Schwierigkeit der Ein-
haltung der fiinf Silas hin.>? Zwar liige er nie, als Geschéftsmann sei er aber zu
gelegentlichen Ubertreibungen gendtigt. Spéter widersetzte sich Ladner hiufig der
Teilnahme an den Dhammacakka-Uposatha-Feiern,” die fiir Mitglieder der Gruppe
eigentlich obligatorisch waren. Ladner und seine Familie — die bereits in den
1920er Jahren ein eigenes Auto besaf — legte ihre Prioritdt stattdessen auf die
gemeinsamen Sommerurlaube, wofiir Grimm wenig Verstdandnis zeigte.

2.2 Auseinandersetzungen um anatta

Ladners Offnung zum Buddhismus war kein klassisches Konversionserlebnis;
vielmehr integrierte er einzelne buddhistische Lehren nach und nach in sein
Leben, wobei er seinen philosophischen Zugang beibehielt. Auch in der Aus-
einandersetzung mit Grimm war die Interpretation verschiedener philosophischer
Aspekte der buddhistischen Lehre fiir Ladner wohl noch entscheidender als der
Dissens iiber die Umsetzung buddhistischer Regeln des Pali-Kanon in das Leben
eines mitteleuropdischen Laien. Im Zentrum dieser Auseinandersetzung stand die
Lehre der Nichtexistenz eines permanenten Selbst, die Lehre vom anatta.

Bereits in seinem ersten Werk Nietzsche und der Buddhismus (1933)
beschreibt Ladner, welch grofle Bedeutung er dem anatta-Gedanken beimisst:
»Buddha hat mit seiner Anatta-Lehre absolute Klarheit dariiber geschaffen, daf3
unser eigenes Wesenhaftes jenseits der gesamten Erscheinungswelt und damit
jenseits aller Erkenntnis iiberhaupt liegt“.>*

Dies bezeichnete er als den ,grofdte[n] und tiefste[n Gedanken] der je
gedacht wurde“.* Auch in spiteren Texten fiihrt Ladner die Idee vom ,,Nicht-

31 Ladner an Grimm 24.11.1929: 2-3.

32 Die fiinf Silas sind die grundlegenden Ubungsregeln, die auch von Laienbuddhisten nach
Mbglichkeit eingehalten werden. Sie umfassen die Vorsitze nicht mehr zu téten, zu stehlen, mit
sexuellem Verhalten anderen zu schaden, schéddliche Rede zu betreiben oder berauschende
Substanzen zu konsumieren. In den Statuten der buddhistischen Loge zu den Drei Juwelen sind
die 5 Silas unter § 3 b enthalten.

33 Diese im Theravada sehr wichtige Feierlichkeit wird am Vollmondtag im Juli abgehalten und
dient der Erneuerung von Geliibden sowie der erneuten inneren Ausrichtung auf dem buddhis-
tischen Weg.

34 Ladner 1933: 54.

35 Ladner 1933: 48.



408 = Nina Frey DE GRUYTER

Ich® als Alleinstellungsmerkmal des Buddhismus an: ,,Es ist der anatta-Gedanke
in der Buddhalehre, der sie von allen anderen Religionen, die ausnahmslos im
Gott- und Seelen-Glauben wurzeln, véllig unterscheidet und sie zu einem ganz
Anderen macht, das man am besten vielleicht mit ,Lebensweisheit’ bezeichnen
konnte, dem aber doch der religiése Einschlag nicht fehlt [...]“.>® Damit grenzt
sich Ladner zugleich von den theistischen Religionen ab, die er als naiv
empfindet.

Grimm hingegen wehrte sich gegen die Interpretation, der Buddha habe die
Nichtexistenz eines Selbst gelehrt. Seiner Auffassung nach, war dies eine spatere
Fehlinterpretation der wahren Lehre Buddhas, die die Existenz eines transzen-
dentalen Kerns vertrete, eines wahren Selbst, das wiedergeboren wird. Diese
Ansicht teilte er vor allem mit Karl Seidenstiicker. Insbesondere von Paul Dahlke
wurde er dafiir scharf kritisiert. Auch Ladner kritisierte Grimms Position spéter,
wie in der Einsicht zu lesen ist: ,,Seidenstiicker unternahm es, zusammen mit
Dr. Georg Grimm, in die Lehre des Buddha ein Ich-Selbst hineinzuinterpretieren
und so aus dem anatta-vada ein attd-vada zu machen. Mit anderen Worten, die
beiden Forscher entdeckten auf einmal, dass alle die Theras, die Monche und
Anhéanger auf Ceylon, in Burma und Siam u.s.w., den Buddhismus gar nicht
richtig verstanden haben und verstehen und dass die ganze Kommentarliteratur
auf einer falschen Voraussetzung ruht. Was also 2 %2 Jahrtausende lang als
die Lehre des Buddha galt, sollte nun reorganisiert und richtig gestellt wer-
den.“”” Ladner bezeichnete Grimms Interpretationsweise auch als einen
, Transzendentalbuddhismus*.*®

In der Aneignungsgeschichte des Buddhismus im Westen waren die Frage
nach dem Transzendenten und die wahre Bedeutung des Nirvana sowie das
richtige Verstdndnis von anatta zentrale Themen, die fiir teils heftige Auseinan-
dersetzungen sorgten. Die Frage, die schon die ersten Schiiler des historischen
Buddha beschiftigt hatte, war stets, wie etwas existieren konne, das zugleich
nicht wirklich vorhanden ist, und ob es letzten Endes ein volliges Erléschen oder
doch ein wie auch immer geartetes Ewiges gebe.

Eine Balance in der Diskrepanz zwischen Nihilismus auf der einen und
Existenzialismus auf der anderen Seite zu finden, sah Ladner als eine Aufgabe
an, die besonders fiir Europder schwierig sei: ,,Nie und nirgends hat der Buddha
in Hinsicht auf das Parinibbana von einem absolut Realen gesprochen oder von
einer vollkommenen Vernichtung. Fiir einen richtigen Europder gibt es aller-
dings nichts anderes als Vernichtung einerseits, oder Ewigkeit andererseits und

36 Ladner 1961: 35.
37 Ladner 1945: 9.
38 vgl. Bohn/Ankenbrandt 1920: 6.



DE GRUYTER Die friihe Rezeption des Buddhismus in der Schweiz =—— 409

darum fallt es ihm auch so schwer, sich in das vom Buddha Erkannte
hineinzudenken.“**

Die scharfe Kritik gegeniiber Grimm versucht Ladner allerdings in seinen
spateren Veroffentlichungen weniger deutlich werden zu lassen, denn er ist der
Meinung es mache ,,sich nicht gut, wenn Buddhisten streiten®. Insbesondere in
seiner Funktion als Redakteur achtete er auf die Wahrung eines ,guten Stils“
und die Vermeidung von Polemiken.“°

Die Lehre vom ,,Nicht-Ich“ bzw. ,,Nicht-Selbst*“ war fiir Ladner eng verkniipft
mit dem Gedanken der Wiedergeburt und des Seins iiberhaupt. Da der Wieder-
geburtsgedanke fiir Ladner trotz logischer Erklarungsversuche schwer zu fassen
war, nahm er im Dezember 1934 Kontakt zu dem damals in Asien lebenden
Anagarika Govinda (Ernst Lothar Hoffmann, 1898-1985) auf, obwohl dieser als
Vajrayana-Praktizierender einer buddhistischen Richtung folgte, die Ladner
eigentlich ablehnte.*’ Kurz darauf wurde er auch Mitglied der von Govinda
gegriindeten International Buddhist University Association.

Zu Ladners frithesten Korrespondenten gehérten auch Nyanatiloka,** der
sich zu dem Zeitpunkt in Burma aufhielt, sowie Bertha Dahlke (1866—1947),
die das Erbe ihres Bruders Paul Dahlke (1865-1928) weiterfiihrte. In Dahlkes
Brockensammlung verdffentlichte Ladner 1937 einen Artikel iiber anatta.*?

2.3 Erste Kontakte in der Schweiz

Auch innerhalb der Schweiz bemiihte sich Ladner, Kontakte zu Gleichgesinnten
aufzubauen. Seit Mitte der 1930er Jahre korrespondierte er in Ziirich mit dem aus
der Berner Aristokratie stammenden Chemiker Raoul von Muralt (1891-1975)
tiber philosophische Fragen und die Lehren des Buddha. Etwa zur gleichen
Zeit entstand auch der Kontakt zu Elisabeth Busse (11975). Beide standen in
Verbindung mit Bertha Dahlke sowie dem britischen Offizier der Royal Navy,
Henry Noel Marryat Hardy (1884-1968), der sich in den 1930er Jahren in

39 Ladner 1945: 14.

40 Ladner schreibt 1952 an Heinz Bechert, in Bezugnahme auf dessen Aufsatz ,,Anatman im
Lichte der Lehre von den Dharmas*: ,Was Sie in Ihrer Arbeit vorbringen ist durchaus in
Ordnung, aber es besteht die Gefahr, dass damit eine Polemik heraufbeschworen wird, die
ich in meiner Zeitschrift, wenn immer moglich, vermeiden méchte“ (Ladner an Bechert
8.9.1952).

41 Anagarika Govinda legte 1928 die Brahmacari-Geliibde ab und wurde Schiiler Nyanatilokas.
1931 traf er auf den Gelugpa-Lama Ngawang Kalzang und wandte sich dem Vajayana zu.

42 Mit Nyanatiloka korrespondierte Ladner zwischen 1935 und 1958.

43 Ladner 1938.



410 = Nina Frey DE GRUYTER

Lausanne niederlief3. Hardy hatte bei seinen Asienaufenthalten klassisches Tibe-
tisch gelernt und sich dem Buddhismus zugewandt. In Lausanne hielt er in
kleinem Kreise Vortrdge {iber Buddhismus und Daoismus. Spater wurde Hardy
Prasident der buddhistischen British Maha Bodhi Society und baute ab 1953 den
Schweizer Zweig des Ordens Arya Maitreya Mandala auf.** Ladner korrespon-
dierte ab 1939 mit Hardy und zu Beginn der 1940er Jahre mit dem ebenfalls in
Lausanne lebenden Austermayer. Spater scheint der Kontakt nach Lausanne
allerdings abgerissen zu sein.*’

1934 erhielt Ladner einen Brief von Wolfram Weitbrecht aus Ziirich, der
durch Ladners Buch Nietzsche und der Buddhismus (1933) auf ihn aufmerksam
geworden war. Weitbrecht war 1933 nach Burma und Ceylon gereist und ver-
offentlichte 1936 Die Religion Buddhas. Wirklichkeitslehre statt Gottesglaube.*®
Zundchst nahm er iiber Ladner Kontakt zu Georg Grimm auf, spdter wurde er
eines der ersten Mitglieder der Buddhistischen Gemeinschaft Ziirich. Neben dem
Interesse am Buddhismus, teilten Weitbrecht und Ladner auch ihr Engagement
bei den Freimaurern.*” Ladner war ein langjdhriges, sehr aktives Mitglied der
Freimaurerloge Sapere Aude (Grofiloge Alpina). In deren Umfeld suchte er unter
anderem Kontakte zu ebenfalls am Buddhismus interessierten Mitgliedern, mit
denen er in der Anfangszeit hdufig tiber buddhistische Lehren sprach, ohne sie
allerdings explizit so zu nennen.*® Spéter nutzte er die Freimaurerbruderschaft
offen als Schauplatz fiir Vortragszyklen zu buddhistischen Themen und ver-
offentlichte einige seiner Artikel in der Zeitschrift Alpina, in der auch seine
Biicher rezensiert wurden.

2.4 Griindung der Buddhistischen Gemeinschaft Ziirich

Im Oktober 1942 schrieb Ladner dem in Basel wohnenden Buchhédndler Oskar
Schloss (1881-1945) von seinem Vorhaben, in Ziirich eine buddhistische
Gemeinschaft ins Leben zu rufen. Dabei erwdhnte er, dass er in Ziirich nur
einen ,einzigen Herrn [kennt], der sich ernstlich fiir die Buddha-Lehre

44 Vgl. Zotz 2013.

45 1946 erschien in den Mitteilungen der Buddhistischen Gemeinschaft Ziirich (Heft 19; 10/1946)
der Artikel ,,Auf dem Berge“, den Hardy in The British Buddhist veroffentlicht hatte. Aus dieser
Zeit existieren jedoch keine Briefe von Hardy in Ladners Nachlass.

46 Weitbrecht 1936.

47 Ladner an Grimm 19.03.1934.

48 Beispielsweise kommentierte Ladner 1935 in einem persénlichen Brief an Paul Vogler
(St. Gallen) dessen Artikel iiber die Willensfreiheit mit buddhistischem Wissen.



DE GRUYTER Die friihe Rezeption des Buddhismus in der Schweiz = 411

interessiert“.*” Der erwdhnte Herr war wohl Raoul von Muralt, mit dem Ladner
schliefflich am 5. Dezember 1942 die Buddhistische Gemeinschaft Ziirich
(B.G.Z.) griindete.”® Sie ist die erste dokumentierte buddhistische Vereinigung
in der Schweiz. Die B.G.Z. hatte ,die Forderung und Pflege buddhistischen
Gedankenguts“>' zum Ziel. In den Statuten der Gemeinschaft werden hierzu
sechs Zwecke und Ziele genannt: (1) Forderung der Mitglieder durch gemein-
sames Lesen der Pali-Texte, sowie durch Vortrage und Diskussionen, (2) For-
derung des menschlichen Fortschritts durch buddhistische Ethik und Kultur
(3) Herausgabe einer Zeitschrift und (4) Errichtung einer Bibliothek fiir bud-
dhistische Literatur und verwandte Gebiete, (5) Schaffung der Vorbedingungen
fiir die Errichtung und den Unterhalt eines Vihara in der Schweiz, sowie (6) die
Kontaktaufnahme zu anderen buddhistischen Gruppen und Einrichtungen im
In- und Ausland.

Mit Ausnahme des fiinften Punktes, der dem Ziel der Errichtung eines
Vihara diente, wurden alle Statuten von Anfang an verfolgt. Ladner, der sich
selbst eher in intellektuellen als in akademischen Kreisen bewegte, war es den-
noch ein grofles Anliegen, den Buddhismus auch in der akademischen Welt zu
verankern. Zu den Zielen der B.G.Z. gehorten daher auch Pldne zur universitdaren
Bildung. In einem Entwurf der Statuten wird neben der ,,Schaffung moglichst
allgemein zugdnglicher Vorlesungen* zu den Themen Philosophie, Psychologie,
Ethik, Kunst und Archédologie auch von Pali und Sanskrit-Unterricht gesprochen.
Der Sprachunterricht wurde allerdings spdter aus den Statuten gestrichen. Lad-
ner erhoffte sich durch den Zugang zur akademischen Welt also Dreierlei: Die
Verbreitung einer Weltanschauung, die Offnung der Universitéten fiir die Allge-
meinheit sowie die Bereicherung der Wissenschaft und somit letztendlich auch
der Gesellschaft durch buddhistische Lehren. Daher nahm er bereits Ende der
1930er Jahre Kontakt zu Emil Abegg (1885-1962) auf, der als Titularprofessor seit
1928 an der Universitédt Ziirich lehrte und iiber indische Philosophie und Reli-
gionsgeschichte forschte.>® Auflerdem bestand Kontakt zum Sinologen Eduard
Horst von Tscharner (1901-1962), der zur Etablierung der Ostasienwissenschaf-
ten an der Universitat Ziirich beigetragen hatte, und zum Indologen Paul Horsch

49 Ladner an Schloss 11.10.1942. Diese Formulierung ist verwunderlich, da Ladner vor der
Griindung der B.G.Z. bereits mehrere Ziiricher kannte, die sich fiir Buddhismus interessierten
und danach auch aktive Mitglieder der Gemeinschaft wurden.

50 Das Griindungstreffen fand im Hotel Baur en Ville (Paradeplatz Ziirich) statt.

51 Ladner 1960: 40.

52 Emil Abegg war auch Mitherausgeber der Zeitschrift Asiatische Studien.



412 == Nina Frey DE GRUYTER

(1925-1971).>® Ladner und von Tscharner unterstiitzten sich gegenseitig in ihrer
Pionierarbeit. Letzterer war von 1942 bis 1947 Mitglied der B.G.Z. und hielt auch
danach den Kontakt zur Gemeinschaft aufrecht. Allerdings distanzierte er sich
deutlich von deren religitsem Anspruch, da er sich, ebenso wie Abegg, rein
wissenschaftlich mit dem Buddhismus auseinandersetzte.

2.4.1 Mitglieder

Die B.G.Z. hatte zunéchst sechs Mitglieder’* und wuchs bald auf ein Dutzend an.
Im Jahre 1957 verzeichnete sie 24 Mitglieder, die sich monatlich — zeitweise auch
vierzehntédgig — trafen, um sich iiber die buddhistische Lehre auszutauschen.
Die Treffen wurden in der Anfangszeit in den Wohnungen der Mitglieder abge-
halten, spdter in gemieteten Raumlichkeiten, wie etwa dem Hotel Central, dem
Kongresshaus oder den Raumen der Sufi-Bewegung. Ende der 1940er Jahre
stellte Oskar Rudolf Schlag (1907-1990), der zur Leserschaft der Mitteilungen
der B.G.Z. gehorte, der Gemeinschaft seine Wohnung fiir die Treffen zur Ver-
fligung. Schlag war ein Sammler von Esoterischem und asiatischer Kunst. Er
baute eine der weltweit bedeutendsten Bibliotheken fiir Esoterik auf, die er
spdter der Ziiricher Zentralbibliothek vermachte. Als Psychologe hatte er
zudem Kontakte zu C. G. Jung und Rudolf Bernoulli, der Mitglied der B.G.Z. war.

Zu Anfang der 1950er Jahre schliefdlich traf sich die B.G.Z. im Privathaus der
Ladners in Ziirich-Witikon. Rosa Ladner stand von Anbeginn voll und ganz
hinter den Aktivitdten ihres Mannes und war selbst auch iiberzeugte Buddhistin.
Da sie keinerlei schriftliche Zeugnisse hinterlassen hat, gibt es wenig Informa-
tionen {iiber ihre Aktivitdten.

Die Zusammenkiinfte der Gemeinschaft dauerten etwa drei Stunden lang.
Sie begannen mit einem Vortrag, der von einem Kernmitglied oder einem exter-
nen Referenten gehalten wurde. AnschliefRend diskutierte die Gemeinschaft die
Inhalte, teilweise wurden sie spéter in privater Korrespondenz weiter behandelt.
Viele dieser Vortrdge veroffentlichte Ladner in der Monatsschrift Die Einsicht.
Ladner beklagte sich immer wieder iiber einen Mangel an Beteiligung an den
Diskussionsrunden. Dennoch lehnte er den Vorschlag eines Mitglieds ab, die

53 Paul Horsch gehorte zum Leserkreis der Zeitschrift Die Einsicht. In seinen Briefen an Ladner
lobt er diese und bedauert, aus Zeitmangel selbst keinen eigenen Artikel beisteuern zu kénnen
(Horsch-Ladner 19.07.1961).

54 Die ersten Mitglieder waren Max Ladner, Rosa Ladner, Raoul von Muralt, Eduard Horst von
Tscharner, Wolfram Weitbhrecht, Jules Bickel.



DE GRUYTER Die friihe Rezeption des Buddhismus in der Schweiz =——— 413

Vortrage auf verschiedene Redner aufzuteilen.> Hierzu passt auch Kurt Onkens
Beschreibung zum Ablauf der Treffen. Ladner habe ,,[...] von einigen Gastrefe-
renten abgesehen — zumeist selbst wohl vorbereiteten Vortrag [gehalten] und
den viterlichen Mittelpunkt des kleinen, aber getreuen Kreises gebildet“.”®

Ende der 1940er Jahre verlief3en einige der frithen Mitglieder die Gemein-
schaft, so auch Raoul von Muralt. Aus einem Briefwechsel mit Ladner geht
hervor, dass von Muralt Ladners Privilegierung des Pali-Buddhismus und die
damit verbundene strikte Ablehnung anderer buddhistischer Strdmungen nicht
teilte. Ladner wirft von Muralt Zersplitterungsversuche vor, da letzterer den
Mitgliedern der Gemeinschaft auch das Studium des Mahayana und des Tibeti-
schen Buddhismus empfahl. Von Muralt beurteilt Ladners Kritik als ,eigen-
madchtiges Handeln“ und als ,,Verurteilung von Dingen die [er] nicht [kenne]“.
Von Muralt zeigt sich iiber den Konflikt besonders enttduscht, weil seiner Mei-
nung nach ,,Toleranz der erste Grundsatz in einer buddhistischen Gemeinschaft*
sei. Fiir Ladner war das Festhalten am Pali-Kanon jedoch ,,keine dogmatische
Tendenz® sondern eine Selbstverstdndlichkeit, da die Gemeinschaft ,,auf den
Pali-Kanon [fufle] und auf nichts anderem®, wie er in einem Manuskript fiir eine
Zusammenkunft der B.G.Z. schreibt. Weiter erklért er: ,,[...] daran darf niemand
riitteln, der mit uns zusammen arbeiten will>’*.

Von Muralt wandte sich spdter dem Mahayana zu. Unter anderem wurde er
ein Mitglied des von Anagarika Govinda gegriindeten Arya Maitreya Mandala.
Auch andere langjdhrige Mitglieder der Gemeinschaft, wie Elisabeth Busse,
empfanden Ladners Ausrichtung als zu strikt, was sie ebenso bewog die B.G.Z.
zu verlassen. Nach von Muralts Austritt 1949 entstand so um ihn ein kleiner
Kreis von Buddhisten, die sich dort ,,mehr Toleranz* erhofften.>®

Die Kritiker Ladners empfanden seinen Stil hdufig als zu trocken, zu philo-
sophisch oder sie storten sich an dessen starker Ablehnung des Christentums,
was fiir den katholisch aufgewachsenen Ladner ein wichtiges Thema darstellte.
Vom Austritt langjahriger Mitglieder zeigte sich Ladner stellenweise sehr betrof-
fen, doch dnderte er seinen Kurs erst mit den Jahren. In spadteren Verdffentlich-
ungen trennt er nicht mehr gar so strikt zwischen den verschiedenen Wegen des
Buddhismus und o6ffnet die Zeitschrift auch fiir Rezensionen und Berichte zu
anderen philosophischen und gesellschaftlichen Fragen.

55 Mezener an Ladner 1.2.1946.

56 Onken 1977: 3.

57 Aus dem Vortrag Einige grundsitzliche Bemerkungen, den Ladner bei einem Treffen der
B.G.Z. hielt (S.9); vgl. Ladner 1947: 2-20.

58 Elisabeth Busse war bereits beim Griindungstreffen der B.G.Z. als Mitglied anwesend,
Eduard Berger kam 1944 hinzu. Beide traten 1949 aus der B.G.Z. aus.



414 = Nina Frey DE GRUYTER

2.5 Ladners Transnationales Netzwerk

Wie bereits erwdhnt, hatten Ladner und von Muralt schon vor der Griindung der
B.G.Z. Kontakte zu einzelnen Buddhisten in Europa, die sich mit den Jahren
intensivierten. Aus dem sich spéter auf andere Kontinente ausdehnenden Netz-
werk der Korrespondenz lassen sich Wege der Kontaktaufnahme und Vernet-
zung von Buddhisten in den 1940er und 1950er Jahre sehr gut ablesen. Nicht nur
nutzten Nyanatiloka, dessen Schiiler Nyanaponika (Siegmund Feninger 1901-
1994) und Anagarika Govinda Ladners Kontakte in Europa fiir eigene Veréffent-
lichungen, auch europdische Interessenten nahmen iiber die in Asien lebenden
Gelehrten Kontakt zu Ladner auf oder kontaktierten Ladner, um sich innerhalb
ihres Landes zu vernetzen.

In den Anfangsjahren bestand innerhalb der B.G.Z. noch ein starkes Bediirf-
nis nach Austausch mit Ménchen in Asien. So wollte die Gemeinschaft einer
wauthentischen“ Lehre ndher sein — dem als Urbuddhismus verstandenen The-
ravada - und zugleich die Griindung eines europdischen Vihara vorantreiben.
Die in Asien lebenden Buddhisten wurden h&ufig als Referenzpersonen fiir
philosophische Fragestellungen sowie fiir Fragen zur Anwendbarkeit des Bud-
dhismus im Alltag angesehen. Durch den Zweiten Weltkrieg bedingt wurde der
Kontakt nach Asien jedoch bald unterbrochen.”

Ladner bedauert an vielen Stellen seiner Verodffentlichungen diese Unter-
brechung des Kontakts. Als im Januar 1950 zum ersten Mal ein buddhistischer
Monch die Gemeinschaft besuchte — der aus Italien stammende Lokanatha
(1897-1966)° — berichtet Ladner mit Begeisterung von dem Ereignis.®! Lokana-
tha war 1925 in Burma ordiniert worden und lebte danach in Asien, wo er sich
sowohl in Klostern als auch in einsamen Hohlen des Himalaya intensiv dem
Studium buddhistischer Texte und der Meditationspraxis widmete. Bis zu sei-
nem Tod brach er wohl nie das Versprechen, nur im Sitzen zu schlafen. So
schlief er auch in Witikon in aufrechter Position im Wohnzimmersessel der
Ladners, was die Mitglieder der Gemeinschaft sehr beeindruckte.

Trotz Ladners anhaltender Sehnsucht nach einem direkten Zugang zu Bud-
dhisten in Asien, blieb dieser danach auf schriftliche Korrespondenzen begrenzt.

59 Nyanatiloka und Nyanaponika wurden zu Beginn des Krieges interniert und konnten erst
1946 nach Ceylon zuriickkehren.

60 Lokanatha (Salvatore Cioffi 1897-1966) war Chemiker und studierte an der Columbia Uni-
versity in New York. Neben seinen Aufenthalten in Asien besuchte er in den 1950er Jahren
Europa und die USA, um Vortrdge zum Buddhismus zu halten (Oldmeadow 2004: 90).

61 Ladner 1950: 30.



DE GRUYTER Die friihe Rezeption des Buddhismus in der Schweiz = 415

Zudem priifte Ladner aber auch die asiatischen Monche kritisch. Den ebenfalls
im Jahre 1950 nach Ziirich reisenden burmesischen Monch U Thunanda empfing
Ladner auf dessen Anfrage hin nicht.®” Um U Thunanda war eine Kontroverse
entflammt, da viele europdische Buddhisten ihn als wenig gebildet empfanden
und sich an der Selbstverstandlichkeit storten, mit der dieser sich bei den
buddhistischen Gruppen einlud. Max Ladner empfahl ihn weiter an Peter und
Tamara Voltz in Locarno, mit denen er eine lange, freundschaftliche Korrespon-
denz pflegte. Das bekannte Kiinstlerehepaar beherbergte in ihrem Landhaus
héufig reisende Buddhisten®® und Peter Voltz vertffentlichte einige Artikel in
der Einsicht.**

Obwohl Ladner auch spédter noch von Asien fasziniert war, unternahm er nie
den Versuch, dorthin zu reisen, sondern konzentrierte sich auf die immer
umfangreicher werdende Arbeit in Europa. Die Griinde hierfiir sind vielfaltig.
Als Ladners buddhistische Aktivititen begannen, war er bereits Familienvater
und hatte familidre Verpflichtungen. In seinen Korrespondenzen erwdhnt er hin
und wieder, dass er nicht ldngere Zeit von seiner Arbeit fernbleiben kénne und
verweist auch verschiedentlich auf seine begrenzten finanziellen Moglichkeiten.
1954 wurde er als Delegierter der Schweizer Buddhisten zur 3¢ Conference of
World Fellowships of Buddhists nach Burma eingeladen. Das 14-tdgige Programm
umfasste auch Ausfliige an bedeutende buddhistische Orte des Landes. Ladner
lehnte die Einladung jedoch mit der Begriindung ab, er kénne nicht so lange
Urlaub nehmen.®® Allerdings waren ihm auch die Flugkosten zu hoch, wie er
dem Miinchner Buddhisten Josef German Bauer mitteilte. Diese betrugen zur
damaligen Zeit in Deutschland 3000-4000 D-Mark.®® Schlieflich war zu diesem
Zeitpunkt aber auch Ladners Skepsis gegeniiber dem in Asien immer stdrker
werdenden Nationalismus gewachsen. Diesen Umstand bezeichnete Ladner als
yungiinstig fiir die Beziehungen zum Westen“. Er erkldrte Bauer: ,JIch habe
gehort, dass sogar europdische buddhistische Monche in Ceylon von der ein-
heimischen Presse kritisiert werden. Das will ja an sich nicht viel bedeuten, aber
es zeugt doch davon, dass der Europder in Asien nicht mehr persona grata ist,

62 Ladner erkldrt ihm, er miisse fiir einige Wochen nach Italien reisen und verweist ihn daher
an das Ehepaar Voltz. Zudem nennt er Kurt Onken als Kontaktperson fiir die Weiterreise (Ladner
an U Thunanda, 13.08.1950).

63 Das Landhaus von Peter und Tamara Voltz in St. Abbondio (Tessin) wurde zum Treffpunkt
deutschsprachiger Buddhisten. Unter anderem verbrachte Hellmuth Hecker regelméfig seine
Sommerurlaube dort (vgl. Baumann 1998: 260).

64 In der Zeit von 1948-1954 verdffentlichte Peter Voltz sieben Artikel in der Einsicht.

65 Ladner an Thein Han, 1.11.1954.

66 Korrespondenz Bauers an Ladner (26.10.1954) und Antwortbrief (nicht datiert).



416 =—— Nina Frey DE GRUYTER

und das auch in buddhistischen Landern, deren Presse sich in Weltfrieden und
Briiderlichkeit nicht genug tun kann.*“®’

In ihrer Griinderzeit war die buddhistische Gemeinschaft Ziirich noch nicht
besonders stark mit Gruppen im Ausland vernetzt. Dennoch zdhlten bereits
Einzelpersonen und Bibliotheken aus verschiedenen europdischen L&dndern
sowie Kanadas und Argentiniens zu den Abonnenten der Mitteilungen. Spater
pflegte Ladner auch Kontakt mit ausgewanderten Schweizern und Deutschen in
Mittel- und Siidamerika.

Von seinen europdischen Korrespondenten wurde Ladner hadufig kontak-
tiert, weil sie eine buddhistische Gruppe in der Ndhe ihres Wohnortes suchten
oder sich von ihm eine Einschdtzung zu einer spezifischen Lebenslage erhofften.
An seinem Lebensort in der vergleichsweise ruhigen und sicheren Schweiz
fungierte Ladner insbesondere wdhrend der Wirren des Zweiten Weltkrieges
als wichtiger Referenzpunkt und Quelle der Information und Inspiration fiir
die (Neu-)Griindung erster buddhistischer Gruppen bis hinein in die Nachkriegs-
zeit. Neben der Vernetzung versorgten sich viele buddhistische Gruppen iiber
Ladner mit Quellenmaterial, das in ihren Ldndern nicht verfiighar war. Bis zu
Anfang der 1950er Jahre erreichten Ladner auch Hilferufe verarmter Deutscher
und Osterreicher, die die B.G.Z. — meist sehr bescheiden — um Unterstiitzung
baten.®® Hier zeigt sich stellenweise eine gewisse Diskrepanz zwischen dem
gesicherten Schweizer Ladner und einigen deutschen Buddhisten, die, geprdgt
vom Krieg, nach einer neuen friedlichen Welt strebten und all ihre Energie in die
buddhistische Aktivitit flieRen lieRen. Als der sehr engagierte Hamburger Bud-
dhist Paul Debes (1906-2004), mit dem Ladner seit 1949 Kontakt pflegte, iiber
die schwierigen finanziellen Verhdltnisse klagte, erinnerte Ladner ihn an seine
Verantwortung als Familienvater, die Vorrang vor der buddhistischen Aktivitdt
haben miisse. Auch lehnte Ladner spéater eine Beteiligung an den pazifistischen
Aktivitaten Debes’ ab, da, wie er meinte, der vergangene Krieg gezeigt habe,
dass der Friede ein kostbares Gut sei, das — letztendlich auch militdrisch -
geschiitzt werden miisse.®’

67 Ladner an Bauer, undatiert, Oktober oder November 1954.

68 Generell antwortete Ladner auf derartige Zuschriften sehr mitfiihlend, veranlasste den Ver-
sand von Hilfspaketen oder half bei der Arbeitssuche in der Schweiz. Frau Cooper teilte mir
allerdings mit, dass Max Ladner sich stellenweise auch mit den verschiedentlichen Bitten um
Hilfe aus Europa und Asien iiberfordert sah. Familie Ladner war selbst nicht wohlhabend und
auch die B.G.Z war auf Génner angewiesen.

69 Korrespondenz Ladner-Debes.



DE GRUYTER Die frilhe Rezeption des Buddhismus in der Schweiz = 417

2.6 Verdffentlichungen der Buddhistischen
Gemeinschaft Ziirich

Gleich zu Beginn des Bestehens der B.G.Z. gab die Gemeinschaft eine Monats-
schrift heraus, die Mitteilungen der Buddhistischen Gemeinschaft Ziirich. Diese
bestand aus Textpassagen des Pali-Kanon, sowie dazugehodrigen Erklarungen
und Kommentaren. Unter den Autoren der Artikel fanden sich, neben Max
Ladner selbst, einige frithe Mitglieder. Ergdnzt wurden deren Artikel durch
Ausziige aus den Schriften Karl Eugen Neumanns, Anagarika Govindas, Hel-
muth von Glasenapps, Moritz Winternitz’, Alexandra Davids und Henry Noel
Marryat Hardys. Zwischen 1943 und 1947 erschienen 24 Hefte. Dann wurde die
Zeitschrift von der Monatsschrift Die Einsicht. Schweizerische Zeitschrift fiir Bud-
dhismus abgelost. Spater lieR man das Attribut ,,schweizerisch“ weg, da die
Mehrzahl der Abonnenten im Ausland ansadssig war. Im Gegensatz zu den ,,Mit-
teilungen®, die Ladner noch im Rotaprint-Verfahren selbst vervielfdltigt hatte,
wurde ,,Die Einsicht“ vom Christiani-Verlag herausgegeben. Somit konnte sie
auch tiiber eine grofiere Anzahl an Buchhandlungen bezogen werden. Seit 1949
zdhlten zu den Autoren immer mehr auslandische Buddhisten und das Themen-
spektrum erweiterte sich. Inshesondere ab den 1950er Jahren zielten die Artikel
auch auf eine weitergehende Interpretation des Buddhismus ab — vor allem in
Bezug auf dessen Anwendbarkeit in der westlichen Kultur. So wird beispiels-
weise eine buddhistische Kinder- und Jugenderziehung thematisiert. Da der
Buddhismus als Wirklichkeitslehre verstanden wurde, finden sich zudem viele
Beziige zu anderen gesellschaftlich relevanten Themen, etwa der Psychologie
und Philosophie sowie den Naturwissenschaften. Auch wurden Vergleiche zu
anderen Religionen gezogen. Die Einsicht sollte so Anregungen zum Nachden-
ken tiber philosophische, religidse, psychologische und gesellschaftliche Frage-
stellungen geben und somit letztendlich auch das selbstdandige Denken schulen.
Die konkreten Inhalte der Monatsschrift erstreckten sich von kommentierten
Lehrreden iiber philosophische Abhandlungen und Erkldrungen zu bestimmten
Aspekten der Lehre. Dariiber hinaus enthélt die Einsicht Ansprachen der Ver-
sammlungen der B.G.Z., Berichte {iber buddhistische Gruppen und Einzelperso-
nen in Asien und Europa, aber auch Gedichte und Buchbesprechungen. In
Bezug auf die Buchbesprechungen sollte erwdhnt werden, dass Ladner fast
jedem Wunsch nach Besprechung nachkam, was dazu fiihrte, dass das Themen-
spektrum hier besonders grof3 ist.

Die Verodffentlichung der Einsicht durch den Christiani-Verlag wurde mit der
Dezemberausgabe 1961 eingestellt. Als Grund nennen die Autoren der eingangs
referierten Literatur {iber den Buddhismus in Europa die Auflésung der



418 = Nina Frey DE GRUYTER

Buddhistischen Gemeinschaft Ziirich. Stellenweise wird auch von einer ange-
blichen Abwendung Ladners vom Buddhismus, beziehungsweise einer Hinwen-
dung zur Naturphilosophie Nicolai Hartmanns gesprochen.”®

Diese Einschdtzung kann durch meine Forschung nicht bestétigt werden. Es
ist richtig, dass Ladner die buddhistischen Lehren stets kritisch priifte und seine
spaten Briefe — etwa an das Verlagsmitglied Kefterer oder an Lama Govinda -
zeigen, dass er bis zu seinem Lebensende Schwierigkeiten mit einigen Aspekten
der buddhistischen Lehre hatte. Auch seine Uberzeugung, der Buddhismus sei
die Kronung aller Philosophie und Religion, geriet immer wieder ins Wanken.
Ketterer gegeniiber duflert Ladner 1962 seine Unsicherheit, ob die kulturellen
Unterschiede zwischen Europa und Indien nicht doch zu grof3 seien, um von
europdischen Buddhisten vollstdndig {iberwunden zu werden: ,,Jahrzehnte stand
ich unter der Faszination die von der Lehre auf jeden Wahrheitssucher ausgeht,
aber ich musste erkennen, dass nicht nur der Buddhismus entscheidende
Erkenntnisse bietet, sondern ebenso auch das abendldndische Denken in seiner
tiefsten und reinsten Form; ja, dass dieses Denken dem Europder eigentlich
noch mehr bietet, weil es seinem innersten Wesen besser entspricht.“”*

Vor allem zeigt Ladners Brief vom 8. April 1962 sein voélliges Unverstandnis
der Verlagsentscheidung, die Herausgabe der ,Einsicht“ einzustellen: ,Was
mich hingegen schmerzlich beriihrte und mir zeit meines restlichen Lebens in
Erinnerung bleiben wird, ist die Tatsache, dass nach einer vierzehnjdhrigen
Betreuung der uns alle ans Herz gewachsenen EINSICHT, Herr Dr. Christiani es
nicht einmal der Miihe wert fand, mir von seiner Absicht, die Zeitschrift ein-
gehen zu lassen, auch nur ein Wértchen zu sagen“.”? Eine echte Abwendung
Ladners vom Buddhismus, dessen Verbreitung ja sein Lebenswerk darstellte, hat
es also sicherlich nicht gegeben. Gegen diese Theorie spricht auch, dass Ladner
sich in der Folge noch um eine Verdffentlichung der Zeitschrift in den USA
bemiihte. Auch hielten Ladners sonstigen buddhistischen Aktivitaten nach 1961
weiter an.

Ladners eigene Familie hegt keinen Zweifel daran, dass er und seine Frau
Rosa bis zu ihrem Lebensende am Buddhismus festhielten. Seine Enkelin, Kath-
rin Cooper, die sich iiber Jahre hinweg intensiv mit ihrem Vater {iber den Grof-
vater austauschte, beurteilt die Lage folgendermaflen: ,Fiir die Philosophie von
Hartmann hat sich mein Grossvater immer schon interessiert, aber dass er sich
deswegen vom Buddhismus abgewandt hdtte, stimmt so nicht, das war wohl ein
Gerticht, das der Christiani Verlag, der die Einsicht herausgab, in die Welt

70 Vgl. Weigelt 2008: 4, Sindemann 2007: 212.
71 Ladner an Ketterer 8.4.1962.
72 Ladner an Ketterer 8.4.1962.



DE GRUYTER Die friihe Rezeption des Buddhismus in der Schweiz =—— 419

gesetzt hatte, um das Einstellen der Zeitschrift, das meinen Grossvater sehr traf
und deprimierte, zu rechtfertigen“.”

Zusammenfassend kann wohl gesagt werden, dass Ladner bis an sein
Lebensende die buddhistischen Lehren schidtzte, gleichzeitig aber nie aufhérte,

sie kritisch zu hinterfragen.

3 Ladner als Interpret des Buddhismus

Neben seiner Redakteurstdtigkeit verfasste Ladner vier Monographien sowie
verschiedene Aufsdtze. Auch findet sich in seinem Nachlass das Manuskript
eines Buches mit dem Titel Der Mensch zwischen Illusion und Wirklichkeit, das
er jedoch nie veroffentlicht hat. Mit seinen Monographien wollte Ladner seine
Interpretation des Buddhismus darlegen und einen Beitrag zu dessen Verbrei-
tung leisten. Dabei stand die Frage nach dem Sein und dem zu entfaltenden
Potential des Menschen im Vordergrund der Verdffentlichungen. Neben den
Lehren des Pali-Kanon bediente sich Ladner dabei verschiedentlich auch der
Erkenntnisse der westlichen Philosophie. Zugleich fand aber auch hdufig eine
Abgrenzung von letzterer statt.

3.1 Nietzsche und der Buddhismus

Einer der Philosophen, die Max Ladner zundchst am meisten iiberzeugten, war
Friedrich Nietzsche mit seinem Konzept des Ubermenschen. Spiter jedoch
empfand Ladner Nietzsches komplexe Philosophie als ,,widerspriichliche Hypo-
these“,’* die auf Spekulation beruhe, ohne einen zielfiihrenden Weg aufzuzei-
gen. So verrate Nietzsche nicht, wie man zum Ubermenschen werde, und sein
Ubermensch sei zudem - wie alle Wesen — dem Tode geweiht und somit dem
Leid verfallen. Nietzsches Philosophie bewege sich also ,[...] im Kreise, der mit
der Erkenntnis der Notwendigkeit einer Uberwindung des Menschen beginnt,

um am Schlusse bei der Verherrlichung des Menschen und des Lebens wieder

anzukommen®.””

Ladner widmete Nietzsche sein erstes Werk, das den Titel Nietzsche und der
Buddhismus. Kritische Betrachtungen eines Buddhisten (1933) trdgt. Schon dieser

73 Personliche Mitteilung vom 1.02.2014.
74 Ladner 1933: 32.
75 Ladner 1933: 59.



420 = Nina Frey DE GRUYTER

Titel signalisiert, dass Ladner ein anderes Verstdndnis des Buddhismus hatte als
Nietzsche und sich selbst als Buddhisten ansah. Da Nietzsche zu den bekannt-
esten Philosophen des ausgehenden 19.]Jahrhunderts zdhlt, war es fiir Ladner
wichtig, sich von dessen Verstindnis des Buddhismus abzugrenzen.”® Im Zent-
rum von Ladners Kritik standen sowohl Nietzsches weltbejahende Position als
auch die daraus resultierende Wahrnehmung des Buddhismus als nihilistische
und pessimistische Lehre. Nietzsches Lebensbejahung empfand Ladner als mit
der buddhistischen Lehre von der Natur des Leidens nicht vereinbar. Da die
Suche nach einem Ausweg aus dem Leid die Triebkraft aller Philosophie und
Religionen sei, war Ladner von Nietzsches ,Vogel StrauR“-Philosophie’’ ent-
tduscht. Er empfand es als ,[..] ein Unding, als Philosoph die Wahrheit zu
verachten und an ihrer Stelle die Illusion auf den Thron zu heben“.”® Gegen
Ende seiner Monographie duflerte Ladner jedoch den Verdacht, dass Nietzsche
der Erlésung letztlich doch einen wichtigen Stellenwert einrdume, da er an
einigen Stellen von der Erlésung durch die Kunst spreche.”

Nietzsches Nihilismus-Vorwurf an den Buddhismus bezog sich vor allem auf
die Idee vom Nirvana, das er als das ,,orientalische Nichts*“ bezeichnete, als ,,das
stumme, starre, taube Sich-Ergeben, Sich-Vergessen, Sich-Ausléschen®.®® Dies
ist eine Sichtweise, die lange Zeit die westliche Rezeption des Buddhismus
pragte und teilweise bis heute anhdlt. Sie wurde zu Anfang der Rezeptionsge-
schichte unter anderem von K.F. Képpen® und von E. Burnouf vertreten.®?
Ladner hédlt dem entgegen, dass in der buddhistischen Lehre nicht das Nichts
das Ziel sei, sondern die ,vollstindige Loslésung von allem Leiden und damit
auch vom Leiden des Todes“. Dieses Ziel liege in der Sphéare der Transzendenz
und somit ,,jenseits des Erkennbaren® — fiir Nietzsche aber sei da das Nichts. Im
Gegensatz zu Kants ,,Ding an sich“ oder Schopenhauers ,,Wille“, die beide auf
eine tiefere Realitdtsebene hindeuteten, versuche Nietzsche in seiner

76 In einem Brief an Grimm erkldrt Ladner, er habe ,[m]anchesmal [...] alle Lust am weiter-
arbeiten [verloren]“, aber die ,,Gefdhrlichkeit* Nietzsches ,,blendender Rhetorik* habe ihn nicht
ruhen lassen (Ladner an Grimm, 19.12.1931).

77 Ladner 1933: 133.

78 Ladner 1933: 135; Auf Seite 62 zitiert Ladner zudem aus Nietzsches Der Wille zur Macht 3.
Buch, Aph. 853 wo er schreibt ,,Wir haben die Liige nétig, um {iber diese Realitét, die ,Wahrheit'
zum Siege zu kommen, das heif3t, um zu leben [...]“.

79 Ladner 1933: 114.

80 Vgl. Iwawaki-Riebel 2004: 105; Figl 2007: 466; Goedert schreibt hierzu: ,Mit dem Begriff
Nihilismus ist bei Nietzsche hauptsachlich der Glaube an ein religids-metaphysisches Jenseits
gemeint, das er als ein Nichts auffasst* (Goedert 2013: 26).

81 Koppen schreibt ,Nirvana, wortlich das ,Verwehen,® ist die ewige Ruhe, der Zustand, ,wo
absolut Nichts ist,* die génzliche unbedingte Vernichtung des Individuums“ (Képpen 1859: 8).
82 Vgl. Bournouf 1876; s. auch Zotz 2000: 106-113.



DE GRUYTER Die friihe Rezeption des Buddhismus in der Schweiz = 421

Philosophie ,,dieses Nichts [...] mit Spekulationen iiber den Ubermenschen, oder
die ewige Wiederkunft des Gleichen* auszufiillen.®? Mit Schopenhauer argumen-
tiert Ladner, die relative Welt kénne nur mit relativen Begriffen beschrieben
werden; mit diesen Begriffen jedoch kdme sie nie iiber die Betrachtung derer
Beschaffenheit hinaus — eine Erkenntnis, die Nietzsche fehle. Nietzsche zeige
lediglich Verstandnislosigkeit angesichts ,,dieser wichtigsten Probleme der Meta-
physik“.®* In diesem Zusammenhang geht Ladner auch auf den Begriff des
Nirvana ein und erkldrt: ,,Das Nirvina des Buddhisten ist nichts anderes als
die vollkommene Herausschdlung des Ich oder des Selbstes aus dem Lebens-
prozefl und damit die Losldsung von Schmerz, Triibsal, ungestillten Wiinschen,
kurz von allem, was irgendwie als Folge des Lebens bedriickt und qualt“.®

Ladner setzt sich nur sparlich mit Nietzsches Theorien zu Wiedergeburt und
Wiederkunft auseinander, was sicherlich auch ein Echo seiner eigenen Unsicher-
heit gegeniiber diesen Themen war. Schlief3lich waren der Gedanke der Wieder-
geburt sowie die Lehren von den nicht sichtbaren Lebensbereichen fiir Ladner
kritische Aspekte, die ihm den Buddhismus - trotz aller Begeisterung — fremd
erscheinen lieflen. In seinen Ausfiihrungen iiber Nirvana und das Nichts fiihrt
Ladner eine rein europdische Diskussion, er erwdhnt weder den Sanskrit-Begriff
Stinyata, noch geht er auf die verschiedenen Lehrtraditionen im alten Indien ein,
die den Begriff der Leerheit oder Leere diskutierten.

Weiterhin musste Ladner den Buddhismus vom Vorwurf des Pessimismus
freisprechen, um seine Interpretation zu untermauern. Ladner hdlt Nietzsche
entgegen, dass es im Buddhismus nicht darum gehe, das Verursachen von Leid
aufzugeben, um ,vom Handeln {iberhaupt“ loszukommen, sondern schlicht
darum, das Leid aufzuldsen.®® Dazu habe Buddha ,,[...] den Weg und das Mittel
gefunden [...], dem Leiden zu entrinnen, fiir immer und ewig und nicht etwa in
einem unbestimmten imaginiren Jenseits, sondern bereits hier in dieser Welt“.%’
Mit dieser Einschdtzung erkldart Ladner seine Auffassung des Buddhismus als
,das Lichtvollste, Trostreichste und Herrlichste was sich denken 14Rt“,%® und
grenzt sich indirekt auch von anderen Religionen ab, die keine letztendlichen
Lésungen fiir das Diesseits bereithalten. Den Buddhismus aus seinem negativen

83 Ladner 1933: 19-23.

84 Ladner 1933: 109.

85 Ladner 1933: 20.

86 Ladner schreibt hierzu: ,,Dem Jiinger Buddhas flieRen ganz zwangsldufig aus der Verabscheu-
ung alles Leides (selbstverstandlich auch des fremden) und der Giite zu allem Existierenden, gute
Handlungen [zu] (sic!), ohne daf3 er an das Ziel zu denken braucht* (Ladner 1933: 80).

87 Ladner 1933: 48.

88 Ladner 1933: 48.



422 = Nina Frey DE GRUYTER

Licht zu riicken, blieb fiir Ladner ein wichtiges Anliegen, das er auch in seinen
weiteren Schriften und bei den Sitzungen der B.G.Z. verfolgte.®’

In der Analyse Nietzsches Philosophie hebt Ladner trotz aller Kritik auch
einige ihrer positiven Aspekte hervor, inshesondere solche, die seine Propagie-
rung des Buddhismus unterstiitzen. Nietzsche sieht die Niitzlichkeit des Bud-
dhismus fiir Europder darin, dass er helfe, sie von der ,christlichen
Sklavenmoral®“ zu befreien. So stiitzt Nietzsche seine Kulturkritik durch ver-
meintlich buddhistische Werte. Ladner begriifit diese Kulturkritik und halt ins-
besondere Nietzsches beriihmten Ausspruch ,,Gott ist tot“ fiir das Wertvollste an
dessen Philosophie, da die Abwesenheit eines Schopfergottes dem Menschen
maximale Freiheit gebe.’® Er sieht darin aber auch Widerspriiche, denn Nietz-
sche schaffe mit Zarathustra doch wieder eine moralische Instanz, die ,,wohl den
rechten Weg lebt, aber nicht predigt“.”’ Zudem wirft Ladner dem Philosophen
vor, nicht zwischen Gut und Bose zu unterscheiden, was er fiir ganz und gar
unverantwortlich halt.

Nietzsche beschaftigte Ladner auch noch spdter, was sich durch gelegent-
liche Beziige zu dem Philosophen in spateren Verdffentlichungen zeigt. 1946
hielt Ladner zudem einen Vortrag mit dem Titel Der Buddhismus im Denken
Friedrich Nietzsches bei einer Veranstaltung der Schweizerischen Gesellschaft
der Freunde Ostasiatischer Kultur.*

3.2 Die Lehre des Buddha (Rascher 1946)

Im Jahr 1946 versffentlichte Ladner ein kleines Uberblickswerk mit dem Titel Die
Lehre des Buddha, das auf Grundlage eines seiner Vortrdge entstanden war.
Darin erkldrt er in knapper Form die Grundziige des Buddhismus, den er als
»Religion der Vernunft“ und ,,Philosophie der Humanitit“*> bezeichnet. Ladner

89 Bei der konstituierenden Sitzung der B.G.Z. im Jahre 1942 fragte er die Anwesenden: ,,Wie
kénnte auch eine Lehre, die nichts anderes als Befreiung vom Leiden will, Pessimismus sein?“
Schlieflich sei auch der Buddha nicht durch leidvolle Askese, sondern durch freudvolle
Bewusstseinszustdnde zu immer hoherer Erkenntnis gelangt (Ladner 1943: 8-9).

90 Ladner 1933: 34.

91 Ladner spricht direkt zu Zarathustra mit den Worten: ,,Und du, Zarathustra, Sohn Nietz-
sches, du weit iiber allem Triebleben wandelnder Asket, du Rater und Helfer, wo bleibst du? Du
ratest und hilfst und wirst damit deinem Vater untreu. Du willst die Menschen empor fiihren,
aber infolge erblicher Belastung kannst du den rechten Weg nicht finden! Du haltest fiir Licht
was Finsternis und fiir Wahrheit was Irrtum ist! Darum ist oft verworren, was du sagst! Du lebst
wohl den rechten Weg, aber du predigst ihn nicht!“ (Ladner 1933: 75).

92 Der Vortrag fand am 10.3.1946 im Zunfthaus zur Waag in Ziirich statt.

93 Ladner 1946: 3 (nach H. Tilbe).



DE GRUYTER Die frilhe Rezeption des Buddhismus in der Schweiz =—— 423

sieht die Einzigartigkeit von Buddhas Lehre in der Eigenverantwortung, die sie
den Lebewesen iibertrage: ,,Der Buddha war wohl der einzige Religionsstifter,
der seine Anhdnger davor warnte, mit blindem Glauben seiner Lehre zu folgen.
Er verlangte von Thnen selbststdndiges Forschen und Denken [...]“.** In seinen
Erklarungen zu verschiedenen Aspekten der Lehre Buddhas versucht Ladner,
wie schon in seinem ersten Buch Nietzsche und der Buddhismus, hdufige Miss-
verstandnisse und Vorurteile aus dem Weg zu rdumen.

In diesem zweiten Buch geht Ladner nur auf philosophische Aspekte des
Buddhismus ein, ohne dessen Methoden, wie die der Kontemplation und Medi-
tation, zu erkldren. Diese erldutert er erst in seinem zwei Jahre spéter erschein-
enden Werk Gotamo Buddha.

3.3 Gotamo Buddha - Sein Werden, seine Lehre, seine
Gemeinde (Rascher 1948)

Ladners Schrift Die Lehre des Buddha diente als Grundlage fiir sein Hauptwerk
Gotamo Buddha, das ebenfalls im Rascher Verlag erschien. Auf knapp 400
Seiten versucht Ladner, dem westlichen Leser die Lebensgeschichte Buddhas
und dessen Lehren zugédnglich zu machen. Wie der Untertitel Sein Leben, seine
Lehre, seine Gemeinde. Dargestellt an Hand des Pali-Kanons bereits verrdt, stiitzt
Ladner sich dabei auf verschiedene Textstellen des Pali-Kanon, um dem Leser
die ,,vom Buddha erkannten Wahrheiten, méglichst mit seinen eigenen Worten
[...] nahe zu bringen®.’®> Ladner stiitzt sich vor allem auf die Ubersetzungen der
einflussreichen deutschen Pali-Kenner Karl Eugen Neumann, Nyanatiloka und
Karl Seidenstiicker.

Die aus sechs Teilen bestehende Publikation behandelt neben Buddhas
Lebensgeschichte und der Beschreibung des Aufbaus seines Ménchsordens
klassische Aspekte des Buddhismus, wie die Erldauterung der Vier Edlen Wahr-
heiten, des anatta-Gedanken, des Karma, der Wiedergeburt und der Meditation.
Auflerdem schliet das Buch einen Artikel iiber buddhistische Feierlichkeiten
ein, denen Ladner die Uberschrift Der Kultus gibt, sowie ein Kapitel iiber Bud-
dhas Laien-Schiiler. Der letzte Teil der Publikation behandelt Buddhas Tod
beziehungsweise sein Eingehen in das Parinirvana, was Ladner als das ,,Erl6-
schen® Buddhas bezeichnet,

Im Gegensatz zu seinem ersten Buch, widmet Ladner sich in Gotamo Buddha
voll und ganz der Lehre des Buddhismus. Zwar tauchen hin und wieder Beziige

94 Ladner 1946: 4-5.
95 Ladner 1948: 5.



424 — Nina Frey DE GRUYTER

zur westlichen Philosophie auf, doch die starke Abgrenzung Ladners zu ihren
vermeintlichen Fehlinterpretationen ist mit Nietzsche und der Buddhismus
bereits abgeschlossen.

In Gotamo Buddha hat ein anderes Thema Vorrang. Durch die Erlebnisse des
Zweiten Weltkrieges, erlangte die Lehre von der Aufhebung des Leidens eine
besonders eindriickliche Bedeutung fiir europdische Buddhisten. Gotamo Bud-
dha erschien im Friihjahr 1948, also genau drei Jahre nach Kriegsende. Ladner
nimmt in seinem Vorwort auf die ,,Holle* des Zweiten Weltkrieges Bezug, dessen
Hauptursache er im ,,[...] Aufgeben der eigenen Individualitdt zu Gunsten einer
menschenunwiirdigen Vermassung® sieht.’® Selbstverantwortung und die damit
verbundene Wiirde des Menschen sieht Ladner als zentrale Elemente des Bud-
dhismus: ,,Es gibt keine andere Lehre, die dem Einzelnen so ausschlief8lich und
ohne Kompromisse alle Verantwortung tibertrdgt, wie es der Buddhismus tut®,
schlussfolgert Ladner.”’

Das Kapitel {iber Meditation ist recht theoretisch gehalten und besteht vor-
wiegend aus Lehrreden iiber Kontemplation.”® Mit Rhys Davids erklart Ladner:
»Wdhrend der Yoga vorwiegend physisch und hypnotisch ist, ist die buddhis-
tische Methode (der Versenkung) vorwiegend intellektuell und ethisch.“?® Fiir
Ladner, dem alles Transzendentale und Esoterische suspekt war, war also auch
Meditation eine intellektuelle Angelegenheit. Er zitiert Raoul von Muralt ,,Die
Vertiefungen, die soviel [sic!] in den buddhistischen Texten vorkommen, haben
wohl ihre grofie Wichtigkeit, fiihren aber nicht zur Erléschung. Dies vermag
einzig der vipassana: die Einsicht in die Vergdnglichkeit, das Leiden und die
Wesenlosigkeit des Daseins, nur diese allein ist fdhig, den Menschen zu veran-
lassen, vom Lebensdurste abzulassen®.'*°

Gotamo Buddha erhielt in der Presse grof3tenteils sehr positive Rezensionen.
Aufgrund von Ladners Ausfiihrungen iiber die Sprache des Pali, sowie seiner
Verwendung verschiedener Begrifflichkeiten, die zeigten, dass er nur rudimen-
tare Pali-Kenntnisse besaf3, wurde er von akademischer Seite allerdings heftig
kritisiert.'*!

Vielen deutschsprachigen Buddhisten diente Gotamo Buddha in der Nach-
kriegszeit als wichtiges Uberblickswerk. Spiter erlangte es auch im spanischen

96 Ladner 1948: 5.

97 Ladner 1948: 5.

98 Ladner verwendet hier zwei verschiedene Begriffe: ,,Kontemplation“ und ,Betrachtung®. Er
definiert die Begriffe als den ,,gedanklichen Vorgang des Einsichtnehmens“ (Ladner 1948: 233).
99 Ladner 1948: 230-231 (nach Rhys Davids, Yogdvacara’s Manual, p. XIX).

100 Ladner 1948: 236 (nach Raoul von Muralt in Mitteilungen der buddhistischen Gemeinschaft
Ziirich, Heft 10).

101 Hier sind insbesondere Emil Abegg, Adolf Attenhofer und Manfred Mayrhofer zu nennen.



DE GRUYTER Die friihe Rezeption des Buddhismus in der Schweiz = 425

Sprachraum Bekanntheit, geférdert durch die Verdffentlichung Gilberto Lach-
assagnes, der 1959 in Buenos Aires La Ensefianza del Buda verdffentlichte.'®?
Das Buch war auf Grundlage von Gotamo Buddha entstanden.

3.4 Wirklichkeit und Erlésung. Eine Welt- und Inschau im
Geiste des Buddha (1952)

Zwei Jahre nach Erscheinen von Gotamo Buddha lag dem Ziiricher Rascher
Verlag das Manuskript fiir Ladners viertes Buch vor.!°® Es wurde jedoch erst
1952 vom Christiani-Verlag (Konstanz) herausgegeben. Als Erganzung und Wei-
terflihrung seiner vorherigen Werke erklart Ladner in diesem letzten seiner ver-
Offentlichten Biicher noch einmal die grundsitzlichen Lehren des Buddhismus.
Dabei weisen Ladners Erkldarungen mehr philosophische Beziige auf als die
vorherigen,'® und er beschreibt die Religion zum ersten Mal mit seinen eigenen
Begrifflichkeiten. Wahrend Ladner in Gotamo Buddha bewusst die Paliquellen
nfir sich sprechen ldsst®, erkldrt er nun die buddhistischen Lehren aus seiner
eigenen Erfahrung heraus, hdaufig auch mit Bezugnahme auf Erkenntnisse aus
der abendlandischen Tradition. Ziel des Buches ist, ,,den aufmerksamen Leser
zum Erlebnis der Wirklichkeits-Schau zu fithren®.!°®> Ladner fiigt hinzu, dass dies
voraussetze, dass der Leser ,,iiberhaupt sehen will“,*°®

Das Werk ist in die drei Kapitel (1) ,,Erkenntnis®, (2) ,,Weg und Wandel* und
(3) ,Erlosung” unterteilt. Im ersten Kapitel werden klassische buddhistische Leh-
ren in Ladners eigener Terminologie erklart. Die Vier Edlen Wahrheiten sind hier
schlicht mit ,,Die Situation“ und ,,Des Leidens Entstehung® betitelt, die anatta-
Lehren finden sich in den Teilkapiteln ,,Die Personlichkeit und ,,Das Ich“. Die
Karma-Lehren beschreibt Ladner mit den Worten ,,Schicksal als Folge und Aus-
gleich“; er verwendet lediglich innerhalb des Kapitels das Adjektiv ,.karmisch®,
als er die abendlandische Erziehung kritisiert, die sich von ,,verinnerlichter Selbst-
betrachtung, von meditativer Einsicht in die Komponenten und das bedingte
Wesen der Personlichkeit“!”” entfernt habe. ,Karmisch® bestimmt er hier als ,,aus
friiheren willentlichen Geschehnissen sich [ergebende] Zusammenhange*.'%®

102 Ladner 1959.

103 Ladner an Govinda 5.11.1950.

104 Ladner zitiert unter anderem Kant, Jung, Heraklit und Goethe.
105 Ladner 1952: 8.

106 Ladner 1952: 8.

107 Ladner 1952: 91.

108 Ladner 1952: 93.



426 =— Nina Frey DE GRUYTER

Ladner fordert ein neues, wirklichkeitsgem@f3es Denken und Betrachten, um
derartige Ursachen und Wirkungen zu erkennen.!® Er kritisiert dabei die ,,Glau-
bens-Religionen®, die die Ursachen im ,unerforschlichen Ratschlufy Gottes*
suchten und ebenso die Wissenschaft, die diese ,,in der ,zufdlligen‘ Einreihung
der Chromosomen im Momente der embryonale Bildungen“'® vermute. Das
Streben nach der Erkenntnis der wahren Natur der Dinge — jenseits derartigen
Glaubens — war fiir Ladner stets der Antrieb fiir die Beschéaftigung mit Philoso-
phie und Buddhismus.

Unter den weiteren vielfdltigen Themen des Buches mdéchte ich zwei Aspekte
herausgreifen, die Ladner in anderen Veroffentlichungen weniger ausfiihrlich
bespricht: Wiedergeburt und Meditation.

Der erste Teil des Buches enthdlt ein Kapitel iiber Wiedergeburt, was Ladner
mit dem physikalischen Gesetz vom Erhalt der Energie, das keine Ausnahmen
kenne und sich auch auf geistige Zustande erstrecke, erklart. Zugleich grenzt er
den Wiedergeburtsgedanken von Nietzsches ewiger Wiederkunft des Gleichen
und von Konzepten der Seelenwanderung ab. Dabei rdumt er ein, dass es
durchaus schwer falle, ,,[...] den Gedanken der Wiedergeburt ohne die Vorstel-
lung eines ,Bleibenden‘ zu denken®,'!! es handle sich aber bei der Wiedergeburt
um ,,[...] nichts anderes [...] als die Fortsetzung eines anfangslosen Prozesses, in
dem ein ,Bleibendes‘ nicht gefunden werden kann“.?? Als fiir den Leser
anschauliche Indizien fiir das Konzept der Wiedergeburt fiihrt Ladner Wunder-
kinder wie Mozart und Beethoven an. Auch bei den anderen Kindern kénne man
,Dinge beobachten, die ohne vorgeburtliches Wirken einfach nicht méglich
wdren.” So seien Anlagen, Charaktereigenschaften, Abneigungen und Sympa-
thien zu erkennen, ,[...] die weder beim Vater noch bei der Mutter zu finden*
und ,,[...] mit den gewdhnlichen Vererbungsgesetzen nicht in Einklang zu brin-
gen sind“.!> AbschlieBend berichtet Ladner iiber Fille von Riickerinnerung an
frithere Leben und beendet das Kapitel mit Gedanken zum Sterbevorgang.

Im zweiten Teil des Bandes, der den Titel ,,Weg und Wandel“ tragt, befindet
sich eine Abhandlung {iber Meditation, die Ladner als ,keine mystische, para-
psychologische oder rituelle Handlung [...], sondern nichts anderes als eine im
hellen Lichte des Bewusstseins zu entwickelnde gedankliche Vereinheitlichung,
die sich stufenweise vertieft“!’ beschreibt. Zunéchst nennt Ladner ,,ein gewisses

109 Ladner 1952: 92-93.
110 Ladner 1952: 93.

111 Ladner 1952: 65.

112 Ladner 1952: 65.

113 Ladner 1952: 69.
114 Ladner 1952: 154.



DE GRUYTER Die friihe Rezeption des Buddhismus in der Schweiz =——— 427

Maf an Sittlichkeit* als Voraussetzung fiir die Meditationspraxis. Das Vermeiden
ibler Gedanken, Worte und Taten miisse erst im Alltag geiibt werden, bevor
man mit Aufmerksamkeitsiibungen beginnen kénne. Danach erkldrt Ladner die
Meditationstechnik der Konzentration auf den Atem und grenzt diese von ande-
ren Techniken, wie etwa dem Hatha-Yoga ab.

Abschliefiend erkldrt Ladner den Wert der Meditation der Giite, sowie die
verschiedenen Stadien der ,Versenkungen“ oder ,Schauungen®. Diese
beschreibt er als ,,[...] jene Meditations-Zustdnde, die sich aus der Vertiefung
und Intensivierung der gedanklichen Entleerung ergeben®.!”® Ladner erklért die
Betrachtungen eines Gegenstandes als Ausgangspunkt zur Versenkung anhand
des Beispiels einer gelben Scheibe. Eine solche hatte er selbst an der Wand
hdngen um damit zu praktizieren, was er in diesem Buch und auch in seinen
sonstigen Veroffentlichungen allerdings nicht verrdt. Hier spricht er schlicht von
dem ,Meditierenden®."®

Im letzten Kapitel wird das Ziel buddhistischer Methoden als die Aufhebung
von Gier, Hass und Verblendung genannt. Dieses Ziel sei ,im hdchsten und
wahrsten Sinne des Wortes E r 1 6 s u n g*."'” Wihrend Ladner in Gotamo
Buddha noch generell vom ,,Erloschen® spricht,''® prézisiert er hier, der Begriff
des ,,Erléschens” miisse im Sinne eines Prozesses verstanden werden, der letzt-
endlich ,,zum Stillstand gebracht wird, ein Prozess dessen Wirkung aufhort und
erlischt“.™™ Ladner fiigt hinzu, dass es dabei tatsidchlich um die Aufhebung der
Wirklichkeit gehe und nicht um Vernichtung, denn ,Vernichtung kénnte nie-
mals Erlésung sein®.'?°

Inhaltlich und sprachlich spiegelt Wirklichkeit und Erlosung die auch in der
Einsicht in den 1950er Jahren vorherrschenden Tendenzen wieder. Inhaltlich ist
eine deutliche Offnung fiir dltere abendlidndische Traditionen sowie neue The-
men und Theorien, welche die europdischen Gesellschaften beschiftigen, zu
beobachten. Zudem wird den eigenen Erfahrungen beziiglich der Anwendung
des Buddhismus bei Ladner und auch bei den iibrigen Autoren der Einsicht ein
wichtiger Stellenwert eingeraumt.

Sprachlich hat sich Ladner zu dem Zeitpunkt von einer teilweise stark
christlich geprdgten Terminologie befreit, die in den fritheren Werken noch
sehr prédsent ist. In Gotamo Buddha beispielsweise nennt er Buddhas Schiiler

115 Ladner 1952: 184-185.
116 Ladner 1952: 189.

117 Ladner 1952: 198.

118 Ladner 1948: 75-79.
119 Ladner 1952: 201.

120 Ladner 1952: 201.



428 = Nina Frey DE GRUYTER

wJiunger“, spricht von ,Psalmen®, ,buddhistischer Mission*“ und ,Erlsung*,
ohne diese Begriffe fiir seine christlich geprdgte Leserschaft ndher zu analysie-
ren, um so falsche Assoziationen zu vermeiden.

3.5 Der Mensch zwischen Illusion und Wirklichkeit

Einen Versuch, die fremde Lehre des Buddhismus noch mehr als in Wirklichkeit
und Erldsung in seine eigenen Worte und die Traditionen abendldndischer
Gesellschaften zu iibersetzen, wagte Ladner gegen Ende seines Lebens mit
dem unveroffentlichten Werk Der Mensch zwischen Illusion und Wirklichkeit.
Das 113-seitige Manuskript beginnt mit einem Zitat von Nicolai Hartmann; es
streift verschiedenste westliche Philosophien und Erklarungsmodelle des
Lebens, um gegen Ende in komprimierter Form Ladners Sicht des Buddhismus
darzustellen: ,Einen vollig anderen Aspekt bietet die Lehre des Buddha, die
sowohl die Existenz einer ewigen, unwandelbaren Seele, wie auch das Dasein
einer allmdchtigen, schopferischen und belohnenden, wie strafenden Gottheit
verneint*“.!?!

4 Schlussbetrachtung

Die vorliegende Arbeit soll aufzeigen, auf welchen Ebenen Max Ladner als
bedeutender Interpret und Verbreiter buddhistischer Ideen im deutschsprachi-
gen Raum wahrend der 1940er und 1950er Jahre wirkte. Nach Ende des Zweiten
Weltkriegs gehorte er zu denen, die sich auch in dieser Zeit um die Verbreitung
des Buddhismus in Europa bemiihten. Nicht nur leistete Ladner mit seinen
Publikationen einen wertvollen Beitrag zur westlichen Rezeption der Lehre
auflerhalb der Wissenschaft, sondern er schuf auch die erste buddhistische
Vereinigung der Schweiz, die er zwanzig Jahre lang leitete. In einer Zeit, in der
am Buddhismus interessierte Europder nur schwer Zugang zu buddhistischen
Quellen fanden, versorgte Ladner seine Leserschaft mit vergriffenen Texten des
Pali-Kanons, die er um eigene Artikel und Betrachtungen erganzte. Es ist unter

anderem Ladners Verdienst, Buddhisten in ganz Europa miteinander vernetzt zu
haben.'?

121 Ladner, Der Mensch zwischen Illusion und Wirklichkeit (Manuskript), S.105.

122 Unter den bekannten europdischen Buddhisten, die nach dem Zweiten Weltkrieg mit
Ladner korrespondierten und seine Unterstiitzung schétzten, sind Josef German Bauer (Korres-
pondenz 1952-1960), Helmut Klar (Korrespondenz 1948-1957), Felix Knobeloch (Griinder der



DE GRUYTER Die friihe Rezeption des Buddhismus in der Schweiz =——— 429

Ladner war ein Verfechter des Pali-Buddhismus, den er als die urspriing-
liche, authentische Lehre des Buddha ansah. Da er aufgrund seiner eigenen
mangelnden Sprachkenntnisse nur sehr begrenzten Zugang zu Originalquellen
des Pali-Kanons fand, speiste sich sein Verstandnis des Buddhismus aus Erkld-
rungen und Ubersetzungen deutscher und englischer Interpreten. Nichtsdesto-
trotz beschiftigte Ladner auch als Nicht-Philologen das Thema der Ubersetzung
sehr. Durch den Vergleich und die griindliche Analyse verschiedener Uberset-
zungen fiihlte er sich kompetent, die buddhistischen Quellen zu interpretieren.
Sein Verstdndnis der Texte kldrte und vertiefte er durch Korrespondenz mit
deren Autoren, wie die ausgiebigen Briefwechsel mit Anagarika Govinda und
Nyanatiloka zeigen. Die Kritik, die er von philologisch-wissenschaftlicher Seite
insbesondere fiir sein Werk Gotamo Buddha erhielt scheint Ladner grofitenteils
angenommen zu haben.'” Moglicherweise hatte diese Kritik auch Auswirkungen
auf seine Entscheidung, in seinem letzten Werk Wirklichkeit und Erlésung weit-
gehend auf Pali-Begriffe zu verzichten.

Zusidtzlich zu einer Auseinandersetzung mit Begrifflichkeiten und deren
Ubersetzbarkeit in die deutsche Sprache, versuchte Ladner stets, seinen Lesern
den Buddhismus in verstandlicher Weise nahezubringen. Dabei hatte fiir ihn
Erkenntnis oberste Prioritdt. Statt der bloflen Einhaltung bestimmter Verhaltens-
regeln, sollte die ,Einsicht in die Natur der Dinge“ Verdnderungen im Leben
bewirken. Das Potential des Buddhismus zur Herbeifiihrung einer solchen Ver-
dnderung sah Ladner in verschiedenen grundlegenden Aspekten der Religion
gegeben. Durch das Karma-Gesetz, das er die ,,Naturgesetzlichkeit der Kausali-
tdt“ nennt, wird der Mensch ein ,,Gestalter seines eigenen Schicksals“.’** Auch
die anatta-Lehre, sowie die Lehre vom abhdngigen Entstehen, derzufolge Pha-
nomene nur prozesshaft in Abhédngigkeit voneinander entstehen - jedoch nie
dauerhaft existieren — sieht Ladner als befreiende Lehren an. Durch sie wiirden

Berliner Gesellschaft fiir Buddhismus; Korrespondenz 1951-1958), Franz Oprchal (Griinder der
Buddhistischen Gesellschaft Wien; Korrespondenz 1948-1949), Walter Persian (Griinder der
Buddhistischen Gemeinde Deutschland 1946), Erwin Preibish (Griinder der Freien Gemeinde
um Buddha, 1947), Helmut Palmié (Korrespondenz 1949-1951).

123 Ladner schétzte die Philologen, die sein Werk kritisiert hatten, weiterhin als Autoren fiir die
Einsicht. Allerdings ist aus den Korrespondenzen nicht immer klar zu erkennen, zu welchem
Grad Ladner schlicht hoflich ist und inwieweit er die Philologen einbinden musste, um der
Einsicht einen wissenschaftlichen Anstrich zu geben, oder um die Bediirfnisse des Verlegers und
der Leserschaft zu bedienen. Der Indologe Hans Wolfgang Schumann erzdhlte mir in einem
personlichen Telefonat, Ladner habe auf seine damalige Kritik sehr knapp und unfreundlich
geantwortet. Dennoch ist Schumann der Autor verschiedener Aufsdtze der Einsicht und beide
pflegten elf Jahre lang eine sehr freundliche Korrespondenz, in der sie sich auch Gegenseitig um
Rat zu ihren Interpretationen fragten.

124 Ladner 1963: 93.



430 =— Nina Frey DE GRUYTER

egozentrische Tendenzen aufgehoben und dem Menschen komme so die volle
Selbstverantwortung zu.'® Die dadurch erfolgende Uberwindung des Leidens
sieht Ladner als die wahre ,,Erlésung” an. Diese Paarung von Philosophie und
Mitteln, die einen ,gangharen Weg“ bereithalten, iiberzeugte Ladner, dass der
Buddhismus {iiber die — ihn zundchst ebenfalls begeisternde — Philosophie
Schopenhauers hinausgehe.'?

Ladner verstand sich als praktizierender Buddhist, der den Anspruch hatte,
Buddhismus als Religion und , Wirklichkeitslehre* zu leben. Von einer rein
intellektuellen Beschéaftigung mit der Lehre distanzierte er sich. Nichtsdestotrotz
war aber sein Zugang zum Buddhismus ein vorwiegend intellektueller. Philoso-
phische Debatten waren seine grofie Leidenschaft, was aus seinen Veroffentlich-
ungen, seinen Korrespondenzen sowie den Texten seiner Kritiker deutlich
hervorgeht. Auch die Treffen der Buddhistischen Gemeinschaft Ziirich dienten,
soweit sich das aus heutiger Perspektive beurteilen ldsst, ausschlieflich dem
intellektuellen Austausch. Obwohl der Wert der Meditation von Ladner, der
selbst im Privaten meditierte, erwdhnt wird, gibt es keine Berichte {iber Medita-
tionspraxis der Mitglieder der B.G.Z. Tendenziell iiberlie man die Meditation
zur damaligen Zeit noch den Mdénchen und Nonnen in Asien. Erst Ende der
1950er Jahre bildeten sich in Europa Meditationsgruppen fiir Laien - eine Ent-
wicklung also, die Ladner durch seinen plotzlichen Tod im Jahre 1963, nicht
mehr erlebte.

Ladner behielt seine Liebe zur Philosophie ein Leben lang bei und blieb so
auch der buddhistischen Lehre gegeniiber stets kritisch. Trotz dieser kritischen
Haltung versuchte er in seiner Funktion als Autor und Redakteur die buddhisti-
schen Lehren voll und ganz zu vertreten und seine personlichen Zweifel beiseite
zu lassen. Eine seiner Strategien war es dabei, verschiedene zentrale Themen der
buddhistischen Lehre gar nicht oder nur am Rande zu behandeln. Hierzu zdhlen
die Lehre von der Wiedergeburt, aber auch detaillierte Erklarungen zu Karma
und den sechs Daseinsbereichen.

Durch seine Aktivitdten als Buddhist gehorte Ladner im Kontext der dama-
ligen schweizerischen Gesellschaft zu den reformerischen Gruppen. Er kritisierte
die Macht der Kirche nicht nur in seinen Schriften, sondern auch in seiner
Lebenshaltung. Max und Rosa Ladner lief}en beispielsweise ihren Sohn vom
Religionsunterricht befreien und hielten ihn auch sonst so weit wie méglich von
christlichem Einfluss fern. Ladners langjdhriges Engagement bei den Freimau-
rern war ein weiterer Aspekt in dieser Hinsicht. Die Geschichte des Buddhismus
im Westen weist einige Parallelen zu und Verkniipfungen mit Freimaurerlogen

125 Ladner 1963: 97-98.
126 Ladner 1963: 89.



DE GRUYTER Die friihe Rezeption des Buddhismus in der Schweiz = 431

auf, in denen seit dem 19.Jahrhundert viele Intellektuelle organisiert waren.”’
Die Uberschneidung mit buddhistischen Gruppen lag wohl an den lebensrefor-
merischen Ansdtzen sowie an dem Anspruch der Personlichkeitsarbeit, die fiir
beide Gruppierungen zentrale Themen darstellten.

Besonders wahrend der Kriegs- und Nachkriegszeit vermisste Ladner in der
westlichen Kultur innere Werte und allgemeine Menschlichkeit. Zudem storte
ihn ein Mangel an Offenheit fiir neue Formen des Lebens, was sich seiner
Meinung nach in der starken Autoritdat der Kirche zeigte. Neben der christlichen
Kirche kritisierte Ladner auch jegliche andere Form strenger staatlicher oder
religidser Autoritat.

Zusammenfassend kann gesagt werden, dass Ladner der Selbstverantwor-
tung und dem selbstandigen Denken oberste Prioritdt zusprach. Er lebte und
wirkte fiir diese Werte und sah den Dissens als Bereicherung an. Nichts war
schlimmer fiir ihn als die Unterdriickung dieser Méglichkeit, wie die Briefe an
Grimm und Govinda belegen. Diesen hohen Anspruch stellte er nicht nur an sich
und seine Korrespondenten, sondern auch an die Leser seiner Schriften. Im
Vorwort zu Wirklichkeit und Erlésung gibt er zu verstehen: ,,Wer dieses Buch
erstmals zur Hand nimmt, mdge bedenken, dass es nicht blof3 gelesen, sondern
griindlichst durchdacht sein will. Nur wer selbststdndig und unvoreingenommen
zu denken und zu urteilen imstande ist, mag mit der Lektiire beginnen, andern-
falls er besser tun wiirde, das Buch wieder wegzulegen.“'?®

Funding: Swiss National Fond (Grant/Award Number: “147342”).

Bibliographie

Baumann, Martin (1998): ,,Geschichte und Gegenwart des Buddhismus in der Schweiz“. Zeit-
schrift fiir Missionswissenschaft und Religionswissenschaft 82.4: 255-280.

Baumann, Martin (2000): ,,Buddhism in Switzerland*“. Journal of Global Buddhism 1: 154-159.

Bohn, Wolfgang/Ankenbrand, Ludwig (Hrsg.) (1920): Zeitschrift fiir Buddhismus. ll. Jhg. [kmpl.].
Herausgegeben vom Bund fiir Buddhistisches Leben. Miinchen-Neubiberg: Oskar Schloss.
4 BIL., 312 S.

Brauen, Martin (2000): Traumwelt Tibet. Westliche Trugbilder. Bern: Haupt.

Burnouf, Eugéne (1876): Introduction a I’histoire du bouddhisme indien. Paris: Maisonneuve.

127 Auch Grimm benannte seine 1921 gegriindete Buddhistische Gemeinde fiir Deutschland 1924
in Buddhistische Loge zu den Drei Juwelen um. Dies sollte ihr einen exklusiven Charakter
verleihen, um die Offenheit der Mitglieder untereinander zu férdern. Durch das Freimaurer-

Verbot der Nazis sahen sie sich jedoch gezwungen, die Loge 1935 in Altbuddhistische Gemeinde
umzubenennen.

128 Ladner 1952: 7.



432 =—— Nina Frey DE GRUYTER

Clarke, J.J. (1994): Jung on the East. London: Routledge.

Evans-Wentz, W.Y. (Hg.) (1935): Das Tibetanische Totenbuch. Aus der englischen Fassung des
Lama Kazi Dawa Samdup. Ubersetzt und eingeleitet von Louise Gépfert-March, mit einem
psychologischen Kommentar von C. G. Jung. Ziirich, Leipzig: Rascher.

Figl, Johann (2007): Nietzsche und die Religionen: Transkulturelle Perspektiven seines Bildungs-
und Denkweges. Berlin, New York: de Gruyter.

Goedert, Georges (2013): ,Entwertung und Umwertung. Nietzsches Kritik der Moral und die
Ethik Schopenhauers®. In: Moralkritik bei Schopenhauer und Nietzsche. Beitrige zur
Philosophie Schopenhauers. Hrsg. von Dieter Birnbacher und Andreas Sommer. Wiirzburg:
Kénigshausen und Neumann, 25-44.

Hecker, Hellmuth (1996): Lebensbilder Deutscher Buddhisten. Ein Bio-Bibliographisches
Handbuch. Bd. 1. Heft I: ,Die Griinder“. Stammbach: Beyerlein & Steinschulte.

Nanatusita/Hellmuth Hecker (2008): The Life of Nyanatiloka Thera. The Biography of a Western
Buddhist Pioneer. Kandy, Sri Lanka: Buddhist Publication Society.

Iwawaki-Riebel Toyomi (2004; Dissertation von 2003): Nietzsches Philosophie des Wanderers.
Interkulturelles Verstehen mit der Interpretation des Leibes. Wiirzburg: Konigshausen &
Neumann.

Koppen, Carl Friedrich (1859): Die Religion des Buddha. Berlin: Ferdinand Schneider.

Ladner, Max (1933): Nietzsche und der Buddhismus. Kritische Betrachtungen eines Buddhisten.
Ziirich: Juchli-Beck.

Ladner, Max (1938): ,,Der Anatta-Gedanke des Buddha“. Die Brockensammlung. Zeitschrift fiir
Angewandten Buddhismus: 51-59.

Ladner, Max (1943): ,,Erdffnungs-Ansprache anldsslich der konstituierenden Versammlung der
Buddhistischen Gemeinschaft Ziirich vom 5. Dezember 1942“. Mitteilungen der Buddhis-
tischen Gemeinschaft Ziirich 1: 1-15.

Ladner, Max (1945): ,,Uber das Parinibbana“. Die Einsicht. Zeitschrift Fiir Buddhismus 12:
9-17.

Ladner, Max (1946): Die Lehre des Buddha. Ziirich: Rascher.

Ladner, Max (1947): ,,Grundsétzliches zu unserer Arbeit“, Mitteilungen Der Buddhistischen
Gemeinschaft Ziirich 23: 2-20.

Ladner, Max (1948): Gotamo Buddha. Sein Werden, Seine Lehre, Seine Gemeinde. Dargestellt
an Hand des Pali-Kanons. Ziirich: Rascher.

Ladner, Max (1950): ,,Der Ehrwiirdige Lokanatha®. Die Einsicht 3.1: 30.

Ladner, Max (1952): Wirklichkeit und Erlésung. Eine Welt- und Inschau im Geiste des Buddha.
Konstanz: Christiani.

Ladner, Max (1959): La ensefianza del Buda. Con una antologia de textos pali seleccionados y
traducidos por Gilberto Lachassagne. Buenos Aires: La Mandragora.

Ladner, Max (1960): ,,Buddhistische Mission in Europa (Fortsetzung)“. Die Einsicht. Zeitschrift
Fiir Buddhismus 13.2: 37-42.

Ladner, Max (1961): ,,Die Fragen des Phagguno“. Die Einsicht. Zeitschrift Fiir Buddhismus 14.2:
33-37.

Ladner, Max (1963): ,,Was fasziniert den Europder am Buddhismus?“ Asiatische Studien: Zeit-
schrift der Schweizerischen Asiengesellschaft 16.1-4: 76-106.

Mayer, Jean-Francois (1993): Les nouvelles voies spirituelles: enquéte sur la religiosité paralléle
en Suisse. Pluralisme culturel er identité nationale. Lausanne: L'age d’homme.

Myers, Perry (2013): German Visions of India, 1871-1918: Commandeering the Holy Ganges
During the Kaiserreich. New York: Palgrave Macmillan.



DE GRUYTER Die frilhe Rezeption des Buddhismus in der Schweiz = 433

Nyanatiloka (1909): ,,Puggala Pafifatti“. Das Buch der Charaktere, aus dem Buddhistischen
Pali-Kanon (Abhidhammo). Miinchen: Schloss.

Oldmeadow, Harry (2004): Journeys East: 20th Century Western Encounters with Eastern Reli-
gious Traditions. Bloomington, Ind.: World Wisdom.

Onken, Kurt (1977): Die Einsicht. Monatshefte fiir Buddhismus. Gesamtregister (1948-1961).
Kreuzlingen: Buddhistischer Verlag.

Sindemann, Kerstin-Katja (2007): ,,Ménche, Mantra, Meditation: Buddhismus in der Schweiz*.
In: Eine Schweiz — viele Religionen. Risiken und Chancen des Zusammenlebens. Hrsg. von
Martin Baumann und Jorg Stolz. Bielefeld: transcript, 208-222.

Suzuki, Daisetz Teitaro (1939): Die grofie Befreiung — Einfiihrung in den Zen-Buddhismus.
Ubers. Heinrich Robert Zimmer und mit einem Geleitwort von C. G. Jung. Leipzig: Weller.
(Originalausgabe: The Great Liberation — Introduction to Zen Buddhism. Kyoto: Eastern
Buddhist Society, 1934).

Weigelt, Frank André (2008): ,,Buddhismus in der Schweiz“. In: Handbuch der Religionen. Hrsg.
von Udo M.T. Klocker. Miinchen: OLZOG, 1-4.

Weigelt, Frank André (2009): ,,Dokumentation: Buddhismus in der Schweiz. Eine Kurzdarstel-
lung®. In: Schweizerische Kirchenzeitung, 45: 774-778.

Weitbrecht, Wolfram (1936): Die Religion Buddhas. Wirklichkeitslehre statt Gottesglaube.
Ziirich: Buddhistischer Verlag.

Zotz, Volker (2000): Auf Den Gliickseligen Inseln. Buddhismus in der Deutschen Kultur. Berlin:
Theseus.

Zotz, Volker (2013): Schnittstellen: Buddhistische Begegnungen mit Schamanismus und west-
licher Kultur. BoD - Books on Demand.

Manuskripte

Max Ladner, n.d.: ,Einige grundsatzliche Bemerkungen®. Vortrag gehalten 1947 bei einem
Treffen der Buddhistischen Gemeinschaft Ziirich.

Max Ladner, n.d.: ,,Der Mensch zwischen Illusion und Wirklichkeit“. Manuskript fiir ein Buch
(113 Seiten). Ziirich.

Zitierte Korrespondenzen

Ladner — German Josef Bauer: 1.11.1952-13.6.1960

Ladner — Heinz Bechert: 8.9.1952-18.3.1953

Ladner — Eduard Berger: April 1944-31.10.1949

Ladner - Elisabeth Busse: Januar 1943-1.10.1949

Ladner — Paul Debes: 1949-1962

Ladner - Anagarika Govinda: 9.12.1934-18.5.1961

Ladner - Georg Grimm: 2.11.1929-25.1.1935

Ladner — Paul Horsch: 19.07.1961

Ladner — Ketterer: 11.3.1962

Ladner — Martin und Annemarie Mezener: 30.12.1943-5.2,1960



434 —— Nina Frey

Ladner - Karl Niklas: 15.12.1929-5.1.1936

Ladner — Nyanatiloka: 21.1.1935-1958

Ladner - Oskar Schloss: 11.10.1942-17.3.1943

Ladner — Thein Han: 1.11.1954

Ladner - U Thunanda: 13.08.1950

Ladner - Wolfgang Schumann: 15.10.1950-27.8.1961
Ladner - Paul Vogler: 20.4.1935

Ladner — Peter und Tamara Voltz: 21.12.1944-10.1.1957
Mitteilungen an die Mitglieder der B.G.Z. 1948

DE GRUYTER



	Max Ladner (1889-1963) und die frühe Rezeption des Buddhismus in der Schweiz

