
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 70 (2016)

Heft: 2

Artikel: Max Ladner (1889-1963) und die frühe Rezeption des Buddhismus in
der Schweiz

Autor: Frey, Nina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-696839

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-696839
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DE GRUYTER ASIA 2016; 70(2): 399-434

Nina Frey*

Max Ladner (1889-1963) und die frühe
Rezeption des Buddhismus in der Schweiz

DOI 10.1515/asia-2015-0068

Abstract: Switzerland has been an important place in the reception of Buddhism

since the nineteenth century. Especially during the Second World War and

the 1950s, the Buddhist Community Zürich, with its founder Max Ladner

(1898-1963), was one of the most prominent institutions in making Buddhist

teachings available in Europe. Ladner wrote four books and several articles,
which demonstrate his interpretation of a presumed "authentic" Buddhism

("Urbuddhismus") preserved in the Päli-canon. For Ladner, self-responsibility
and independent thinking were of utmost importance. He saw these values

represented in Theraväda Buddhism. His interpretation of Buddhism was at

first formulated in a critique of Nietzsche's interpretation of Buddhism. Ladner
aimed at refuting Nietzsche's portrayal of Buddhism as a pessimistic and
nihilistic doctrine. With the foundation of the Buddhist Community Zürich in 1942,

Ladner intended to bring together like-minded people and thus to refine his own
understanding of Buddhism. Besides that, he corresponded with Buddhists and

intellectuals all over the world, which was a major factor in spreading Buddhist
ideas and connecting Buddhists in Europe.

Stichworte: Max Ladner, Buddhismus Schweiz, Buddhismus im Westen, anattä,
Theraväda

1 Einleitung

Seit dem Mittelalter transportierten Reisende wie Marco Polo, später auch die

Missionare der Jesuiten, Ideen über religiöse und philosophische Traditionen
Asiens nach Europa. Im 18. Jahrhundert interessierten sich die Aufklärer für den

Konfuzianismus als politisches Ideal und als rationalere, säkulare Alternative
zum Christentum. Die nachfolgenden Romantiker suchten in den Veden und

Upanishaden nach althergebrachten Weisheiten und empfanden die Texte als

Quelle spiritueller Harmonie. Im Europa des 19. Jahrhunderts schließlich war

"Corresponding author: Nina Frey, Abteilung für Indologie, Asien-Orient-Institut,
Universität Zürich, Zürich, Switzerland. E-mail: Nina.Frey@uzh.ch



400 Nina Frey DE GRUYTER

ganz allgemein die Suche nach den Ursprüngen eine der treibenden Kräfte der

Wissenschaft. In Philosophen- und Intellektuellenzirkeln bezog sie sich
insbesondere auf das Auffinden von Alternativen zum Christentum. Unter anderem

war es dieses Interesse, das zum vergleichenden Studium von Religionen, Sprachen

und Kulturen führte. Im Spannungsfeld des Strebens nach Rationalität auf
der einen Seite und einem neuen Interesse an Okkultismus auf der anderen, fiel
der Fokus insbesondere auf Indien und das (schwerer zugängliche) Tibet.

Vor diesem Hintergrund entstand europaweit ein vermehrtes Interesse am
Buddhismus, auch außerhalb der Wissenschaft, da dieser im Rahmen

philologisch-historischer Forschungen zunehmend von den anderen Religionen Asiens

abgegrenzt wurde. Zu den wichtigsten Veröffentlichungen zählten hier die ersten

buddhistischen Sanskrit-Texte, die Brian Houghton Hodgson seit den 1820er

Jahren zugänglich machte, eine Inhaltsanalyse des tibetischen Kanons von
Csoma de Koros (1836), sowie das Essai sur le päli (1826) von Christian Lassen

und Eugene Burnouf. Letzterer gab zudem 1844 mit seiner Introduction ä l'his-
toire du buddhisme indien das erste umfassende Werk über den Buddhismus

heraus, welches - im Gegensatz zu früheren Interpretationen durch Missionare
und Reisende - den Buddhismus „aus dessen eigenen textlichen Quellen"
darstellte.1 Gegen Ende des 19. Jahrhunderts schließlich wurden die kompletten
Schriften des Päli-Kanon von Karl Eugen Neumann (1865-1915) und Anton
Gueth (1878-1957) veröffentlicht.

Im 19. Jahrhundert wurden buddhistische Konzepte in einem breiten Spektrum,

das sich über Philosophie, Literatur, Kunst und Musik erstreckte, verarbeitet.

Besonders prägte das damalige Bild des Buddhismus in Europa der

Philosoph Arthur Schopenhauer (1788-1860), der sich als erste Person im
deutschsprachigen Raum öffentlich als „Buddhaist" bezeichnete. Sein Werk
Die Welt als Wille und Vorstellung (1819) diente bis in die 1950er Jahre vielen

Europäern und auch einigen Wissenschaftlern als Folie für die Beschäftigung
mit dem Buddhismus.2

1.1 Die Schweiz als Ort der Verbreitung buddhistischer Ideen

Obwohl sich die frühe Beschäftigung mit dem Buddhismus über ganz Europa
erstreckte und neben dem englischen insbesondere im deutschen und französischen

Sprachraum stattfand, wird die Schweiz bisher auf der Landkarte der

Rezeption des Buddhismus im Westen kaum wahrgenommen. Sie war jedoch

1 Zotz 2000: 74.

2 Zotz 2000: 75, 76; Myers 2013; Brauen 2000.



DE GRUYTER Die frühe Rezeption des Buddhismus in der Schweiz — 401

in vielerlei Hinsicht ein wichtiger Schauplatz für die Verbreitung buddhistischer
Ideen. Zum einen hatten einige bedeutende deutsche Intellektuelle, die sich mit
dem Buddhismus befassten, intensive Verbindungen zur Schweiz, zum anderen

fanden seit Beginn des 20. Jahrhunderts auch auf schweizerischer Seite

Bemühungen zur Institutionalisierung des Buddhismus statt.
Richard Wagner (1813-1883), Friedrich Wilhelm Nietzsche (1844-1900) und

Hermann Hesse (1877-1962) veröffentlichten wichtige von buddhistischen
Gedanken inspirierte Werke, während sie in der Schweiz lebten. Diese Werke

dokumentieren die Anziehungskraft, die der Buddhismus seit Mitte des 19.

Jahrhunderts in Europa hatte. Wagner verbrachte die Jahre 1849-1858 im
Zürcher Exil, wo er sich einer Gruppe deutscher Intellektueller anschloss, die sich

mit liberalen, demokratischen und sozialistischen Ideen befasste. Er verarbeitete
vielfach buddhistische Themen in seinen Werken und arbeitete zuletzt an einer

Oper über den historischen Buddha.3

Nietzsche kam durch eine Professur an der Universität Basel in die Schweiz

und lebte ab 1882 im Sommer in Sils Maria und in den Wintermonaten in Genua.

Er war unter den deutschen Philosophen neben Schopenhauer eine der
zentralen Figuren der frühen Buddhismus-Rezeption. Hesse verbrachte über die

Hälfte seines Lebens im Tessiner Montagnola, wo er in Ascona am Monte Veritä

mit vielen Sinnsuchenden seiner Zeit in Berührung kam. Seine eigene Faszination

für den Buddhismus, die er in seinem Buch Siddhartha (1922) literarisch
verarbeitete, machte ihn insbesondere in den 1960er Jahren zu einer Kristallisationsfigur

der vom Buddhismus Faszinierten. Ab 1933 wurden am Monte Veritä

regelmäßig die Eranos-Tagungen zur Begegnung von östlicher und westlicher
Religion und Spiritualität abgehalten.4 Einer der regelmäßigen Teilnehmer und
Referenten der Tagungen war der Schweizer Psychoanalytiker Carl Gustav Jung
(1875-1961), der sich intensiv mit philosophischen Aspekten fremder Kulturen
und Religionen auseinandersetzte. Zwar galt sein Hauptinteresse am Buddhismus

seinen Experimenten mit dem Spiritismus, dennoch sah er im Buddhismus
die „vollkommenste aller Religionen".5 Unter anderem verfasste er einen

psychologischen Kommentar zum 1935 im Rascher Verlag erschienen Tibetanischen
Totenbuch6 und das Geleitwort zu Die große Befreiung. Einführung in den Zen-

3 Die Oper mit dem Namen Die Sieger stand bereits für das Jahr 1870/71 auf dem Spielplan,
Wagner stellte sie jedoch zurück.

4 Diese Tagungen am Lago Maggiore wurden von der niederländischen Theosophin Olga

Fröbe-Kapteyn (1881-1962) ins Leben gerufen (Clarke 1994: 7; Oldmeadow 2004: 95-125).
5 C.G. Jung sagte: „Als ein Student der vergleichenden Religionswissenschaft glaube ich, dass

der Buddhismus die vollkommenste Religion ist, die es gibt." (http://buddha-heute.de/rubrik-
14/famous-voices.php (28.10.2015).

6 Evans-Wentz (Hg.) 1935.



402 Nina Frey DE GRUYTER

Buddhismus (1939) von Daisetz Teitaro Suzuki.7 Später unterhielt Jung auch

Verbindungen zu einigen Zürcher Buddhisten. Unter den Mitarbeitern seines

Psychologischen Instituts befanden sich frühe Mitglieder der Buddhistischen

Gemeinschaft Zürich, wie etwa der US-amerikanisch-schweizerische Psychologe,

Psychiater und Psychoanalytiker Kenower Weimar Bash (1913-1986) und der

Kunsthistoriker Rudolf Bernoulli (1880-1948), Cousin von Maria Bernoulli,
Hesses erster Frau.

Bislang wurde die frühe Rezeptionsgeschichte des Buddhismus in der

Schweiz nur ansatzweise thematisiert. Einen wichtigen Überblick über die

Gesamtgeschichte bietet Martin Baumann8 in den Artikeln Geschichte und

Gegenwart des Buddhismus in der Schweiz (1998) und Buddhism in Switzerland
(2000).9 In einem von Baumann und Jörg Stolz herausgegebenen Werk
veröffentlichte Kerstin-Katja Sindemann den Artikel Mönche, Mantra, Meditation-
Buddhismus in der Schweiz (2007).10 Zudem findet sich in Jean-Francois Mayers
Les nouvelles voies spirituelles: enquete sur la religiosite parallele en Suisse

(1993)11 ein kurzes Kapitel über die Anfänge des Buddhismus in der Schweiz.

Schließlich verfasste der Ethnologe Frank Andre Weigelt den Artikel Buddhismus
in der Schweiz (2008),12 der im Handbuch der Religionen erschien sowie
Dokumentation: Buddhismus in der Schweiz. Eine Kurzdarstellung (2009).13

Auch in den Standardwerken zu Buddhismus in Europa finden sich einige
Bezüge zu buddhistischer Aktivität in der Schweiz, etwa in Volker Zotz' Auf den

glückseligen Inseln. Buddhismus in der deutschen Kultur (2000). Schließlich
finden sich in Hellmuth Heckers Lebensbilder Deutscher Buddhisten (1996)14 je ein

Kapitel über Max Ladner (1889-1963) und den deutschen Mönch Nyänatiloka.
Hecker korrespondierte seit 1942 mit Ladner und stand auch nach dessen Tod

noch mit Ladners Familie in Kontakt. In seinem Buch finden sich die
detailliertesten Angaben zur Biographie des Schweizer Buddhisten.15

Die genannten knappen Darstellungen gehen jedoch nur auf die wichtigsten
Ereignisse und Personen der schweizerischen Rezeptionsgeschichte des

Buddhismus ein. Die Bedeutung, welche sie insbesondere während des Zweiten

7 Suzuki 1939.

8 Baumann 1998.

9 Baumann 2000.

10 Sindemann 2007.
11 Mayer 1993.

12 Weigelt 2008.

13 Weigelt 2009.
14 Hecker 1996.

15 In Hellmuth Heckers Lebensbilder Deutscher Buddhisten (1996) findet sich auch eine
ausführliche Publikationsliste Ladners, sowie eine Liste der Rezensionen seiner Schriften.



DE GRUYTER Die frühe Rezeption des Buddhismus in der Schweiz 403

Weltkriegs und der Nachkriegszeit innerhalb Europas hatten, wurde bislang

weniger erforscht. Gerade für diesen Zeitraum kann aber die Situation in der

Schweiz die Geschichte buddhistischer Aktivitäten in Europa komplettieren und
erhellen. Insbesondere der umfangreiche Nachlass von Max Ladner legt Wege
der Vernetzung europäischer Buddhisten offen und lässt auf eine stärkere
Kontinuität buddhistischer Aktivität auch während der Kriegsjahre schließen, als

aus der dazu bisher veröffentlichten Literatur ersichtlich wird.
Während meiner noch andauernden Forschungsarbeit für ein SNF-Projekt

über die Entwicklung des Buddhismus in der Schweiz16 wurde ich auf Ladners

Nachlass aufmerksam, der sich im Privatbesitz seiner Familie befindet. Mit
Ausnahme der Veröffentlichungen Hellmuth Heckers, sowie einiger Texte die

Max Ladners Sohn und seine Enkelin Kathrin Cooper veröffentlichten, blieb der
Nachlass bisher unbeachtet.17 Neben Korrespondenzen umfasst er auch
Manuskripte, Vortragstexte, Sitzungsprotokolle und Ladners Bibliothek. Für den

vorliegenden Artikel habe ich einige Quellen daraus herangezogen, die Aufschluss
über biographische Details sowie Ladners Auslegung des Buddhismus geben.

Eine vollständige Analyse des gesamten Nachlasses ist in Arbeit.

1.2 Die Wegbereiter des Buddhismus in der Schweiz

Unter den Schweizern, die dem Buddhismus zu seiner Verbreitung und zu

gesellschaftlicher Anerkennung verhalfen, zählt Max Ladner zu den wichtigsten
Akteuren. Der Höhepunkt seiner Aktivität kann in den 1940er und 50er Jahren
verzeichnet werden, als die durch ihn gegründete Buddhistische Gemeinschaft
Zürich (B.G.Z.) zu einer wichtigen Gruppe in Europa wurde. Ladner gehörte in
dieser Zeit zu den bekanntesten Interpreten des Theraväda-Buddhismus im
deutschsprachigen Raum und fungierte als wichtiger Kommunikator, der umfassende

Korrespondenz in alle Teile der Welt unterhielt. Mit den Monatsschriften

Mitteilungen der Buddhistischen Gemeinschaft Zürich (1943-1947) sowie Die
Einsicht. Zeitschrift ßr Buddhismus (1948-1962), deren Redakteur er war, erreichte

16 Das Forschungsprojekt mit dem Titel Travels, missions, translations: mechanisms of encounter
between India and Switzerland (1870-1970) ist ein Kooperationsprojekt zwischen der Universität
Lausanne und der Universität Zürich, das seit 2013 durch den Schweizerischen Nationalfonds-
gefördert wird.
17 Mein herzlicher Dank geht an Familie Ladner, die mir Zugang zu dem Nachlass gewährt hat.
Insbesondere möchte ich mich bei Kathrin Cooper bedanken, die das Erbe ihres Großvaters so

sorgsam aufbewahrt hat und mich in vielfältiger Weise bei meinen Forschungsarbeiten
unterstützt.



404 Nina Frey DE GRUYTER

er ein internationales Publikum bestehend aus Buddhisten, Philologen und
Intellektuellen.

Max Ladner war jedoch nicht der erste Wegbereiter des institutionalisierten
Buddhismus in der Schweiz. Bereits Anfang des 20. Jahrhunderts hatten
Laienbuddhisten der deutschen Päli-Text-Gesellschaft den Versuch gewagt, eine

Mönchseinsiedelei (Vihära) in der Nähe von Lugano zu errichten. Vorsitzender
der Gesellschaft war der Schweizer Schriftsteller, Übersetzer und Verleger Walter

Markgraf (Samanero Dhammanusa, gest. 1915). Er war 1908 in Rangun (Birma)

von dem deutschen Mönch Nyänatiloka (Anton Gueth, 1878-1957) ordiniert
worden. Um das Vihära-Projekt voranzutreiben, verbrachte Nyänatiloka den

Winter 1909/10 in einer Schäferhütte in der Nähe von Novaggio. Nur mit seiner

traditionellen Mönchskleidung ausgestattet, arbeitete er dort an seiner Päli-

Grammatik und der deutschen Übersetzung der Puggala-Pannatti.18 Aufgrund
der Witterungsverhältnisse, die ihn schwer erkranken ließen, wurde das
Vorhaben jedoch bald aufgegeben und Nyänatiloka gründete schließlich 1911 das

bis heute auf Sri Lanka bestehende Island Hermitage (Polgasduva). Finanziert
wurde das neue Projekt durch den wohlhabenden Lausanner Ingenieur Rodol-

phe Adrien Bergier (1852-1920). Er war Mitglied der Päli-Text-Gesellschaft und
kann wohl als der erste Schweizer Laienbuddhist bezeichnet werden.19 In
Lausanne hatte er das Caritas Vihäro in der Rue d'Echallens erbauen lassen. Dort
fand im Jahre 1910 auch die erste buddhistische Mönchsinitiation auf europäischem

Boden statt: Nyänatiloka initiierte den ebenfalls aus Deutschland stammenden

Bartel Bauer zum Theravädamönch.
Diese ersten frühen Aktivitäten in Lausanne und im Tessin erregten viel

Aufsehen und Interesse in der schweizerischen Öffentlichkeit,20 was jedoch bald
wieder verebbte. Als nachhaltiger sollten sich die späteren Aktivitäten Max

Ladners erweisen.

18 Nyänatiloka 1909.

19 In einem Nachruf aus den Mitteilungen des Bundes für buddhistisches Leben (Bohn/Ankenbrandt

1920) wurde Bergier wegen seiner Großzügigkeit als „altes, treues Mitglied" und als

„einer der verdienstvollsten abendländischen Buddhisten" (Bohn/Ankenbrandt 1920: 121)

bezeichnet (s. a. Nanatusita/Hellmuth Hecker 2008: 220).

20 In Nyänatilokas Biographie heißt es: „My stay in Europe was discussed in all the

newspapers and caused a big sensation. All sorts of reporters from Switzerland, Italy and Germany,

etc, came to see me and took photos and so on. I also received a number of letters from

mediums, psychopaths and similar kinds of persons [....]" (Nanatusita/Hellmuth Hecker 2008 as

been changed into: 31).



DE GRUYTER Die frühe Rezeption des Buddhismus in der Schweiz — 405

2 Max Ladner

Max Ladner wurde 1889 im Südtiroler Brixen geboren, das bis 1919 zu Österreich

gehörte. Er war der einzige Sohn eines Baumeisters und studierte an der
Innsbrucker Bauingenieur-Schule. Nach Abschluss seines Diploms promovierte er an
einer amerikanischen Fern-Universität.211914, im Alter von 25 Jahren, zog er mit
seiner verwitweten Mutter nach Heerbrugg in die Schweiz, wo er in einem
Architekturbüro arbeitete. Kurz darauf unternahm er einen Auswanderungsversuch
nach Argentinien, kehrte jedoch schon bald nach Europa zurück. 1917 erhielt
Max Ladner in Baden (Aargau) eine Anstellung als Leiter des Baubüros beim

Elektrotechnikkonzern BBC. Nach seiner Heirat mit der Schweizerin Rosa Suter

(1989-1972) im Jahre 1919, ließ er sich in der Schweiz einbürgern. Zwei Jahre

später bekamen die beiden einen Sohn (Max Friedrich 1921-2011) und zogen 1928

nach Zürich. Dort war Max Ladner bis 1960 in einer Firma für Baumaterialien tätig
und später im Verlag seines Sohnes. In seiner Freizeit widmete er sich immer
stärker der Philosophie sowie dem Studium des Buddhismus.

2.1 Ladners Zugang zum Buddhismus

Seit seiner Jugend galt Ladners große Leidenschaft der Philosophie. Er studierte
aufmerksam die Werke verschiedener Philosophen wie Kant, Nietzsche und
Schopenhauer. Ladner befand sich ständig auf der Suche nach dem Sinn des

Lebens, bis er an einen Punkt kam, an dem ihm alles „kahl und inhaltslos"
erschien, wie er 1929 dem Georg Grimm-Schüler Karl Niklas aus Graz berichten
sollte. Im selben Brief schreibt Ladner: „[...] es gab Zeiten, wo ich mich sogar in
die Mathematik flüchtete im Glauben durch sie irgend eine Erkenntnis zu

gewinnen, irgend einen Einblick in die Natur und ihre Hintergründe. Doch

immer wieder sah ich die Unmöglichkeit ein auf diesem Wege etwas zu erreichen

und so stand ich ratlos immer und immer wieder vor der Frage nach dem

Sinn des Lebens".22 Auch in Nietzsches Idee vom Übermenschen glaubte er
zwischendurch diesen Sinn gefunden zu haben, seine Zweifel überwogen aber

„ständig den Glauben daran".23

Wie unter vielen seiner Zeitgenossen, wurde Ladners Interesse am Buddhismus

schließlich durch Schopenhauer geweckt. Er schreibt: „Zweifelnd und

21 Die Dissertation legte Ladner an der Oriental University Washington D.C. vor, als er bereits

in Baden wohnte. Der Titel der Dissertation lautet Die Elastizitätstheorie in ihrer Anwendung zur
Berechnung von Tragkonstruktionen des Eisen- und Eisenbetonbaues.
22 Ladner an Niklas 15.12.1929: 1.

23 Ladner an Niklas 15.12.1929: 1.



406 — Nina Frey DE GRUYTER

zögernd begann ich eines Tages mit der Lektüre der Welt als Wille und
Vorstellung. Mehr und mehr wurde mir klar dabei, dass Schopenhauer auf
unzerstörbarem Grund gebaut, bis ich endlich staunend und bewundernd vor dem

gewaltigen Bau seiner Metaphysik stand, der in den Worten gipfelt: ,Der Sinn
des Lebens ist, es nicht zu wollen'."24

Als Ladner daraufhin Anfang der 1920er Jahre Neumanns Die Reden Gotamo

Buddhos (1922) las, war er „geradezu erschüttert", denn was er las, wirkte auf
ihn wie „Schopenhauer als Religion".25 Das Buch veranlasste ihn zur Lektüre

von Büchern von Georg Grimm.26

Für Ladner stellte der Buddhismus die „Lehre der Wirklichkeit" dar, die

keine Widersprüche oder Aussparungen aufweist. Der Buddhismus war für ihn

„von einer unüberbietbaren Tiefe und Weite, von einer Klarheit und Erhabenheit,

von einer Widerspruchslosigkeit, Zielbewusstheit und Konsequenz des

Weges, die unvergleichlich ist".27

Seit Beginn seiner intensiven Beschäftigung mit dem Buddhismus war Ladner

auch auf der Suche nach Gleichgesinnten. Ende 1929 trat er Georg Grimms

Buddhistischer Loge zu den Drei Juwelen in München bei.28 Zusammen mit seiner

Frau, die der Loge als Gönnerin beitrat,29 nahm er häufig an den Versammlungen

der Gemeinschaft teil. Außerdem führte er einen regen Briefwechsel mit
Grimm und ihm nahestehenden Schülern. Ladner war sehr froh, endlich
Gleichgesinnte gefunden zu haben, jedoch störten ihn der rigide Lehrstil Grimms und
die hierarchische Struktur der buddhistischen Loge zunehmend. Ab 1931 zog
Ladner es daher vor, lediglich als Gönner Teil der Gemeinschaft zu sein.30 Die

zunehmenden Auseinandersetzungen führten zu einem Zerwürfnis zwischen
Ladner und Grimm und schließlich zum Austritt Ladners aus der Gemeinschaft

im November 1934.

Die Konflikte zwischen Grimm und Ladner drehten sich unter anderem um die

Frage, wie der Buddhismus im praktischen Leben eines Laien umzusetzen sei.

24 Ladner an Niklas 15.12.1929: 1-2.
25 Ladner an Grimm 2.11.1929.

26 Ladner nennt in einem Brief an Grimm (Ladner an Grimm 2.11.1929) folgende Werke:

Buddhistische Weisheit (1920), Die Lehre des Buddha (1922), Das Leiden und seine Überwindung

(1920), Die Wissenschaft des Buddhismus (1923), Buddha und Christus (1928).

27 Ladner 1943: 2.

28 Ladner wurde mit seinem Eintritt automatisch zum Novizen auf Probe zur Erlangung der

Sotapannaschaft. Die Probezeit umfasste laut Statuten sechs Monate und schloss den engen
brieflichen Kontakt zu einem persönlichen Unterweiser ein. Für Ladner war Karl Niklas aus Graz

zuständig.
29 Grimm an Rosa Ladner 17.04.1930.

30 Ladner an Grimm 1.10.1931.



DE GRUYTER Die frühe Rezeption des Buddhismus in der Schweiz 407

Bereits in einem frühen Briefwechsel über die Statuten der Loge kritisiert Ladner,
dass Ehebruch oder „sinnliche Liebe zu einer verheirateten Frau" zum Ausschluss

aus der Gemeinschaft führte. Ladner kommentiert dies mit den Worten:
„Ausschluss! Nein, Mitleid wäre am Platze und liebevoller Zuspruch von Seite der
Brüder".31 In einem späteren Brief weist Ladner auf die Schwierigkeit der

Einhaltung der fünf Silas hin.32 Zwar lüge er nie, als Geschäftsmann sei er aber zu

gelegentlichen Übertreibungen genötigt. Später widersetzte sich Ladner häufig der

Teilnahme an den Dhammacakka-Uposatha-Feiern,33 die für Mitglieder der Gruppe

eigentlich obligatorisch waren. Ladner und seine Familie - die bereits in den

1920er Jahren ein eigenes Auto besaß - legte ihre Priorität stattdessen auf die

gemeinsamen Sommerurlaube, wofür Grimm wenig Verständnis zeigte.

2.2 Auseinandersetzungen um anatta

Ladners Öffnung zum Buddhismus war kein klassisches Konversionserlebnis;
vielmehr integrierte er einzelne buddhistische Lehren nach und nach in sein

Leben, wobei er seinen philosophischen Zugang beibehielt. Auch in der

Auseinandersetzung mit Grimm war die Interpretation verschiedener philosophischer
Aspekte der buddhistischen Lehre für Ladner wohl noch entscheidender als der

Dissens über die Umsetzung buddhistischer Regeln des Päli-Kanon in das Leben

eines mitteleuropäischen Laien. Im Zentrum dieser Auseinandersetzung stand die
Lehre der Nichtexistenz eines permanenten Selbst, die Lehre vom anattä.

Bereits in seinem ersten Werk Nietzsche und der Buddhismus (1933)

beschreibt Ladner, welch große Bedeutung er dem anattä-Gedanken beimisst:

„Buddha hat mit seiner Anattä-Lehre absolute Klarheit darüber geschaffen, daß

unser eigenes Wesenhaftes jenseits der gesamten Erscheinungswelt und damit
jenseits aller Erkenntnis überhaupt liegt".34

Dies bezeichnete er als den ,,größte[n] und tiefste[n Gedanken] der je

gedacht wurde".35 Auch in späteren Texten führt Ladner die Idee vom „Nicht-

31 Ladner an Grimm 24.11.1929: 2-3.
32 Die fünf Silas sind die grundlegenden Übungsregeln, die auch von Laienbuddhisten nach

Möglichkeit eingehalten werden. Sie umfassen die Vorsätze nicht mehr zu töten, zu stehlen, mit
sexuellem Verhalten anderen zu schaden, schädliche Rede zu betreiben oder berauschende
Substanzen zu konsumieren. In den Statuten der buddhistischen Loge zu den Drei Juwelen sind
die 5 Silas unter § 3 b enthalten.
33 Diese im Theraväda sehr wichtige Feierlichkeit wird am Vollmondtag im Juli abgehalten und
dient der Erneuerung von Gelübden sowie der erneuten inneren Ausrichtung auf dem buddhistischen

Weg.

34 Ladner 1933: 54.

35 Ladner 1933: 48.



408 Nina Frey DE GRUYTER

Ich" als Alleinstellungsmerkmal des Buddhismus an: „Es ist der anatfä-Gedanke

in der Buddhalehre, der sie von allen anderen Religionen, die ausnahmslos im
Gott- und Seelen-Glauben wurzeln, völlig unterscheidet und sie zu einem ganz
Anderen macht, das man am besten vielleicht mit .Lebensweisheit' bezeichnen

könnte, dem aber doch der religiöse Einschlag nicht fehlt [...]".36 Damit grenzt
sich Ladner zugleich von den theistischen Religionen ab, die er als naiv
empfindet.

Grimm hingegen wehrte sich gegen die Interpretation, der Buddha habe die

Nichtexistenz eines Selbst gelehrt. Seiner Auffassung nach, war dies eine spätere

Fehlinterpretation der wahren Lehre Buddhas, die die Existenz eines transzendentalen

Kerns vertrete, eines wahren Selbst, das wiedergeboren wird. Diese

Ansicht teilte er vor allem mit Karl Seidenstücker. Insbesondere von Paul Dahlke
wurde er dafür scharf kritisiert. Auch Ladner kritisierte Grimms Position später,
wie in der Einsicht zu lesen ist: „Seidenstücker unternahm es, zusammen mit
Dr. Georg Grimm, in die Lehre des Buddha ein Ich-Selbst hineinzuinterpretieren
und so aus dem anattä-vada ein attä-vada zu machen. Mit anderen Worten, die

beiden Forscher entdeckten auf einmal, dass alle die Theras, die Mönche und

Anhänger auf Ceylon, in Burma und Siam u.s.w., den Buddhismus gar nicht
richtig verstanden haben und verstehen und dass die ganze Kommentarliteratur
auf einer falschen Voraussetzung ruht. Was also 2 Jahrtausende lang als

die Lehre des Buddha galt, sollte nun reorganisiert und richtig gestellt
werden."37 Ladner bezeichnete Grimms Interpretationsweise auch als einen
„Transzendentalbuddhismus".38

In der Aneignungsgeschichte des Buddhismus im Westen waren die Frage

nach dem Transzendenten und die wahre Bedeutung des Nirvana sowie das

richtige Verständnis von anattä zentrale Themen, die für teils heftige
Auseinandersetzungen sorgten. Die Frage, die schon die ersten Schüler des historischen
Buddha beschäftigt hatte, war stets, wie etwas existieren könne, das zugleich
nicht wirklich vorhanden ist, und ob es letzten Endes ein völliges Erlöschen oder

doch ein wie auch immer geartetes Ewiges gebe.

Eine Balance in der Diskrepanz zwischen Nihilismus auf der einen und
Existenzialismus auf der anderen Seite zu finden, sah Ladner als eine Aufgabe

an, die besonders für Europäer schwierig sei: „Nie und nirgends hat der Buddha

in Hinsicht auf das Parinibbana von einem absolut Realen gesprochen oder von
einer vollkommenen Vernichtung. Für einen richtigen Europäer gibt es

allerdings nichts anderes als Vernichtung einerseits, oder Ewigkeit andererseits und

36 Ladner 1961: 35.

37 Ladner 1945: 9.

38 vgl. Bohn/Ankenbrandt 1920: 6.



DE GRUYTER Die frühe Rezeption des Buddhismus in der Schweiz 409

darum fällt es ihm auch so schwer, sich in das vom Buddha Erkannte
hineinzudenken."39

Die scharfe Kritik gegenüber Grimm versucht Ladner allerdings in seinen

späteren Veröffentlichungen weniger deutlich werden zu lassen, denn er ist der

Meinung es mache „sich nicht gut, wenn Buddhisten streiten". Insbesondere in
seiner Funktion als Redakteur achtete er auf die Wahrung eines „guten Stils"
und die Vermeidung von Polemiken.40

Die Lehre vom „Nicht-Ich" bzw. „Nicht-Selbst" war für Ladner eng verknüpft
mit dem Gedanken der Wiedergeburt und des Seins überhaupt. Da der

Wiedergeburtsgedanke für Ladner trotz logischer Erklärungsversuche schwer zu fassen

war, nahm er im Dezember 1934 Kontakt zu dem damals in Asien lebenden

Anagarika Govinda (Ernst Lothar Hoffmann, 1898-1985) auf, obwohl dieser als

Vajrayäna-Praktizierender einer buddhistischen Richtung folgte, die Ladner

eigentlich ablehnte.41 Kurz darauf wurde er auch Mitglied der von Govinda

gegründeten International Buddhist University Association.
Zu Ladners frühesten Korrespondenten gehörten auch Nyänatiloka,42 der

sich zu dem Zeitpunkt in Burma aufhielt, sowie Bertha Dahlke (1866-1947),
die das Erbe ihres Bruders Paul Dahlke (1865-1928) weiterführte. In Dahlkes

Brockensammlung veröffentlichte Ladner 1937 einen Artikel über anattä.43

2.3 Erste Kontakte in der Schweiz

Auch innerhalb der Schweiz bemühte sich Ladner, Kontakte zu Gleichgesinnten
aufzubauen. Seit Mitte der 1930er Jahre korrespondierte er in Zürich mit dem aus
der Berner Aristokratie stammenden Chemiker Raoul von Muralt (1891-1975)

über philosophische Fragen und die Lehren des Buddha. Etwa zur gleichen
Zeit entstand auch der Kontakt zu Elisabeth Busse (11975). Beide standen in
Verbindung mit Bertha Dahlke sowie dem britischen Offizier der Royal Navy,
Henry Noel Marryat Hardy (1884-1968), der sich in den 1930er Jahren in

39 Ladner 1945: 14.

40 Ladner schreibt 1952 an Heinz Bechert, in Bezugnahme auf dessen Aufsatz „Anatman im
Lichte der Lehre von den Dharmas": „Was Sie in Ihrer Arbeit vorbringen ist durchaus in
Ordnung, aber es besteht die Gefahr, dass damit eine Polemik heraufbeschworen wird, die
ich in meiner Zeitschrift, wenn immer möglich, vermeiden möchte" (Ladner an Bechert
8.9.1952).

41 Anagarika Govinda legte 1928 die Brahmacari-Gelübde ab und wurde Schüler Nyänatilokas.
1931 traf er auf den Gelugpa-Lama Ngawang Kalzang und wandte sich dem Vajayäna zu.
42 Mit Nyänatiloka korrespondierte Ladner zwischen 1935 und 1958.

43 Ladner 1938.



410 — Nina Frey DE GRUYTER

Lausanne niederließ. Hardy hatte bei seinen Asienaufenthalten klassisches Tibetisch

gelernt und sich dem Buddhismus zugewandt. In Lausanne hielt er in
kleinem Kreise Vorträge über Buddhismus und Daoismus. Später wurde Hardy
Präsident der buddhistischen British Maha Bodhi Society und baute ab 1953 den

Schweizer Zweig des Ordens Arya Maitreya Mandala auf.44 Ladner korrespondierte

ab 1939 mit Hardy und zu Beginn der 1940er Jahre mit dem ebenfalls in
Lausanne lebenden Austermayer. Später scheint der Kontakt nach Lausanne

allerdings abgerissen zu sein.45

1934 erhielt Ladner einen Brief von Wolfram Weitbrecht aus Zürich, der

durch Ladners Buch Nietzsche und der Buddhismus (1933) auf ihn aufmerksam

geworden war. Weitbrecht war 1933 nach Burma und Ceylon gereist und
veröffentlichte 1936 Die Religion Buddhas. Wirklichkeitslehre statt Gottesglaube.46

Zunächst nahm er über Ladner Kontakt zu Georg Grimm auf, später wurde er
eines der ersten Mitglieder der Buddhistischen Gemeinschaft Zürich. Neben dem

Interesse am Buddhismus, teilten Weitbrecht und Ladner auch ihr Engagement
bei den Freimaurern.47 Ladner war ein langjähriges, sehr aktives Mitglied der

Freimaurerloge Sapere Aude (Großloge Alpina). In deren Umfeld suchte er unter
anderem Kontakte zu ebenfalls am Buddhismus interessierten Mitgliedern, mit
denen er in der Anfangszeit häufig über buddhistische Lehren sprach, ohne sie

allerdings explizit so zu nennen.48 Später nutzte er die Freimaurerbruderschaft
offen als Schauplatz für Vortragszyklen zu buddhistischen Themen und
veröffentlichte einige seiner Artikel in der Zeitschrift Alpina, in der auch seine

Bücher rezensiert wurden.

2.4 Gründung der Buddhistischen Gemeinschaft Zürich

Im Oktober 1942 schrieb Ladner dem in Basel wohnenden Buchhändler Oskar

Schloss (1881-1945) von seinem Vorhaben, in Zürich eine buddhistische
Gemeinschaft ins Leben zu rufen. Dabei erwähnte er, dass er in Zürich nur
einen „einzigen Herrn [kennt], der sich ernstlich für die Buddha-Lehre

44 Vgl. Zotz 2013.

45 1946 erschien in den Mitteilungen der Buddhistischen Gemeinschaft Zürich (Heft 19; 10/1946)

der Artikel „Auf dem Berge", den Hardy in The British Buddhist veröffentlicht hatte. Aus dieser

Zeit existieren jedoch keine Briefe von Hardy in Ladners Nachlass.

46 Weitbrecht 1936.

47 Ladner an Grimm 19.03.1934.

48 Beispielsweise kommentierte Ladner 1935 in einem persönlichen Brief an Paul Vogler
(St. Gallen) dessen Artikel über die Willensfreiheit mit buddhistischem Wissen.



DE GRUYTER Die frühe Rezeption des Buddhismus in der Schweiz — 411

interessiert".49 Der erwähnte Herr war wohl Raoul von Muralt, mit dem Ladner

schließlich am 5. Dezember 1942 die Buddhistische Gemeinschaft Zürich

(B.G.Z.) gründete.50 Sie ist die erste dokumentierte buddhistische Vereinigung
in der Schweiz. Die B.G.Z. hatte „die Förderung und Pflege buddhistischen
Gedankenguts"51 zum Ziel. In den Statuten der Gemeinschaft werden hierzu
sechs Zwecke und Ziele genannt: (1) Förderung der Mitglieder durch gemeinsames

Lesen der Päli-Texte, sowie durch Vorträge und Diskussionen, (2)

Förderung des menschlichen Fortschritts durch buddhistische Ethik und Kultur
(3) Herausgabe einer Zeitschrift und (4) Errichtung einer Bibliothek für
buddhistische Literatur und verwandte Gebiete, (5) Schaffung der Vorbedingungen
für die Errichtung und den Unterhalt eines Vihära in der Schweiz, sowie (6) die

Kontaktaufnahme zu anderen buddhistischen Gruppen und Einrichtungen im
In- und Ausland.

Mit Ausnahme des fünften Punktes, der dem Ziel der Errichtung eines

Vihära diente, wurden alle Statuten von Anfang an verfolgt. Ladner, der sich
selbst eher in intellektuellen als in akademischen Kreisen bewegte, war es

dennoch ein großes Anliegen, den Buddhismus auch in der akademischen Welt zu
verankern. Zu den Zielen der B.G.Z. gehörten daher auch Pläne zur universitären

Bildung. In einem Entwurf der Statuten wird neben der „Schaffung möglichst
allgemein zugänglicher Vorlesungen" zu den Themen Philosophie, Psychologie,
Ethik, Kunst und Archäologie auch von Päli und Sanskrit-Unterricht gesprochen.
Der Sprachunterricht wurde allerdings später aus den Statuten gestrichen. Ladner

erhoffte sich durch den Zugang zur akademischen Welt also Dreierlei: Die

Verbreitung einer Weltanschauung, die Öffnung der Universitäten für die
Allgemeinheit sowie die Bereicherung der Wissenschaft und somit letztendlich auch
der Gesellschaft durch buddhistische Lehren. Daher nahm er bereits Ende der

1930er Jahre Kontakt zu Emil Abegg (1885-1962) auf, der als Titularprofessor seit
1928 an der Universität Zürich lehrte und über indische Philosophie und
Religionsgeschichte forschte.52 Außerdem bestand Kontakt zum Sinologen Eduard
Horst von Tscharner (1901-1962), der zur Etablierung der Ostasienwissenschaften

an der Universität Zürich beigetragen hatte, und zum Indologen Paul Horsch

49 Ladner an Schloss 11.10.1942. Diese Formulierung ist verwunderlich, da Ladner vor der

Gründung der B.G.Z. bereits mehrere Züricher kannte, die sich für Buddhismus interessierten
und danach auch aktive Mitglieder der Gemeinschaft wurden.
50 Das Gründungstreffen fand im Hotel Baur en Ville (Paradeplatz Zürich) statt.
51 Ladner 1960: 40.
52 Emil Abegg war auch Mitherausgeber der Zeitschrift Asiatische Studien.



412 — Nina Frey DE GRUYTER

(1925—1971).53 Ladner und von Tscharner unterstützten sich gegenseitig in ihrer
Pionierarbeit. Letzterer war von 1942 bis 1947 Mitglied der B.G.Z. und hielt auch
danach den Kontakt zur Gemeinschaft aufrecht. Allerdings distanzierte er sich

deutlich von deren religiösem Anspruch, da er sich, ebenso wie Ahegg, rein
wissenschaftlich mit dem Buddhismus auseinandersetzte.

2.4.1 Mitglieder

Die B.G.Z. hatte zunächst sechs Mitglieder54 und wuchs bald auf ein Dutzend an.
Im Jahre 1957 verzeichnete sie 24 Mitglieder, die sich monatlich - zeitweise auch

vierzehntägig - trafen, um sich über die buddhistische Lehre auszutauschen.
Die Treffen wurden in der Anfangszeit in den Wohnungen der Mitglieder
abgehalten, später in gemieteten Räumlichkeiten, wie etwa dem Hotel Central, dem

Kongresshaus oder den Räumen der Sufi-Bewegung. Ende der 1940er Jahre

stellte Oskar Rudolf Schlag (1907-1990), der zur Leserschaft der Mitteilungen
der B.G.Z. gehörte, der Gemeinschaft seine Wohnung für die Treffen zur
Verfügung. Schlag war ein Sammler von Esoterischem und asiatischer Kunst. Er

baute eine der weltweit bedeutendsten Bibliotheken für Esoterik auf, die er

später der Züricher Zentralbibliothek vermachte. Als Psychologe hatte er

zudem Kontakte zu C. G. Jung und Rudolf Bernoulli, der Mitglied der B.G.Z. war.
Zu Anfang der 1950er Jahre schließlich traf sich die B.G.Z. im Privathaus der

Ladners in Zürich-Witikon. Rosa Ladner stand von Anbeginn voll und ganz
hinter den Aktivitäten ihres Mannes und war selbst auch überzeugte Buddhistin.
Da sie keinerlei schriftliche Zeugnisse hinterlassen hat, gibt es wenig Informationen

über ihre Aktivitäten.
Die Zusammenkünfte der Gemeinschaft dauerten etwa drei Stunden lang.

Sie begannen mit einem Vortrag, der von einem Kernmitglied oder einem externen

Referenten gehalten wurde. Anschließend diskutierte die Gemeinschaft die

Inhalte, teilweise wurden sie später in privater Korrespondenz weiter behandelt.
Viele dieser Vorträge veröffentlichte Ladner in der Monatsschrift Die Einsicht.

Ladner beklagte sich immer wieder über einen Mangel an Beteiligung an den

Diskussionsrunden. Dennoch lehnte er den Vorschlag eines Mitglieds ab, die

53 Paul Horsch gehörte zum Leserkreis der Zeitschrift Die Einsicht. In seinen Briefen an Ladner

lobt er diese und bedauert, aus Zeitmangel selbst keinen eigenen Artikel beisteuern zu können

(Horsch-Ladner 19.07.1961).

54 Die ersten Mitglieder waren Max Ladner, Rosa Ladner, Raoul von Muralt, Eduard Horst von
Tschamer, Wolfram Weitbrecht, Jules Bickel.



DE GRUYTER Die frühe Rezeption des Buddhismus in der Schweiz 413

Vorträge auf verschiedene Redner aufzuteilen.55 Hierzu passt auch Kurt Onkens

Beschreibung zum Ablauf der Treffen. Ladner habe „[...] von einigen Gastreferenten

abgesehen - zumeist selbst wohl vorbereiteten Vortrag [gehalten] und
den väterlichen Mittelpunkt des kleinen, aber getreuen Kreises gebildet".56

Ende der 1940er Jahre verließen einige der frühen Mitglieder die Gemeinschaft,

so auch Raoul von Muralt. Aus einem Briefwechsel mit Ladner geht
hervor, dass von Muralt Ladners Privilegierung des Päli-Buddhismus und die

damit verbundene strikte Ablehnung anderer buddhistischer Strömungen nicht
teilte. Ladner wirft von Muralt Zersplitterungsversuche vor, da letzterer den

Mitgliedern der Gemeinschaft auch das Studium des Mahäyäna und des Tibetischen

Buddhismus empfahl. Von Muralt beurteilt Ladners Kritik als

„eigenmächtiges Handeln" und als „Verurteilung von Dingen die [er] nicht [kenne]".
Von Muralt zeigt sich über den Konflikt besonders enttäuscht, weil seiner

Meinung nach „Toleranz der erste Grundsatz in einer buddhistischen Gemeinschaft"
sei. Für Ladner war das Festhalten am Päli-Kanon jedoch „keine dogmatische
Tendenz" sondern eine Selbstverständlichkeit, da die Gemeinschaft „auf den

Päli-Kanon [fuße] und auf nichts anderem", wie er in einem Manuskript für eine

Zusammenkunft der B.G.Z. schreibt. Weiter erklärt er: „[...] daran darf niemand

rütteln, der mit uns zusammen arbeiten will57".

Von Muralt wandte sich später dem Mahäyäna zu. Unter anderem wurde er
ein Mitglied des von Anagarika Govinda gegründeten Atya Maitreya Mandäla.
Auch andere langjährige Mitglieder der Gemeinschaft, wie Elisabeth Busse,

empfanden Ladners Ausrichtung als zu strikt, was sie ebenso bewog die B.G.Z.

zu verlassen. Nach von Muralts Austritt 1949 entstand so um ihn ein kleiner
Kreis von Buddhisten, die sich dort „mehr Toleranz" erhofften.58

Die Kritiker Ladners empfanden seinen Stil häufig als zu trocken, zu
philosophisch oder sie störten sich an dessen starker Ablehnung des Christentums,

was für den katholisch aufgewachsenen Ladner ein wichtiges Thema darstellte.
Vom Austritt langjähriger Mitglieder zeigte sich Ladner stellenweise sehr betroffen,

doch änderte er seinen Kurs erst mit den Jahren. In späteren Veröffentlichungen

trennt er nicht mehr gar so strikt zwischen den verschiedenen Wegen des

Buddhismus und öffnet die Zeitschrift auch für Rezensionen und Berichte zu
anderen philosophischen und gesellschaftlichen Fragen.

55 Mezener an Ladner 1.2.1946.

56 Onken 1977: 3.

57 Aus dem Vortrag Einige grundsätzliche Bemerkungen, den Ladner bei einem Treffen der
B.G.Z. hielt (S.9); vgl. Ladner 1947: 2-20.
58 Elisabeth Busse war bereits beim Gründungstreffen der B.G.Z. als Mitglied anwesend,
Eduard Berger kam 1944 hinzu. Beide traten 1949 aus der B.G.Z. aus.



414 Nina Frey DE GRUYTER

2.5 Ladners Transnationales Netzwerk

Wie bereits erwähnt, hatten Ladner und von Muralt schon vor der Gründung der
B.G.Z. Kontakte zu einzelnen Buddhisten in Europa, die sich mit den Jahren
intensivierten. Aus dem sich später auf andere Kontinente ausdehnenden Netzwerk

der Korrespondenz lassen sich Wege der Kontaktaufnahme und Vernetzung

von Buddhisten in den 1940er und 1950er Jahre sehr gut ablesen. Nicht nur
nutzten Nyänatiloka, dessen Schüler Nyänaponika (Siegmund Feninger 1901-
1994) und Anagarika Govinda Ladners Kontakte in Europa für eigene
Veröffentlichungen, auch europäische Interessenten nahmen über die in Asien lebenden
Gelehrten Kontakt zu Ladner auf oder kontaktierten Ladner, um sich innerhalb
ihres Landes zu vernetzen.

In den Anfangsjahren bestand innerhalb der B.G.Z. noch ein starkes Bedürfnis

nach Austausch mit Mönchen in Asien. So wollte die Gemeinschaft einer

„authentischen" Lehre näher sein - dem als Urbuddhismus verstandenen The-

raväda - und zugleich die Gründung eines europäischen Vihära vorantreiben.
Die in Asien lebenden Buddhisten wurden häufig als Referenzpersonen für
philosophische Fragestellungen sowie für Fragen zur Anwendbarkeit des

Buddhismus im Alltag angesehen. Durch den Zweiten Weltkrieg bedingt wurde der

Kontakt nach Asien jedoch bald unterbrochen.59

Ladner bedauert an vielen Stellen seiner Veröffentlichungen diese

Unterbrechung des Kontakts. Als im Januar 1950 zum ersten Mal ein buddhistischer
Mönch die Gemeinschaft besuchte - der aus Italien stammende Lokanatha
(1897-1966)60 - berichtet Ladner mit Begeisterung von dem Ereignis.61 Lokanatha

war 1925 in Burma ordiniert worden und lebte danach in Asien, wo er sich
sowohl in Klöstern als auch in einsamen Höhlen des Himalaya intensiv dem

Studium buddhistischer Texte und der Meditationspraxis widmete. Bis zu
seinem Tod brach er wohl nie das Versprechen, nur im Sitzen zu schlafen. So

schlief er auch in Witikon in aufrechter Position im Wohnzimmersessel der

Ladners, was die Mitglieder der Gemeinschaft sehr beeindruckte.
Trotz Ladners anhaltender Sehnsucht nach einem direkten Zugang zu

Buddhisten in Asien, blieb dieser danach auf schriftliche Korrespondenzen begrenzt.

59 Nyänatiloka und Nyänaponika wurden zu Beginn des Krieges interniert und konnten erst

1946 nach Ceylon zurückkehren.
60 Lokanatha (Salvatore Cioffi 1897-1966) war Chemiker und studierte an der Columbia
University in New York. Neben seinen Aufenthalten in Asien besuchte er in den 1950er Jahren

Europa und die USA, um Vorträge zum Buddhismus zu halten (Oldmeadow 2004: 90).
61 Ladner 1950: 30.



DE GRUYTER Die frühe Rezeption des Buddhismus in der Schweiz 415

Zudem prüfte Ladner aber auch die asiatischen Mönche kritisch. Den ebenfalls

im Jahre 1950 nach Zürich reisenden burmesischen Mönch U Thunanda empfing
Ladner auf dessen Anfrage hin nicht.62 Um U Thunanda war eine Kontroverse

entflammt, da viele europäische Buddhisten ihn als wenig gebildet empfanden
und sich an der Selbstverständlichkeit störten, mit der dieser sich bei den

buddhistischen Gruppen einlud. Max Ladner empfahl ihn weiter an Peter und
Tamara Voltz in Locarno, mit denen er eine lange, freundschaftliche Korrespondenz

pflegte. Das bekannte Künstlerehepaar beherbergte in ihrem Landhaus

häufig reisende Buddhisten63 und Peter Voltz veröffentlichte einige Artikel in
der Einsicht.M

Obwohl Ladner auch später noch von Asien fasziniert war, unternahm er nie
den Versuch, dorthin zu reisen, sondern konzentrierte sich auf die immer

umfangreicher werdende Arbeit in Europa. Die Gründe hierfür sind vielfältig.
Als Ladners buddhistische Aktivitäten begannen, war er bereits Familienvater
und hatte familiäre Verpflichtungen. In seinen Korrespondenzen erwähnt er hin
und wieder, dass er nicht längere Zeit von seiner Arbeit fernbleiben könne und
verweist auch verschiedentlich auf seine begrenzten finanziellen Möglichkeiten.
1954 wurde er als Delegierter der Schweizer Buddhisten zur 3rd Conference of
World Fellowships ofBuddhists nach Burma eingeladen. Das 14-tägige Programm
umfasste auch Ausflüge an bedeutende buddhistische Orte des Landes. Ladner
lehnte die Einladung jedoch mit der Begründung ab, er könne nicht so lange
Urlaub nehmen.65 Allerdings waren ihm auch die Flugkosten zu hoch, wie er
dem Münchner Buddhisten Josef German Bauer mitteilte. Diese betrugen zur
damaligen Zeit in Deutschland 3000-4000 D-Mark.66 Schließlich war zu diesem

Zeitpunkt aber auch Ladners Skepsis gegenüber dem in Asien immer stärker
werdenden Nationalismus gewachsen. Diesen Umstand bezeichnete Ladner als

„ungünstig für die Beziehungen zum Westen". Er erklärte Bauer: „Ich habe

gehört, dass sogar europäische buddhistische Mönche in Ceylon von der
einheimischen Presse kritisiert werden. Das wül ja an sich nicht viel bedeuten, aber

es zeugt doch davon, dass der Europäer in Asien nicht mehr persona grata ist,

62 Ladner erklärt ihm, er müsse für einige Wochen nach Italien reisen und verweist ihn daher

an das Ehepaar Voltz. Zudem nennt er Kurt Onken als Kontaktperson für die Weiterreise (Ladner

an U Thunanda, 13.08.1950).

63 Das Landhaus von Peter und Tamara Voltz in St. Abbondio (Tessin) wurde zum Treffpunkt
deutschsprachiger Buddhisten. Unter anderem verbrachte Hellmuth Hecker regelmäßig seine
Sommerurlaube dort (vgl. Baumann 1998: 260).

64 In der Zeit von 1948-1954 veröffentlichte Peter Voltz sieben Artikel in der Einsicht.
65 Ladner an Thein Han, 1.11.1954.

66 Korrespondenz Bauers an Ladner (26.10.1954) und Antwortbrief (nicht datiert).



416 — Nina Frey DE GRUYTER

und das auch in buddhistischen Ländern, deren Presse sich in Weltfrieden und
Brüderlichkeit nicht genug tun kann."67

In ihrer Gründerzeit war die buddhistische Gemeinschaft Zürich noch nicht
besonders stark mit Gruppen im Ausland vernetzt. Dennoch zählten bereits

Einzelpersonen und Bibliotheken aus verschiedenen europäischen Ländern
sowie Kanadas und Argentiniens zu den Abonnenten der Mitteilungen. Später

pflegte Ladner auch Kontakt mit ausgewanderten Schweizern und Deutschen in
Mittel- und Südamerika.

Von seinen europäischen Korrespondenten wurde Ladner häufig kontaktiert,

weil sie eine buddhistische Gruppe in der Nähe ihres Wohnortes suchten
oder sich von ihm eine Einschätzung zu einer spezifischen Lebenslage erhofften.
An seinem Lebensort in der vergleichsweise ruhigen und sicheren Schweiz

fungierte Ladner insbesondere während der Wirren des Zweiten Weltkrieges
als wichtiger Referenzpunkt und Quelle der Information und Inspiration für
die (Neu-)Gründung erster buddhistischer Gruppen bis hinein in die Nachkriegszeit.

Neben der Vernetzung versorgten sich viele buddhistische Gruppen über

Ladner mit Quellenmaterial, das in ihren Ländern nicht verfügbar war. Bis zu

Anfang der 1950er Jahre erreichten Ladner auch Hilferufe verarmter Deutscher

und Österreicher, die die B.G.Z. - meist sehr bescheiden - um Unterstützung
baten.68 Hier zeigt sich stellenweise eine gewisse Diskrepanz zwischen dem

gesicherten Schweizer Ladner und einigen deutschen Buddhisten, die, geprägt
vom Krieg, nach einer neuen friedlichen Welt strebten und all ihre Energie in die
buddhistische Aktivität fließen ließen. Als der sehr engagierte Hamburger
Buddhist Paul Debes (1906-2004), mit dem Ladner seit 1949 Kontakt pflegte, über
die schwierigen finanziellen Verhältnisse klagte, erinnerte Ladner ihn an seine

Verantwortung als Familienvater, die Vorrang vor der buddhistischen Aktivität
haben müsse. Auch lehnte Ladner später eine Beteiligung an den pazifistischen
Aktivitäten Debes' ab, da, wie er meinte, der vergangene Krieg gezeigt habe,
dass der Friede ein kostbares Gut sei, das - letztendlich auch militärisch -
geschützt werden müsse.69

67 Ladner an Bauer, undatiert, Oktober oder November 1954.

68 Generell antwortete Ladner auf derartige Zuschriften sehr mitfühlend, veranlasste den
Versand von Hilfspaketen oder half bei der Arbeitssuche in der Schweiz. Frau Cooper teilte mir
allerdings mit, dass Max Ladner sich stellenweise auch mit den verschiedentlichen Bitten um
Hilfe aus Europa und Asien überfordert sah. Familie Ladner war selbst nicht wohlhabend und
auch die B.G.Z war auf Gönner angewiesen.
69 Korrespondenz Ladner-Debes.



DE GRUYTER Die frühe Rezeption des Buddhismus in der Schweiz 417

2.6 Veröffentlichungen der Buddhistischen
Gemeinschaft Zürich

Gleich zu Beginn des Bestehens der B.G.Z. gab die Gemeinschaft eine Monatsschrift

heraus, die Mitteilungen der Buddhistischen Gemeinschaft Zürich. Diese

bestand aus Textpassagen des Päli-Kanon, sowie dazugehörigen Erklärungen
und Kommentaren. Unter den Autoren der Artikel fanden sich, neben Max
Ladner selbst, einige frühe Mitglieder. Ergänzt wurden deren Artikel durch

Auszüge aus den Schriften Karl Eugen Neumanns, Anagarika Govindas, Hel-

muth von Glasenapps, Moritz Winternitz', Alexandra Davids und Henry Noel

Marryat Hardys. Zwischen 1943 und 1947 erschienen 24 Hefte. Dann wurde die

Zeitschrift von der Monatsschrift Die Einsicht. Schweizerische Zeitschrift für
Buddhismus abgelöst. Später ließ man das Attribut „schweizerisch" weg, da die

Mehrzahl der Abonnenten im Ausland ansässig war. Im Gegensatz zu den

„Mitteilungen", die Ladner noch im Rotaprint-Verfahren selbst vervielfältigt hatte,
wurde „Die Einsicht" vom Christiani-Verlag herausgegeben. Somit konnte sie

auch über eine größere Anzahl an Buchhandlungen bezogen werden. Seit 1949

zählten zu den Autoren immer mehr ausländische Buddhisten und das
Themenspektrum erweiterte sich. Insbesondere ab den 1950er Jahren zielten die Artikel
auch auf eine weitergehende Interpretation des Buddhismus ab - vor allem in
Bezug auf dessen Anwendbarkeit in der westlichen Kultur. So wird beispielsweise

eine buddhistische Kinder- und Jugenderziehung thematisiert. Da der

Buddhismus als Wirklichkeitslehre verstanden wurde, finden sich zudem viele

Bezüge zu anderen gesellschaftlich relevanten Themen, etwa der Psychologie
und Philosophie sowie den Naturwissenschaften. Auch wurden Vergleiche zu
anderen Religionen gezogen. Die Einsicht sollte so Anregungen zum Nachdenken

über philosophische, religiöse, psychologische und gesellschaftliche
Fragestellungen geben und somit letztendlich auch das selbständige Denken schulen.
Die konkreten Inhalte der Monatsschrift erstreckten sich von kommentierten
Lehrreden über philosophische Abhandlungen und Erklärungen zu bestimmten

Aspekten der Lehre. Darüber hinaus enthält die Einsicht Ansprachen der
Versammlungen der B.G.Z., Berichte über buddhistische Gruppen und Einzelpersonen

in Asien und Europa, aber auch Gedichte und Buchbesprechungen. In
Bezug auf die Buchbesprechungen sollte erwähnt werden, dass Ladner fast

jedem Wunsch nach Besprechung nachkam, was dazu führte, dass das

Themenspektrum hier besonders groß ist.
Die Veröffentlichung der Einsicht durch den Christiani-Verlag wurde mit der

Dezemberausgabe 1961 eingestellt. Als Grund nennen die Autoren der eingangs
referierten Literatur über den Buddhismus in Europa die Auflösung der



418 — Nina Frey DE GRUYTER

Buddhistischen Gemeinschaft Zürich. Stellenweise wird auch von einer
angeblichen Abwendung Ladners vom Buddhismus, beziehungsweise einer Hinwendung

zur Naturphilosophie Nicolai Hartmanns gesprochen.70

Diese Einschätzung kann durch meine Forschung nicht bestätigt werden. Es

ist richtig, dass Ladner die buddhistischen Lehren stets kritisch prüfte und seine

späten Briefe - etwa an das Verlagsmitglied Ketterer oder an Lama Govinda -
zeigen, dass er bis zu seinem Lebensende Schwierigkeiten mit einigen Aspekten
der buddhistischen Lehre hatte. Auch seine Überzeugung, der Buddhismus sei

die Krönung aller Philosophie und Religion, geriet immer wieder ins Wanken.
Ketterer gegenüber äußert Ladner 1962 seine Unsicherheit, ob die kulturellen
Unterschiede zwischen Europa und Indien nicht doch zu groß seien, um von
europäischen Buddhisten vollständig überwunden zu werden: „Jahrzehnte stand
ich unter der Faszination die von der Lehre auf jeden Wahrheitssucher ausgeht,
aber ich musste erkennen, dass nicht nur der Buddhismus entscheidende
Erkenntnisse bietet, sondern ebenso auch das abendländische Denken in seiner
tiefsten und reinsten Form; ja, dass dieses Denken dem Europäer eigentlich
noch mehr bietet, weil es seinem innersten Wesen besser entspricht."71

Vor allem zeigt Ladners Brief vom 8. April 1962 sein völliges Unverständnis
der Verlagsentscheidung, die Herausgabe der „Einsicht" einzustellen: „Was
mich hingegen schmerzlich berührte und mir zeit meines restlichen Lebens in
Erinnerung bleiben wird, ist die Tatsache, dass nach einer vierzehnjährigen
Betreuung der uns alle ans Herz gewachsenen EINSICHT, Herr Dr. Christiani es

nicht einmal der Mühe wert fand, mir von seiner Absicht, die Zeitschrift
eingehen zu lassen, auch nur ein Wörtchen zu sagen".72 Eine echte Abwendung
Ladners vom Buddhismus, dessen Verbreitung ja sein Lebenswerk darstellte, hat

es also sicherlich nicht gegeben. Gegen diese Theorie spricht auch, dass Ladner
sich in der Folge noch um eine Veröffentlichung der Zeitschrift in den USA

bemühte. Auch hielten Ladners sonstigen buddhistischen Aktivitäten nach 1961

weiter an.
Ladners eigene Familie hegt keinen Zweifel daran, dass er und seine Frau

Rosa bis zu ihrem Lebensende am Buddhismus festhielten. Seine Enkelin, Kathrin

Cooper, die sich über Jahre hinweg intensiv mit ihrem Vater über den Großvater

austauschte, beurteilt die Lage folgendermaßen: „Für die Philosophie von
Hartmann hat sich mein Grossvater immer schon interessiert, aber dass er sich

deswegen vom Buddhismus abgewandt hätte, stimmt so nicht, das war wohl ein

Gerücht, das der Christiani Verlag, der die Einsicht herausgab, in die Welt

70 Vgl. Weigelt 2008: 4, Sindemann 2007: 212.

71 Ladner an Ketterer 8.4.1962.

72 Ladner an Ketterer 8.4.1962.



DE GRUYTER Die frühe Rezeption des Buddhismus in der Schweiz — 419

gesetzt hatte, um das Einstellen der Zeitschrift, das meinen Grossvater sehr traf
und deprimierte, zu rechtfertigen".73

Zusammenfassend kann wohl gesagt werden, dass Ladner bis an sein

Lebensende die buddhistischen Lehren schätzte, gleichzeitig aber nie aufhörte,
sie kritisch zu hinterfragen.

3 Ladner als Interpret des Buddhismus

Neben seiner Redakteurstätigkeit verfasste Ladner vier Monographien sowie

verschiedene Aufsätze. Auch findet sich in seinem Nachlass das Manuskript
eines Buches mit dem Titel Der Mensch zwischen Illusion und Wirklichkeit, das

er jedoch nie veröffentlicht hat. Mit seinen Monographien wollte Ladner seine

Interpretation des Buddhismus darlegen und einen Beitrag zu dessen Verbreitung

leisten. Dabei stand die Frage nach dem Sein und dem zu entfaltenden
Potential des Menschen im Vordergrund der Veröffentlichungen. Neben den

Lehren des Päli-Kanon bediente sich Ladner dabei verschiedentlich auch der
Erkenntnisse der westlichen Philosophie. Zugleich fand aber auch häufig eine

Abgrenzung von letzterer statt.

3.1 Nietzsche und der Buddhismus

Einer der Philosophen, die Max Ladner zunächst am meisten überzeugten, war
Friedrich Nietzsche mit seinem Konzept des Übermenschen. Später jedoch
empfand Ladner Nietzsches komplexe Philosophie als „widersprüchliche
Hypothese",74 die auf Spekulation beruhe, ohne einen zielführenden Weg aufzuzeigen.

So verrate Nietzsche nicht, wie man zum Übermenschen werde, und sein
Übermensch sei zudem - wie alle Wesen - dem Tode geweiht und somit dem

Leid verfallen. Nietzsches Philosophie bewege sich also „[...] im Kreise, der mit
der Erkenntnis der Notwendigkeit einer Überwindung des Menschen beginnt,
um am Schlüsse bei der Verherrlichung des Menschen und des Lebens wieder
anzukommen".75

Ladner widmete Nietzsche sein erstes Werk, das den Titel Nietzsche und der

Buddhismus. Kritische Betrachtungen eines Buddhisten (1933) trägt. Schon dieser

73 Persönliche Mitteilung vom 1.02.2014.

74 Ladner 1933: 32.

75 Ladner 1933: 59.



420 — Nina Frey DE GRUYTER

Titel signalisiert, dass Ladner ein anderes Verständnis des Buddhismus hatte als

Nietzsche und sich selbst als Buddhisten ansah. Da Nietzsche zu den bekanntesten

Philosophen des ausgehenden 19. Jahrhunderts zählt, war es für Ladner

wichtig, sich von dessen Verständnis des Buddhismus abzugrenzen.76 Im Zentrum

von Ladners Kritik standen sowohl Nietzsches weltbejahende Position als

auch die daraus resultierende Wahrnehmung des Buddhismus als nihilistische
und pessimistische Lehre. Nietzsches Lebensbejahung empfand Ladner als mit
der buddhistischen Lehre von der Natur des Leidens nicht vereinbar. Da die
Suche nach einem Ausweg aus dem Leid die Triebkraft aller Philosophie und
Religionen sei, war Ladner von Nietzsches „Vogel Strauß"-Philosophie77
enttäuscht. Er empfand es als „[...] ein Unding, als Philosoph die Wahrheit zu
verachten und an ihrer Stelle die Illusion auf den Thron zu heben".78 Gegen

Ende seiner Monographie äußerte Ladner jedoch den Verdacht, dass Nietzsche
der Erlösung letztlich doch einen wichtigen Stellenwert einräume, da er an

einigen Stellen von der Erlösung durch die Kunst spreche.79

Nietzsches Nihilismus-Vorwurf an den Buddhismus bezog sich vor allem auf
die Idee vom Nirvana, das er als das „orientalische Nichts" bezeichnete, als „das
stumme, starre, taube Sich-Ergeben, Sich-Vergessen, Sich-Auslöschen".80 Dies

ist eine Sichtweise, die lange Zeit die westliche Rezeption des Buddhismus

prägte und teilweise bis heute anhält. Sie wurde zu Anfang der Rezeptionsgeschichte

unter anderem von K.F. Koppen81 und von E. Burnouf vertreten.82

Ladner hält dem entgegen, dass in der buddhistischen Lehre nicht das Nichts
das Ziel sei, sondern die „vollständige Loslösung von allem Leiden und damit
auch vom Leiden des Todes". Dieses Ziel liege in der Sphäre der Transzendenz

und somit „jenseits des Erkennbaren" - für Nietzsche aber sei da das Nichts. Im

Gegensatz zu Kants „Ding an sich" oder Schopenhauers „Wille", die beide auf
eine tiefere Realitätsebene hindeuteten, versuche Nietzsche in seiner

76 In einem Brief an Grimm erklärt Ladner, er habe „[mjanchesmal [...] alle Lust am
weiterarbeiten [verloren]", aber die „Gefährlichkeit" Nietzsches „blendender Rhetorik" habe ihn nicht
ruhen lassen (Ladner an Grimm, 19.12.1931).

77 Ladner 1933: 133.

78 Ladner 1933: 135; Auf Seite 62 zitiert Ladner zudem aus Nietzsches Der Wille zur Macht 3.

Buch, Aph. 853 wo er schreibt „Wir haben die Lüge nötig, um über diese Realität, die .Wahrheit'

zum Siege zu kommen, das heißt, um zu leben [...]".
79 Ladner 1933: 114.

80 Vgl. Iwawaki-Riebel 2004: 105; Figl 2007: 466; Goedert schreibt hierzu: „Mit dem Begriff
Nihilismus ist bei Nietzsche hauptsächlich der Glaube an ein religiös-metaphysisches Jenseits

gemeint, das er als ein Nichts auffasst" (Goedert 2013: 26).

81 Koppen schreibt „Nirväna, wörtlich das .Verwehen,' ist die ewige Ruhe, der Zustand, ,wo
absolut Nichts ist,' die gänzliche unbedingte Vernichtung des Individuums" (Koppen 1859: 8).

82 Vgl. Bournouf 1876; s. auch Zotz 2000: 106-113.



DE GRUYTER Die frühe Rezeption des Buddhismus in der Schweiz — 421

Philosophie „dieses Nichts [...] mit Spekulationen über den Übermenschen, oder

die ewige Wiederkunft des Gleichen" auszufüllen.83 Mit Schopenhauer argumentiert

Ladner, die relative Welt könne nur mit relativen Begriffen beschrieben

werden; mit diesen Begriffen jedoch käme sie nie über die Betrachtung derer

Beschaffenheit hinaus - eine Erkenntnis, die Nietzsche fehle. Nietzsche zeige

lediglich Verständnislosigkeit angesichts „dieser wichtigsten Probleme der
Metaphysik".84 In diesem Zusammenhang geht Ladner auch auf den Begriff des

Nirvana ein und erklärt: „Das Nirväna des Buddhisten ist nichts anderes als

die vollkommene Herausschälung des Ich oder des Selbstes aus dem Lebensprozeß

und damit die Loslösung von Schmerz, Trübsal, ungestillten Wünschen,
kurz von allem, was irgendwie als Folge des Lebens bedrückt und quält".85

Ladner setzt sich nur spärlich mit Nietzsches Theorien zu Wiedergeburt und
Wiederkunft auseinander, was sicherlich auch ein Echo seiner eigenen Unsicherheit

gegenüber diesen Themen war. Schließlich waren der Gedanke der Wiedergeburt

sowie die Lehren von den nicht sichtbaren Lebensbereichen für Ladner
kritische Aspekte, die ihm den Buddhismus - trotz aller Begeisterung - fremd
erscheinen ließen. In seinen Ausführungen über Nirvana und das Nichts führt
Ladner eine rein europäische Diskussion, er erwähnt weder den Sanskrit-Begriff
sünyatä, noch geht er auf die verschiedenen Lehrtraditionen im alten Indien ein,
die den Begriff der Leerheit oder Leere diskutierten.

Weiterhin musste Ladner den Buddhismus vom Vorwurf des Pessimismus

freisprechen, um seine Interpretation zu untermauern. Ladner hält Nietzsche

entgegen, dass es im Buddhismus nicht darum gehe, das Verursachen von Leid

aufzugeben, um „vom Handeln überhaupt" loszukommen, sondern schlicht
darum, das Leid aufzulösen.86 Dazu habe Buddha „[...] den Weg und das Mittel
gefunden [...], dem Leiden zu entrinnen, für immer und ewig und nicht etwa in
einem unbestimmten imaginären Jenseits, sondern bereits hier in dieser Welt".87

Mit dieser Einschätzung erklärt Ladner seine Auffassung des Buddhismus als

„das Lichtvollste, Trostreichste und Herrlichste was sich denken läßt",88 und
grenzt sich indirekt auch von anderen Religionen ab, die keine letztendlichen
Lösungen für das Diesseits bereithalten. Den Buddhismus aus seinem negativen

83 Ladner 1933: 19-23.

84 Ladner 1933: 109.

85 Ladner 1933: 20.

86 Ladner schreibt hierzu: „Dem Jünger Buddhas fließen ganz zwangsläufig aus der Verabscheuung

alles Leides (selbstverständlich auch des fremden) und der Güte zu allem Existierenden, gute
Handlungen [zu] (sie!), ohne daß er an das Ziel zu denken braucht" (Ladner 1933: 80).
87 Ladner 1933: 48.

88 Ladner 1933: 48.



422 Nina Frey DE GRUYTER

Licht zu rücken, blieb für Ladner ein wichtiges Anliegen, das er auch in seinen
weiteren Schriften und bei den Sitzungen der B.G.Z. verfolgte.89

In der Analyse Nietzsches Philosophie hebt Ladner trotz aller Kritik auch

einige ihrer positiven Aspekte hervor, insbesondere solche, die seine Propagierung

des Buddhismus unterstützen. Nietzsche sieht die Nützlichkeit des

Buddhismus für Europäer darin, dass er helfe, sie von der „christlichen
Sklavenmoral" zu befreien. So stützt Nietzsche seine Kulturkritik durch
vermeintlich buddhistische Werte. Ladner begrüßt diese Kulturkritik und hält
insbesondere Nietzsches berühmten Ausspruch „Gott ist tot" für das Wertvollste an
dessen Philosophie, da die Abwesenheit eines Schöpfergottes dem Menschen

maximale Freiheit gebe.90 Er sieht darin aber auch Widersprüche, denn Nietzsche

schaffe mit Zarathustra doch wieder eine moralische Instanz, die „wohl den

rechten Weg lebt, aber nicht predigt".91 Zudem wirft Ladner dem Philosophen

vor, nicht zwischen Gut und Böse zu unterscheiden, was er für ganz und gar
unverantwortlich hält.

Nietzsche beschäftigte Ladner auch noch später, was sich durch gelegentliche

Bezüge zu dem Philosophen in späteren Veröffentlichungen zeigt. 1946

hielt Ladner zudem einen Vortrag mit dem Titel Der Buddhismus im Denken

Friedrich Nietzsches bei einer Veranstaltung der Schweizerischen Gesellschaft

der Freunde Ostasiatischer Kultur.92

3.2 Die Lehre des Buddha (Rascher 1946)

Im Jahr 1946 veröffentlichte Ladner ein kleines Überblickswerk mit dem Titel Die

Lehre des Buddha, das auf Grundlage eines seiner Vorträge entstanden war.
Darin erklärt er in knapper Form die Grundzüge des Buddhismus, den er als

„Religion der Vernunft" und „Philosophie der Humanität"93 bezeichnet. Ladner

89 Bei der konstituierenden Sitzung der B.G.Z. im Jahre 1942 fragte er die Anwesenden: „Wie
könnte auch eine Lehre, die nichts anderes als Befreiung vom Leiden will, Pessimismus sein?"

Schließlich sei auch der Buddha nicht durch leidvolle Askese, sondern durch freudvolle
Bewusstseinszustände zu immer höherer Erkenntnis gelangt (Ladner 1943: 8-9).
90 Ladner 1933: 34.

91 Ladner spricht direkt zu Zarathustra mit den Worten: „Und du, Zarathustra, Sohn
Nietzsches, du weit über allem Triebleben wandelnder Asket, du Rater und Helfer, wo bleibst du? Du

ratest und hilfst und wirst damit deinem Vater untreu. Du willst die Menschen empor führen,
aber infolge erblicher Belastung kannst du den rechten Weg nicht finden! Du haltest für Licht

was Finsternis und für Wahrheit was Irrtum ist! Darum ist oft verworren, was du sagst! Du lebst

wohl den rechten Weg, aber du predigst ihn nicht!" (Ladner 1933: 75).

92 Der Vortrag fand am 10.3.1946 im Zunfthaus zur Waag in Zürich statt.
93 Ladner 1946: 3 (nach H. Tilbe).



DE GRUYTER Die frühe Rezeption des Buddhismus in der Schweiz — 423

sieht die Einzigartigkeit von Buddhas Lehre in der Eigenverantwortung, die sie

den Lebewesen übertrage: „Der Buddha war wohl der einzige Religionsstifter,
der seine Anhänger davor warnte, mit blindem Glauben seiner Lehre zu folgen.
Er verlangte von Ihnen selbstständiges Forschen und Denken [...]".94 In seinen

Erklärungen zu verschiedenen Aspekten der Lehre Buddhas versucht Ladner,
wie schon in seinem ersten Buch Nietzsche und der Buddhismus, häufige
Missverständnisse und Vorurteile aus dem Weg zu räumen.

In diesem zweiten Buch geht Ladner nur auf philosophische Aspekte des

Buddhismus ein, ohne dessen Methoden, wie die der Kontemplation und
Meditation, zu erklären. Diese erläutert er erst in seinem zwei Jahre später erscheinenden

Werk Gotamo Buddha.

3.3 Gotamo Buddha - Sein Werden, seine Lehre, seine
Gemeinde (Rascher 1948)

Ladners Schrift Die Lehre des Buddha diente als Grundlage für sein Hauptwerk
Gotamo Buddha, das ebenfalls im Rascher Verlag erschien. Auf knapp 400
Seiten versucht Ladner, dem westlichen Leser die Lebensgeschichte Buddhas

und dessen Lehren zugänglich zu machen. Wie der Untertitel Sein Leben, seine

Lehre, seine Gemeinde. Dargestellt an Hand des Päli-Kanons bereits verrät, stützt
Ladner sich dabei auf verschiedene Textstellen des Päli-Kanon, um dem Leser

die „vom Buddha erkannten Wahrheiten, möglichst mit seinen eigenen Worten
[...] nahe zu bringen".95 Ladner stützt sich vor allem auf die Übersetzungen der

einflussreichen deutschen Päli-Kenner Karl Eugen Neumann, Nyänatiloka und
Karl Seidenstücker.

Die aus sechs Teilen bestehende Publikation behandelt neben Buddhas

Lebensgeschichte und der Beschreibung des Aufbaus seines Mönchsordens
klassische Aspekte des Buddhismus, wie die Erläuterung der Vier Edlen
Wahrheiten, des anaffä-Gedanken, des Karma, der Wiedergeburt und der Meditation.
Außerdem schließt das Buch einen Artikel über buddhistische Feierlichkeiten

ein, denen Ladner die Überschrift Der Kultus gibt, sowie ein Kapitel über
Buddhas Laien-Schüler. Der letzte Teil der Publikation behandelt Buddhas Tod

beziehungsweise sein Eingehen in das Parinirvana, was Ladner als das
„Erlöschen" Buddhas bezeichnet.

Im Gegensatz zu seinem ersten Buch, widmet Ladner sich in Gotamo Buddha
voll und ganz der Lehre des Buddhismus. Zwar tauchen hin und wieder Bezüge

94 Ladner 1946: 4-5.
95 Ladner 1948: 5.



424 — Nina Frey DE GRUYTER

zur westlichen Philosophie auf, doch die starke Abgrenzung Ladners zu ihren
vermeintlichen Fehlinterpretationen ist mit Nietzsche und der Buddhismus
bereits abgeschlossen.

In Gotamo Buddha hat ein anderes Thema Vorrang. Durch die Erlebnisse des

Zweiten Weltkrieges, erlangte die Lehre von der Aufhebung des Leidens eine

besonders eindrückliche Bedeutung für europäische Buddhisten. Gotamo Buddha

erschien im Frühjahr 1948, also genau drei Jahre nach Kriegsende. Ladner

nimmt in seinem Vorwort auf die „Hölle" des Zweiten Weltkrieges Bezug, dessen

Hauptursache er im „[...] Aufgeben der eigenen Individualität zu Gunsten einer

menschenunwürdigen Vermassung" sieht.96 Selbstverantwortung und die damit
verbundene Würde des Menschen sieht Ladner als zentrale Elemente des

Buddhismus: „Es gibt keine andere Lehre, die dem Einzelnen so ausschließlich und
ohne Kompromisse alle Verantwortung überträgt, wie es der Buddhismus tut",
schlussfolgert Ladner.97

Das Kapitel über Meditation ist recht theoretisch gehalten und besteht

vorwiegend aus Lehrreden über Kontemplation.98 Mit Rhys Davids erklärt Ladner:

„Während der Yoga vorwiegend physisch und hypnotisch ist, ist die buddhistische

Methode (der Versenkung) vorwiegend intellektuell und ethisch."99 Für

Ladner, dem alles Transzendentale und Esoterische suspekt war, war also auch

Meditation eine intellektuelle Angelegenheit. Er zitiert Raoul von Muralt „Die
Vertiefungen, die soviel [sie!] in den buddhistischen Texten vorkommen, haben

wohl ihre große Wichtigkeit, führen aber nicht zur Erlöschung. Dies vermag
einzig der vipassanä: die Einsicht in die Vergänglichkeit, das Leiden und die

Wesenlosigkeit des Daseins, nur diese allein ist fähig, den Menschen zu
veranlassen, vom Lebensdurste abzulassen".100

Gotamo Buddha erhielt in der Presse größtenteils sehr positive Rezensionen.

Aufgrund von Ladners Ausführungen über die Sprache des Päli, sowie seiner

Verwendung verschiedener Begrifflichkeiten, die zeigten, dass er nur rudimentäre

Päli-Kenntnisse besaß, wurde er von akademischer Seite allerdings heftig
kritisiert.101

Vielen deutschsprachigen Buddhisten diente Gotamo Buddha in der
Nachkriegszeit als wichtiges Überblickswerk. Später erlangte es auch im spanischen

96 Ladner 1948: 5.

97 Ladner 1948: 5.

98 Ladner verwendet hier zwei verschiedene Begriffe: „Kontemplation" und „Betrachtung". Er

definiert die Begriffe als den „gedanklichen Vorgang des Einsichtnehmens" (Ladner 1948: 233).

99 Ladner 1948: 230-231 (nach Rhys Davids, Yogävacara's Manual, p. XIX).

100 Ladner 1948: 236 (nach Raoul von Muralt in Mitteilungen der buddhistischen Gemeinschaft

Zürich, Heft 10).

101 Hier sind insbesondere Emil Abegg, Adolf Attenhofer und Manfred Mayrhofer zu nennen.



DE GRUYTER Die frühe Rezeption des Buddhismus in der Schweiz 425

Sprachraum Bekanntheit, gefördert durch die Veröffentlichung Gilberto

Lachassagnes, der 1959 in Buenos Aires La Ensenanza del Buda veröffentlichte.102

Das Buch war auf Grundlage von Gotamo Buddha entstanden.

3.4 Wirklichkeit und Erlösung. Eine Welt- und Inschau im
Geiste des Buddha (1952)

Zwei Jahre nach Erscheinen von Gotamo Buddha lag dem Züricher Rascher

Verlag das Manuskript für Ladners viertes Buch vor.103 Es wurde jedoch erst

1952 vom Christiani-Verlag (Konstanz) herausgegeben. Als Ergänzung und
Weiterführung seiner vorherigen Werke erklärt Ladner in diesem letzten seiner
veröffentlichten Bücher noch einmal die grundsätzlichen Lehren des Buddhismus.
Dabei weisen Ladners Erklärungen mehr philosophische Bezüge auf als die

vorherigen,104 und er beschreibt die Religion zum ersten Mal mit seinen eigenen

Begrifflichkeiten. Während Ladner in Gotamo Buddha bewusst die Päliquellen
„für sich sprechen lässt", erklärt er nun die buddhistischen Lehren aus seiner

eigenen Erfahrung heraus, häufig auch mit Bezugnahme auf Erkenntnisse aus
der abendländischen Tradition. Ziel des Buches ist, „den aufmerksamen Leser

zum Erlebnis der Wirklichkeits-Schau zu führen".105 Ladner fügt hinzu, dass dies

voraussetze, dass der Leser „überhaupt sehen will".106

Das Werk ist in die drei Kapitel (1) „Erkenntnis", (2) „Weg und Wandel" und
(3) „Erlösung" unterteilt. Im ersten Kapitel werden klassische buddhistische Lehren

in Ladners eigener Terminologie erklärt. Die Vier Edlen Wahrheiten sind hier
schlicht mit „Die Situation" und „Des Leidens Entstehung" betitelt, die anattä-
Lehren finden sich in den Teilkapiteln „Die Persönlichkeit" und „Das Ich". Die

Karma-Lehren beschreibt Ladner mit den Worten „Schicksal als Folge und
Ausgleich"; er verwendet lediglich innerhalb des Kapitels das Adjektiv „karmisch",
als er die abendländische Erziehung kritisiert, die sich von „verinnerlichter
Selbstbetrachtung, von meditativer Einsicht in die Komponenten und das bedingte
Wesen der Persönlichkeit"107 entfernt habe. ,Karmisch' bestimmt er hier als „aus
früheren willentlichen Geschehnissen sich [ergebende] Zusammenhänge".108

102 Ladner 1959.

103 Ladner an Govinda 5.11.1950.

104 Ladner zitiert unter anderem Kant, Jung, Heraklit und Goethe.

105 Ladner 1952: 8.

106 Ladner 1952: 8.

107 Ladner 1952: 91.

108 Ladner 1952: 93.



426 — Nina Frey DE GRUYTER

Ladner fordert ein neues, wirklichkeitsgemäßes Denken und Betrachten, um
derartige Ursachen und Wirkungen zu erkennen.109 Er kritisiert dabei die
„Glaubens-Religionen", die die Ursachen im „unerforschlichen Ratschluß Gottes"
suchten und ebenso die Wissenschaft, die diese „in der .zufälligen' Einreihung
der Chromosomen im Momente der embryonale Bildungen"110 vermute. Das

Streben nach der Erkenntnis der wahren Natur der Dinge - jenseits derartigen
Glaubens - war für Ladner stets der Antrieb für die Beschäftigung mit Philosophie

und Buddhismus.

Unter den weiteren vielfältigen Themen des Buches möchte ich zwei Aspekte

herausgreifen, die Ladner in anderen Veröffentlichungen weniger ausführlich
bespricht: Wiedergeburt und Meditation.

Der erste Teil des Buches enthält ein Kapitel über Wiedergeburt, was Ladner

mit dem physikalischen Gesetz vom Erhalt der Energie, das keine Ausnahmen
kenne und sich auch auf geistige Zustände erstrecke, erklärt. Zugleich grenzt er

den Wiedergeburtsgedanken von Nietzsches ewiger Wiederkunft des Gleichen

und von Konzepten der Seelenwanderung ab. Dabei räumt er ein, dass es

durchaus schwer falle, „[...] den Gedanken der Wiedergeburt ohne die Vorstellung

eines .Bleibenden' zu denken",111 es handle sich aber bei der Wiedergeburt
um „[...] nichts anderes [...] als die Fortsetzung eines anfangslosen Prozesses, in
dem ein .Bleibendes' nicht gefunden werden kann".112 Als für den Leser

anschauliche Indizien für das Konzept der Wiedergeburt führt Ladner Wunderkinder

wie Mozart und Beethoven an. Auch bei den anderen Kindern könne man

„Dinge beobachten, die ohne vorgeburtliches Wirken einfach nicht möglich
wären." So seien Anlagen, Charaktereigenschaften, Abneigungen und Sympathien

zu erkennen, „[...] die weder beim Vater noch bei der Mutter zu finden"
und „[...] mit den gewöhnlichen Vererbungsgesetzen nicht in Einklang zu bringen

sind".113 Abschließend berichtet Ladner über Fälle von Rückerinnerung an
frühere Leben und beendet das Kapitel mit Gedanken zum Sterbevorgang.

Im zweiten Teil des Bandes, der den Titel „Weg und Wandel" trägt, befindet
sich eine Abhandlung über Meditation, die Ladner als „keine mystische,
parapsychologische oder rituelle Handlung [...], sondern nichts anderes als eine im
hellen Lichte des Bewusstseins zu entwickelnde gedankliche Vereinheitlichung,
die sich stufenweise vertieft"114 beschreibt. Zunächst nennt Ladner „ein gewisses

109 Ladner 1952: 92-93.
110 Ladner 1952: 93.

111 Ladner 1952: 65.

112 Ladner 1952: 65.

113 Ladner 1952: 69.

114 Ladner 1952: 154.



DE GRUYTER Die frühe Rezeption des Buddhismus in der Schweiz — 427

Maß an Sittlichkeit" als Voraussetzung für die Meditationspraxis. Das Vermeiden

übler Gedanken, Worte und Taten müsse erst im Alltag geübt werden, bevor

man mit Aufmerksamkeitsübungen beginnen könne. Danach erklärt Ladner die

Meditationstechnik der Konzenbation auf den Atem und grenzt diese von anderen

Techniken, wie etwa dem Hatha-Yoga ab.

Abschließend erklärt Ladner den Wert der Meditation der Güte, sowie die
verschiedenen Stadien der „Versenkungen" oder „Schauungen". Diese

beschreibt er als „[...] jene Meditations-Zustände, die sich aus der Vertiefung
und Intensivierung der gedanklichen Entleerung ergeben".115 Ladner erklärt die

Betrachtungen eines Gegenstandes als Ausgangspunkt zur Versenkung anhand
des Beispiels einer gelben Scheibe. Eine solche hatte er selbst an der Wand

hängen um damit zu praktizieren, was er in diesem Buch und auch in seinen

sonstigen Veröffentlichungen allerdings nicht verrät. Hier spricht er schlicht von
dem „Meditierenden".116

Im letzten Kapitel wird das Ziel buddhistischer Methoden als die Aufhebung
von Gier, Hass und Verblendung genannt. Dieses Ziel sei „im höchsten und
wahrsten Sinne des Wortes E r 1 ö s u n g".117 Während Ladner in Gotamo

Buddha noch generell vom „Erlöschen" spricht,118 präzisiert er hier, der Begriff
des „Erlöschens" müsse im Sinne eines Prozesses verstanden werden, der
letztendlich „zum Stillstand gebracht wird, ein Prozess dessen Wirkung aufhört und
erlischt".119 Ladner fügt hinzu, dass es dabei tatsächlich um die Aufhebung der

Wirklichkeit gehe und nicht um Vernichtung, denn „Vernichtung könnte
niemals Erlösung sein".120

Inhalüich und sprachlich spiegelt Wirklichkeit und Erlösung die auch in der
Einsicht in den 1950er Jahren vorherrschenden Tendenzen wieder. Inhaltlich ist
eine deutliche Öffnung für ältere abendländische Traditionen sowie neue
Themen und Theorien, welche die europäischen Gesellschaften beschäftigen, zu
beobachten. Zudem wird den eigenen Erfahrungen bezüglich der Anwendung
des Buddhismus bei Ladner und auch bei den übrigen Autoren der Einsicht ein

wichtiger Stellenwert eingeräumt.
Sprachlich hat sich Ladner zu dem Zeitpunkt von einer teilweise stark

christlich geprägten Terminologie befreit, die in den früheren Werken noch
sehr präsent ist. In Gotamo Buddha beispielsweise nennt er Buddhas Schüler

115 Ladner 1952: 184-185.
116 Ladner 1952: 189.

117 Ladner 1952: 198.

118 Ladner 1948: 75-79.
119 Ladner 1952: 201.

120 Ladner 1952: 201.



428 Nina Frey DE GRUYTER

„Jünger", spricht von „Psalmen", „buddhistischer Mission" und „Erlösung",
ohne diese Begriffe für seine christlich geprägte Leserschaft näher zu analysieren,

um so falsche Assoziationen zu vermeiden.

3.5 Der Mensch zwischen Illusion und Wirklichkeit

Einen Versuch, die fremde Lehre des Buddhismus noch mehr als in Wirklichkeit
und Erlösung in seine eigenen Worte und die Traditionen abendländischer
Gesellschaften zu übersetzen, wagte Ladner gegen Ende seines Lebens mit
dem unveröffentlichten Werk Der Mensch zwischen Illusion und Wirklichkeit.
Das 113-seitige Manuskript beginnt mit einem Zitat von Nicolai Hartmann; es

streift verschiedenste westliche Philosophien und Erklärungsmodelle des

Lebens, um gegen Ende in komprimierter Form Ladners Sicht des Buddhismus
darzustellen: „Einen völlig anderen Aspekt bietet die Lehre des Buddha, die
sowohl die Existenz einer ewigen, unwandelbaren Seele, wie auch das Dasein

einer allmächtigen, schöpferischen und belohnenden, wie strafenden Gottheit
verneint".121

4 Schlussbetrachtung

Die vorliegende Arbeit soll aufzeigen, auf welchen Ebenen Max Ladner als

bedeutender Interpret und Verbreiter buddhistischer Ideen im deutschsprachigen

Raum während der 1940er und 1950er Jahre wirkte. Nach Ende des Zweiten

Weltkriegs gehörte er zu denen, die sich auch in dieser Zeit um die Verbreitung
des Buddhismus in Europa bemühten. Nicht nur leistete Ladner mit seinen
Publikationen einen wertvollen Beitrag zur wesüichen Rezeption der Lehre

außerhalb der Wissenschaft, sondern er schuf auch die erste buddhistische

Vereinigung der Schweiz, die er zwanzig Jahre lang leitete. In einer Zeit, in der

am Buddhismus interessierte Europäer nur schwer Zugang zu buddhistischen
Quellen fanden, versorgte Ladner seine Leserschaft mit vergriffenen Texten des

Päli-Kanons, die er um eigene Artikel und Betrachtungen ergänzte. Es ist unter
anderem Ladners Verdienst, Buddhisten in ganz Europa miteinander vernetzt zu
haben.122

121 Ladner, Der Mensch zwischen Illusion und Wirklichkeit (Manuskript), S.105.

122 Unter den bekannten europäischen Buddhisten, die nach dem Zweiten Weltkrieg mit
Ladner korrespondierten und seine Unterstützung schätzten, sind Josef German Bauer
(Korrespondenz 1952-1960), Helmut Klar (Korrespondenz 1948-1957), Felix Knobeloch (Gründer der



DE GRUYTER Die frühe Rezeption des Buddhismus in der Schweiz 429

Ladner war ein Verfechter des Päli-Buddhismus, den er als die ursprüngliche,

authentische Lehre des Buddha ansah. Da er aufgrund seiner eigenen

mangelnden Sprachkenntnisse nur sehr begrenzten Zugang zu Originalquellen
des Päli-Kanons fand, speiste sich sein Verständnis des Buddhismus aus

Erklärungen und Übersetzungen deutscher und englischer Interpreten. Nichtsdestotrotz

beschäftigte Ladner auch als Nicht-Philologen das Thema der Übersetzung
sehr. Durch den Vergleich und die gründliche Analyse verschiedener Übersetzungen

fühlte er sich kompetent, die buddhistischen Quellen zu interpretieren.
Sein Verständnis der Texte klärte und vertiefte er durch Korrespondenz mit
deren Autoren, wie die ausgiebigen Briefwechsel mit Anagarika Govinda und

Nyänatiloka zeigen. Die Kritik, die er von philologisch-wissenschaftlicher Seite

insbesondere für sein Werk Gotamo Buddha erhielt scheint Ladner größtenteils

angenommen zu haben.123 Möglicherweise hatte diese Kritik auch Auswirkungen
auf seine Entscheidung, in seinem letzten Werk Wirklichkeit und Erlösung
weitgehend auf Päli-Begriffe zu verzichten.

Zusätzlich zu einer Auseinandersetzung mit Begrifflichkeiten und deren
Übersetzbarkeit in die deutsche Sprache, versuchte Ladner stets, seinen Lesern

den Buddhismus in verständlicher Weise nahezubringen. Dabei hatte für ihn
Erkenntnis oberste Priorität. Statt der bloßen Einhaltung bestimmter Verhaltensregeln,

sollte die „Einsicht in die Natur der Dinge" Veränderungen im Leben

bewirken. Das Potential des Buddhismus zur Herbeiführung einer solchen
Veränderung sah Ladner in verschiedenen grundlegenden Aspekten der Religion
gegeben. Durch das Karma-Gesetz, das er die „Naturgesetzlichkeit der Kausalität"

nennt, wird der Mensch ein „Gestalter seines eigenen Schicksals".124 Auch
die anattä-Lehie, sowie die Lehre vom abhängigen Entstehen, derzufolge
Phänomene nur prozesshaft in Abhängigkeit voneinander entstehen - jedoch nie
dauerhaft existieren - sieht Ladner als befreiende Lehren an. Durch sie würden

Berliner Gesellschaft für Buddhismus; Korrespondenz 1951-1958), Franz Oprchal (Gründer der

Buddhistischen Gesellschaft Wien; Korrespondenz 1948-1949), Walter Persian (Gründer der

Buddhistischen Gemeinde Deutschland 1946), Erwin Preibish (Gründer der Freien Gemeinde

um Buddha, 1947), Helmut Palmie (Korrespondenz 1949-1951).
123 Ladner schätzte die Philologen, die sein Werk kritisiert hatten, weiterhin als Autoren für die
Einsicht. Allerdings ist aus den Korrespondenzen nicht immer klar zu erkennen, zu welchem
Grad Ladner schlicht höflich ist und inwieweit er die Philologen einbinden musste, um der
Einsicht einen wissenschaftlichen Anstrich zu geben, oder um die Bedürfnisse des Verlegers und
der Leserschaft zu bedienen. Der Indologe Hans Wolfgang Schumann erzählte mir in einem

persönlichen Telefonat, Ladner habe auf seine damalige Kritik sehr knapp und unfreundlich
geantwortet. Dennoch ist Schumann der Autor verschiedener Aufsätze der Einsicht und beide

pflegten elf Jahre lang eine sehr freundliche Korrespondenz, in der sie sich auch Gegenseitig um
Rat zu ihren Interpretationen fragten.
124 Ladner 1963: 93.



430 — Nina Frey DE GRUYTER

egozentrische Tendenzen aufgehoben und dem Menschen komme so die volle
Selbstverantwortung zu.125 Die dadurch erfolgende Überwindung des Leidens

sieht Ladner als die wahre „Erlösung" an. Diese Paarung von Philosophie und
Mitteln, die einen „gangbaren Weg" bereithalten, überzeugte Ladner, dass der

Buddhismus über die - ihn zunächst ebenfalls begeisternde - Philosophie
Schopenhauers hinausgehe.126

Ladner verstand sich als praktizierender Buddhist, der den Anspruch hatte,
Buddhismus als Religion und „Wirklichkeitslehre" zu leben. Von einer rein
intellektuellen Beschäftigung mit der Lehre distanzierte er sich. Nichtsdestotrotz

war aber sein Zugang zum Buddhismus ein vorwiegend intellektueller. Philosophische

Debatten waren seine große Leidenschaft, was aus seinen Veröffentlichungen,

seinen Korrespondenzen sowie den Texten seiner Kritiker deutlich
hervorgeht. Auch die Treffen der Buddhistischen Gemeinschaft Zürich dienten,
soweit sich das aus heutiger Perspektive beurteilen lässt, ausschließlich dem

intellektuellen Austausch. Obwohl der Wert der Meditation von Ladner, der

selbst im Privaten meditierte, erwähnt wird, gibt es keine Berichte über
Meditationspraxis der Mitglieder der B.G.Z. Tendenziell überließ man die Meditation

zur damaligen Zeit noch den Mönchen und Nonnen in Asien. Erst Ende der

1950er Jahre bildeten sich in Europa Meditationsgruppen für Laien - eine

Entwicklung also, die Ladner durch seinen plötzlichen Tod im Jahre 1963, nicht
mehr erlebte.

Ladner behielt seine Liebe zur Philosophie ein Leben lang bei und blieb so

auch der buddhistischen Lehre gegenüber stets kritisch. Trotz dieser kritischen

Haltung versuchte er in seiner Funktion als Autor und Redakteur die buddhistischen

Lehren voll und ganz zu vertreten und seine persönlichen Zweifel beiseite

zu lassen. Eine seiner Strategien war es dabei, verschiedene zentrale Themen der

buddhistischen Lehre gar nicht oder nur am Rande zu behandeln. Hierzu zählen

die Lehre von der Wiedergeburt, aber auch detaillierte Erklärungen zu Karma

und den sechs Daseinsbereichen.
Durch seine Aktivitäten als Buddhist gehörte Ladner im Kontext der damaligen

schweizerischen Gesellschaft zu den reformerischen Gruppen. Er kritisierte
die Macht der Kirche nicht nur in seinen Schriften, sondern auch in seiner

Lebenshaltung. Max und Rosa Ladner ließen beispielsweise ihren Sohn vom

Religionsunterricht befreien und hielten ihn auch sonst so weit wie möglich von
christlichem Einfluss fern. Ladners langjähriges Engagement bei den Freimaurern

war ein weiterer Aspekt in dieser Hinsicht. Die Geschichte des Buddhismus

im Westen weist einige Parallelen zu und Verknüpfungen mit Freimaurerlogen

125 Ladner 1963: 97-98.
126 Ladner 1963: 89.



DE GRUYTER Die frühe Rezeption des Buddhismus in der Schweiz — 431

auf, in denen seit dem 19. Jahrhundert viele Intellektuelle organisiert waren.127

Die Überschneidung mit buddhistischen Gruppen lag wohl an den lebensrefor-

merischen Ansätzen sowie an dem Anspruch der Persönlichkeitsarbeit, die für
beide Gruppierungen zentrale Themen darstellten.

Besonders während der Kriegs- und Nachkriegszeit vermisste Ladner in der

westlichen Kultur innere Werte und allgemeine Menschlichkeit. Zudem störte

ihn ein Mangel an Offenheit für neue Formen des Lebens, was sich seiner

Meinung nach in der starken Autorität der Kirche zeigte. Neben der christlichen
Kirche kritisierte Ladner auch jegliche andere Form strenger staatlicher oder

religiöser Autorität.
Zusammenfassend kann gesagt werden, dass Ladner der Selbstverantwortung

und dem selbständigen Denken oberste Priorität zusprach. Er lebte und
wirkte für diese Werte und sah den Dissens als Bereicherung an. Nichts war
schlimmer für ihn als die Unterdrückung dieser Möglichkeit, wie die Briefe an
Grimm und Govinda belegen. Diesen hohen Anspruch stellte er nicht nur an sich
und seine Korrespondenten, sondern auch an die Leser seiner Schriften. Im
Vorwort zu Wirklichkeit und Erlösung gibt er zu verstehen: „Wer dieses Buch

erstmals zur Hand nimmt, möge bedenken, dass es nicht bloß gelesen, sondern

gründlichst durchdacht sein will. Nur wer selbstständig und unvoreingenommen
zu denken und zu urteilen imstande ist, mag mit der Lektüre beginnen, andernfalls

er besser tun würde, das Buch wieder wegzulegen."128

Funding: Swiss National Fond (Grant/Award Number: "147342").

Bibliographie

Baumann, Martin (1998): „Geschichte und Gegenwart des Buddhismus in der Schweiz". Zeit¬

schrift für Missionswissenschaft und Religionswissenschaft 82.4: 255-280.
Baumann, Martin (2000): „Buddhism in Switzerland". Journal of Global Buddhism 1: 154-159.

Bohn, Wolfgang/Anken brand, Ludwig (Hrsg.) (1920): Zeitschrift für Buddhismus. II. Jhg. [kmpl.].
Herausgegeben vom Bund für Buddhistisches Leben. München-Neubiberg: Oskar Schloss.

4 Bit., 312 S.

Brauen, Martin (2000): Traumwelt Tibet. Westliche Trugbilder. Bern: Haupt.
Burnouf, Eugene (1876): Introduction ä l'histoire du bouddhisme indien. Paris: Maisonneuve.

127 Auch Grimm benannte seine 1921 gegründete Buddhistische Gemeinde für Deutschland 1924

in Buddhistische Loge zu den Drei Juwelen um. Dies sollte ihr einen exklusiven Charakter

verleihen, um die Offenheit der Mitglieder untereinander zu fördern. Durch das Freimaurer-
Verbot der Nazis sahen sie sich jedoch gezwungen, die Loge 1935 in Altbuddhistische Gemeinde

umzubenennen.
128 Ladner 1952: 7.



432 Nina Frey DE GRUYTER

Clarke, J.J. (1994): Jung on the East. London: Routledge.

Evans-Wentz, W.Y. (Hg.) (1935): Das Tibetanische Totenbuch. Aus der englischen Fassung des

Lama Kazi Dawa Samdup. Übersetzt und eingeleitet von Louise Göpfert-March, mit einem

psychologischen Kommentar von C. G. Jung. Zürich, Leipzig: Rascher.

Figl, Johann (2007): Nietzsche und die Religionen: Transkulturelle Perspektiven seines Bildungs¬
und Denkweges. Berlin, New York: de Gruyter.

Goedert, Georges (2013): „Entwertung und Umwertung. Nietzsches Kritik der Moral und die

Ethik Schopenhauers". In: Moralkritik bei Schopenhauer und Nietzsche. Beiträge zur
Philosophie Schopenhauers. Hrsg. von Dieter Birnbacher und Andreas Sommer. Würzburg:
Königshausen und Neumann, 25-44.

Hecker, Hellmuth (1996): Lebensbilder Deutscher Buddhisten. Ein Bio-Bibliographisches
Handbuch. Bd.l. Heft I: „Die Gründer". Stammbach: Beyerlein & Steinschulte.

Nanatusita/Hellmuth Hecker (2008): The Life of Nyanatiloka Thera. The Biography of a Western

Buddhist Pioneer. Kandy, Sri Lanka: Buddhist Publication Society.
Iwawaki-Riebel Toyomi (2004; Dissertation von 2003): Nietzsches Philosophie des Wanderers.

Interkulturelles Verstehen mit der Interpretation des Leibes. Würzburg: Königshausen &

Neumann.

Koppen, Carl Friedrich (1859): Die Religion des Buddha. Berlin: Ferdinand Schneider.

Ladner, Max (1933): Nietzsche und der Buddhismus. Kritische Betrachtungen eines Buddhisten.
Zürich: Juchli-Beck.

Ladner, Max (1938): „Der Anatta-Gedanke des Buddha". Die Brockensammlung. Zeitschrift für
Angewandten Buddhismus: 51-59.

Ladner, Max (1943): „Eröffnungs-Ansprache anlässlich der konstituierenden Versammlung der

Buddhistischen Gemeinschaft Zürich vom 5. Dezember 1942". Mitteilungen der Buddhistischen

Gemeinschaft Zürich 1: 1-15.

Ladner, Max (1945): „Über das Parinibbana". Die Einsicht. Zeitschrift Für Buddhismus 12:

9-17.
Ladner, Max (1946): Die Lehre des Buddha. Zürich: Rascher.

Ladner, Max (1947): „Grundsätzliches zu unserer Arbeit". Mitteilungen Der Buddhistischen

Gemeinschaft Zürich 23: 2-20.
Ladner, Max (1948): Gotamo Buddha. Sein Werden, Seine Lehre, Seine Gemeinde. Dargestellt

an Hand des Pali-Kanons. Zürich: Rascher.

Ladner, Max (1950): „Der Ehrwürdige Lokanatha". Die Einsicht 3.1: 30.

Ladner, Max (1952): Wirklichkeit und Erlösung. Eine Welt- und Inschau im Geiste des Buddha.

Konstanz: Christiani.
Ladner, Max (1959): La ensenanza del Buda. Con una antologia de textos pali seleccionados y

traducidos por Gilberto Lachassagne. Buenos Aires: La Mandragora.
Ladner, Max (1960): „Buddhistische Mission in Europa (Fortsetzung)". Die Einsicht. Zeitschrift

Für Buddhismus 13.2: 37-42.
Ladner, Max (1961): „Die Fragen des Phagguno". Die Einsicht. Zeitschrift Für Buddhismus 14.2:

33-37.
Ladner, Max (1963): „Was fasziniert den Europäer am Buddhismus?" Asiatische Studien: Zeit¬

schrift der Schweizerischen Asiengesellschaft 16.1-4: 76-106.
Mayer, Jean-Frangois (1993): Les nouvelles voies spirituelles: enquete sur la religiosite parallele

en Suisse. Pluralisme culturel er identite nationale. Lausanne: L'age d'homme.

Myers, Perry (2013): German Visions of India, 1871-1918: Commandeering the Holy Ganges

During the Kaiserreich. New York: Palgrave Macmillan.



DE GRUYTER Die frühe Rezeption des Buddhismus in der Schweiz — 433

Nyänatiloka (1909): „Puggala Pahhatti". Das Buch der Charaktere, aus dem Buddhistischen
Päti-Kanon (Abhidhammo). München: Schloss.

Oldmeadow, Harry (2004): Journeys East: 20th Century Western Encounters with Eastern Reli¬

gious Traditions. Bloomington, Ind.: World Wisdom.

Onken, Kurt (1977): Die Einsicht. Monatshefte für Buddhismus. Gesamtregister (1948-1961).

Kreuzlingen: Buddhistischer Verlag.
Sindemann, Kerstin-Katja (2007): „Mönche, Mantra, Meditation: Buddhismus in der Schweiz".

In: Eine Schweiz - viele Religionen. Risiken und Chancen des Zusammenlebens. Hrsg. von
Martin Baumann und Jörg Stolz. Bielefeld: transcript, 208-222.

Suzuki, Daisetz Teitaro (1939): Die große Befreiung - Einführung in den Zen-Buddhismus.
Übers. Heinrich Robert Zimmer und mit einem Geleitwort von C. G. Jung. Leipzig: Weller.

(Originalausgabe: The Great Liberation - Introduction to Zen Buddhism. Kyoto: Eastern

Buddhist Society, 1934).

Weigelt, Frank Andre (2008): „Buddhismus in der Schweiz". In: Handbuch der Religionen. Hrsg.

von Udo M.T. Klöcker. München: OLZOG, 1-4.
Weigelt, Frank Andre (2009): „Dokumentation: Buddhismus in der Schweiz. Eine Kurzdarstel¬

lung". In: Schweizerische Kirchenzeitung, 45: 774-778.
Weitbrecht, Wolfram (1936): Die Religion Buddhas. Wirklichkeitslehre statt Gottesglaube.

Zürich: Buddhistischer Verlag.
Zotz, Volker (2000): Auf Den Glückseligen Inseln. Buddhismus in der Deutschen Kultur. Berlin:

Theseus.

Zotz, Volker (2013): Schnittstellen: Buddhistische Begegnungen mit Schamanismus und west¬

licher Kultur. BoD - Books on Demand.

Manuskripte
Max Ladner, n.d.: „Einige grundsätzliche Bemerkungen". Vortrag gehalten 1947 bei einem

Treffen der Buddhistischen Gemeinschaft Zürich.
Max Ladner, n.d.: „Der Mensch zwischen Illusion und Wirklichkeit". Manuskript für ein Buch

(113 Seiten). Zürich.

Zitierte Korrespondenzen
Ladner - German Josef Bauer: 1.11.1952-13.6.1960
Ladner - Heinz Bechert: 8.9.1952-18.3.1953
Ladner - Eduard Berger: April 1944-31.10.1949
Ladner - Elisabeth Busse: Januar 1943-1.10.1949
Ladner - Paul Debes: 1949-1962
Ladner - Anagarika Govinda: 9.12.1934-18.5.1961
Ladner - Georg Grimm: 2.11.1929-25.1.1935
Ladner - Paul Horsch: 19.07.1961

Ladner - Ketterer: 11.3.1962

Ladner - Martin und Annemarie Mezener: 30.12.1943-5.2.1960



434 Nina Frey DE GRUYTER

Ladner - Karl Niklas: 15.12.1929-5.1.1936

Ladner - Nyänatiloka: 21.1.1935-1958
Ladner - Oskar Schloss: 11.10.1942-17.3.1943
Ladner - Thein Han: 1.11.1954

Ladner - U Thunanda: 13.08.1950

Ladner - Wolfgang Schumann: 15.10.1950-27.8.1961
Ladner - Paul Vogler: 20.4.1935

Ladner - Peter und Tamara Voltz: 21.12.1944-10.1.1957

Mitteilungen an die Mitglieder der B.G.Z. 1948


	Max Ladner (1889-1963) und die frühe Rezeption des Buddhismus in der Schweiz

