Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 70 (2016)

Heft: 1

Artikel: Fliehende Objekte : Rey Chows Beitradge zur postkolonialen Theorie
Autor: Riemenschnitter, Andrea

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-696829

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-696829
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DE GRUYTER ASIA 2016; 70(1): 89-118

Andrea Riemenschnitter*
Fliechende Objekte: Rey Chows Beitrdage
zur postkolonialen Theorie

DOI 10.1515/asia-2016-0013

Abstract: Based on her sharp, cutting-edge analyses of a wide range of theo-
retical and aesthetic texts, Rey Chow deconstructs the ideological surface of
the world’s configuration of political power structures and social processes
under the global neoliberal capitalist world order. In particular, her attention
is directed to the objects of aesthetic reflection, which according to her reside
both within and beyond the film, literary text, or work of art. Lost, found
or fleeting, these objects ground human consciousness and are a major con-
stitutive of cultural memory, knowledge production, and creativity. Her work
includes analyses of the interventions of postcolonial intellectuals, who after
decades of anticolonial struggles still find themselves confronted with the
West’s colonial-imperialist attitudes, policies and poetics. Studying the objects
of postcolonial world-making, Chow concentrates on the peripheries and con-
tact zones, where ethnic inequalities cannot fully be hidden underneath glossy
transcultural fassades. In order to shed light on the unintended side effects of
western universalizing theories, she scrutinizes the displaced meanings of
widely used concepts such as language, translation, mimesis, melancholy,
visuality, or entanglement when applied in postcolonial aesthetic contexts.
New meanings are unearthed from modernist, post-colonial, post-structuralist
and other theories when shifted onto the plane of alternative models of
worlding and community formation in sinophone writers’ and film directors’
works.

1 Einleitung

Kultur ist niemals statisch. Eine Reihe von relativ langlebigen Konstanten bestimmt
allerdings massgeblich die Gesellschaft, in welcher eine Leitkultur wirkt. Diese
sind teilweise prominent, teilweise aber gar nicht sichtbar, vor allem wenn es um
ideologische Parameter geht, die die Interessen der Machtelite starken. Gestiitzt auf

*Corresponding author: Andrea Riemenschnitter, Universitdt Ziirich, Ziirichbergstr. 4, 8032
Ziirich, Schweiz. E-mail: andrea.riemenschnitter@aoi.uzh.ch.



90 —— Andrea Riemenschnitter DE GRUYTER

Analysen theoretischer und &sthetischer Texte thematisiert Rey Chow solche
unsichtbaren Orientierungen und Steuerungsmechanismen, die sich unter dem
Einfluss globaler kapitalistischer Regimes im postkolonialen Raum herausgebildet
haben. Ihr Augenmerk richtet sich dabei besonders auf die Aussenrdume bzw.
Kontaktzonen ethnischer kultureller Reprasentationen. Gleichzeitig macht sie mit
ihrer Arbeit auf die prekdre Position postkolonialer Intellektueller in der
Weltgesellschaft aufmerksam, wobei sie das Weiterleben kolonial-imperialistischer
Attitiiden, Politiken und Poetiken aufdeckt. Kulturwissenschaftliche Konzepte
aus der Feder westlicher Theoretiker, wie Sprache, Ubersetzung, Mimesis,
Melancholie, Visualitdt, oder Verstrickung werden in diesem verdnderten soziopoliti-
schen Rahmen hinterfragt und neu definiert, wobei die Objekte &sthetischer
Reflexion sowohl innerhalb der Kunstwerke ihre Wirkung entfalten, als auch
diese transzendieren. Gefunden, verloren oder fliehend steuem diese Gegenstande
der Kunst und Literatur zugleich den Alltag: als dem individuellen Bewusstsein
nicht (mehr) vollstindig zugdngliche Erinnerungsreservoirs des kulturellen
Gedachtnisses, als Untergrund der Wissensproduktion und im sprachlichen wie
bildlichen Kommunikationsgeschehen einer Gemeinschaft. Im Fall der ehemaligen
Kolonien erzeugte die aggressive Einfiihrung der fremden Kultur und Verwaltungs-
sprache Gefiihle der Irritation und Trauer tiber den Verlust des Eigenen, die bis heute
nachwirken. In dialogischen Versuchsanordnungen zwischen (literarischen, fil-
mischen u. a.) Kunstwerken und modernistischen, postkolonialen, poststrukturalis-
tischen und weiteren Theorien und Denkern wird der Frage nachgegangen, wie
Ungleichheiten sichtbar gemacht, dekonstruiert und bestenfalls {iberwunden wer-
den kénnen.

Rey Chow wurde in Hong Kong als Mitglied einer Familie mit muslimisch-
festlandschinesischen (Hui) Wurzeln geboren. Sie erlangte im Jahr 1979 an
der University of Hong Kong den ersten akademischen Abschluss in Englischer
und Vergleichender Literaturwissenschaft (BA). Im Gegensatz zu den meisten
ihrer Schulkolleginnen und -kollegen entschied sie sich fiir ein geisteswissen-
schaftliches Studium, obwohl die nicht-britische Mittelschicht in Hongkong
zu der Zeit ihren Nachwuchs eher dazu anhielt, pragmatische Berufe in
den Bereichen Medizin, Jura, Buchhaltung und Bankwesen, Ingenieur- und
Computerwissenschaften oder Management anzustreben. Chow betont, dass sie
selbst entscheiden durfte, welche Ausrichtung ihr Studium nehmen sollte: die
Ausweitung der in der Schule gleichzeitig erworbenen chinesischen Literatur-
kompetenz oder die doppelte Marginalisierung als Geisteswissenschaftlerin und
als Komparatistin mit der dieser Disziplin eigenen Gewichtung der westlich-
europdischen Literaturen und Theorien. Schon bald fanden avantgardistische
Literaturtheorien mit dem Potential, die Literaturkritik zu radikalisieren, ihr
Interesse:



DE GRUYTER Fliehende Objekte == 91

Growing up in British Hong Kong in the 1960s and 1970s, I am probably one of few
“postcolonial intellectuals” working in the North American humanities academy today
who can lay claim to having been subjected to a genuinely classic colonial education.

If I was working with a theoretical commitment in my early graduate student years, it was
a commitment to the possibility of radicalising the concept of literature..., a possibility that
I had learned by way of poststructuralism’s problematisation of the sign. Politically, this
also meant the exciting possibility of historicising the methods of reading [...] in which I
had been trained since secondary school, and of calling into question the Anglo-
Americanness of such methods.!

Ihre selbstbewusst gewahlte, auf englische Literaturwissenschaft und deren west-
liche Theoriediskurse ausgerichtete Ausbildung kommentierte sie spater als
iberdeterminiertes Ergebnis eines klassischen Prozesses kultureller Legitimation
und Unterordnung, die typisch seien fiir die koloniale Erfahrung.? Fokussierend auf
die affektiven Implikationen kultureller Legitimation fiir postkoloniale Individuen
wie Gesellschaften deckt sie die vielfachen Zumutungen auf, denen sich eine
ethnisch markierte Partizipation am universell und kosmopolitisch vorgestellten,
tatsdachlich jedoch distinkt westlich-europdischen Kulturdiskurs ausgesetzt findet.
Zu sagen, die chinesische Sprache und Kultur seien in Hongkong unzugénglich
gemacht, ausradiert oder verboten worden, ware nicht korrekt, fithrt sie hierzu aus.
Dies habe man sich zwar in der VR China gerne so vorgestellt. Und tatsdachlich sei
die Haupt-Unterrichtssprache in anglo-chinesischen Schulen Englisch gewesen;
jedoch waren chinesische Sprache, Literatur und Geschichte ebenfalls mégliche
Gegenstdnde in den 6ffentlichen Priifungen:

The native culture, in other words, continued to be taught (all the way to university and
postgraduate levels) and allowed a role in the colonised citizens’ education. Rather than
being erased, its value became “specialised” and ghettoised over time, precisely through
the very opportunities that were made available for its learning. Albeit not a popular one,
the study of Chinese remained an “option”. It was in this manner that British colonialism
avoided the drastic or extremist path of cultural genocide (which would have been far too
costly anyway) and created a socially stable situation based on the pragmatist hierarchi-
sation of cultures, with the British on top and the Chinese beneath them. To study Chinese
was never against the law but was simply constructed as a socially inferior phenomenon.?

Die chinesische Kultur nahm damit eine der britischen Kultur untergeordnete
Position ein, deren gesellschaftlicher Status vergleichsweise gering war. Dabei war,

1 Chow 2010a: 21.
2 Chow 2010a: 22.
3 Chow 2010a: 23.



92 =— Andrea Riemenschnitter DE GRUYTER

so Chow, ein Rassismus am Werk, der ethnische und kulturelle Zugehorigkeit als
Problem der Distinktion gesellschaftlicher Klassen recodiert. War man ein Mitglied
der kolonisierten Ethnie, hatte man gar keine andere Wahl, als sich mit den rassisti-
schen Strategien zu arrangieren, die in die Klassenstratifikation von Wissen bereits
eingebaut waren. Der Weg von der englischen Literaturwissenschaft zur modernen
chinesischen Literatur fithrte Chow dann auch nicht etwa {iber eine Wiederent-
deckung des eigenen ethnisch-kulturellen Erbes im Ausland, d.h. wahrend
ihres Studiums der Komparatistik an der Stanford University. Anstatt einer
Wiedergeburt als postkoloniales Subjekt aufgrund der Erweckung durch erleuchtete
westliche Lehrer — ein weiteres Stereotyp — wurde ihr grosses Interesse an
Poststrukturalismus und Dekonstruktion im eher konservativen Umfeld der
Stanford University wenig unterstiitzt und so war sie auf sich allein gestellt, als ihr
Interesse an den Formen von Differenz als hierarchisierender, sprich herabsetzender
Distinktion — generisch, geschlechtsspezifisch und kulturell — sie zur vertieften
Auseinandersetzung mit moderner chinesischer Literatur und Kultur fiihrte. Das
Abenteuer dieses Wechsels von einem Sprachhabitat (Derrida) in ein anderes, also
von der englischen und vergleichenden Literaturwissenschaft zur chinesischen,
sollte sich als hiirdenreicher erweisen, als sie sich das vorgestellt hatte. Mit
zunehmender Bekanntheit ihrer Arbeiten bekam sie es mit dem heftigen
Widerstand der weissen, vorwiegend mannlichen Sinologen-Kollegen in den USA
zu tun, die ihre eigene Expertise so gesichert hatten, dass alles als nicht-authentisch
verworfen werden konnte, was nicht eindeutig der traditionellen chinesischen Kultur
zuzuordnen war:

[A]s anyone working in non-Western cultures knows, the study of these cultures already
has well-established and at times obstinately defended territorial boundaries. Thus, one
cannot embark on the study of the literature of modern China, say, without somehow
running up against all the strategies that have long been in place to protect it against the
invasion by “aliens” — those who do not have or are not undergoing advanced formal
training in Chinese — such as myself. (Ever since my work became known, for instance,
there have been claims by various sinologists that I do not actually know Chinese or have
real knowledge about China and Hong Kong.).*

Das moderne China wurde iiberdies in den USA iiber ldngere Zeit als Gegenstand
der area studies unter iiberwiegend sozial- und politikwissenschaftlichen Aspekten
untersucht. In diesem, in den Zeiten des Kalten Krieges ins Leben gerufenen und
somit auf die Bediirfnisse einer US-amerikanischen Politik der Feind-Uberwachung
zuriickgehenden akademischen Arrangement ging es nicht etwa darum, die

4 Chow 2010a: 24,



DE GRUYTER Fliehende Objekte == 93

chinesische Kultur um ihrer selbst willen zu verstehen, sondern vielmehr um eine
von harten geopolitischen Interessen geleitete Wissensproduktion, die dem eigenen
Umgang mit dem als feindlich imaginierten Fremden diente. Als Konsequenz davon
wurden China und die Chinesen zum Objekt von westlicher Forschung und
Befragung, wahrend die solche Forschung betreibenden Subjekte — mannlich,
weiss, der biirgerlichen Mittelklasse zugehorig — diese von ihrer eigenen, west-
lichen Perspektive herkommend evaluierten. Zwar gab es unter den China-
Wissenschaftlern nicht nur konservative, sondern auch maoistische bzw. politisch
links stehende Persdnlichkeiten, jedoch wurde von letzteren kein Versuch unter-
nommen, wirkungsmachtige Aspekte von Kolonialismus oder Postkolonialismus
mit China in Verbindung zu bringen. Man glaubte, sich diese Unterlassung leisten
zu konnen, obwohl die moderne chinesische Geschichte in grossem Mass betroffen
war von den seit 500 Jahren andauernden, erniedrigenden kolonialen Bedingungen
der Begegnung zwischen der nicht-westlichen Welt mit dem Westen.

Rey Chow war eine der ersten Intellektuellen, die auf die Notwendigkeit auf-
merksam machte, die chinesische Moderne unter den Bedingungen des westlichen
Imperialismus anders zu lesen, als das eine europdisch gebildete Elite vor dem
Hintergrund ihrer eigenen Vorurteile und Wahrmehmungen leisten konnte. Gemass
Chow haben Einsichten, welche Edward Said auf die Formel des Orientalismus
gebracht hatten, zu einem Paradigmenwechsel gefiihrt. Das Verschwinden oder
Schweigen der ,,untersuchten“ nicht-westlichen Gemeinschaften miisse durch eine
Erweiterung des Horizonts mithilfe von Fragen nach dem Status der Untersucher
riickgangig gemacht werden, statt kulturelle Differenzen unter Ausklammerung der
iterierenden Subjekte schlicht als Tatsachen zu setzen. Neben Edward Said und
anderen postkolonialen Kritikern des westlichen Monologs iiber andere Kulturen
wird von Rey Chow die Arbeit Gayatri C. Spivaks als beispielhaft fiir die Schaffung
von Bedingungen genannt, welche es ermdoglichen, den Blick des akademischen
Diskurses vom Subjekt-Objekt-Binarismus der europdischen Aufkldarung wegzuwen-
den und zur kritischen Beobachtung westlicher China-Forscher fortzuschreiten.
Ein solches Unternehmen dreht den Spiess um und macht die Forscher selbst
zu Objekten der Untersuchung. Dies impliziert in der Folge, andere Kulturen und
ihre je eigenen Stimmen neu auch im Wissenschaftsdiskurs als Subjekte der
Forschung zu positionieren. Es muss angesichts der Komplexitit der theoretischen
wie politischen Implikationen kultureller Legitimation vielleicht deutlich gesagt
werden, dass es nicht Rey Chows Anliegen ist, China zu einem postkolonialen
Staat zu machen oder einfach das Diskursmonopol auf ethnische Intellektuelle
zu iibertragen. Vielmehr geht es ihr darum, die Geschichtsschreibung methodolo-
gisch abzuriicken vom forschenden Blick auf vermeintlich rein Chinesisches
(Ereignisse, Texte, Reprdsentationen) und stattdessen den Notigungen und
Einschrankungen mehr Aufmerksamkeit zu schenken, welche die chinesische und



94 =— Andrea Riemenschnitter DE GRUYTER

andere nicht-westliche Geschichten in eine fremdbestimmte Richtung lenkten. Das
darf allerdings nicht als Aufbietung eines Realitdtspostulats im Widerstand gegen
einen im westlichen akademischen Diskurs {iblichen, hohen Abstrahierungsstandard
des Theorieapparats erfolgen, sondern muss beides leisten: theoretisch hoch ent-
wickeltes Argumentieren und Wachsamkeit gegeniiber allen verdeckt imperialisti-
schen Universalisierungstendenzen. Chow erldutert:

Indeed, it is the inextricable mutual entanglement of both kinds of practices — that of being
sophisticatedly theoretical and that of being vigilant against the many guises of imperia-
lism — that makes postcolonial studies such an intellectually exciting event. Yet precisely
because of this two-pronged nature of its articulation also, postcolonial studies is poten-
tially disturbing, and forces of subordination and delegitimation are at work even as the
field gathers momentum.’

Aus diesem Grund mochte Chow die postcolonial studies auch nicht als eine von
vielen modischen Stromungen in der universitdaren Theorie-Landschaft verstanden
wissen, die irgendwann durch Neues ersetzt werden konnen. Sie zieht es vor, diese
als eine Art von alternativer Gelehrsamkeit zu betrachten, die gleichzeitig Fragen
disziplindren Wissens kritisch durchleuchten und auf fortdauernde Bedingungen
von Ungleichheit, die solches Wissen in seinem Umgang mit ethnischer oder
kultureller Differenz begleiten, aufmerksam machen kann. Die postkoloniale
Differenz hat fiir sie bleibende Bedeutung als Inhalt jeglicher Lektionen {iber
kulturelle Legitimation, denn die vielfdltigen Wissenspraktiken entstehen und
wachsen nach wie vor nicht unter gleichen Bedingungen.

2 Die Transformation affektiver Dispositive
in der Moderne: Weiblichkeit, Exil,
Barbarei, Bindung

In ihrer ersten Monographie, Woman and Chinese Modernity (Chow 1991), unter-
sucht Rey Chow die Rolle von Frauenbildern verschiedener modernistischer
Autorinnen, Autoren und literarischer Schulen fiir die Entwicklung politischer
wie dsthetischer Visionen fiir ein modernes China seit dem Beginn des 20.
Jahrhunderts. Aspekte traditioneller visueller Fetischisierung von Frauen werden

5 Chow 2010a: 28.



DE GRUYTER Fliehende Objekte == 95

ebenso analysiert wie ein lange vernachldssigtes Genre, das Frauenrollen nicht
radikal neu erfinden wollte, wie in den linksorientierten Schriften, sondern
vielmehr von innen heraus und behutsamer modernisierte.

Das zweite Werk, Writing Diaspora. Tactics of Intervention in Contemporary
Cultural Studies (Chow 1993), befasst sich mit den unterschiedlichen
Essentialisierungen Chinas — als alte, ruhmreiche Zivilisation und als kommunisti-
scher Welterlésungs-Traum, um beiden aus einer diasporischen Perspektive der
zwischen den Stiihlen britischer Kolonialherrschaft und maoistisch-nationalisti-
scher Hegemonialanspriiche sitzenden Phantomgemeinschaft der Hongkonger
eine Absage zu erteilen. In ihrer dritten Monographie, Primitive Passions:
Visuality, Sexuality, Ethnography and Contemporary Chinese Cinema (Chow 1995),
unternimmt es Chow, die wahrend der 1990er Jahre erfolgreichen, hdufig als auto-
orientalistisch gebrandmarkten Filme der sogenannten fiinften Generation chinesi-
scher Filmemacher auf ihren Umgang mit den technischen Moglichkeiten
des Mediums in einem Kontext ethnographischer Reprasentationsstrategien zu
verorten. Zhang Benzi betont, dass Chows Ansatz als Alternative zur westlichen
Haltung zu sehen ist, die fremde Kulturen lediglich als unerschoépfliches
Ausstellungsreservoir betrachtet, das man nach Belieben vom eigenen
Standpunkt her arrangieren und interpretieren kann. Die fiinfte Generation habe
einen autoethnographischen Diskurs in die Kinos gebracht, der selbst gesetzte,
subversive und provokative Ausstellungsordnungen ins Leben rief. Diese bieten
dem westlichen Blick die Stim - bei gleichzeitiger Partizipation an dessen
Okonomischen, politischen und sonstigen Zwecken. Damit tragen sie dem
Umstand Rechnung, dass konventionelle epistemologische Grenzziehungen in der
Kulturproduktion der postmodernen Welt fragwiirdig geworden sind:

In Chow’s opinion, “since ‘the other’ has always already been classical anthropology’s
mise-en-scéne, this necessary dialogue between anthropology and film cannot simply be
sought in the institutionally othered space of an oppositional stance toward ‘alternative’
or ‘third’ cinema”, but rather “in the shared, common visual spaces of our postcolonial,
postmodern world” (28). In other words, “when the conventional epistemological division
between ‘third world’ and ‘first world’ breaks down”, “the mediatized image of an ‘other’
becomes an index to primitive passions not only in the West but in China as well” (28).°

In ihrer Monographie Sentimental Fabulations, Contemporary Chinese Films:
Attachment in the Age of Global Visibility (Chow 2007) untersucht Chow
zeitgendssische chinesische Filme, in welchen sie ein wirkungsméachtiges und fiir
die globalisierte Zukunft wegweisendes, neues Dispositiv des Sentimentalischen

6 Zhang 1998: 4.



96 =—— Andrea Riemenschnitter DE GRUYTER

erkennt und herausarbeitet. In drei thematischen Fokussierungen — Gedéachtnis, Exil
und Verwandtschaft — analysiert sie die filmische Auseinandersetzung mit
Gefiihlen, die chinesisch akkulturierte Akteure in die gegenwartige Welt einschrei-
ben und von denen sie sich steuern lassen. Transnational chinesisch codierte Filme
von Ann Hui, Lee Ang, Li Yang und Zhang Yimou stehen im Mittelpunkt ihrer
Reflexionen. Im Nachwort der Studie bezieht sie sich auf eine Interview-Aussage
des taiwanischen Regisseurs Lee Ang. Dort schildert er den enormen Einfluss eines
chinesischen Klassikers aus dem Jahr 1963 — Li Hanxiangs Version der antiken
Legende des tragischen Liebespaars Liang Shanbo und Zhu Yingtai — auf sein
eigenes filmisches Schaffen. Dies aufgreifend kontrastiert Chow die Geschichte
von Liang und Zhu mit der Verwandtschafts-Konfiguration in Lees Brokeback
Mountain (2005). Beide Narrative arbeiteten mit homosexuellen Beziehungs- und
homosozialen Verbriiderungs-Szenarien; jedoch sei der erstere eher ein Fall roman-
tischer Rebellion, wahrend der letztere zwar nicht chinesisch aussehe, aber die
unterdriickte Liebesgeschichte in einer eher typisch chinesischen Konfiguration
von selbstauferlegter Anpassung, Aufopferung und Unterdriickung entfalte.
Dieses soziale Muster nennt Chow in Abgrenzung zum Revolutiondr-Nomadischen
sentimentalisch. Das auch als Affekt-Muster beschriebene Dispositiv gilt ihr frei nach
Lee Ang als ,,Grosses chinesisches Thema“:

The Great Chinese Theme... lovers who, because of the strictures of filial piety and duty,
cannot speak openly about their romantic feelings. ... I assimilate; I eat bitterness; I efface
myself if I have to.”

Dieses Narrativ propagiert Sesshaftigkeit, Vertraglichkeit und Kompromissbereit-
schaft, was im Fall bewusster Akzeptanz eine Art resigniert-selbstironischer
Haltung hervorrufen kann: ,,ich passe mich an; ich leide; ich 16sche mich notfalls
selbst aus.“®

Wie bereits in ihren anderen Publikationen thematisiert Chow auch hier die im
asthetischen Schein der Kinoleinwand verborgene Reflexion von politischen
Machtstrukturen und gesellschaftlichen Prozessen, die sich in der Folge der
Globalisierung des neoliberalen kapitalistischen Systems konsolidierten. Ihr
Schwerpunkt richtet sich inshesondere auf kulturelle Reprdsentationen, die sich mit
den Aushandlungs-Spielrdumen regionaler Traditionen auseinandersetzen. Haufig
tritt eine Fluchtbewegung, ein ,,Flichen der Objekte*” wie im eben genannten Beispiel

7 Lee Ang in Chow 2007: 196-200.
8 Chow 2007: 196.
9 Chow 2010b.



DE GRUYTER Fliehende Objekte === 97

in der Weise in den Vordergrund, dass ein chinesisches Thema sich unmerklich
in einem amerikanischen Western einnistet, oder aber eine antike chinesische
Legende tiiberraschende Ziige der gemeinhin rein westlich besetzten Moderne tragt.
Das semantische Feld der Vision, mit den wichtigen Leitbegriffen von Visualitit,
Visibilitdit und Sicht-Haben, wird in Text-, Bild- und Film-Analysen ausgelotet
und dessen kulturelle Wirkung mit der ideologischen Konfiguration der
Postmoderne konfrontiert. Es wird aufgezeigt, wie die Filme einem Paradigma des
Postkolonial-Visuellen verpflichtet sind und auf der Basis entsprechender historischer
Erfahrungen alte wie neue soziale Ungleichheiten in moralischen Fabeln
durcharbeiten.

3 Kulturkritik als Frage nach den
Produktionsbedingungen von Wissen

Dariiber hinaus macht Chow mit ihrer Arbeit auf die prekdre Position postkolo-
nialer Intellektueller in der Weltgesellschaft aufmerksam, wobei sie das
Weiterleben kolonial-imperialistischer Attitiiden, Politiken und Poetiken auf-
deckt. IThr Augenmerk richtet sich auf die Gefdhrdung des Poststrukturalismus
als kritisches Analyseinstrument durch vermeintlich ethisch-philosophisch,
tatsdchlich aber ethnisch begriindete Vorgaben der Rezeption.'® Sie verwirft des-
halb eine von ihr im Kontext akademischer Macht- und Verteilkdmpfe entlarvte
ethische Uberschreibung des Poststrukturalismus als den globalkapitalistischen
Regimes schon wieder dienstbar gemachtes — und damit nicht mehr oder noch
nicht geniigend selbstreflexives — Modell. Thre eigene Methode ldsst sich als
Metakritik beschreiben, die aus einer Irritation heraus entwickelt wurde. Diese
Irritation wird allerdings nicht nur von den &dsthetischen Texten selbst, sondern
auch in signifikanter Weise von deren Rezeption ausgeldst.

In ihren globalisierungskritischen Analysen interessiert sich Chow besonders fiir
postmoderne Konfigurationen von textueller Gewalt. Sie geht im Foucaultschen Sinn
davon aus, dass in kulturellen Reprasentationen Worte und Bilder gewaltsam zu
einem mehr oder weniger homogenen Ganzen, einem Bedeutungszusammenhang
zusammengerissen wurden und von der Analytikerin zumindest teilweise wieder
freigesetzt werden miissen. Ist es aus Sicht der Analytikerin bereits schwierig genug,
das Erbleichen, Erréten oder Erzittern der in Texte gebannten Worter/Signifikanten

10 Chow 2002.



98 —— Andrea Riemenschnitter DE GRUYTER

seismographisch genau zu erfassen, so erleichtert und erschwert die Rezeption diese
Aufgabe gleichzeitig. Sie erleichtert sie, wo sie die Erschiitterungen anzeigt oder
die Inhalte durch gewaltsame Interpretation sogar gleichsam zur Rebellion gegen
die Form zwingt (oder umgekehrt); sie erschwert sie, wo ein Text in der Rezeption
ideologisch vereinnahmt oder gegldttet wurde, was unter anderem daran liegen
kann, dass die Interpretin mit von der Textproduktion stark abweichenden
Agenden gearbeitet hat. Das Verfahren Chows schliesst substantielle Kritik am
Poststrukturalismus und seinen Vordenkern nicht aus, ruft aber wesentlich
dazu auf, dessen urspriingliche, nach wie vor giiltige Zielsetzungen auch noch im
Chaos einer sich erst formierenden posteuropdischen, d.h. posteurozentrischen
Weltordnung unbeirrt im Blick zu behalten.

In der Studie Ethics after Idealism: Theory, Culture, Ethnicity, Reading (Chow
1998a) entwickelt Chow ihre grundlegende methodische Frage am Beispiel der
unsichtbaren, mitunter auch maskierten oder verhdangten Codierungen zweier ame-
rikanischer Theorie-Schulen, mit denen sie als junge Komparatistin konfrontiert
war: der Schule der Critical Theory und den Vertretern der Cultural Studies, welche
als Schule zu bezeichnen nicht ganz angemessen, weil allzu homogenisierend ist.
Beide Richtungen sind aus dem Poststrukturalismus hervorgegangen, sollten sich
jedoch in Fragen kultureller Hierarchien grundsétzlich unterscheiden — was aller-
dings nicht immer tatsdchlich der Fall ist. Die Unterschiede liegen weniger in den
verwendeten Begrifflichkeiten, die oft identisch sind, als in deren jeweils vorgetra-
genen argumentativen Kontexten. So positioniert sich die Critical Theory in ihrer
philosophisch anspruchsvollen Auslegung als eine Art Aristokratie intellektueller
Kreise, wahrend die Cultural Studies ethnisch markiert und einem weitgehend
theoriefreien Realismus alltdglicher Lebenswelten der anderen zugeschlagen wer-
den. Das Konzept der Otherness leitet beide Unternehmen, jedoch adelt sich die
Critical Theory durch ihre Auseinandersetzung mit interner Alteritdt elitekultureller
Reprdsentationen, wobei das Andere innerhalb von Sprache und Text zum
Gegenstand gemacht wird, im Vergleich zu den Cultural Studies, denen als
Thema das Aufspiiren von Ungleichheit, Orientalismen und Subalternisierungen
in kulturellen Performanzen, mit anderen Worten das Andere ausserhalb
von Sprache und Text,! zugewiesen ist. Sogar feministische Theoretikerinnen wer-
den von dieser Tendenz nicht ganz freigesprochen, miissen sie doch in der
Konkurrenz mit dem ethnisch definierten Anderen um ihre eigene, privilegierte
Minderheitsposition im akademischen Diskurs fiirchten. In diesem Argument
Chows manifestiert sich eine kontinuierliche, stark polarisierende Tendenz, die

11 Chow 1998a: 5.



DE GRUYTER Fliehende Objekte == 99

zwar ihren Standpunkt unterstreicht, dabei aber in vielen Richtungen aneckt,
Idiosynkrasien wachruft und der Verbreitung ihrer Erkenntnisse nicht immer
forderlich ist.

Ihre eigenen Erfahrungen mit der Rezeption ihres Werks wirken fiir sie ebenso
erkenntnisleitend wie andere Parameter der Dekonstruktion, weil ihre Kritiker mit-
unter unverbliimter aussprechen, was vorsichtigere Dekonstruktivisten sich viel-
leicht nicht einmal zu denken erlauben (aber aus eigenem Interesse auch nicht
engagiert bekdampfen) wiirden. Als Beispiel nennt sie abschitzige Bemerkungen
iber ihren Status als ,woman of color”. Ganz falsch ist das nicht, denn ihre
Provokationen gehen tatsdachlich von ihrer Erfahrung einer mehrfachen
Marginalisierung ihrer Personlichkeit aus, die dazu fiihrten, dass sie sich in hoch-
komplexen, politisch-eth/n/ischen Verstrickungsszenarien behaupten musste. Ihre
unverbliimte Diagnose dieser unbequemen Situation, die Intellektuelle ihrer
Herkunft irgendwo zwischen halbherzigem Profitieren von poststrukturalistischer
Minderheitenpolitik und aufrichtigem Kdmpfen fiir ethnische Gleichberechtigung
verortet, erbringt einen weiteren, substantiellen Beitrag zur kritisch-theoretischen
Reflexion der Produktionsbedingungen kulturellen Wissens.

Es geht Rey Chow mit anderen Worten darum, ein in zwei Richtungen
wirkendes Missverstdndnis auszurdumen. Einerseits wehrt sie sich gegen die
Vorstellung, nur die westlich-europdische Kultur- und Wissensproduktion sei
der differenzierten Denkoperationen wiirdig, die mit den Methoden der Kkriti-
schen Theorie verbunden werden. Hier verwendet sie Gayatri C. Spivaks Formel
der ,,Only-the-West“-Liga zur Charakterisierung eines Werturteils, das sich
Hochkultur nur in der Form westlicher Kultur vorstellen kann und die nicht-
westlichen Anderen auf den Platz populadrkultureller Diversitit weist. Dies
hangt kulturpolitisch gesehen auch damit zusammen, dass nicht-europdisch-ame-
rikanische Philologien in den Curricula westlicher Mittelschulen und Universitdaten
einen untergeordneten Status einnehmen und auf eine Geschichte als
Informationswissenschaften fiir militdrische Zwecke zuriickblicken. Andererseits
warnt Chow Anhédnger der Cultural Studies davor, die kritische Theorie mit
dem Hinweis auf deren kolonial-imperialistische Urspriinge von ihrer eigenen
Wissensproduktion von vornherein auszuschliessen. Sie weist darauf hin,
dass beim theoriegeleiteten, anti-imperialistischen Studium nicht-westlicher
Kulturen kein moralisches Uberlegenheitsgefiihl kultiviert werden darf, welches
u.a. verhindern wiirde, lokale Kulturpolitik kritisch zu betrachten. Stattdessen
verfiihren derartige Strategien der wohlwollenden Re-/Konstruktion dessen, was
als indigene Theorien mehr oder weniger zufillig aufgegriffen wird, dazu, dass
Kultur zu einer stabilen, idealisierten Essenz stilisiert wird, die wie ein monolithi-
scher Block ausserhalb der Dynamiken von Geschichte, Sprachpraxis und
Mediation im Raum steht.



100 —— Andrea Riemenschnitter DE GRUYTER

Eine Ausserung von Harold Bloom dient Chow als Leitmotiv bei ihrer
Dekonstruktion des akademischen Theorie-Idealismus, der aus ihrer Sicht als
residuales Symptom imperialer Strukturen den Poststrukturalismus heimsucht:

I would say that there is no future for literary studies as such in the United States.

Increasingly, those students are being taken over by the astonishing garbage called

“cultural criticism”.'?

Hierin zeigt sich geméass Chow die Arroganz, aber auch die niitzliche Ignoranz, mit
welcher das intellektuelle Establishment seine Diskursmonopole verteidigt.
Weitreichende Folgen fiir ihre akademische Karriere hatte ihre Kritik an einer
Gruppe amerikanischer Sinologen, die das antike China zum Inbegriff des ,,idealen
Anderen der westlichen Moderne® gemacht hatten und dabei dem modernen
China jegliche Eigenleistung in Kultur und Asthetik absprachen. Kontaminiert von
westlich-moderner Kultur, sei die chinesische Moderne in den Augen dieser Experten
lediglich ein unbefriedigendes Derivat. Dasselbe wird leider immer noch in
grossem Stil ethnisch markierten, also nicht-weissen Mitgliedern postkolonialer
Gesellschaften angesonnen. Wie Chow in ihrem Beitrag zur postkolonialen
Sprachpraxis ausfiihrt, gibt es mittlerweile kommerzielle Unternehmen, die Mittel
zur Anpassung von Hautfarbe und Akzent an die Standards der ethnischen Mehrheit
in den fithrenden Wirtschaftsnationen vertreiben.® Mithilfe von plastischen
Begriffen wie demjenigen eines coercive mimeticism - er dient als Formel
fiir die erzwungene Anpassungsleistung ethnisch stereotypisierter ,, Anderer” in
Kolonialgesellschaften, wirkt jedoch wie oben beschrieben unterschwellig in der
gegenwartigen Weltgesellschaft mit ihren eurozentrischen Hierarchien fort — hat
Rey Chow ihren institutionenkritischen Ansatz im Lauf ihres Wirkens kontinuierlich
weiterentwickelt. Ein aussagekraftiges Beispiel fiir die Tragweite verinnerlichter
kultureller Hierarchien ist eine Bemerkung ihres amerikanischen Professors zu
ihrem Schreibstil:

“You have one of those things offered by a colonial education — a clear writing style,”
wrote a professor on my assignment at graduate school. I received an “A” and have long
forgotten the topic, but this remark [...] left such a deep impression that it is still vivid in
my mind after decades. [...] The pause this remark gave me had something to do with its
declarative mode [...] The clarity of my writing was not really mine or about me, but the
outcome of a particular historical condition.'*

12 Interview “Bloom and Doom”, gefiihrt von Ken Shulman, Newsweek, 10. Oktober 1994, S. 75; Eal, 1.
13 Chow 2014: 1-10.
14 Chow 2014: 35-36.



DE GRUYTER Fliehende Objekte === 101

Hongkongs intrikate Sprachsituation zwischen Kantonesisch, einem alles andere als
eindeutig postkolonialen Standard-Chinesisch und Kolonial-Englisch dient Chow
wiederholt zur Veranschaulichung der psychologischen Tiefenwirkung vermeintlich
oberflachlicher Bildungsentscheidungen. Die Tatsache, dass die sinophone
Mehrheit der Hongkonger Bevilkerung in der Schule qua Lehrplan englisch lernt,
die koloniale Minderheit sich jedoch den Luxus leistet, keine chinesischen
Sprachkenntnisse — vom Kantonesischen ganz zu schweigen — zu erwerben, konsoli-
diert eine Mauer des Schweigens und der Ignoranz zwischen den beiden
Gesellschaftsgruppen. Der im Zuge des Handover 1997 vom chinesischen Regime
aus der South China Moming Post entlassene Cartoonist Larry Feign brachte eine
Reihe von Folgeerscheinungen dieser Politik auf den Punkt, indem er die darin
enthaltene Komik freisetzte. Auf einem der beliebten Lily Wong Cartoons mit dem
Titel ,,Ying Man“" sind zwei Ménner zu sehen, auf deren bedruckten T-Shirts Worter
der jeweiligen Fremdsprache zu sehen sind. Der Amerikaner schmiickt sich mit
einem unsinnigen Schriftzeichen, wahrend der Hongkong-Chinese wahllos
zusammengewiirfelte englische Worter zur Schau stellt. Der Kommentar zum
Bild blendet den pseudochinesischen Nonsense scheinbar vollig aus:

(n) English: once the living language of Shakespeare; now being bludgeoned to death by
Japanese garment manufacturers.

(Englisch: Einst die Sprache Shakespeares, jetzt zu Tode gepriigelt durch japanische
Bekleidungshersteller.)

Chow bemerkt hierzu, Feign nutze Stereotypen in seinen Cartoons. Jedoch
illustrieren die Bilder weniger seine Texte, als dass sie als anarchische Exzesse
tiber ihr Ziel hinausschiessen, Plattitiiden und Stereotypen gleichsam ins
Schaufenster der eher niichtern formulierten Kommentare stellen. Das Lachen
richtet sich gegen die Urheber dieser ethnischen Stereotypen, indem gezeigt
wird, dass sie nur funktionieren konnen, weil das Subversive der antikolonialen
Mimesis unerkannt bleibt. So erschliesst sich die kritische Spitze der Cartoon-
Kunst aus der unkonventionellen Stereotypen-Nutzung. Eigentlich dem Staat als
Aufgabe obliegend, gewinnen eingeweihte, interlingual operierende Leser aus
der Feder seiner Kritiker kulturelles Kapital fiir eine nunmehr potentiell anar-
chische Solidarisierung mit den Kolonisierten. Die Unzufriedenheit gerade des
chinesischen Staates und seiner Vertreter mit der antikolonialen, respektlosen
Kunst des Amerikaners Feign fiihrte zu seiner Entlassung, aber auch zu

15 Englisch; Chow 2002: 78.



102 —— Andrea Riemenschnitter DE GRUYTER

stereotypisierter Kritik an seiner Person. Es scheint, dass es relativ gleichgiiltig
ist, mit welcher Art von Staat der Cartoonist es zu tun hat: die Ignoranz
gegeniiber dem ideologisch konstruierten Anderen scheint strukturell verbind-
lich. Der Cartoon Ying Man wurde von staatstreuen chinesischen Kritikern an
der kritischen Adresse vorbei wortlich gelesen: als Asiaten herabwiirdigendes
Produkt eines westlichen Geistes. Geflissentlich iibersehen wurde die Tatsache,
dass das Bild eine Irritation in beide Richtungen zeigt. Das zusatzliche Stereotyp
der Fetischisierung fremder Schriften durch westliche Konsumenten vernichtet
also in der Irritation der Wechselseitigkeit die Superioritdtslogik des ,,English-
being-abused-by-barbaric-yellow-people®“.'® Was die Kritiker aus der VR China
auch tibersahen: sie verhielten sich monolinguistisch, genau wie der stereotypi-
sierte, in Hongkong lebende Engldnder, der den Kommentar zu den Bildern
spricht. Feigns Cartoon hingegen verlangt von seinen Lesern gelebte
Heteroglossie und die Fahigkeit, beide Schriften lesen zu kénnen. Erst dann
stellt sich die Erkenntnis ein, dass es sich um wechselseitige Praktiken der
kommunikativen (Nicht-)Verstandigung handelt. Ein weiterer Cartoon, in wel-
chem ein Engldnder dariiber staunt, dass sein Kollege ,,Danke® im lokalen Idiom
(verkannt als Standardchinesisch) sagen kann, verlagert dasselbe Prinzip in den
alltagspragmatischen Umlauf. ,,Sik gong“, Sprechen kénnen, lasst den hetero-
glossischen Kollegen in seiner Antwort Kkritisch-verstindnislos auf diese
Arroganz des Kolonialherren reagieren.”” Der Cartoon ,Faat Yam“'® funktioniert
wie eine Kehrseite der beiden vorgangigen Beispiele. Ein kaukasischer Sprecher
fragt Hongkong-Chinesen nach dem Weg zur Toilette und erntet nur
Ratlosigkeit. ,,Was er wohl gemeint hat?“, fragen sie sich nach seinem ver-
zweifelten Abgang. Es klang zwar kantonesisch, aber das konnte es ja gar
nicht sein. Der Kommentar:

Faat Yam (n.) Pronunciation: a lost cause for foreigners attempting Cantonese. If, by sheer
accident, you do say it right, people will only assume you were actually mispronouncing
something else!

(Aussprache: Ein verlorener Posten fiir Ausldnder, die sich die Miihe machen, kantone-
sisch zu lernen. Selbst wenn du aus Versehen etwas richtig sagst, wird man
gewohnheitsmdssig davon ausgehen, du meintest etwas ganz anderes, das du nur nicht
richtig aussprechen kannst!)

Mit anderen Worten: die Einheimischen haben gelernt, ihre eigene Sprache von
den Mitbiirgern als so minderwertig wahrgenommen zu sehen, dass sie von der

16 Chow 2002: 91.
17 Feign 2015: 130.
18 Chow 2002: 76.



DE GRUYTER Fliehende Objekte = 103

interlingualen Kommunikation grundsadtzlich auszuschliessen ist — wie etwa
Vogelzwitschern oder Wolfsgeheul.

Was hier in der Differenz von Bild und Bild-Kommentar zur Sprache kommt, ist
diesmal das Gegenteil und die Konsequenz des westlichen Superioritats-Habitus. Ein
Westler (vermutlich der assimilierte Ausnahme-Amerikaner) hat tatsdchlich die
Sprache der Lokalen gelemt. Da dies aber so ungeheuer selten vorkommt, rechnen
seine Gegeniiber nicht damit, sondern miihen sich sichtbar ab, den Sinn des
Gesagten in ihrer Vorstellungswelt des Erwartbaren angemessen unterzubringen.
Das Erwartbare aber ist der von beiden Seiten als einzig giiltig in der interkulturellen
Kommunikation gesetzte Sprach-Code des Cartoons ,,Ying Man“. So gerdt der ,,weisse
Kantonese® in eine unmogliche Kommunikations-Situation, indem er seine lokalen
Ansprechpartner im ausgegrenzten Jargon der Anderen anspricht. Es gibt sicherlich
mehrere Orte, wo die Situation dadurch komplizierter wird, dass sogar noch ein
dritter Code im Spiel ist, hier angedeutet durch die dreisprachige lexikalische
Anordnung. In ironischer Demontage der eingefleischten Hierarchien finden sich
links im Bild zuerst die chinesischen Schriftzeichen, welche im Kantonesischen und
Chinesischen zwar gleich geschrieben, aber je anders ausgesprochen werden.
Danach etwas kleiner der kantonesische Begriff in westlicher Umschrift.
Schliesslich, geradezu winzig, die englische Ubersetzung des Begriffs. Hongkong
ist ein Ort, der bekannt ist fiir dieses Gleiten zwischen verschiedenen Idiomen.
Auslander, die chinesisch sprechen, sind inzwischen auch dort keine Seltenheit.
Kantonesisch lernt aber nur eine verschwindende Minderheit — eine von vielen
Beschwerden, die Rey Chow an den westlichen Universitdts-Kanon richtet. Es
gibt ausserhalb Chinas kaum ein Institut, an dem nicht nur das nordliche
Standard-Chinesisch, sondern andere, regional wie transnational bedeutsame, soge-
nannte Minderheiten-Dialekte gelehrt wiirden. Die grosse Mehrheit chinesischer
Diasporas — auch ausserhalb Asiens — spricht aber siidchinesische Dialekte wie
Hakka oder Kantonesisch. Diese haben im globalisierten akademischen
Wissenskanon keinen Ort."” Chows Aufmerksamkeit richtet sich insbesondere auf
solche, scheinbar nebenséchliche Details, die bei ihr allerdings zu aussagekriftigen
Symptomen asymmetrischer kultureller Produktionsbedingungen werden.

4 Die Selbstverkennung des Poststrukturalismus

Mit sowohl kritischem, als auch selbstkritischem Blick betrachtet Rey Chow die
Rolle der Intellektuellen in diesem Prozess und {ibertrdgt ihre Lesart von

19 Chow 1998b.



104 =—— Andrea Riemenschnitter DE GRUYTER

Benjamins Figur des Ubersetzers als Uberbringer von Nachrichten iiber ausster-
bende Traditionen auf die postkoloniale Intellektuelle und ihre institutionelle
Umgebung. Die unter den ideologischen Vorgaben 6konomischer Globalisierung
bei gleichzeitiger strategischer Aufriistung entstandene Landschaft regionalwis-
senschaftlicher Forschungseinrichtungen brachte einerseits Experten hervor,
deren Wissensproduktion der Kalten Kriegs-Logik, mithin einer Logik strategi-
scher Ziele, verpflichtet war. Damit wurde vielerorts die durch neue theoretische
Impulse wie den Poststrukturalismus eroffnete Chance, mit anderen Kulturen
als ebenbiirtigen Partnern in flexiblen, selbstreflexiven Kommunikations-
und Aushandlungsprozessen zu interagieren, gegen eine selbstreferentielle
Wissensgenerierung iiber die anderen eingetauscht. Wie ihr Beispiel Derrida
zeigt, hat der Poststrukturalismus diese Entwicklung mitgesteuert, indem
er sein Unverstdndnis der asiatischen Kulturen mit der Maske eines fremdarti-
gen, nicht-logozentrischen Kultursystems verhdngte. Andererseits verlagerte
sich in Europa die kritische, gegenwartsbezogene kulturwissenschaftliche
Asienforschung in einige Nischen postkolonial inspirierter, komparatistischer
Literaturwissenschaft, wo sie seit den 1980er Jahren weitgehend unbehelligt
von der Offentlichkeit ihren Diskurs pflegte. Die gleichzeitige Bescheidenheit
der poststrukturalistischen Avantgarde gegeniiber einem von ihr gesetzten
Nicht-Logozentrismus, der in anderen Kulturen am Werk sei, und ihre
Uberheblichkeit gegeniiber den Vertretern der Cultural Studies, welche lediglich
fiir die Dokumentation der (nur als interne Angelegenheiten wahrgenommenen)
gesellschaftlichen Realien dieser fremden Kultursysteme zustandig zu sein
hatten, fiihrte zu einer ungliicklichen Kompartmentalisierung der akademischen
Wissensproduktion:

Globally, hence, it is as though modernity had, by the twentieth century, compartmenta-
lized the world into two apparently disjointed but in fact mutually implicated halves: in the
industrialized West, an avant-garde linguistic drama, staged first through (romanticism
and) high modernism and then through poststructuralist theory, driven by a fervently
puritan resistance against progressive intstrumentalism; in the developing Rest, a charac-
teristically desperate effort to bring the native culture up-to-date by reinforcing (rather
than resisting) such progressive instrumentalism, so as to survive the trauma that is the
obligatory and demeaning encounter with Westerners. On the one side, the fate of aesthe-
tic or critical language was to become ever more specialized, unreadable, and thus super-
fluous (so that, or so the fantasy goes, it cannot be easily appropriated); on the other side,
the practical task faced by politicians, bureaucrats, intellectuals, and culture workers alike
was rather that of creating a language that can be properly functional, communicative, and
useful - a tool, precisely, for purposes of national and cultural self-strengthening.”

20 Chow 2006: 64-65.



DE GRUYTER Fliehende Objekte === 105

Wie Chow fiir den amerikanischen akademischen Betrieb anmerkt, hat sich dieser
Diskurs iiberdies noch zu wenig vom Paradigma des ,,Europe and Its Others* 16sen
konnen, um zu Fragestellungen zu gelangen, die die Blickrichtung mehr auf die
Befindlichkeiten und Handlungsoptionen strategisch unterlegener, nicht-westlicher
Gesellschaften in der Globalisierungs-Weltordnung lenken. Das trifft umso mehr fiir
die europdische Situation zu, als universitdare Disziplinen dort im Gegensatz zu den
USA nur mit dusserster Zuriickhaltung asienwissenschaftliche Fachvertreter in
ihren Lehrkérper aufnehmen; auch bei der Forderung von interdisziplindren
Forschungsprojekten ist die explizite Fokussierung auf posteuropdische kulturelle
Konstellationen noch eher selten. Chow erldutert den dafiir noétigen
Perspektivenwechsel von ,,Europe and Its Others® zu einer Konfiguration, die sie
»Post-European Culture and the West“ nennt, folgendermassen:

Whereas [...] the first paradigm indicates a semiotic relationship that stabilizes Europe as
the grid of intelligibility to which may be added more and more others, the second
paradigm would signify that, even in the seemingly narcissistic or obsessive preoccupation
with itself, a culture such as postcolonial India, postcolonial Africa, Spanish America,
modern Greece, or modern Japan already contains, in its many forms of self-writing,
imprints of a fraught and prevalent relation of comparison and judgment in which
Europe haunts it as the referent of supremacy. In this latter paradigm, the conjunction
and is not a matter of taxonomic addition or inclusion. Rather, it designates a relation of
temporality, with Europe being experienced not exactly spatially (as a chartable geo-
graphical location) but much more as a memory, a cluster of lingering ideological and
emotional effects whose force takes the form of a lived historical violation, a violation that
preconditions linguistic and cultural consciousness.”

Stabilisiert die Anordnung von ,Europa und seinen Anderen“ Europa als
die grundlegende epistemische Matrix, in der so viele Andere einsortiert
werden konnen, wie man nur will, so bedeutet die zweite Formel von den ,,post-
europdischen Kulturen und dem Westen“, dass die Beschaftigung aussereuropdischer
Kulturen mit sich selbst schon von vornherein von Europa als Referenten der
Vorherrschaft heimgesucht, und ein unbehagliches Verhdltnis von Vergleich
und Urteil vorgegeben bzw. tradiert wird. Europa addiert sich damit nicht einfach in
die zeitgenossischen Erscheinungsformen beispielsweise chinesischer Kultur
hinein. Es wird auch nicht so sehr rdumlich, sondern vielmehr zeitlich verstanden,
als Erinnerungsspur und Anhdufung ideologischer und emotionaler Effekte, mit
anderen Worten, als ein im kulturellen Unbewussten verankertes Objekt,
welches noch lange nach dem Ende der aggressiven Phase europdischer

21 Chow 2006: 89.



106 =— Andrea Riemenschnitter DE GRUYTER

Kolonialpolitik unvorhersehbare Wirkungen zeitigt. Die Theoretikerin entwickelt ihre
Verbindungslinie zwischen Poststrukturalismus, akademischer Komparatistik
und kriegerischen Sichtbarkeitslogiken am Beispiel des Abwurfs der Atombombe
am Ende des 2. Weltkrieges. Eine Politik des Ins-Visier-Nehmens der anderen
Kulturen, begonnen in aufkldrerischen Missionen wie der Anthropologie und ins
Extreme weitergefiihrt in der Idee, mit dem Zerbomben von missliebigen Regimes
den Weltfrieden herbeifiihren zu konnen, perpetuierte eine xenophobische
Weltwissensproduktion, deren Auswirkungen wir im Hier und Jetzt taglich zu
spliren bekommen. Dass iiberdies das Zerbomben inkompetent gefiihrter Staaten
auch als interme Strategie vorstellbar und praktizierbar wurde, hat laut Chow der
Anschlag auf das Federal Building in Oklahoma City am 19. April 1995 gezeigt. Die
Téter gehorten der US-Miliz an.”

5 Westliche Konzepte als postkoloniale
Fundobjekte

Viele Konzepte, die Rey Chow mit Blick auf die nachhaltigen Effekte (post-)
kolonialer Herrschaftsstrukturen kritisch durchleuchtet, wurden urspriinglich
fiir den europdisch-aufkldrerischen Theoriediskurs entwickelt. Im Folgenden
sollen einige fiir den postkolonialen Blick wichtige Anpassungen kurz vorge-
stellt und erldautert werden.

Visualitadt

Neben dem militdarischen Dispositiv eines Ins-Visier-Nehmens der Anderen sieht
Chow gegenwartig noch weitere Indizien fiir die gegenwdrtige Vorherrschaft des
Visuellen {iber die sprachliche Kommunikation. Zwei davon seien kurz benannt,
bevor ihre Uberlegungen zu einer politischen Okonomie des Sehens genauer
betrachtet werden konnen. Ein wichtiger Aspekt wird von der Figur der ethni-
schen Zuschauerin konstituiert, die am Beispiel von Bertoluccis Film The Last
Emperor (1987) entwickelt wird. Ihre prekdre Situation ist dem Umstand geschul-
det, dass der Blick der von der westlichen Moderne geprédgten chinesischen
Filmbetrachterin auf die eigene Kultur von einer hierarchisch angelegten

22 Chow 2006: 43.



DE GRUYTER Fliehende Objekte === 107

Fremdheitserfahrung gesteuert wird. Die Zuschauerin findet sich auf diese
Weise gefangen zwischen dem ethnischen Blick, der ihre Gemeinschaft im
Modus eines Anderen der europdischen Moderne reprasentiert, und dem Bild,
das behauptet, sie selbst zu sein.” Die zweite Denkfigur fragt danach, was in der
Kulturproduktion getan wurde und in der Rezeption noch geleistet werden
muss, um die Gesetzmadssigkeiten, aber auch die spezifischen Formen von
Gewalt der Gegenwartskultur sichtbarer zu machen. Chow hebt die kulturellen
Dynamiken und Apparaturen hervor, welche sich aus der Prosthesis des Sehens
entwickelt haben. Der Begriff der Sichtbarkeit erscheint ihr deshalb so wichtig,
weil das Visuelle inzwischen nicht ldnger ein Mittel der Verifizierung von Fakten
ist, die eine objektive Welt konstituieren, sondern vielmehr im Einklang mit
okonomischen Interessen und ideologischen Prozessen produziert und kon-
struiert wird. Aus diesem Grund alimentieren Bilder eine Domdne zunehmend
stereotypischer kollektiver Handlungsmuster, in deren Zentrum sich der Besitz
von Wissen und Macht mit Strategien permanenter Verdnderung und
Unvorhersehbarkeit perpetuiert (Chow 2010a: 187):

[V]ision has become a totally open yet also totally treacherous minefield of negotiations.
Precisely because anything can be instantly transformed into electronic virtuality and
precisely because so many of our experiences now come to us first in the form of
technologically mediated images, the status of the visual as such is likely to become
increasingly polysemic, unpredictable, yet unavoidable.?

Thr Buch Sentimental Fabulations (Chow 2007) geht solchen Aspekten des Visuellen
im Rahmen einer chinesisch inspirierten Re-Figuration des Sentimentalen nach.
Dieses Kategorie des Sentimentalen positioniert sich in Abgrenzung zur roman-
tisch-nomadischen Rebellion westlich-aufkldrerischen Ursprungs. Vereinfacht
ausgedriickt ist es das duldsame, Kompromisse eingehende, die Biirde nachhaltiger
raumlicher und sozialer Bindungen auf sich nehmende Gegenprinzip zu einem
radikalen intellektuellen Nomadismus, wie er die Moderne des 20.Jahrhunderts
prigte.” Zwei Filme Zhang Yimous dienen Chow zur Veranschaulichung der

23 Chow 2010a: 109 ff.

24 Chow 2007: 148.

25 Chows Kritik richtet sich gegen einen Begriff des nomadischen Denkens, wie er beispiels-
weise von Deleuze ausgearbeitet wurde. Uber Deleuze und Chows Kritik liesse sich mit Jiang
Rong weiter streiten, der in seinem Roman Lang Tuteng das mongolisch-nomadische Prinzip als
dasjenige dusserster Riicksicht und nicht-verschwenderischer Nachhaltigkeit setzt, wihrend er
vor dem Hintergrund der Ausbeutung des Graslands durch staatlich geschiitzte hanchinesische
Unternehmer der gemass ihrer Wertordnung sesshaften, in der Realitdt aber entwurzelten Han-
Bevolkerung Riicksichtslosigkeit, Feigheit und Gewinnsucht zuschreibt (Jiang 2004).



108 =— Andrea Riemenschnitter DE GRUYTER

Einsicht, dass altruistisches Verhalten nicht immer eine hinreichende ethische
Grundlage hat und somit auch nicht zwingend eine bessere Welt schafft. Der Weg
zu dieser These fiihrt iiber eine Fortentwicklung der Paradigmen von Visibilitdt und
Sicht-Haben als kontingentes sinnliches und kognitives Vermoégen. Es geht hier um
eine betriigerische Dimension des Bildlichen im Kontext seiner Offenheit fiir
Interpretationen bzw. unkontrollierbaren Polysemie sowie seiner augenblicklichen
Ubertragbarkeit in elektronische Virtualitit. Die chinesische Rezeption von Zhangs
friihem, ein allegorisches China opulent visualisierendem Kino war nicht allzu
positiv gewesen und brachte ihm den Vorwurf von Auto-Orientalismus ein. Die
positive Dynamik ermdoglichende Distanz des Spektakels eines westlich gefdrbten
chinesischen Blicks auf das vergangene Eigene, welche von Zhang vermessen
wurde, wurde von diesen Kritikern (noch) nicht bemerkt. Sie verdeutlicht aber
genau das, was Chow an anderer Stelle einmal die empfindliche Gegenseitigkeit
der Ubersetzung im Zwischenraum von Treue und Verrat genannt hatte: ein
Aufhorchen und sensibles Hineinhéren in die dunklen Seiten interessengesteuerten
kulturellen Wandels.?® Zhangs Filme Happy Times (2000) und Keiner weniger (1999)
prasentieren sich erstmals in einem dokumentarischen, aufs Alltagliche gerichteten
Stil. Ihr vermeintlicher Realismus iiberzeugte chinesische Kritiker; sie lobten die
Filme sozusagen als Milieustudien. Tatsdchlich, argumentiert Chow, illustrieren sie
Zhangs Konzeption des Visuellen als eine Arbeit zweiter Ordnung, als vermittelte
und vermittelnde Signifikation.

Happy Times erzdhlt die Geschichte eines gescheiterten Eheprojekts zwi-
schen einem frithpensionierten Fabrikarbeiter und einer mehrfach geschiedenen
Heirats-Unternehmerin. Stdandig auf der Suche nach einer neuen, besseren Partie
stosst sie auf den friithpensionierten Fabrikarbeiter Lao Zhao, der ihr erzéhlt, er
betreibe ein florierendes Hotel. Die blinde Stieftochter der Frau wird zur
Schliisselfigur, an deren Schicksal Zhang zeigt, wie die Okonomie der Arbeit
einer Okonomie der Performanz weicht. In diesem neuen gesellschaftlichen
Paradigma des gewerblichen Ausstellens von moralischen Prinzipien erscheint
Sehfahigkeit nicht mehr als das Gegenteil, sondern ein Korrelat von Blindheit.
Auch Altruismus wird unter diesen Umstdnden in Nietzschescher Manier als
moralisches Spektakel inszeniert. Die Stiefmutter ,,zeigt“ dem potentiellen Freier
einen altruistischen Akt, als sie dem Maddchen Eiscreme vorsetzt. Sobald der
Freier die Wohnung verlassen hat, kann die milde Gabe zuriick in den
Kiihlschrank wandern. Lao Zhao seinereits ,,zeigt* seiner Kiinftigen seine gut
gemeinten Absichten, indem er ein Kartenhaus von Liigen und Betriigereien

26 Chow 2010b: 303.



DE GRUYTER Fliehende Objekte == 109

beziiglich seiner Gutsituiertheit aufbaut. Mit der Nutzung des Wissens der ein-
geweihten Zuschauer wird ein post-humanistisches System der Zurschaustellung
entlarvt, in dem Sehen und Gewissen keine Einheit mehr bilden. Der Abstand
zwischen gut und gut gemeint zeigt laut Chow den Sprung der chinesischen
Gesellschaft in ein Regime der moralischen Skrupellosigkeit bar jeder
Zukunftsvision fiir eine kommende bessere Gemeinschaft wie (immerhin) noch
zu Zeiten des Maoismus.

Auch Keiner weniger arbeitet mit der verinderten politischen Okonomie der
Sichtbarkeit. Eine junge Aushilfslehrerin soll wahrend der Abwesenheit des
Lehrers eine dorfliche Zwergschule betreuen. Sie bekommt den Auftrag, kein ein-
ziges Schulkind aufzugeben, obwohl die bitterarme Dorfgemeinschaft darauf ange-
wiesen ist, dass die Kinder zum Lebensunterhalt der Familien beitragen, so dass
der Schulbesuch als unnétiger Luxus angesehen wird. Nachdem sie sich einge-
arbeitet und das Vertrauen der Kinder erworben hat, verschwindet ein Junge. Sie
mobilisiert die gesamte Klasse, um Geld fiir die Busfahrt in die Stadt aufzutreiben,
wo sie ihn zundchst mit handgeschriebenen Anschlagzetteln sucht. Als man ihr
rdat, ihre Suche mithilfe des Fernsehens publik zu machen, kommt es zu einem
anrithrenden Auftritt am Bildschirm. Dieser bringt ihr den Jungen zuriick und
mobilisiert die Sympathie — und damit die Wohltatigkeit — der gesamten Nation.
Wahrend der Suche nach ihrem verlorenen Schiiler begreift sie den Unterschied
zwischen mathematischen Operationen der Addition und Subtraktion, die dem
vergangenen Regime der korperlichen Arbeit zugehoren, und der Logik der
Spekulationsgewinne, welche das neue Regime der Medienmagie kennzeichnen.
Ihr iiberraschender Erfolg als kindlich-naives Medienbild einer halbvergessenen
Vergangenheit verdeutlicht, wie menschliche Korper und korperliche Arbeit
als Abjekte des neuen globalkapitalistischen Regimes ein gespenstisches
Schattendasein fristen, solange sie sich nicht in vermarktbare Bilder transformie-
ren. Unter den Bedingungen des ungebremsten Kapitalismus in China geben sich
solche Transmutationen besser zu erkennen als anderswo, weshalb Zhang Yimous
chinesische Fabel die Welt interessieren sollte, meint Chow. Gleichzeitig riickt aber
auch die Position in den Blick, von der aus sie ihre Gegenstande analysiert. Es ist
eine Position, von der aus der gegenwadrtige akademische Poststrukturalismus
ebenso zum fliehenden Objekt geworden ist wie die Botschaften visueller
Reprdsentationen.

Mimesis

Im Fragen der transkulturellen Politik von Ethnizitdt gewidmeten Buch The
Protestant Ethnic and the Spirit of Capitalism (Chow 2002) wird die nationalistische



110 =— Andrea Riemenschnitter DE GRUYTER

Bestimmungspraxis kultureller Identitdt, im vorliegenden Fall also derjenigen
von Chineseness beim modemen chinesischen Staatshiirger, als Problem der nach-
ahmenden Identifikation (mimesis) im Hinblick auf die Erfahrung fremdbestimmter
Ethnizitdt im Zuge fortwirkender Stereotypen aus der Zeit des Kolonialismus
unter den Bedingungen wachsender kapitalistischer Kommodifizierung hin
gepriift. Chow fragt zundchst, wie Konsumenten dazu kommen, einen Text vor
allem anderen als chinesischen Text zu verstehen. Unter den vielen Problemen,
die ein solches Verstdandnis aufwirft, ist eines besonders irritierend: warum findet
gerade in einem Klima der zunehmenden gesellschaftlichen Aufmerksamkeit fiir
ethnische und kulturelle Diversitit ein ungeahnter Zuwachs an ethnisch motivierter
Gewalt statt? Konnte es sein, dass die Widerstandsformeln einzelner ethnischer
Gruppen in einem komplizenhaften Verhdltnis zu den makrosozialen Strukturen
stehen, die fiir die Schaffung der Kategorie ethnisch begriindeter Subjektivitdt
verantwortlich waren? Mit Konzepten, die wesentlich von Michel Foucault, Frantz
Fanon, Georg Lukacs und Max Weber entwickelt wurden, zeichnet Chow den Weg
postkolonial geprdgter Subjektivitit nach und bringt ihre Forschungsfrage auf
die Formel des von der Ausléschung bedrohten, modemen ethnischen Subjekts,
dessen Selbstverwirklichungs-Potentialitat bis heute {iberwiegend in radikalem
Widerstand und Protest griindet. Max Weber ist fiir sie deshalb wichtig, weil er
Widerstand und Protest im Gegensatz zu Lukacs nicht als Zeichen eines entstehen-
den proletarischen Klassenbewusstseins, sondern als symbiotische Konstitutenten
des Kapitalismus begreift. Durch Narrative des Aufholens werden in diesem Prozess
eigene kulturelle Wissensbestande und Praktiken iiberschrieben und allenfalls
noch melancholisch — als Verlusterzdhlungen - tradiert. Ihre spdter vorgelegte
Analyse der sprachlichen Implikationen solcher ,,zwangsmimetischer” Vorgdnge
ist inspiriert von Derrida, Bourdieu, Nora, Achebe, Ngligi wa Thiong’o, Freud,
Butler, Cheng, Ricoeur, u.a.”

Die ethnisch motivierte Mimesis der sogenannten Dritte-Welt-Literaturen
funktioniert, wie Chow ausfiihrt, in einer tendentiell nicht-emanzipativen
Zirkelbewegung: es erfolgt zundchst ein Prozess der unfreiwilligen Ausléschung
des Eigenen, da die Kultur des Kolonialherren infolge von hierarchisierten kolonia-
len Bildungsstrukturen zur Leitkultur gemacht wurde. Die im Bildungsprozess
stattfindende Mimesis der als die ethnisch Anderen der Herrschaftselite identifzier-
ten Subjekte verfangt sich in der Folge in den Fallstricken von Negation, Mangel
und Scham (Bhabha u.a.). Schliesslich, und in logischer Konsequenz, erkennt
Chow einen im Konzept des zwanghaften Mimetismus (coercive mimeticism) zum

27 Chow 2014: 70-73.



DE GRUYTER Fliehende Objekte = 111

Ausdruck kommenden Drang, sich dem idealisierten, stereotypen Fremdbild
der dominanten Kultur zu unterwerfen, um als ethnisches Subjekt erkenn- und
vermarkthar zu sein.

Der Mechanismus endet noch nicht beim Verkanntwerden durch die domi-
nante Kultur und dem sich unter diesen Umstdnden zwanghaft stereotyp — oder
eben gar nicht transkulturell vernehmbar — artikulierenden ethnischen Subjekt.
Was Chow ,die chinesische Lektion“ oder das ,chinesische Vorurteil“ der
europdischen Avantgarde nennt, trdgt die Strategie der Verkennung weiter auf
die hichste, vermeintlich selbstreflexive kulturelle Ebene theoretischer Formeln
von Ethnizitdt, die vom Paradigma der Identitdt zur Alteritat {ibergehen kénnen,
ohne in erhoffter Weise befreiend zu wirken. Sogar Kritiker des biirgerlich-west-
lichen Establishment wie Roland Barthes und Jacques Derrida haben - wie
bereits ihre Vorganger — stereotype Klischees in Kauf genommen, als sie
um aktualisierte philosophische Entwiirfe (westlicher, universell-menschlicher?)
kollektiver Identitdt vor einem Hintergrund asiatischer Differenz und Alteritdt
rangen.”®

Chow bringt das anhaltende Problem interkultureller Verstindigung, die
offenbar selbst auf hochstem intellektuellen Niveau auf stereotype
Maskierungen nicht verzichten kann, auf die Formel eines Ubertiinchens des
Anderen (des anderen Gesichts) am dussersten Rand der Begegnung. Dieser
Rand existiert als Ergebnis einer taktischen Grenzziehung nicht unabhangig von
der kulturellen Begegnung, sondern wird von dieser erst erzeugt. Die Bewegung
des stereotypisierenden Ubertiinchens helfe dabei, in die Interioritit des eigenen
Sprechens zuriickzufinden. Derridas einflussreiche Dekonstruktion des westli-
chen Logozentrismus wurde folglich aus einer essentialisierenden Bewunderung
fiir die angeblich nicht-logozentrische, ,ideographische® chinesische Schrift
geboren und miindete in eine Globalisierung zweiter Ordnung, argumentiert
Chow. An fiihrenden Universitdten stiitzen sich Geisteswissenschaftler auf
Pramissen, die von Derrida herkommend ein nicht-westliches Anderes als
opake, unergriindliche Maske gegen das Eigene setzten. Als Folge davon
bleibt es méglich, jenes Andere nicht reflexiv durcharbeiten zu miissen, sondern
es nur als Oberfliche zu feiern und fiir seine eigenen Zwecke zu beniitzen.
Chow nennt viele mehr oder weniger spektakuldre Beispiele, die die Gewalt der
jegliche Subjektivitdit mit ethnischen Masken iibertiinchenden diskursiven
Operationen illustrieren oder auch entlarven helfen.”

28 Chow 2006: 30-74.
29 Chow 2007: 50-94.



112 =— Andrea Riemenschnitter DE GRUYTER

Ubersetzung

Aus den Beispielen geht hervor, dass der Umgang mit dem Fremden auf allen
Ebenen der interkulturellen Kommunikation von Stereotypisierungen gepragt ist.
Wurde ethnische Alteritat im westlich-philosophischen Diskurs des zwanzigsten
Jahrhunderts als Maske / Oberflache verklart, wie im Fall der chinesischen Kultur
deren Schriftzeichen durch Derrida, Barthes u. a., so zeigte Said die Muster im
Paradigma des Orientalismus fiir das 19.Jahrhundert auf. Hier ging es noch um
krudere Formen des Exotisch-Anderen, insbesondere um die Kolonialherren-
Phantasmagorie der sinnlich-verfiihrerischen ,,orientalischen” Frau. Eine Art ver-
innerlichter Orientalisierung liegt mit der stereotypischen Reprdsentation ethni-
scher Identitdt durch Angehorige der eigenen Ethnie vor, die unter Umstanden
sogar als kulturelle Falschungen in kommerzieller Absicht denunziert werden
konnen. Zhang Yimous frithe Filme Rote Hirse (1987), Rote Laterne (1990) und
Judou (1991) wurden zundchst so rezipiert. Vielen Kritikern missfiel die
Verbindung von Gewalt gegeniiber Frauen mit einem auf teilweise erfundenen
traditionellen Strukturen gegriindeten ,chinesischen“ System. Chinesische
Filmkritiker und westliche Sinologen reagierten ausserdem briiskiert auf Zhangs
allegorische Visualisierungen eines zu wenig, oder zu wenig nachhaltig
modemisierten China, dessen zur Schau gestellte barbarische Traditionen den
orientalistischen Phantasien des westlichen Imperialismus tdauschend &dhnlich
sahen. Seine Ubersetzung des gescheiterten Maoismus in eine spezifische Form
von Primitivismus mit dem Medium des sich ethnographisch positionierenden
Spielfilms wurde als Verrat am ,,wahren* China verstanden. Chow argumentiert in
diesem Zusammenhang, dass die den Diskurs des Orientalismus bemiihenden
Kritiker dieser Filme womdglich ihre eigenen Interessen verschweigen und vor
diesem Hintergrund der Begriff der Ubersetzung neu iiberdacht werden muss.>®
Walter Benjamins Philosophie der Massenkultur liefert die Grundlage ihrer
Kritik, wobei sie seine Arbeiten im Kontext poststrukturalistisch-postkolonialer
Ubersetzungstheorien (de Man, Derrida, Niranjana, Vattimo) aktualisiert. Gianni
Vattimos Uberlegungen zur Dynamik der Widerspriiche in der Moderne
dienen ihr als Ausgangspunkt einer Dekonstruktion der behaupteten Passivitat
nicht-westlicher Kulturen im Prozess der globalen Europdisierung, aber
auch eines anderen Blicks auf diese dominante Globalkultur. Im modernen
Westen haben die kontinuierliche Schwidchung der Metaphysik seit dem

30 Sie denkt hier vermutlich an die Bemiihungen neoliberal eingestellter Intellektueller, einen
autoritdaren Konfuzianismus wiederzubeleben. S. Zhang 2014.



DE GRUYTER Fliehende Objekte == 113

Beginn des Christentums, die Koprdsenz einer Vielfalt von Kulturen und
Wertvorstellungen sowie die Destabilisierung bzw. Verflachung von sinnlichen
Erfahrungen durch die Zunahme von medienvermittelten Wissens- und Erkenn-
tnisformen die reale Welt weich und anfdllig gemacht. Wer andererseits den Tod
der nicht-westlichen Kulturen beklage, {ibersehe dabei die dortige Produktion eige-
ner Zuginge zum westlichen Bildungs-Universum. Der Ubergang, als Voraussetzung
des kulturellen Uberlebens, ist seither gesdumt von Spuren und Residuen des
Vergangenen, die mitsamt den Bedingungen ihrer Ubertragung erst noch analysiert
werden miissen. Wer der dominanten Kultur zuviel Stabilisierungsmacht zuschreibt,
tibersieht die generelle Schwidchung des Realitatsbegriffs, welche zuletzt aus der
massenkulturellen Offnung so gut wie aller vormals lokal begrenzten exegetischen
Raume resultiert. Mit der von Nietzsche formulierten Provokation der Transformation
der modernen Welt als Hinwendung zur Fabel® wendet sich Chow Benjamins
Ubersetzer-Text zu und verwendet diesen zur Lektiire der friihen Spielfilme von
Zhang Yimou. Die Ubersetzung namens Film zeige in diesem Fall mit einer Technik
des ,veruntreuenden®, das heisst bewusst nicht an historischen Realitidten
orientierten Zusammensetzens einer vergangenen kulturellen Konfiguration (ganz
gleich, ob vormodernes chinesisches Patriarchat oder durch diese Brille gelesener
Maoismus), mit welcher kulturellen Gewalt soziale Ordnung aufrecht erhalten wurde
und auch, wie die Wértlichkeit populirkultureller Uberlieferung die kommerzielle
Passage zu etwas anderem schafft, indem sie das Friihere in seiner Primitivitat zur
Schau stellt. Dieses andere Ziel ist nicht die Wahrheit einer nicht-westlichen, vor-
modernen Kultur, und auch nicht die Wahrheit eines authentischen Westens oder
Ostens, sondern es beinhaltet die Taktiken und Praktiken des Uberlebens in einer
postkolonialen, von Gewalt und dramatischen Verlusten gezeichneten Welt.
Benjamins (post-)messianische Idee vom Urbild oder Ideal jeder Ubersetzung, Text-
Original eingeschlossen, muss also einer profaneren Lesart weichen: nicht mehr ein
heiliger Urtext der sicht- und erfahrbaren Realitdten ist Gegenstand filmischer
Reprdsentationen und kritischer Kulturanalysen, sondemn das kulturelle Flickwerk
von Passagen, deren Urspriinge durch die Schaufenster der modernen massenkultu-
rellen Arkaden nicht weniger sichtbar seien als in den kanonischen Texten
kultureller Eliten. Aus der beschleunigten Zirkulation von solchen Uberlebens-
Narrativen durch verschiedene Medien ergibt sich eine permanente Instabilitdt der
kulturellen Spezifika, sofern sich diese iiberhaupt noch als native Traditionen oder
Wissenspraktiken identifizieren lassen:

31 Friedrich Nietzsche, Gétzen-Dammerung, Kap. 6, ,,Wie die ,wahre Welt‘ endlich zur Fabel wurde.
Geschichte eines Irrtums®, http://gutenberg.spiegel.de/buch/-6185/6; eingesehen 28.01.2016.



114 =— Andrea Riemenschnitter DE GRUYTER

[T]he translation between cultures is never West translating East or East translating West in
terms of verbal languages alone but rather a process that encompasses an entire range of
activities, including the change from tradition to modernity, from literature to visuality,
from elite scholastic culture to mass culture, from the native to the foreign and back, and
so forth.*

6 Flucht-Objekte und interkulturelle
Verstrickungen

Was kann man sich unter diesem Pendelschwingen der Ubersetzung konkret vor-
stellen? Ein prominentes Beispiel fiir die fortlaufende Aktualisierung eines ost-
asienbezogenen orientalistischen Narrativs im Sinne Chows, also als dynamische
interkulturelle Ubersetzung, ist die Oper Madama Butterfly von Giacomo Puccini,
die am 5. Mdrz 1900 in New York als Einakter uraufgefiihrt wurde. Das Libretto
wurde auf der Basis einer Novelle von John Luther Long (Madame Butterfly, 1898)
geschrieben, es gibt jedoch westliche Vorlagen fiir den Stoff, die bis ins Jahr 1887
zuriickverfolgt werden kénnen (Madame Chrysanthéme von Pierre Loti). Im Februar
1904 erfolgte die Urauffiihrung einer Zweiakter-Version an der Mailander Scala,
eine Neufassung in drei Akten im Mai desselben Jahres in Brescia. Madama Butterfly
handelt vom Eheleben und Selbstmord einer Geisha, die dem in Nagasaki station-
ierten amerikanischen Marineoffizier Pinkerton zusammen mit einem grossziigig
ausstaffierten Haus iibergeben wird. Es findet eine Hochzeit statt, welche fiir
die Japanerin verbindlich ist, nicht aber fiir den zwischen den beiden Kulturen
Beute machenden Amerikaner. Butterfly nimmt bei der Hochzeitszeremonie den
w»amerikanischen“ Glauben an und halt sich fiir die rechtmdssige Ehefrau
Pinkertons. Dieser reist jedoch bald zuriick in die Staaten und kommt nach drei
Jahren in Begleitung seiner amerikanischen Ehefrau wieder. Nachdem er Kenntnis
erhdlt, dass Butterfly ihm zwischenzeitlich einen Sohn geboren hat, 1dsst er diesen
abholen, um ihn mit in die USA zu nehmen. Butterfly erdolcht sich mit der Waffe
ihres Vaters.

Der Schmetterling als kulturelles Schliissel-Symbol fiir verschwimmende
Grenzen und Metamorphosen aller Art existiert in Ostasien spidtestens seit der
beriihmten Fabel im daoistischen Werk Zhuangzi (Zhuang Zhou zugeschrieben,
ca. 369-300 v.u.Z.), wurde aber in spaterer chinesischer Resemantisierung
u.a. auch als Liebesgeschichte mit fliessenden Gender-Identititen (Liang
Shanbo und Zhu Yingtai, die sogenannten Butterfly Lovers) ausgebracht,

32 Chow 2010a: 162.



DE GRUYTER Fliehende Objekte === 115

wanderte in die Lokaloper und wurde spdter um den kolonialen Butterfly-Stoff
erweitert, um von dort in die kulturelle Konstruktion einer Hongkong-
Taiwanischen Queer Community einzugehen. Das verfilmte Theaterstiick M.
Butterfly von David Henry Hwang (1988 USA; Filmversion von David Cronenberg
1993) behandelt einen sino-franzdsischen Spionage-Skandal der 1960er Jahre
(1964-68), in welchen ein franzosischer Botschaftsangehoriger, Bernard
Boursicot, und ein Pekingopern-Star, Shi Pei-pu, verwickelt waren. Ihr Fall wurde
1986 in Paris gerichtlich ausgetragen, beide versicherten, dass Boursicot wahrend
ihrer mehrjdhrigen Liebesbeziehung die (biologische) Weiblichkeit seines
mannlichen Gegeniibers nie in Frage gestellt hatte. Die Vaterschaft am gemein-
samen ,,Sohn“, der Shi von der chinesischen Regierung zur Verfiigung gestellt
worden war, anerkannte er. Bei Hwang und Cronenberg begeht der franzdsische
Botschaftsangehorige Gallimard im Gefdngnis Selbstmord, nachdem er sich in einer
letzten Begegnung mit dem hier Song Liling genannten Liebhaber davon
iberzeugen lassen musste, dass dieser tatsachlich ein Mann ist. Weit entfernt
davon, das kolonialistische Erbe der Butterfly-Narrative einfach an den Pranger zu
stellen, beschaftigt Hwang in seinem Theaterstiick eine allgemeinere Frage: ist die
sinnliche Liebe primér eine Angelegenheit der Vorstellungskraft, oder der Biologie?

Hwang nutzte die chinesische Tradition des theatralischen Crossdressing als
kulturellen Hintergrund seiner Versuchsanordnung — mit dem Schmetterling als
Nationalismus abwehrendes und festgefahrene patriarchalische Strukturen
durchbrechendes Symbol einer alternativen, global denkenden, transchinesi-
schen Moderne, die Diasporas und Queer Communities einschliesst. Sein
Interesse an der bizarren Geschichte ist primdr didaktisch, stellt Rey Chow
aufgrund seiner eigenen Aussagen fest:

M. Butterfly has sometimes been regarded as an anti-American play, a diatribe against the
stereotyping of the East by the West, of women by men. Quite to the contrary, I consider it
a plea to all sides to cut through our respective layers of cultural and sexual mispercep-
tion, to deal with one another truthfully for our mutual good, from the common and equal
ground we share as human beings.

For the myths of the East, the myths of the West, the myths of men, and the myths of
women - these have so saturated our consciousness that truthful contact between nations
and lovers can only be the result of heroic effort. Those who prefer to bypass the work
involved will remain in a world of surfaces, misperceptions running rampant.

Hwangs Tragddie griindet sich auf die Wette Song Lilings, als Mann die vollkom-
menste Verkorperung von verfiihrerischer Weiblichkeit nicht nur auf der
Opernbiihne, sondem auch im realen Leben prdsentieren zu kénnen. Gallimard

33 Hwang in Chow 2010a: 126.



116 = Andrea Riemenschnitter DE GRUYTER

wird dabei sein exklusives Publikum. Shi handelt also eigentlich nicht im nach
aussen vertretenen politischen, sondern in kiinstlerischem Interesse, es geht ihm
um die Realisierung des Gender-Ideals seiner Rolle als Madame Butterfly. Wahrend
ihn der maoistische Staatsapparat dazu verpflichtete, seine Performance in den
Dienst der Politik zu stellen (und ihn aufgrund der Dekadenz der zugeteilten Rolle
dafiir gleichzeitig dchtete), musste er nur moralische Prinzipien, nicht aber seine
dsthetischen Anspriiche verraten. Gallimard wiederum wird iiber seine Libido,
welche die Liebe zum Fremden entdeckt, zum Eros in der Verkorperung chinesischer
Opern-Kunst gefiihrt und scheitert schliesslich daran, diesem Eros der reinen
Kunst den sublimierten Realitdtskern zuzusprechen. Die phantasmatischen
Intensitdten lassen sich fiir ihn nicht so einfach iibertragen: er konne keinen Mann
lieben, ldsst er Song wissen. Am Ende geht es nicht mehr um orientalistische
Rollenzuschreibungen, die allerdings durchaus problematisiert werden, sondern
womoglich um die Fahigkeit des Individuums, sich {iber die aufgrund des eigenen
Handelns fragwiirdig gewordenen kulturellen Grenzziehungen mit der geforderten
Konsequenz hinwegzusetzen. Ein politisches Stiick also, das aber nicht nach den
Regeln des sozialistischen Realismus funktioniert und selbst die postkoloniale Kritik
herausfordert, indem es auch ihre kritische Kategorie des Orientalismus mehrfach in
sich zurlickspiegelt und hinterfragt. Rey Chow sieht im Selbstmord René Gallimards,
der sich in Madame Butterfly verwandelt, bevor er sich ins Messer stiirzt, den Einsturz
der Trennwand zwischen mannlich-weissem Selbst und der von diesem begehrten
orientalischen Frau. Somit hdtten sich mit dem Suizid die Paradigmen des westlichen
Umgangs mit dem Osten/Orient grundsatzlich gewandelt. Was aber, so fragt
sie, geschieht mit dem orientalischen Schmetterling, der/die das Symptom des weis-
sen Mannes war, nachdem er/sie nach China zuriickgekehrt ist?** Und so wird
das theatralische Cross-dressing zum Transvestitentum, es wird als monstrose
Verinnerlichungsfigur des Westens wiedergeboren:

This dream of a Butterfly, of an unforgettable erotic and emotional experience, inserts itself
in a Paris that [...] is looking more like Beijing, with students shouting Maoist slogans and
rioting in the Streets [...] If we mobilize, as we must, criticism against Western ‘orientalist’
and ‘imperialist’ fantasies about the East, then should the cruelties committed by way of
this other fantasy stereotype not also be under attack? The pro-Chinese communist fervor
in France of the 1960s - is it an awakening from Western Imperialism and Orientalism, or
is it not simply the other side of that dream but in the form of a political object, not in the
form of the beautiful ‘oriental woman’ but in the form of the virile oriental man, the Great
Helmsman, Mao Zedong?*

34 Chow 2010a: 146.
35 Chow 2010a: 140.



DE GRUYTER Fliehende Objekte == 117

Postkoloniale Theorie, wie sie Rey Chow anwendet, enthilt folglich einen Aufruf an
den Westen, sich iiber sich selbst und seine Projektionen ehrlicher Rechenschaft
abzulegen. Es funktioniert so dhnlich wie die Frage nach dem Status von
Weiblichkeit in der feministischen Kritik: warum sollte es nicht moglich sein, das
Weibliche an sich zu denken, und nicht nur sekundar als Negativ von Mannlichkeit?
Die Verstrickungen und wechselseitigen Abhdngigkeiten bei der Setzung von
Gender-Identitdten werden dadurch nicht weniger, sondern mehr. Es wird kompli-
ziert, oder wie Chow es ausdriickt, messy. In der 2012 unter dem Titel Entanglements,
Or Transmedial Thinking about Capture (Chow, 2012) publizierten Sammlung von
Aufsdtzen denkt die Autorin {iber eine Poetik dsthetischer Montagen nach und kommt
u. a. zu dem Schluss, dass das kritische Vokabular eurozentrischer Theorie-Diskurse
fiir die dsthetische Inszenierung gegenwartiger transkultureller Problematiken aus
nicht-westlichen Perspektiven getffnet werden muss. Dies wird keine erbaulichen
Erkenntnisse generieren, da in diesem Vorgang die bequemen Stereotypen durch
unbequeme Wahrheiten und tief reichende Irritationen iiberlagert werden: sie werden
unter der Hand — wie viele andere vermeintliche Gewissheiten — zu Flucht-Objekten.
Wie von ihr gezeigt, nimmt der Orientalismus nicht schlicht Abschied, sondern lebt in
wechselnden Gestalten und Konfigurationen auch in gegenwartigen und vermutlich
kommenden Reprédsentationen des Orients weiter:

As a considerable number of ethnically Asian scholars and students, ‘minorities’ raised in
Asian and non-Asian languages, join what used to be an esoteric Western academic establish-
ment (Asian studies) dominated by white (and mainly male) researchers, this extra dimension
of the historicity of having-been-rendered-object needs to be recognized as a dimension of
intellectual and artistic creativity, one that bears a sticky, messy historical imprint — namely, a
claim to a (collective) memory of being aggressed against and the masochistic pleasures and
pains that typically accompany such a claim. To this extent, we may view a film such as Lust,
Caution finally as a kind of high-tech search engine, whose design is not so much for finding or
relocating the past [...] as it is for assembling or compositing the past in the form of an artifact,
replete with libidinal, machinic, and historical bits and pieces [...] The emergence of such
artifactual installations, together with the inexhaustible webs of discourses that unfold and
circulate around them, is likely to define the terms for a new visibility of the Orient in the
twenty-first century.*®

Bibliographie

Chow, Rey (1991): Woman and Chinese Modernity: The Politics of Reading between West
and East. Minneapolis, MN: University of Minnesota Press.

Chow, Rey (1993): Writing Diaspora Tactics of Intervention in Contemporary Cultural Studies.
Bloomington: Indiana University Press.

36 Chow 2012: 181.



118 =— Andrea Riemenschnitter DE GRUYTER

Chow, Rey (1995): Primitive Passions: Visuality, Sexuality, Ethnography and Contemporary
Chinese Cinema. Film and Culture. New York, NY: Columbia University Press.

Chow, Rey (1998a): Ethics after Idealism: Theory, Culture, Ethnicity, Reading. Bloomington:
Indiana University Press.

Chow, Rey (1998b): “Introduction: On Chineseness as a Theoretical Problem”.
Boundary 2 25.3: 1-24.

Chow, Rey (2002): The Protestant Ethnic and the Spirit of Capitalism. New York:
Columbia University Press.

Chow, Rey (2006): The Age of the World Target: Self-Referentiality in War, Theory,
and Comparative Work. Durham, NC: Duke University Press.

Chow, Rey (2007): Sentimental Fabulations, Contemporary Chinese Films: Attachment
in the Age of Global Visibility. New York: Columbia University Press.

Chow, Rey (2010a): The Rey Chow Reader. New York: Columbia University Press.

Chow, Rey (2010b): “Response: Fleeing Objects”. Postcolonial Studies 13: 303-304.

Chow, Rey (2012): Entanglements, Or Transmedial Thinking about Capture. Durham and
London: Duke University Press.

Chow, Rey (2014): Not like a Native Speaker: On Languaging as a Postcolonial Experience.
New York, NY: Columbia University Press.

Feign, Larry (2015): Aieeyaaa! Learn Chinese the Hard Way: The English-Chinese Cartoon
Dictionary. San Francisco: China Books.

Jiang, Rong (2004): Lang Tu Teng [Wolf Totem]. Wuhan: Changjiang Wenyi Chubanshe.

Zhang, Benzi (1998): “(Global) Sense and (Local) Sensibility: Poetics/Politics of Reading Film
as (Auto)Ethnography”. Postmodern Culture 8.2: 1-9.

Zhang, Yanhua (2014): “Crafting Confucian Remedies for Happiness in Contemporary China:
The Yu Dan Phenomenon”. In: The Political Economy of Affect and Emotion in
East Asia. Hg. von Yang, Jie. Abingdon, New York: Routledge, 31-44.



	Fliehende Objekte : Rey Chows Beiträge zur postkolonialen Theorie

