
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 70 (2016)

Heft: 1

Artikel: Fliehende Objekte : Rey Chows Beiträge zur postkolonialen Theorie

Autor: Riemenschnitter, Andrea

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-696829

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-696829
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DE GRUYTER ASIA 2016; 70(1): 89-118

Andrea Riemenschnitter*

Fliehende Objekte: Rey Chows Beiträge
zur postkolonialen Theorie

DOI 10.1515/asia-2016-0013

Abstract: Based on her sharp, cutting-edge analyses of a wide range of
theoretical and aesthetic texts, Rey Chow deconstructs the ideological surface of
the world's configuration of political power structures and social processes
under the global neoliberal capitalist world order. In particular, her attention
is directed to the objects of aesthetic reflection, which according to her reside

both within and beyond the film, literary text, or work of art. Lost, found
or fleeting, these objects ground human consciousness and are a major
constitutive of cultural memory, knowledge production, and creativity. Her work
includes analyses of the interventions of postcolonial intellectuals, who after
decades of anticolonial struggles still find themselves confronted with the
West's colonial-imperialist attitudes, policies and poetics. Studying the objects
of postcolonial world-making, Chow concentrates on the peripheries and contact

zones, where ethnic inequalities cannot fully be hidden underneath glossy
transcultural fassades. In order to shed light on the unintended side effects of
western universalizing theories, she scrutinizes the displaced meanings of
widely used concepts such as language, translation, mimesis, melancholy,
visuality, or entanglement when applied in postcolonial aesthetic contexts.
New meanings are unearthed from modernist, post-colonial, post-structuralist
and other theories when shifted onto the plane of alternative models of

worlding and community formation in sinophone writers' and film directors'
works.

1 Einleitung

Kultur ist niemals statisch. Eine Reihe von relativ langlebigen Konstanten bestimmt

allerdings massgeblich die Gesellschaft, in welcher eine Leitkultur wirkt. Diese

sind teilweise prominent, teilweise aber gar nicht sichtbar, vor allem wenn es um
ideologische Parameter geht, die die Interessen der Machtelite stärken. Gestützt auf

Corresponding author: Andrea Riemenschnitter, Universität Zürich, Zürichbergstr. 4, 8032
Zürich, Schweiz. E-mail: andrea.riemenschnitter@aoi.uzh.ch.



90 — Andrea Riemenschnitter DE GRUYTER

Analysen theoretischer und ästhetischer Texte thematisiert Rey Chow solche

unsichtbaren Orientierungen und Steuerungsmechanismen, die sich unter dem

Einfluss globaler kapitalistischer Regimes im postkolonialen Raum herausgebildet
haben. Ihr Augenmerk richtet sich dabei besonders auf die Aussenräume bzw.

Kontaktzonen ethnischer kultureller Repräsentationen. Gleichzeitig macht sie mit
ihrer Arbeit auf die prekäre Position postkolonialer Intellektueller in der

Weltgesellschaft aufmerksam, wobei sie das Weiterleben kolonial-imperialistischer
Attitüden, Politiken und Poetiken aufdeckt. Kulturwissenschaftliche Konzepte

aus der Feder westlicher Theoretiker, wie Sprache, Übersetzung, Mimesis,

Melancholie, Visualität, oder Verstrickung werden in diesem veränderten soziopoliti-
schen Rahmen hinterfragt und neu definiert, wobei die Objekte ästhetischer

Reflexion sowohl innerhalb der Kunstwerke ihre Wirkung entfalten, als auch

diese transzendieren. Gefunden, verloren oder fliehend steuern diese Gegenstände
der Kunst und Literatur zugleich den Alltag: als dem individuellen Bewusstsein

nicht (mehr) vollständig zugängliche Erinnerungsreservoirs des kulturellen
Gedächtnisses, als Untergrund der Wissensproduktion und im sprachlichen wie

bildlichen Kommunikationsgeschehen einer Gemeinschaft. Im Fall der ehemaligen
Kolonien erzeugte die aggressive Einführung der fremden Kultur und Verwaltungssprache

Gefühle der Irritation und Trauer über den Verlust des Eigenen, die bis heute

nachwirken. In dialogischen Versuchsanordnungen zwischen (literarischen,
filmischen u. a.) Kunstwerken und modernistischen, postkolonialen, poststrukturalis-
tischen und weiteren Theorien und Denkern wird der Frage nachgegangen, wie

Ungleichheiten sichtbar gemacht, dekonstruiert und bestenfalls überwunden werden

können.

Rey Chow wurde in Hong Kong als Mitglied einer Familie mit muslimisch-
festlandschinesischen (Hui) Wurzeln geboren. Sie erlangte im Jahr 1979 an
der University of Hong Kong den ersten akademischen Abschluss in Englischer
und Vergleichender Literaturwissenschaft (BA). Im Gegensatz zu den meisten

ihrer Schulkolleginnen und -kollegen entschied sie sich für ein geisteswissenschaftliches

Studium, obwohl die nicht-britische Mittelschicht in Hongkong
zu der Zeit ihren Nachwuchs eher dazu anhielt, pragmatische Berufe in
den Bereichen Medizin, Jura, Buchhaltung und Bankwesen, Ingenieur- und

Computerwissenschaften oder Management anzustreben. Chow betont, dass sie

selbst entscheiden durfte, welche Ausrichtung ihr Studium nehmen sollte: die

Ausweitung der in der Schule gleichzeitig erworbenen chinesischen
Literaturkompetenz oder die doppelte Marginalisierung als Geisteswissenschaftlerin und
als Komparatistin mit der dieser Disziplin eigenen Gewichtung der
westlicheuropäischen Literaturen und Theorien. Schon bald fanden avantgardistische
Literaturtheorien mit dem Potential, die Literaturkritik zu radikalisieren, ihr
Interesse:



DE GRUYTER Fliehende Objekte — 91

Growing up in British Hong Kong in the 1960s and 1970s, I am probably one of few

"postcolonial intellectuals" working in the North American humanities academy today
who can lay claim to having been subjected to a genuinely classic colonial education.

If 1 was working with a theoretical commitment in my early graduate student years, it was
a commitment to the possibility of radicalising the concept of literature..., a possibility that
I had learned by way of poststructuralism's problematisation of the sign. Politically, this
also meant the exciting possibility of historicising the methods of reading [...] in which 1

had been trained since secondary school, and of calling into question the Anglo-
Americanness of such methods.1

Ihre selbstbewusst gewählte, auf englische Literaturwissenschaft und deren westliche

Theoriediskurse ausgerichtete Ausbildung kommentierte sie später als

überdeterminiertes Ergebnis eines klassischen Prozesses kultureller Legitimation
und Unterordnung, die typisch seien für die koloniale Erfahrung.2 Fokussierend auf
die affektiven Implikationen kultureller Legitimation für postkoloniale Individuen
wie Gesellschaften deckt sie die vielfachen Zumutungen auf, denen sich eine

ethnisch markierte Partizipation am universell und kosmopolitisch vorgestellten,
tatsächlich jedoch distinkt westlich-europäischen Kulturdiskurs ausgesetzt findet.
Zu sagen, die chinesische Sprache und Kultur seien in Hongkong unzugänglich
gemacht, ausradiert oder verboten worden, wäre nicht korrekt, führt sie hierzu aus.

Dies habe man sich zwar in der VR China gerne so vorgestellt. Und tatsächlich sei

die Haupt-Unterrichtssprache in anglo-chinesischen Schulen Englisch gewesen;

jedoch waren chinesische Sprache, Literatur und Geschichte ebenfalls mögliche
Gegenstände in den öffentlichen Prüfungen:

The native culture, in other words, continued to be taught (all the way to university and

postgraduate levels) and allowed a role in the colonised citizens' education. Rather than

being erased, its value became "specialised" and ghettoised over time, precisely through
the very opportunities that were made available for its learning. Albeit not a popular one,
the study of Chinese remained an "option". It was in this manner that British colonialism
avoided the drastic or extremist path of cultural genocide (which would have been far too

costly anyway) and created a socially stable situation based on the pragmatist hierarchi-

sation of cultures, with the British on top and the Chinese beneath them. To study Chinese

was never against the law but was simply constructed as a socially inferior phenomenon.3

Die chinesische Kultur nahm damit eine der britischen Kultur untergeordnete
Position ein, deren gesellschaftlicher Status vergleichsweise gering war. Dabei war,

1 Chow 2010a: 21.

2 Chow 2010a: 22.

3 Chow 2010a: 23.



92 — Andrea Riemenschnitter DE GRUYTER

so Chow, ein Rassismus am Werk, der ethnische und kulturelle Zugehörigkeit als

Problem der Distinktion gesellschaftlicher Klassen recodiert. War man ein Mitglied
der kolonisierten Ethnie, hatte man gar keine andere Wahl, als sich mit den rassistischen

Strategien zu arrangieren, die in die BQassenstratifikation von Wissen bereits

eingebaut waren. Der Weg von der englischen Literaturwissenschaft zur modernen

chinesischen Literatur führte Chow dann auch nicht etwa über eine Wiederentdeckung

des eigenen ethnisch-kulturellen Erbes im Ausland, d.h. während
ihres Studiums der Komparatistik an der Stanford University. Anstatt einer

Wiedergeburt als postkoloniales Subjekt aufgrund der Erweckung durch erleuchtete

westliche Lehrer - ein weiteres Stereotyp - wurde ihr grosses Interesse an
Poststrukturalismus und Dekonstruktion im eher konservativen Umfeld der

Stanford University wenig unterstützt und so war sie auf sich allein gestellt, als ihr
Interesse an den Formen von Differenz als hierarchisierender, sprich herabsetzender

Distinktion - generisch, geschlechtsspezifisch und kulturell - sie zur vertieften

Auseinandersetzung mit moderner chinesischer Literatur und Kultur führte. Das

Abenteuer dieses Wechsels von einem Sprachhabitat (Derrida) in ein anderes, also

von der englischen und vergleichenden Literaturwissenschaft zur chinesischen,
sollte sich als hürdenreicher erweisen, als sie sich das vorgestellt hatte. Mit
zunehmender Bekanntheit ihrer Arbeiten bekam sie es mit dem heftigen
Widerstand der weissen, vorwiegend männlichen Sinologen-Kollegen in den USA

zu tun, die ihre eigene Expertise so gesichert hatten, dass alles als nicht-authentisch
verworfen werden konnte, was nicht eindeutig der traditionellen chinesischen Kultur
zuzuordnen war:

[A]s anyone working in non-Western cultures knows, the study of these cultures already
has well-established and at times obstinately defended territorial boundaries. Thus, one
cannot embark on the study of the literature of modern China, say, without somehow

running up against all the strategies that have long been in place to protect it against the
invasion by "aliens" - those who do not have or are not undergoing advanced formal
training in Chinese - such as myself. (Ever since my work became known, for instance,
there have been claims by various sinologists that I do not actually know Chinese or have
real knowledge about China and Hong Kong.).'1

Das moderne China wurde überdies in den USA über längere Zeit als Gegenstand
der area studies unter überwiegend sozial- und politikwissenschaftlichen Aspekten
untersucht. In diesem, in den Zeiten des Kalten Krieges ins Leben gerufenen und
somit auf die Bedürfnisse einer US-amerikanischen Politik der Feind-Überwachung

zurückgehenden akademischen Arrangement ging es nicht etwa darum, die

4 Chow 2010a: 24.



DE GRUYTER Fliehende Objekte — 93

chinesische Kultur um ihrer selbst willen zu verstehen, sondern vielmehr um eine

von harten geopolitischen Interessen geleitete Wissensproduktion, die dem eigenen

Umgang mit dem als feindlich imaginierten Fremden diente. Als Konsequenz davon

wurden China und die Chinesen zum Objekt von westlicher Forschung und

Befragung, während die solche Forschung betreibenden Subjekte - männlich,
weiss, der bürgerlichen Mittelklasse zugehörig - diese von ihrer eigenen,
westlichen Perspektive herkommend evaluierten. Zwar gab es unter den China-

Wissenschaftlern nicht nur konservative, sondern auch maoistische bzw. politisch
links stehende Persönlichkeiten, jedoch wurde von letzteren kein Versuch

unternommen, wirkungsmächtige Aspekte von Kolonialismus oder Postkolonialismus

mit China in Verbindung zu bringen. Man glaubte, sich diese Unterlassimg leisten

zu können, obwohl die moderne chinesische Geschichte in grossem Mass betroffen

war von den seit 500 Jahren andauernden, erniedrigenden kolonialen Bedingungen
der Begegnung zwischen der nicht-westlichen Welt mit dem Westen.

Rey Chow war eine der ersten Intellektuellen, die auf die Notwendigkeit
aufmerksam machte, die chinesische Moderne unter den Bedingungen des westlichen

Imperialismus anders zu lesen, als das eine europäisch gebüdete Elite vor dem

Hintergrund ihrer eigenen Vorurteile und Wahrnehmungen leisten konnte. Gemäss

Chow haben Einsichten, welche Edward Said auf die Formel des Orientalismus

gebracht hatten, zu einem Paradigmenwechsel geführt. Das Verschwinden oder

Schweigen der „untersuchten" nicht-westlichen Gemeinschaften müsse durch eine

Erweiterung des Horizonts mithilfe von Fragen nach dem Status der Untersucher

rückgängig gemacht werden, statt kulturelle Differenzen unter Ausklammerung der

iterierenden Subjekte schlicht als Tatsachen zu setzen. Neben Edward Said und
anderen postkolonialen Kritikern des westlichen Monologs über andere Kulturen
wird von Rey Chow die Arbeit Gayatri C. Spivaks als beispielhaft für die Schaffung

von Bedingungen genannt, welche es ermöglichen, den Blick des akademischen

Diskurses vom Subjekt-Objekt-Binarismus der europäischen Aufklärung wegzuwenden

und zur kritischen Beobachtung westlicher China-Forscher fortzuschreiten.

Ein solches Unternehmen dreht den Spiess um und macht die Forscher selbst

zu Objekten der Untersuchung. Dies impliziert in der Folge, andere Kulturen und
ihre je eigenen Stimmen neu auch im Wissenschaftsdiskurs als Subjekte der

Forschung zu positionieren. Es muss angesichts der Komplexität der theoretischen

wie politischen Implikationen kultureller Legitimation vielleicht deutlich gesagt

werden, dass es nicht Rey Chows Anliegen ist, China zu einem postkolonialen
Staat zu machen oder einfach das Diskursmonopol auf ethnische Intellektuelle

zu übertragen. Vielmehr geht es ihr darum, die Geschichtsschreibung methodologisch

abzurücken vom forschenden Blick auf vermeintlich rein Chinesisches

(Ereignisse, Texte, Repräsentationen) und stattdessen den Nötigungen und

Einschränkungen mehr Aufmerksamkeit zu schenken, welche die chinesische und



94 — Andrea Riemenschnitter DE GRUYTER

andere nicht-westliche Geschichten in eine fremdbestimmte Richtung lenkten. Das

darf allerdings nicht als Aufbietung eines Realitätspostulats im Widerstand gegen
einen im westlichen akademischen Diskurs üblichen, hohen Abstrahierungsstandard
des Theorieapparats erfolgen, sondern muss beides leisten: theoretisch hoch
entwickeltes Argumentieren und Wachsamkeit gegenüber allen verdeckt imperialistischen

Universalisierungstendenzen. Chow erläutert:

Indeed, it is the inextricable mutual entanglement of both kinds of practices - that of being
sophisticatedly theoretical and that of being vigilant against the many guises of imperialism

- that makes postcolonial studies such an intellectually exciting event. Yet precisely
because of this two-pronged nature of its articulation also, postcolonial studies is potentially

disturbing, and forces of subordination and delegitimation are at work even as the
field gathers momentum.5

Aus diesem Grund möchte Chow die postcolonial studies auch nicht als eine von
vielen modischen Strömungen in der universitären Theorie-Landschaft verstanden

wissen, die irgendwann durch Neues ersetzt werden können. Sie zieht es vor, diese

als eine Art von alternativer Gelehrsamkeit zu betrachten, die gleichzeitig Fragen

disziplinären Wissens kritisch durchleuchten und auf fortdauernde Bedingungen

von Ungleichheit, die solches Wissen in seinem Umgang mit ethnischer oder

kultureller Differenz begleiten, aufmerksam machen kann. Die postkoloniale
Differenz hat für sie bleibende Bedeutung als Inhalt jeglicher Lektionen über
kulturelle Legitimation, denn die vielfältigen Wissenspraktiken entstehen und
wachsen nach wie vor nicht unter gleichen Bedingungen.

2 Die Transformation affektiver Dispositive
in der Moderne: Weiblichkeit, Exil,
Barbarei, Bindung

In ihrer ersten Monographie, Woman and Chinese Modernity (Chow 1991), untersucht

Rey Chow die Rolle von Frauenbildern verschiedener modernistischer
Autorinnen, Autoren und literarischer Schulen für die Entwicklung politischer
wie ästhetischer Visionen für ein modernes China seit dem Beginn des 20.

Jahrhunderts. Aspekte traditioneller visueller Fetischisierung von Frauen werden

5 Chow 2010a: 28.



DE GRUYTER Fliehende Objekte — 95

ebenso analysiert wie ein lange vernachlässigtes Genre, das Frauenrollen nicht
radikal neu erfinden wollte, wie in den linksorientierten Schriften, sondern

vielmehr von innen heraus und behutsamer modernisierte.
Das zweite Werk, Writing Diaspora. Tactics of Intervention in Contemporary

Cultural Studies (Chow 1993), befasst sich mit den unterschiedlichen

Essentialisierungen Chinas - als alte, ruhmreiche Zivilisation und als kommunistischer

Welterlösungs-Traum, um beiden aus einer diasporischen Perspektive der

zwischen den Stühlen britischer Kolonialherrschaft und maoistisch-nationalistischer

Hegemonialansprüche sitzenden Phantomgemeinschaft der Hongkonger
eine Absage zu erteilen. In ihrer dritten Monographie, Primitive Passions:

Visuality, Sexuality, Ethnography and Contemporary Chinese Cinema (Chow 1995),

unternimmt es Chow, die während der 1990er Jahre erfolgreichen, häufig als auto-

orientalistisch gebrandmarkten Filme der sogenannten fünften Generation chinesischer

Filmemacher auf ihren Umgang mit den technischen Möglichkeiten
des Mediums in einem Kontext ethnographischer Repräsentationsstrategien zu

verorten. Zhang Benzi betont, dass Chows Ansatz als Alternative zur westlichen

Haltung zu sehen ist, die fremde Kulturen lediglich als unerschöpfliches
Ausstellungsreservoir betrachtet, das man nach Belieben vom eigenen

Standpunkt her arrangieren und interpretieren kann. Die fünfte Generation habe

einen autoethnographischen Diskurs in die Kinos gebracht, der selbst gesetzte,
subversive und provokative Ausstellungsordnungen ins Leben rief. Diese bieten
dem westlichen Blick die Stirn - bei gleichzeitiger Partizipation an dessen

ökonomischen, politischen und sonstigen Zwecken. Damit tragen sie dem

Umstand Rechnung, dass konventionelle epistemologische Grenzziehungen in der

Kulturproduktion der postmodernen Welt fragwürdig geworden sind:

In Chow's opinion, "since 'the other' has always already been classical anthropology's
mise-en-scene, this necessary dialogue between anthropology and film cannot simply be

sought in the institutionally othered space of an oppositional stance toward 'alternative'

or 'third' cinema", but rather "in the shared, common visual spaces of our postcolonial,
postmodern world" (28). In other words, "when the conventional epistemological division
between 'third world' and 'first world' breaks down", "the mediatized image of an 'other'
becomes an index to primitive passions not only in the West but in China as well" (28).6

In ihrer Monographie Sentimental Fabulations, Contemporary Chinese Films:

Attachment in the Age of Global Visibility (Chow 2007) untersucht Chow

zeitgenössische chinesische Filme, in welchen sie ein wirkungsmächtiges und für
die globalisierte Zukunft wegweisendes, neues Dispositiv des Sentimentalischen

6 Zhang 1998: 4.



96 — Andrea Riemenschnitter DE GRUYTER

erkennt und herausarbeitet. In drei thematischen Fokussierungen - Gedächtnis, Exil
und Verwandtschaft - analysiert sie die filmische Auseinandersetzung mit
Gefühlen, die chinesisch akkulturierte Akteure in die gegenwärtige Welt einschreiben

und von denen sie sich steuern lassen. Transnational chinesisch codierte Filme

von Ann Hui, Lee Ang, Li Yang und Zhang Yimou stehen im Mittelpunkt ihrer
Reflexionen. Im Nachwort der Studie bezieht sie sich auf eine Interview-Aussage
des taiwanischen Regisseurs Lee Ang. Dort schildert er den enormen Einfluss eines

chinesischen Klassikers aus dem Jahr 1963 - Li Hanxiangs Version der antiken

Legende des tragischen Liebespaars Liang Shanbo und Zhu Yingtai - auf sein

eigenes filmisches Schaffen. Dies aufgreifend kontrastiert Chow die Geschichte

von Liang und Zhu mit der Verwandtschafts-Konfiguration in Lees Brokeback

Mountain (2005). Beide Narrative arbeiteten mit homosexuellen Beziehungs- und

homosozialen Verbrüderungs-Szenarien; jedoch sei der erstere eher ein Fall romantischer

Rebellion, während der letztere zwar nicht chinesisch aussehe, aber die

unterdrückte Liebesgeschichte in einer eher typisch chinesischen Konfiguration
von selbstauferlegter Anpassung, Aufopferung und Unterdrückung entfalte.

Dieses soziale Muster nennt Chow in Abgrenzung zum Revolutionär-Nomadischen
sentimentalisch. Das auch als Affekt-Muster beschriebene Dispositiv gilt ihr frei nach
Lee Ang als „Grosses chinesisches Thema":

The Great Chinese Theme... lovers who, because of the strictures of filial piety and duty,
cannot speak openly about their romantic feelings. I assimilate; I eat bitterness; I efface

myself if I have to.7

Dieses Narrativ propagiert Sesshaftigkeit, Verträglichkeit und Kompromissbereitschaft,

was im Fall bewusster Akzeptanz eine Art resigniert-selbstironischer

Haltung hervorrufen kann: „ich passe mich an; ich leide; ich lösche mich notfalls
selbst aus."8

Wie bereits in ihren anderen Publikationen thematisiert Chow auch hier die im
ästhetischen Schein der Kinoleinwand verborgene Reflexion von politischen
Machtstrukturen und gesellschaftlichen Prozessen, die sich in der Folge der

Globalisierung des neoliberalen kapitalistischen Systems konsolidierten. Ihr

Schwerpunkt richtet sich insbesondere auf kulturelle Repräsentationen, die sich mit
den Aushandlungs-Spielräumen regionaler Traditionen auseinandersetzen. Häufig
tritt eine Fluchtbewegung, ein „Fliehen der Objekte"9 wie im eben genannten Beispiel

7 Lee Ang in Chow 2007: 196-200.
8 Chow 2007: 196.

9 Chow 2010b.



DE GRUYTER Fliehende Objekte — 97

in der Weise in den Vordergrund, dass ein chinesisches Thema sich unmerklich
in einem amerikanischen Western einnistet, oder aber eine antike chinesische

Legende überraschende Züge der gemeinhin rein westlich besetzten Moderne trägt.
Das semantische Feld der Vision, mit den wichtigen Leitbegriffen von Visualität,
Visibilität und Sicht-Haben, wird in Text-, Bild- und Film-Analysen ausgelotet
und dessen kulturelle Wirkung mit der ideologischen Konfiguration der

Postmoderne konfrontiert. Es wird aufgezeigt, wie die Filme einem Paradigma des

Postkolonial-Visuellen verpflichtet sind und aufder Basis entsprechender historischer

Erfahrungen alte wie neue soziale Ungleichheiten in moralischen Fabeln

durcharbeiten.

3 Kulturkritik als Frage nach den

Produktionsbedingungen von Wissen

Darüber hinaus macht Chow mit ihrer Arbeit auf die prekäre Position postkolonialer

Intellektueller in der Weltgesellschaft aufmerksam, wobei sie das

Weiterleben kolonial-imperialistischer Attitüden, Politiken und Poetiken
aufdeckt. Ihr Augenmerk richtet sich auf die Gefährdung des Poststrukturalismus
als kritisches Analyseinstrument durch vermeintlich ethisch-phüosophisch,
tatsächlich aber ethnisch begründete Vorgaben der Rezeption.10 Sie verwirft
deshalb eine von ihr im Kontext akademischer Macht- und Verteilkämpfe entlarvte
ethische Überschreibung des Poststrukturalismus als den globalkapitalistischen
Regimes schon wieder dienstbar gemachtes - und damit nicht mehr oder noch
nicht genügend selbstreflexives - Modell. Ihre eigene Methode lässt sich als

Metakritik beschreiben, die aus einer Irritation heraus entwickelt wurde. Diese

Irritation wird allerdings nicht nur von den ästhetischen Texten selbst, sondern
auch in signifikanter Weise von deren Rezeption ausgelöst.

In ihren globalisierungskritischen Analysen interessiert sich Chow besonders für
postmoderne Konfigurationen von textueller Gewalt. Sie geht im Foucaultschen Sinn

davon aus, dass in kulturellen Repräsentationen Worte und Bilder gewaltsam zu
einem mehr oder weniger homogenen Ganzen, einem Bedeutungszusammenhang

zusammengerissen wurden und von der Analytikerin zumindest teilweise wieder

freigesetzt werden müssen. Ist es aus Sicht der Analytikerin bereits schwierig genug,
das Erbleichen, Erröten oder Erzittern der in Texte gebannten Wörter/Signifikanten

10 Chow 2002.



98 — Andrea Riemenschnitter DE GRUYTER

seismographisch genau zu erfassen, so erleichtert und erschwert die Rezeption diese

Aufgabe gleichzeitig. Sie erleichtert sie, wo sie die Erschütterungen anzeigt oder

die Inhalte durch gewaltsame Interpretation sogar gleichsam zur Rebellion gegen
die Form zwingt (oder umgekehrt); sie erschwert sie, wo ein Text in der Rezeption

ideologisch vereinnahmt oder geglättet wurde, was unter anderem daran liegen
kann, dass die Interpretin mit von der Textproduktion stark abweichenden

Agenden gearbeitet hat. Das Verfahren Chows schliesst substantielle Kritik am
Poststrukturalismus und seinen Vordenkern nicht aus, ruft aber wesentlich
dazu auf, dessen ursprüngliche, nach wie vor gültige Zielsetzungen auch noch im
Chaos einer sich erst formierenden posteuropäischen, d.h. posteurozentrischen

Weltordnung unbeirrt im Blick zu behalten.

In der Studie Ethics after Idealism: Theory, Culture, Ethnicity, Reading (Chow

1998a) entwickelt Chow ihre grundlegende methodische Frage am Beispiel der

unsichtbaren, mitunter auch maskierten oder verhängten Codierungen zweier
amerikanischer Theorie-Schulen, mit denen sie als junge Komparatistin konfrontiert

war: der Schule der Critical Theory und den Vertretern der Cultural Studies, welche
als Schule zu bezeichnen nicht ganz angemessen, weil allzu homogenisierend ist.
Beide Richtungen sind aus dem Poststrukturalismus hervorgegangen, sollten sich

jedoch in Fragen kultureller Hierarchien grundsätzlich unterscheiden - was
allerdings nicht immer tatsächlich der Fall ist. Die Unterschiede liegen weniger in den

verwendeten Begrifflichkeiten, die oft identisch sind, als in deren jeweils vorgetragenen

argumentativen Kontexten. So positioniert sich die Critical Theory in ihrer
philosophisch anspruchsvollen Auslegung als eine Art Aristokratie intellektueller
Kreise, während die Cultural Studies ethnisch markiert und einem weitgehend
theoriefreien Realismus alltäglicher Lebenswelten der anderen zugeschlagen
werden. Das Konzept der Otherness leitet beide Unternehmen, jedoch adelt sich die

Critical Theory durch ihre Auseinandersetzung mit interner Alterität elitekultureller
Repräsentationen, wobei das Andere innerhalb von Sprache und Text zum
Gegenstand gemacht wird, im Vergleich zu den Cultural Studies, denen als

Thema das Aufspüren von Ungleichheit, Orientalismen und Subalternisierungen
in kulturellen Performanzen, mit anderen Worten das Andere ausserhalb

von Sprache und Text,11 zugewiesen ist. Sogar feministische Theoretikerinnen werden

von dieser Tendenz nicht ganz freigesprochen, müssen sie doch in der
Konkurrenz mit dem ethnisch definierten Anderen um ihre eigene, privilegierte
Minderheitsposition im akademischen Diskurs fürchten. In diesem Argument
Chows manifestiert sich eine kontinuierliche, stark polarisierende Tendenz, die

11 Chow 1998a: 5.



DE GRUYTER Fliehende Objekte — 99

zwar ihren Standpunkt unterstreicht, dabei aber in vielen Richtungen aneckt,

Idiosynkrasien wachruft und der Verbreitung ihrer Erkenntnisse nicht immer
förderlich ist.

Ihre eigenen Erfahrungen mit der Rezeption ihres Werks wirken für sie ebenso

erkenntnisleitend wie andere Parameter der Dekonstruktion, weil ihre Kritiker
mitunter unverblümter aussprechen, was vorsichtigere Dekonstruktivisten sich
vielleicht nicht einmal zu denken erlauben (aber aus eigenem Interesse auch nicht

engagiert bekämpfen) würden. Als Beispiel nennt sie abschätzige Bemerkungen
über ihren Status als „woman of color". Ganz falsch ist das nicht, denn ihre

Provokationen gehen tatsächlich von ihrer Erfahrung einer mehrfachen

Marginalisierung ihrer Persönlichkeit aus, die dazu führten, dass sie sich in
hochkomplexen, politisch-eth/n/ischen Verstrickungsszenarien behaupten musste. Ihre

unverblümte Diagnose dieser unbequemen Situation, die Intellektuelle ihrer
Herkunft irgendwo zwischen halbherzigem Profitieren von poststrukturalistischer
Minderheitenpolitik und aufrichtigem Kämpfen für ethnische Gleichberechtigung

verortet, erbringt einen weiteren, substantiellen Beitrag zur kritisch-theoretischen
Reflexion der Produktionsbedingungen kulturellen Wissens.

Es geht Rey Chow mit anderen Worten darum, ein in zwei Richtungen
wirkendes Missverständnis auszuräumen. Einerseits wehrt sie sich gegen die

Vorstellung, nur die westlich-europäische Kultur- und Wissensproduktion sei

der differenzierten Denkoperationen würdig, die mit den Methoden der
kritischen Theorie verbunden werden. Hier verwendet sie Gayatri C. Spivaks Formel

der „Only-the-West"-Liga zur Charakterisierung eines Werturteils, das sich
Hochkultur nur in der Form westlicher Kultur vorstellen kann und die
nichtwestlichen Anderen auf den Platz populärkultureller Diversität weist. Dies

hängt kulturpolitisch gesehen auch damit zusammen, dass nicht-europäisch-amerikanische

Philologien in den Curricula westlicher Mittelschulen und Universitäten
einen untergeordneten Status einnehmen und auf eine Geschichte als

Informationswissenschaften für militärische Zwecke zurückblicken. Andererseits

warnt Chow Anhänger der Cultural Studies davor, die kritische Theorie mit
dem Hinweis auf deren kolonial-imperialistische Ursprünge von ihrer eigenen

Wissensproduktion von vornherein auszuschliessen. Sie weist darauf hin,
dass beim theoriegeleiteten, anti-imperialistischen Studium nicht-westlicher
Kulturen kein moralisches Überlegenheitsgefühl kultiviert werden darf, welches

u.a. verhindern würde, lokale Kulturpolitik kritisch zu betrachten. Stattdessen

verführen derartige Strategien der wohlwollenden Re-/Konstruktion dessen, was
als indigene Theorien mehr oder weniger zufällig aufgegriffen wird, dazu, dass

Kultur zu einer stabilen, idealisierten Essenz stilisiert wird, die wie ein monolithischer

Block ausserhalb der Dynamiken von Geschichte, Sprachpraxis und
Mediation im Raum steht.



100 — Andrea Riemenschnitter DE GRUYTER

Eine Äusserung von Harold Bloom dient Chow als Leitmotiv bei ihrer
Dekonstruktion des akademischen Theorie-Idealismus, der aus ihrer Sicht als

residuales Symptom imperialer Strukturen den Poststrukturalismus heimsucht:

I would say that there is no future for literary studies as such in the United States.

Increasingly, those students are being taken over by the astonishing garbage called

"cultural criticism".12

Hierin zeigt sich gemäss Chow die Arroganz, aber auch die nützliche Ignoranz, mit
welcher das intellektuelle Establishment seine Diskursmonopole verteidigt.
Weitreichende Folgen für ihre akademische Karriere hatte ihre Kritik an einer

Gruppe amerikanischer Sinologen, die das antike China zum Inbegriff des „idealen
Anderen der westlichen Moderne" gemacht hatten und dabei dem modernen

China jegliche Eigenleistung in Kultur und Ästhetik absprachen. Kontaminiert von
westlich-moderner Kultur, sei die chinesische Moderne in den Augen dieser Experten

lediglich ein unbefriedigendes Derivat. Dasselbe wird leider immer noch in

grossem Stil ethnisch markierten, also nicht-weissen Mitgliedern postkolonialer
Gesellschaften angesonnen. Wie Chow in ihrem Beitrag zur postkolonialen
Sprachpraxis ausführt, gibt es mittlerweile kommerzielle Unternehmen, die Mittel

zur Anpassung von Hautfarbe und Akzent an die Standards der ethnischen Mehrheit

in den führenden Wirtschaftsnationen vertreiben.13 Mithüfe von plastischen

Begriffen wie demjenigen eines coercive mimeticism - er dient als Formel

für die erzwungene Anpassungsleistung ethnisch stereotypisierter „Anderer" in
Kolonialgesellschaften, wirkt jedoch wie oben beschrieben unterschwellig in der

gegenwärtigen Weltgesellschaft mit ihren eurozentrischen Hierarchien fort - hat

Rey Chow ihren institutionenkritischen Ansatz im Lauf ihres Wirkens kontinuierlich
weiterentwickelt. Ein aussagekräftiges Beispiel für die Tragweite verinnerlichter
kultureller Hierarchien ist eine Bemerkung ihres amerikanischen Professors zu

ihrem Schreibstil:

"You have one of those things offered by a colonial education - a clear writing style,"
wrote a professor on my assignment at graduate school. I received an "A" and have long
forgotten the topic, but this remark [...] left such a deep impression that it is still vivid in

my mind after decades. [...] The pause this remark gave me had something to do with its

declarative mode [...] The clarity of my writing was not really mine or about me, but the

outcome of a particular historical condition.111

12 Interview "Bloom and Doom", geführt von Ken Shulman, Newsweek, 10. Oktober 1994, S. 75; Eal, 1.

13 Chow 2014: 1-10.
14 Chow 2014: 35-36.



DE GRUYTER Fliehende Objekte — 101

Hongkongs intrikate Sprachsituation zwischen Kantonesisch, einem alles andere als

eindeutig postkolonialen Standard-Chinesisch und Kolonial-Englisch dient Chow

wiederholt zur Veranschaulichung der psychologischen Tiefenwirkung vermeintlich
oberflächlicher Bildungsentscheidungen. Die Tatsache, dass die sinophone
Mehrheit der Hongkonger Bevölkerung in der Schule qua Lehrplan englisch lernt,
die koloniale Minderheit sich jedoch den Luxus leistet, keine chinesischen

Sprachkenntnisse - vom Kantonesischen ganz zu schweigen - zu erwerben, konsolidiert

eine Mauer des Schweigens und der Ignoranz zwischen den beiden

Gesellschaftsgruppen. Der im Zuge des Handover 1997 vom chinesischen Regime

aus der South China Morning Post entlassene Cartoonist Larry Feign brachte eine

Reihe von Folgeerscheinungen dieser Politik auf den Punkt, indem er die darin
enthaltene Komik freisetzte. Auf einem der beliebten Lily Wong Cartoons mit dem

Titel „Ying Man"15 sind zwei Männer zu sehen, auf deren bedruckten T-Shirts Wörter
der jeweiligen Fremdsprache zu sehen sind. Der Amerikaner schmückt sich mit
einem unsinnigen Schriftzeichen, während der Hongkong-Chinese wahllos

zusammengewürfelte englische Wörter zur Schau stellt. Der Kommentar zum
Büd blendet den pseudochinesischen Nonsense scheinbar völlig aus:

(n) English: once the living language of Shakespeare; now being bludgeoned to death by
Japanese garment manufacturers.

(Englisch: Einst die Sprache Shakespeares, jetzt zu Tode geprügelt durch japanische
Bekleidungshersteller.)

Chow bemerkt hierzu, Feign nutze Stereotypen in seinen Cartoons. Jedoch

illustrieren die Bilder weniger seine Texte, als dass sie als anarchische Exzesse

über ihr Ziel hinausschiessen, Plattitüden und Stereotypen gleichsam ins
Schaufenster der eher nüchtern formulierten Kommentare stellen. Das Lachen

richtet sich gegen die Urheber dieser ethnischen Stereotypen, indem gezeigt

wird, dass sie nur funktionieren können, weil das Subversive der antikolonialen
Mimesis unerkannt bleibt. So erschliesst sich die kritische Spitze der Cartoon-

Kunst aus der unkonventionellen Stereotypen-Nutzung. Eigentlich dem Staat als

Aufgabe obliegend, gewinnen eingeweihte, interlingual operierende Leser aus
der Feder seiner Kritiker kulturelles Kapital für eine nunmehr potentiell
anarchische Solidarisierung mit den Kolonisierten. Die Unzufriedenheit gerade des

chinesischen Staates und seiner Vertreter mit der antikolonialen, respektlosen
Kunst des Amerikaners Feign führte zu seiner Entlassung, aber auch zu

15 Englisch; Chow 2002: 78.



102 — Andrea Riemenschnitter DE GRUYTER

stereotypisierter Kritik an seiner Person. Es scheint, dass es relativ gleichgültig
ist, mit welcher Art von Staat der Cartoonist es zu tun hat: die Ignoranz
gegenüber dem ideologisch konstruierten Anderen scheint strukturell verbindlich.

Der Cartoon Ying Man wurde von staatstreuen chinesischen Kritikern an
der kritischen Adresse vorbei wörtlich gelesen: als Asiaten herabwürdigendes
Produkt eines westlichen Geistes. Geflissentlich übersehen wurde die Tatsache,
dass das Bild eine Irritation in beide Richtungen zeigt. Das zusätzliche Stereotyp
der Fetischisierung fremder Schriften durch westliche Konsumenten vernichtet
also in der Irritation der Wechselseitigkeit die Superioritätslogik des „English-
being-abused-by-barbaric-yellow-people".16 Was die Kritiker aus der VR China

auch übersahen: sie verhielten sich monolinguistisch, genau wie der stereotypisierte,

in Hongkong lebende Engländer, der den Kommentar zu den Bildern

spricht. Feigns Cartoon hingegen verlangt von seinen Lesern gelebte

Heteroglossie und die Fähigkeit, beide Schriften lesen zu können. Erst dann

stellt sich die Erkenntnis ein, dass es sich um wechselseitige Praktiken der

kommunikativen (Nicht-)Verständigung handelt. Ein weiterer Cartoon, in
welchem ein Engländer darüber staunt, dass sein Kollege „Danke" im lokalen Idiom
(verkannt als Standardchinesisch) sagen kann, verlagert dasselbe Prinzip in den

alltagspragmatischen Umlauf. „Sik gong", Sprechen können, lässt den hetero-

glossischen Kollegen in seiner Antwort kritisch-verständnislos auf diese

Arroganz des Kolonialherren reagieren.17 Der Cartoon „Faat Yam"18 funktioniert
wie eine Kehrseite der beiden vorgängigen Beispiele. Ein kaukasischer Sprecher

fragt Hongkong-Chinesen nach dem Weg zur Toilette und erntet nur
Ratlosigkeit. „Was er wohl gemeint hat?", fragen sie sich nach seinem
verzweifelten Abgang. Es klang zwar kantonesisch, aber das konnte es ja gar
nicht sein. Der Kommentar:

Faat Yam (n.) Pronunciation: a lost cause for foreigners attempting Cantonese. If, by sheer

accident, you do say it right, people will only assume you were actually mispronouncing
something else!

(Aussprache: Ein verlorener Posten für Ausländer, die sich die Mühe machen, kantonesisch

zu lernen. Selbst wenn du aus Versehen etwas richtig sagst, wird man
gewohnheitsmässig davon ausgehen, du meintest etwas ganz anderes, das du nur nicht
richtig aussprechen kannst!)

Mit anderen Worten: die Einheimischen haben gelernt, ihre eigene Sprache von
den Mitbürgern als so minderwertig wahrgenommen zu sehen, dass sie von der

16 Chow 2002: 91.

17 Feign 2015: 130.

18 Chow 2002: 76.



DE GRUYTER Fliehende Objekte — 103

interlingualen Kommunikation grundsätzlich auszuschliessen ist - wie etwa

Vogelzwitschern oder Wolfsgeheul.
Was hier in der Differenz von Bild und Bild-Kommentar zur Sprache kommt, ist

diesmal das Gegenteil und die Konsequenz des westlichen Superioritäts-Habitus. Ein

Westler (vermutlich der assimilierte Ausnahme-Amerikaner) hat tatsächlich die

Sprache der Lokalen gelernt. Da dies aber so ungeheuer selten vorkommt, rechnen

seine Gegenüber nicht damit, sondern mühen sich sichtbar ab, den Sinn des

Gesagten in ihrer Vorstellungswelt des Erwartbaren angemessen unterzubringen.
Das Erwartbare aber ist der von beiden Seiten als einzig gültig in der interkulturellen
Kommunikation gesetzte Sprach-Code des Cartoons „Ying Man". So gerät der „weisse

Kantonese" in eine unmögliche Kommunikations-Situation, indem er seine lokalen

Ansprechpartner im ausgegrenzten Jargon der Anderen anspricht. Es gibt sicherlich
mehrere Orte, wo die Situation dadurch komplizierter wird, dass sogar noch ein

dritter Code im Spiel ist, hier angedeutet durch die dreisprachige lexikalische

Anordnung. In ironischer Demontage der eingefleischten Hierarchien finden sich

links im Bild zuerst die chinesischen Schriftzeichen, welche im Kantonesischen und
Chinesischen zwar gleich geschrieben, aber je anders ausgesprochen werden.

Danach etwas kleiner der kantonesische Begriff in westlicher Umschrift.

Schliesslich, geradezu winzig, die englische Übersetzung des Begriffs. Hongkong
ist ein Ort, der bekannt ist für dieses Gleiten zwischen verschiedenen Idiomen.

Ausländer, die chinesisch sprechen, sind inzwischen auch dort keine Seltenheit.

Kantonesisch lernt aber nur eine verschwindende Minderheit - eine von vielen

Beschwerden, die Rey Chow an den westlichen Universitäts-Kanon richtet. Es

gibt ausserhalb Chinas kaum ein Institut, an dem nicht nur das nördliche

Standard-Chinesisch, sondern andere, regional wie transnational bedeutsame,
sogenannte Minderheiten-Dialekte gelehrt würden. Die grosse Mehrheit chinesischer

Diasporas - auch ausserhalb Asiens - spricht aber südchinesische Dialekte wie
Hakka oder Kantonesisch. Diese haben im globalisierten akademischen

Wissenskanon keinen Ort.19 Chows Aufmerksamkeit richtet sich insbesondere auf
solche, scheinbar nebensächliche Details, die bei ihr allerdings zu aussagekräftigen

Symptomen asymmetrischer kultureller Produktionsbedingungen werden.

4 Die Selbstverkennung des Poststrukturalismus

Mit sowohl kritischem, als auch selbstkritischem Blick betrachtet Rey Chow die
Rolle der Intellektuellen in diesem Prozess und überträgt ihre Lesart von

19 Chow 1998b.



104 — Andrea Riemenschnitter DE GRUYTER

Benjamins Figur des Übersetzers als Überbringer von Nachrichten über aussterbende

Traditionen auf die postkoloniale Intellektuelle und ihre institutionelle
Umgebung. Die unter den ideologischen Vorgaben ökonomischer Globalisierung
bei gleichzeitiger strategischer Aufrüstung entstandene Landschaft
regionalwissenschaftlicher Forschungseinrichtungen brachte einerseits Experten hervor,
deren Wissensproduktion der Kalten Kriegs-Logik, mithin einer Logik strategischer

Ziele, verpflichtet war. Damit wurde vielerorts die durch neue theoretische

Impulse wie den Poststrukturalismus eröffnete Chance, mit anderen Kulturen
als ebenbürtigen Partnern in flexiblen, selbstreflexiven Kommunikationsund

Aushandlungsprozessen zu interagieren, gegen eine selbstreferentielle

Wissensgenerierung über die anderen eingetauscht. Wie ihr Beispiel Derrida

zeigt, hat der Poststrukturalismus diese Entwicklung mitgesteuert, indem

er sein Unverständnis der asiatischen Kulturen mit der Maske eines fremdartigen,

nicht-logozentrischen Kultursystems verhängte. Andererseits verlagerte
sich in Europa die kritische, gegenwartsbezogene kulturwissenschaftliche

Asienforschung in einige Nischen postkolonial inspirierter, komparatistischer
Literaturwissenschaft, wo sie seit den 1980er Jahren weitgehend unbehelligt
von der Öffentlichkeit ihren Diskurs pflegte. Die gleichzeitige Bescheidenheit
der poststrukturalistischen Avantgarde gegenüber einem von ihr gesetzten

Nicht-Logozentrismus, der in anderen Kulturen am Werk sei, und ihre
Überheblichkeit gegenüber den Vertretern der Cultural Studies, welche lediglich
für die Dokumentation der (nur als interne Angelegenheiten wahrgenommenen)

gesellschaftlichen Realien dieser fremden Kultursysteme zuständig zu sein

hatten, führte zu einer unglücklichen Kompartmentalisierung der akademischen

Wissensproduktion:

Globally, hence, it is as though modernity had, by the twentieth century, compartmentalized

the world into two apparently disjointed but in fact mutually implicated halves: in the

industrialized West, an avant-garde linguistic drama, staged first through (romanticism
and) high modernism and then through poststructuralist theory, driven by a fervently
puritan resistance against progressive intstrumentalism; in the developing Rest, a

characteristically desperate effort to bring the native culture up-to-date by reinforcing (rather
than resisting) such progressive instrumentalism, so as to survive the trauma that is the

obligatory and demeaning encounter with Westerners. On the one side, the fate of aesthetic

or critical language was to become ever more specialized, unreadable, and thus
superfluous (so that, or so the fantasy goes, it cannot be easily appropriated); on the other side,
the practical task faced by politicians, bureaucrats, intellectuals, and culture workers alike

was rather that of creating a language that can be properly functional, communicative, and

useful - a tool, precisely, for purposes of national and cultural self-strengthening.20

20 Chow 2006: 64-65.



DE GRUYTER Fliehende Objekte — 105

Wie Chow für den amerikanischen akademischen Betrieb anmerkt, hat sich dieser

Diskurs überdies noch zu wenig vom Paradigma des „Europe and Its Others" lösen

können, um zu Fragestellungen zu gelangen, die die Blickrichtung mehr auf die

Befindlichkeiten und Handlungsoptionen strategisch unterlegener, nicht-westlicher
Gesellschaften in der Globalisierungs-Weltordnung lenken. Das trifft umso mehr für
die europäische Situation zu, als universitäre Disziplinen dort im Gegensatz zu den

USA nur mit äusserster Zurückhaltung asienwissenschaftliche Fachvertreter in
ihren Lehrkörper aufnehmen; auch bei der Förderung von interdisziplinären
Forschungsprojekten ist die explizite Fokussierung auf posteuropäische kulturelle
Konstellationen noch eher selten. Chow erläutert den dafür nötigen
Perspektivenwechsel von „Europe and Its Others" zu einer Konfiguration, die sie

„Post-European Culture and the West" nennt, folgendermassen:

Whereas [...] the first paradigm indicates a semiotic relationship that stabilizes Europe as

the grid of intelligibility to which may be added more and more others, the second

paradigm would signify that, even in the seemingly narcissistic or obsessive preoccupation
with itself, a culture such as postcolonial India, postcolonial Africa, Spanish America,
modern Greece, or modem Japan already contains, in its many forms of self-writing,
imprints of a fraught and prevalent relation of comparison and judgment in which
Europe haunts it as the referent of supremacy. In this latter paradigm, the conjunction
and is not a matter of taxonomic addition or inclusion. Rather, it designates a relation of
temporality, with Europe being experienced not exactly spatially (as a chartable
geographical location) but much more as a memory, a cluster of lingering ideological and

emotional effects whose force takes the form of a lived historical violation, a violation that

preconditions linguistic and cultural consciousness.21

Stabilisiert die Anordnung von „Europa und seinen Anderen" Europa als

die grundlegende epistemische Matrix, in der so viele Andere einsortiert

werden können, wie man nur will, so bedeutet die zweite Formel von den

„posteuropäischen Kulturen und dem Westen", dass die Beschäftigung aussereuropäischer
Kulturen mit sich selbst schon von vornherein von Europa als Referenten der

Vorherrschaft heimgesucht, und ein unbehagliches Verhältnis von Vergleich
und Urteil vorgegeben bzw. tradiert wird. Europa addiert sich damit nicht einfach in
die zeitgenössischen Erscheinungsformen beispielsweise chinesischer Kultur
hinein. Es wird auch nicht so sehr räumlich, sondern vielmehr zeitlich verstanden,

als Erinnerungsspur und Anhäufung ideologischer und emotionaler Effekte, mit
anderen Worten, als ein im kulturellen Unbewussten verankertes Objekt,

welches noch lange nach dem Ende der aggressiven Phase europäischer

21 Chow 2006: 89.



106 — Andrea Riemenschnitter DE GRUYTER

Kolonialpolitik unvorhersehbare Wirkungen zeitigt. Die Theoretikerin entwickelt ihre

Verbindungslinie zwischen Poststrukturalismus, akademischer Komparatistik
und kriegerischen Sichtbarkeitslogiken am Beispiel des Abwurfs der Atombombe

am Ende des 2. Weltkrieges. Eine Politik des Ins-Visier-Nehmens der anderen

Kulturen, begonnen in aufklärerischen Missionen wie der Anthropologie und ins
Extreme weitergeführt in der Idee, mit dem Zerbomben von missliebigen Regimes

den Weltfrieden herbeiführen zu können, perpetuierte eine xenophobische

Weltwissensproduktion, deren Auswirkungen wir im Hier und Jetzt täglich zu

spüren bekommen. Dass überdies das Zerbomben inkompetent geführter Staaten

auch als interne Strategie vorstellbar und praktizierbar wurde, hat laut Chow der

Anschlag auf das Federal Büdding in Oklahoma City am 19. April 1995 gezeigt. Die

Täter gehörten der US-Miliz an.22

5 Westliche Konzepte als postkoloniale
Fundobjekte

Viele Konzepte, die Rey Chow mit Blick auf die nachhaltigen Effekte (post-)
kolonialer Herrschaftsstrukturen kritisch durchleuchtet, wurden ursprünglich
für den europäisch-aufklärerischen Theoriediskurs entwickelt. Im Folgenden
sollen einige für den postkolonialen Blick wichtige Anpassungen kurz vorgestellt

und erläutert werden.

Visualität

Neben dem militärischen Dispositiv eines Ins-Visier-Nehmens der Anderen sieht
Chow gegenwärtig noch weitere Indizien für die gegenwärtige Vorherrschaft des

Visuellen über die sprachliche Kommunikation. Zwei davon seien kurz benannt,
bevor ihre Überlegungen zu einer politischen Ökonomie des Sehens genauer
betrachtet werden können. Ein wichtiger Aspekt wird von der Figur der
ethnischen Zuschauerin konstituiert, die am Beispiel von Bertoluccis Film The Last
Emperor (1987) entwickelt wird. Ihre prekäre Situation ist dem Umstand geschuldet,

dass der Blick der von der westlichen Moderne geprägten chinesischen
Filmbetrachterin auf die eigene Kultur von einer hierarchisch angelegten

22 Chow 2006: 43.



DE GRUYTER Fliehende Objekte — 107

Fremdheitserfahrung gesteuert wird. Die Zuschauerin findet sich auf diese

Weise gefangen zwischen dem ethnischen Blick, der ihre Gemeinschaft im
Modus eines Anderen der europäischen Moderne repräsentiert, und dem Bild,
das behauptet, sie selbst zu sein.23 Die zweite Denkfigur fragt danach, was in der

Kulturproduktion getan wurde und in der Rezeption noch geleistet werden

muss, um die Gesetzmässigkeiten, aber auch die spezifischen Formen von
Gewalt der Gegenwartskultur sichtbarer zu machen. Chow hebt die kulturellen
Dynamiken und Apparaturen hervor, welche sich aus der Prosthesis des Sehens

entwickelt haben. Der Begriff der Sichtbarkeit erscheint ihr deshalb so wichtig,
weil das Visuelle inzwischen nicht länger ein Mittel der Verifizierung von Fakten

ist, die eine objektive Welt konstituieren, sondern vielmehr im Einklang mit
ökonomischen Interessen und ideologischen Prozessen produziert und
konstruiert wird. Aus diesem Grund alimentieren Bilder eine Domäne zunehmend

stereotypischer kollektiver Handlungsmuster, in deren Zentrum sich der Besitz

von Wissen und Macht mit Strategien permanenter Veränderung und
Unvorhersehbarkeit perpetuiert (Chow 2010a: 187):

[Vjision has become a totally open yet also totally treacherous minefield of negotiations.
Precisely because anything can be instantly transformed into electronic virtuality and

precisely because so many of our experiences now come to us first in the form of
technologically mediated images, the status of the visual as such is likely to become

increasingly polysemic, unpredictable, yet unavoidable.2''

Ihr Buch Sentimental Fabulations (Chow 2007) geht solchen Aspekten des Visuellen
im Rahmen einer chinesisch inspirierten Re-Figuration des Sentimentalen nach.

Dieses Kategorie des Sentimentalen positioniert sich in Abgrenzung zur
romantisch-nomadischen Rebellion wesüich-aufklärerischen Ursprungs. Vereinfacht

ausgedrückt ist es das duldsame, Kompromisse eingehende, die Bürde nachhaltiger
räumlicher und sozialer Bindungen auf sich nehmende Gegenprinzip zu einem

radikalen intellektuellen Nomadismus, wie er die Moderne des 20. Jahrhunderts
prägte.25 Zwei Filme Zhang Yimous dienen Chow zur Veranschaulichung der

23 Chow 2010a: 109 ff.
24 Chow 2007: 148.

25 Chows Kritik richtet sich gegen einen Begriff des nomadischen Denkens, wie er beispielsweise

von Deleuze ausgearbeitet wurde. Über Deleuze und Chows Kritik liesse sich mit Jiang

Rong weiter streiten, der in seinem Roman Lang Tuteng das mongolisch-nomadische Prinzip als

dasjenige äusserster Rücksicht und nicht-verschwenderischer Nachhaltigkeit setzt, während er

vor dem Hintergrund der Ausbeutung des Graslands durch staatlich geschützte hanchinesische
Unternehmer der gemäss ihrer Wertordnung sesshaften, in der Realität aber entwurzelten Han-

Bevölkerung Rücksichtslosigkeit, Feigheit und Gewinnsucht zuschreibt (Jiang 2004).



108 — Andrea Riemenschnitter DE GRUYTER

Einsicht, dass altruistisches Verhalten nicht immer eine hinreichende ethische

Grundlage hat und somit auch nicht zwingend eine bessere Welt schafft. Der Weg

zu dieser These führt über eine Fortentwicklung der Paradigmen von Visibilität und
Sicht-Haben als kontingentes sinnliches und kognitives Vermögen. Es geht hier um
eine betrügerische Dimension des Bildlichen im Kontext seiner Offenheit für
Interpretationen bzw. unkontrollierbaren Polysemie sowie seiner augenblicklichen
Übertragbarkeit in elektronische Virtualität. Die chinesische Rezeption von Zhangs

frühem, ein allegorisches China opulent visualisierendem Kino war nicht allzu

positiv gewesen und brachte ihm den Vorwurf von Auto-Orientalismus ein. Die

positive Dynamik ermöglichende Distanz des Spektakels eines westlich gefärbten
chinesischen Blicks auf das vergangene Eigene, welche von Zhang vermessen

wurde, wurde von diesen Kritikern (noch) nicht bemerkt. Sie verdeuüicht aber

genau das, was Chow an anderer Stelle einmal die empfindliche Gegenseitigkeit
der Übersetzung im Zwischenraum von Treue und Verrat genannt hatte: ein

Aufhorchen und sensibles Hineinhören in die dunklen Seiten interessengesteuerten
kulturellen Wandels.26 Zhangs Filme Happy Times (2000) und Keiner weniger (1999)

präsentieren sich erstmals in einem dokumentarischen, aufs Alltägliche gerichteten
Stil. Ihr vermeinüicher Realismus überzeugte chinesische Kritiker; sie lobten die

Filme sozusagen als Milieustudien. Tatsächlich, argumentiert Chow, illustrieren sie

Zhangs Konzeption des Visuellen als eine Arbeit zweiter Ordnung, als vermittelte
und vermittelnde Signifikation.

Happy Times erzählt die Geschichte eines gescheiterten Eheprojekts
zwischen einem frühpensionierten Fabrikarbeiter und einer mehrfach geschiedenen
Heirats-Unternehmerin. Ständig auf der Suche nach einer neuen, besseren Partie
stösst sie auf den frühpensionierten Fabrikarbeiter Lao Zhao, der ihr erzählt, er
betreibe ein florierendes Hotel. Die blinde Stieftochter der Frau wird zur
Schlüsselfigur, an deren Schicksal Zhang zeigt, wie die Ökonomie der Arbeit
einer Ökonomie der Performanz weicht. In diesem neuen gesellschaftlichen
Paradigma des gewerblichen Ausstellens von moralischen Prinzipien erscheint

Sehfähigkeit nicht mehr als das Gegenteil, sondern ein Korrelat von Blindheit.
Auch Altruismus wird unter diesen Umständen in Nietzschescher Manier als

moralisches Spektakel inszeniert. Die Stiefmutter „zeigt" dem potentiellen Freier
einen altruistischen Akt, als sie dem Mädchen Eiscreme vorsetzt. Sobald der

Freier die Wohnung verlassen hat, kann die milde Gabe zurück in den

Kühlschrank wandern. Lao Zhao seinereits „zeigt" seiner Künftigen seine gut
gemeinten Absichten, indem er ein Kartenhaus von Lügen und Betrügereien

26 Chow 2010b: 303.



DE GRUYTER Fliehende Objekte — 109

bezüglich seiner Gutsituiertheit aufbaut. Mit der Nutzung des Wissens der

eingeweihten Zuschauer wird ein post-humanistisches System der Zurschaustellung
entlarvt, in dem Sehen und Gewissen keine Einheit mehr bilden. Der Abstand

zwischen gut und gut gemeint zeigt laut Chow den Sprung der chinesischen
Gesellschaft in ein Regime der moralischen Skrupellosigkeit bar jeder
Zukunftsvision für eine kommende bessere Gemeinschaft wie (immerhin) noch

zu Zeiten des Maoismus.

Auch Keiner weniger arbeitet mit der veränderten politischen Ökonomie der
Sichtbarkeit. Eine junge Aushilfslehrerin soll während der Abwesenheit des

Lehrers eine dörfliche Zwergschule betreuen. Sie bekommt den Auftrag, kein
einziges Schulkind aufzugeben, obwohl die bitterarme Dorfgemeinschaft darauf
angewiesen ist, dass die Kinder zum Lebensunterhalt der Familien beitragen, so dass

der Schulbesuch als unnötiger Luxus angesehen wird. Nachdem sie sich
eingearbeitet und das Vertrauen der Kinder erworben hat, verschwindet ein Junge. Sie

mobilisiert die gesamte Klasse, um Geld für die Busfahrt in die Stadt aufzutreiben,

wo sie ihn zunächst mit handgeschriebenen Anschlagzetteln sucht. Als man ihr
rät, ihre Suche mithilfe des Fernsehens publik zu machen, kommt es zu einem

anrührenden Auftritt am Bildschirm. Dieser bringt ihr den Jungen zurück und
mobilisiert die Sympathie - und damit die Wohltätigkeit - der gesamten Nation.

Während der Suche nach ihrem verlorenen Schüler begreift sie den Unterschied

zwischen mathematischen Operationen der Addition und Subtraktion, die dem

vergangenen Regime der körperlichen Arbeit zugehören, und der Logik der

Spekulationsgewinne, welche das neue Regime der Medienmagie kennzeichnen.

Ihr überraschender Erfolg als kindlich-naives Medienbild einer halbvergessenen

Vergangenheit verdeutlicht, wie menschliche Körper und körperliche Arbeit
als Abjekte des neuen globalkapitalistischen Regimes ein gespenstisches
Schattendasein fristen, solange sie sich nicht in vermarktbare Bilder transformieren.

Unter den Bedingungen des ungebremsten Kapitalismus in China geben sich

solche Transmutationen besser zu erkennen als anderswo, weshalb Zhang Yimous
chinesische Fabel die Welt interessieren sollte, meint Chow. Gleichzeitig rückt aber

auch die Position in den Blick, von der aus sie ihre Gegenstände analysiert. Es ist
eine Position, von der aus der gegenwärtige akademische Poststrukturalismus
ebenso zum fliehenden Objekt geworden ist wie die Botschaften visueller

Repräsentationen.

Mimesis

Im Fragen der transkulturellen Politik von Ethnizität gewidmeten Buch The

Protestant Ethnic and the Spirit of Capitalism (Chow 2002) wird die nationalistische



110 — Andrea Riemenschnitter DE GRUYTER

Bestimmungspraxis kultureller Identität, im vorliegenden Fall also derjenigen

von Chineseness beim modernen chinesischen Staatsbürger, als Problem der
nachahmenden Identifikation (mimesis) im Hinblick auf die Erfahrung fremdbestimmter
Ethnizität im Zuge fortwirkender Stereotypen aus der Zeit des Kolonialismus

unter den Bedingungen wachsender kapitalistischer Kommodifizierung hin
geprüft. Chow fragt zunächst, wie Konsumenten dazu kommen, einen Text vor
allem anderen als chinesischen Text zu verstehen. Unter den vielen Problemen,
die ein solches Verständnis aufwirft, ist eines besonders irritierend: warum findet

gerade in einem Klima der zunehmenden gesellschaftlichen Aufmerksamkeit für
ethnische und kulturelle Diversität ein ungeahnter Zuwachs an ethnisch motivierter
Gewalt statt? Könnte es sein, dass die Widerstandsformeln einzelner ethnischer

Gruppen in einem komplizenhaften Verhältnis zu den makrosozialen Strukturen

stehen, die für die Schaffung der Kategorie ethnisch begründeter Subjektivität
verantwortlich waren? Mit Konzepten, die wesentlich von Michel Foucault, Frantz

Fanon, Georg Lukacs und Max Weber entwickelt wurden, zeichnet Chow den Weg

postkolonial geprägter Subjektivität nach und bringt ihre Forschungsfrage auf
die Formel des von der Auslöschung bedrohten, modernen ethnischen Subjekts,
dessen Selbstverwirklichungs-Potentialität bis heute überwiegend in radikalem
Widerstand und Protest gründet. Max Weber ist für sie deshalb wichtig, weil er

Widerstand und Protest im Gegensatz zu Lukacs nicht als Zeichen eines entstehenden

proletarischen Klassenbewusstseins, sondern als symbiotische Konstitutenten
des Kapitalismus begreift. Durch Narrative des Aufholens werden in diesem Prozess

eigene kulturelle Wissensbestände und Praktiken überschrieben und allenfalls
noch melancholisch - als Verlusterzählungen - tradiert. Ihre später vorgelegte

Analyse der sprachlichen Implikationen solcher „zwangsmimetischer" Vorgänge
ist inspiriert von Derrida, Bourdieu, Nora, Achebe, Ngügi wa Thiong'o, Freud,

Butler, Cheng, Ricoeur, u. a.27

Die ethnisch motivierte Mimesis der sogenannten Dritte-Welt-Literaturen
funktioniert, wie Chow ausführt, in einer tendentiell nicht-emanzipativen
Zirkelbewegung: es erfolgt zunächst ein Prozess der unfreiwilligen Auslöschung
des Eigenen, da die Kultur des Kolonialherren infolge von hierarchisierten kolonialen

Bildungsstrukturen zur Leitkultur gemacht wurde. Die im Büdungsprozess
stattfindende Mimesis der als die ethnisch Anderen der Herrschaftselite identifzier-
ten Subjekte verfängt sich in der Folge in den Fallstricken von Negation, Mangel
und Scham (Bhabha u.a.). Schliesslich, und in logischer Konsequenz, erkennt
Chow einen im Konzept des zwanghaften Mimetismus (coercive mimeticism) zum

27 Chow 2014: 70-73.



DE GRUYTER Fliehende Objekte 111

Ausdruck kommenden Drang, sich dem idealisierten, stereotypen Fremdbild
der dominanten Kultur zu unterwerfen, um als ethnisches Subjekt erkenn- und
vermarktbar zu sein.

Der Mechanismus endet noch nicht beim Verkanntwerden durch die dominante

Kultur und dem sich unter diesen Umständen zwanghaft stereotyp - oder

eben gar nicht transkulturell vernehmbar - artikulierenden ethnischen Subjekt.
Was Chow „die chinesische Lektion" oder das „chinesische Vorurteil" der

europäischen Avantgarde nennt, trägt die Strategie der Verkennung weiter auf
die höchste, vermeintlich selbstreflexive kulturelle Ebene theoretischer Formeln

von Ethnizität, die vom Paradigma der Identität zur Alterität übergehen können,
ohne in erhoffter Weise befreiend zu wirken. Sogar Kritiker des bürgerlich-westlichen

Establishment wie Roland Barthes und Jacques Derrida haben - wie
bereits ihre Vorgänger - stereotype Klischees in Kauf genommen, als sie

um aktualisierte philosophische Entwürfe (westlicher, universell-menschlicher?)
kollektiver Identität vor einem Hintergrund asiatischer Differenz und Alterität
rangen.28

Chow bringt das anhaltende Problem interkultureller Verständigung, die
offenbar selbst auf höchstem intellektuellen Niveau auf stereotype
Maskierungen nicht verzichten kann, auf die Formel eines Übertünchens des

Anderen (des anderen Gesichts) am äussersten Rand der Begegnung. Dieser

Rand existiert als Ergebnis einer taktischen Grenzziehung nicht unabhängig von
der kulturellen Begegnung, sondern wird von dieser erst erzeugt. Die Bewegung
des stereotypisierenden Übertünchens helfe dabei, in die Interiorität des eigenen
Sprechens zurückzufinden. Derridas einflussreiche Dekonstruktion des westlichen

Logozentrismus wurde folglich aus einer essentialisierenden Bewunderung
für die angeblich nicht-logozentrische, „ideographische" chinesische Schrift

geboren und mündete in eine Globalisierung zweiter Ordnung, argumentiert
Chow. An führenden Universitäten stützen sich Geisteswissenschaftler auf
Prämissen, die von Derrida herkommend ein nicht-westliches Anderes als

opake, unergründliche Maske gegen das Eigene setzten. Als Folge davon

bleibt es möglich, jenes Andere nicht reflexiv durcharbeiten zu müssen, sondern

es nur als Oberfläche zu feiern und für seine eigenen Zwecke zu benützen.
Chow nennt viele mehr oder weniger spektakuläre Beispiele, die die Gewalt der

jegliche Subjektivität mit ethnischen Masken übertünchenden diskursiven

Operationen illustrieren oder auch entlarven helfen.29

28 Chow 2006: 30-74.
29 Chow 2007: 50-94.



112 — Andrea Riemenschnitter DE GRUYTER

Übersetzung

Aus den Beispielen geht hervor, dass der Umgang mit dem Fremden auf allen
Ebenen der interkulturellen Kommunikation von Stereotypisierungen geprägt ist.
Wurde ethnische Alterität im westlich-philosophischen Diskurs des zwanzigsten
Jahrhunderts als Maske / Oberfläche verklärt, wie im Fall der chinesischen Kultur
deren Schriftzeichen durch Derrida, Barthes u. a., so zeigte Said die Muster im
Paradigma des Orientalismus für das 19Jahrhundert auf. Hier ging es noch um
krudere Formen des Exotisch-Anderen, insbesondere um die Kolonialherren-

Phantasmagorie der sinnlich-verführerischen „orientalischen" Frau. Eine Art ver-
innerlichter Orientalisierung liegt mit der stereotypischen Repräsentation ethnischer

Identität durch Angehörige der eigenen Ethnie vor, die unter Umständen

sogar als kulturelle Fälschungen in kommerzieller Absicht denunziert werden
können. Zhang Yimous frühe Filme Rote Hirse (1987), Rote Laterne (1990) und

Judou (1991) wurden zunächst so rezipiert. Vielen Kritikern missfiel die

Verbindung von Gewalt gegenüber Frauen mit einem auf teilweise erfundenen

traditionellen Strukturen gegründeten „chinesischen" System. Chinesische

Fümkritiker und westliche Sinologen reagierten ausserdem brüskiert auf Zhangs

allegorische Visualisierungen eines zu wenig, oder zu wenig nachhaltig
modernisierten China, dessen zur Schau gestellte barbarische Traditionen den

orientalistischen Phantasien des westlichen Imperialismus täuschend ähnlich
sahen. Seine Übersetzung des gescheiterten Maoismus in eine spezifische Form

von Primitivismus mit dem Medium des sich ethnographisch positionierenden
Spielfilms wurde als Verrat am „wahren" China verstanden. Chow argumentiert in
diesem Zusammenhang, dass die den Diskurs des Orientalismus bemühenden

Kritiker dieser Filme womöglich ihre eigenen Interessen verschweigen und vor
diesem Hintergrund der Begriff der Übersetzung neu überdacht werden muss.30

Walter Benjamins Philosophie der Massenkultur liefert die Grundlage ihrer
Kritik, wobei sie seine Arbeiten im Kontext poststrukturalistisch-postkolonialer
Übersetzungstheorien (de Man, Derrida, Niranjana, Vattimo) aktualisiert. Gianni
Vattimos Überlegungen zur Dynamik der Widersprüche in der Moderne
dienen ihr als Ausgangspunkt einer Dekonstruktion der behaupteten Passivität
nicht-westlicher Kulturen im Prozess der globalen Europäisierung, aber

auch eines anderen Blicks auf diese dominante Globalkultur. Im modernen
Westen haben die kontinuierliche Schwächung der Metaphysik seit dem

30 Sie denkt hier vermutlich an die Bemühungen neoliberal eingestellter Intellektueller, einen
autoritären Konfuzianismus wiederzubeleben. S. Zhang 2014.



DE GRUYTER Fliehende Objekte — 113

Beginn des Christentums, die Kopräsenz einer Vielfalt von Kulturen und

Wertvorstellungen sowie die Destabilisierung bzw. Verflachung von sinnlichen
Erfahrungen durch die Zunahme von medienvermittelten Wissens- und
Erkenntnisformen die reale Welt weich und anfällig gemacht. Wer andererseits den Tod

der nicht-westlichen Kulturen beklage, übersehe dabei die dortige Produktion eigener

Zugänge zum westlichen Bildungs-Universum. Der Übergang, als Voraussetzung
des kulturellen Überlebens, ist seither gesäumt von Spuren und Residuen des

Vergangenen, die mitsamt den Bedingungen ihrer Übertragung erst noch analysiert
werden müssen. Wer der dominanten Kultur zuviel Stabilisierungsmacht zuschreibt,
übersieht die generelle Schwächung des Realitätsbegriffs, welche zuletzt aus der

massenkulturellen Öffnung so gut wie aller vormals lokal begrenzten exegetischen
Räume resultiert. Mit der von Nietzsche formulierten Provokation der Transformation

der modernen Welt als Hinwendung zur Fabel31 wendet sich Chow Benjamins
Übersetzer-Text zu und verwendet diesen zur Lektüre der frühen Spielfilme von
Zhang Yimou. Die Übersetzung namens Füm zeige in diesem Fall mit einer Technik
des „veruntreuenden", das heisst bewusst nicht an historischen Realitäten

orientierten Zusammensetzens einer vergangenen kulturellen Konfiguration (ganz

gleich, ob vormodernes chinesisches Patriarchat oder durch diese Brille gelesener

Maoismus), mit welcher kulturellen Gewalt soziale Ordnung aufrecht erhalten wurde
und auch, wie die Wörtlichkeit populärkultureller Überlieferung die kommerzielle

Passage zu etwas anderem schafft, indem sie das Frühere in seiner Primitivität zur
Schau stellt. Dieses andere Ziel ist nicht die Wahrheit einer nicht-westlichen,
vormodernen Kultur, und auch nicht die Wahrheit eines authentischen Westens oder

Ostens, sondern es beinhaltet die Taktiken und Praktiken des Überlebens in einer

postkolonialen, von Gewalt und dramatischen Verlusten gezeichneten Welt.

Benjamins (post-)messianische Idee vom Urbild oder Ideal jeder Übersetzung, Text-

Original eingeschlossen, muss also einer profaneren Lesart weichen: nicht mehr ein

heiliger Urtext der sieht- und erfahrbaren Realitäten ist Gegenstand filmischer

Repräsentationen und kritischer Kulturanalysen, sondern das kulturelle Flickwerk

von Passagen, deren Ursprünge durch die Schaufenster der modernen massenkulturellen

Arkaden nicht weniger sichtbar seien als in den kanonischen Texten

kultureller Eliten. Aus der beschleunigten Zirkulation von solchen Überlebens-

Narrativen durch verschiedene Medien ergibt sich eine permanente Instabilität der

kulturellen Spezifika, sofern sich diese überhaupt noch als native Traditionen oder

Wissenspraktiken identifizieren lassen:

31 Friedrich Nietzsche, Götzen-Dämmerung, Kap. 6, „Wie die .wahre Welt' endlich zur Fabel wurde.
Geschichte eines Irrtums", http://gutenberg.spiegel.de/buch/-6185/6; eingesehen 28.01.2016.



114 Andrea Riemenschnitter DE GRUYTER

[T]he translation between cultures is never West translating East or East translating West in
terms of verbal languages alone but rather a process that encompasses an entire range of
activities, including the change from tradition to modernity, from literature to visuality,
from elite scholastic culture to mass culture, from the native to the foreign and back, and

so forth.32

6 Flucht-Objekte und interkulturelle
Verstrickungen

Was kann man sich unter diesem Pendelschwingen der Übersetzung konkret
vorstellen? Ein prominentes Beispiel für die fortlaufende Aktualisierung eines ost-

asienbezogenen orientalistischen Narrativs im Sinne Chows, also als dynamische
interkulturelle Übersetzung, ist die Oper Madama Butterfly von Giacomo Puccini,
die am 5. März 1900 in New York als Einakter uraufgeführt wurde. Das Libretto

wurde auf der Basis einer Novelle von John Luther Long (Madame Butterfly, 1898)

geschrieben, es gibt jedoch westliche Vorlagen für den Stoff, die bis ins Jahr 1887

zurückverfolgt werden können (Madame Chrysantheme von Pierre Loti). Im Februar

1904 erfolgte die Uraufführung einer Zweiakter-Version an der Mailänder Scala,

eine Neufassung in drei Akten im Mai desselben Jahres in Brescia. Madama Butterfly
handelt vom Eheleben und Selbstmord einer Geisha, die dem in Nagasaki stationierten

amerikanischen Marineoffizier Pinkerton zusammen mit einem grosszügig
ausstaffierten Haus übergeben wird. Es findet eine Hochzeit statt, welche für
die Japanerin verbindlich ist, nicht aber für den zwischen den beiden Kulturen
Beute machenden Amerikaner. Butterfly nimmt bei der Hochzeitszeremonie den

„amerikanischen" Glauben an und hält sich für die rechtmässige Ehefrau

Pinkertons. Dieser reist jedoch bald zurück in die Staaten und kommt nach drei

Jahren in Begleitung seiner amerikanischen Ehefrau wieder. Nachdem er Kenntnis

erhält, dass Butterfly ihm zwischenzeitlich einen Sohn geboren hat, lässt er diesen

abholen, um ihn mit in die USA zu nehmen. Butterfly erdolcht sich mit der Waffe

ihres Vaters.

Der Schmetterling als kulturelles Schlüssel-Symbol für verschwimmende
Grenzen und Metamorphosen aller Art existiert in Ostasien spätestens seit der
berühmten Fabel im daoistischen Werk Zhuangzi (Zhuang Zhou zugeschrieben,
ca. 369-300 v.u.Z.), wurde aber in späterer chinesischer Resemantisierung
u. a. auch als Liebesgeschichte mit fliessenden Gender-Identitäten (Liang
Shanbo und Zhu Yingtai, die sogenannten Butterfly Lovers) ausgebracht,

32 Chow 2010a: 162.



DE GRUYTER Fliehende Objekte — 115

wanderte in die Lokaloper und wurde später um den kolonialen Butterfly-Stoff
erweitert, um von dort in die kulturelle Konstruktion einer Hongkong-
Taiwanischen Queer Community einzugehen. Das verfilmte Theaterstück M.

Butterfly von David Henry Hwang (1988 USA; Filmversion von David Cronenberg
1993) behandelt einen sino-französischen Spionage-Skandal der 1960er Jahre

(1964-68), in welchen ein französischer Botschaftsangehöriger, Bernard

Boursicot, und ein Pekingopern-Star, Shi Pei-pu, verwickelt waren. Ihr Fall wurde
1986 in Paris gerichtlich ausgetragen, beide versicherten, dass Boursicot während
ihrer mehrjährigen Liebesbeziehung die (biologische) Weiblichkeit seines

männlichen Gegenübers nie in Frage gestellt hatte. Die Vaterschaft am gemeinsamen

„Sohn", der Shi von der chinesischen Regierung zur Verfügung gestellt
worden war, anerkannte er. Bei Hwang und Cronenberg begeht der französische

Botschaftsangehörige Gallimard im Gefängnis Selbstmord, nachdem er sich in einer
letzten Begegnimg mit dem hier Song Liling genannten Liebhaber davon

überzeugen lassen musste, dass dieser tatsächlich ein Mann ist. Weit entfernt

davon, das kolonialistische Erbe der Butterfly-Narrative einfach an den Pranger zu

stellen, beschäftigt Hwang in seinem Theaterstück eine allgemeinere Frage: ist die

sinnliche Liebe primär eine Angelegenheit der Vorstellungskraft, oder der Biologie?

Hwang nutzte die chinesische Tradition des theatralischen Crossdressing als

kulturellen Hintergrund seiner Versuchsanordnung - mit dem Schmetterling als

Nationalismus abwehrendes und festgefahrene patriarchalische Strukturen
durchbrechendes Symbol einer alternativen, global denkenden, transchinesischen

Moderne, die Diasporas und Queer Communities einschliesst. Sein

Interesse an der bizarren Geschichte ist primär didaktisch, stellt Rey Chow

aufgrund seiner eigenen Aussagen fest:

M. Butterfly has sometimes been regarded as an anti-American play, a diatribe against the

stereotyping of the East by the West, of women by men. Quite to the contrary, I consider it
a plea to all sides to cut through our respective layers of cultural and sexual mispercep-

tion, to deal with one another truthfully for our mutual good, from the common and equal
ground we share as human beings.

For the myths of the East, the myths of the West, the myths of men, and the myths of
women - these have so saturated our consciousness that truthful contact between nations
and lovers can only be the result of heroic effort. Those who prefer to bypass the work
involved will remain in a world of surfaces, misperceptions running rampant.33

Hwangs Tragödie gründet sich auf die Wette Song Lilings, als Mann die vollkommenste

Verkörperung von verführerischer Weiblichkeit nicht nur auf der

Opernbühne, sondern auch im realen Leben präsentieren zu können. Gallimard

33 Hwang in Chow 2010a: 126.



116 — Andrea Riemenschnitter DE GRUYTER

wird dabei sein exklusives Publikum. Shi handelt also eigentlich nicht im nach

aussen vertretenen politischen, sondern in künstlerischem Interesse, es geht ihm

um die Realisierung des Gender-Ideals seiner Rolle als Madame Butterfly. Während

ihn der maoistische Staatsapparat dazu verpflichtete, seine Performance in den

Dienst der Politik zu stellen (und ihn aufgrund der Dekadenz der zugeteilten Rolle

dafür gleichzeitig ächtete), musste er nur moralische Prinzipien, nicht aber seine

ästhetischen Ansprüche verraten. Gallimard wiederum wird über seine Libido,
welche die Liebe zum Fremden entdeckt, zum Eros in der Verkörperung chinesischer

Opern-Kunst geführt und scheitert schliesslich daran, diesem Eros der reinen

Kunst den sublimierten Realitätskern zuzusprechen. Die phantasmatischen
Intensitäten lassen sich für ihn nicht so einfach übertragen: er könne keinen Mann

lieben, lässt er Song wissen. Am Ende geht es nicht mehr um orientalistische

Rollenzuschreibungen, die allerdings durchaus problematisiert werden, sondern

womöglich um die Fähigkeit des Individuums, sich über die aufgrund des eigenen
Handelns fragwürdig gewordenen kulturellen Grenzziehungen mit der geforderten

Konsequenz hinwegzusetzen. Ein politisches Stück also, das aber nicht nach den

Regeln des sozialistischen Realismus funktioniert und selbst die postkoloniale Kritik
herausfordert, indem es auch ihre kritische Kategorie des Orientalismus mehrfach in
sich zurückspiegelt und hinterfragt. Rey Chow sieht im Selbstmord Rene Gallimards,

der sich in Madame Butterfly verwandelt, bevor er sich ins Messer stürzt, den Einsturz

der Trennwand zwischen männlich-weissem Selbst und der von diesem begehrten
orientalischen Frau. Somit hätten sich mit dem Suizid die Paradigmen des westlichen

Umgangs mit dem Osten/Orient grundsätzlich gewandelt. Was aber, so fragt

sie, geschieht mit dem orientalischen Schmetterling, der/die das Symptom des weissen

Mannes war, nachdem er/sie nach China zurückgekehrt ist?34 Und so wird
das theatralische Cross-dressing zum Transvestitentum, es wird als monströse

Verinnerlichungsfigur des Westens wiedergeboren:

This dream of a Butterfly, of an unforgettable erotic and emotional experience, inserts itself
in a Paris that [...] is looking more like Beijing, with students shouting Maoist slogans and

rioting in the Streets [...] If we mobilize, as we must, criticism against Western 'orientalist'
and 'imperialist' fantasies about the East, then should the cruelties committed by way of
this other fantasy stereotype not also be under attack? The pro-Chinese communist fervor
in France of the 1960s - is it an awakening from Western Imperialism and Orientalism, or
is it not simply the other side of that dream but in the form of a political object, not in the

form of the beautiful 'oriental woman' but in the form of the virile oriental man, the Great

Helmsman, Mao Zedong?35

34 Chow 2010a: 146.

35 Chow 2010a: 140.



DE GRUYTER Fliehende Objekte —— 117

Postkoloniale Theorie, wie sie Rey Chow anwendet, enthält folglich einen Aufruf an
den Westen, sich über sich selbst und seine Projektionen ehrlicher Rechenschaft

abzulegen. Es funktioniert so ähnlich wie die Frage nach dem Status von
Weiblichkeit in der feministischen Kritik: warum sollte es nicht möglich sein, das

Weibliche an sich zu denken, und nicht nur sekundär als Negativ von Männlichkeit?

Die Verstrickungen und wechselseitigen Abhängigkeiten bei der Setzung von
Gender-Identitäten werden dadurch nicht weniger, sondern mehr. Es wird kompliziert,

oder wie Chow es ausdrückt, messy. In der 2012 unter dem Titel Entanglements,

Or Transmedial Thinking about Capture (Chow, 2012) publizierten Sammlung von
Aufsätzen denkt die Autorin über eine Poetik ästhetischer Montagen nach und kommt

u. a. zu dem Schluss, dass das kritische Vokabular eurozentrischer Theorie-Diskurse

für die ästhetische Inszenierung gegenwärtiger transkultureller Problematiken aus

nicht-westlichen Perspektiven geöffnet werden muss. Dies wird keine erbaulichen
Erkenntnisse generieren, da in diesem Vorgang die bequemen Stereotypen durch

unbequeme Wahrheiten und tief reichende Irritationen überlagert werden: sie werden

unter der Hand - wie viele andere vermeintliche Gewissheiten - zu Flucht-Objekten.
Wie von ihr gezeigt, nimmt der Orientalismus nicht schlicht Abschied, sondern lebt in
wechselnden Gestalten und Konfigurationen auch in gegenwärtigen und vermutlich
kommenden Repräsentationen des Orients weiter:

As a considerable number of ethnically Asian scholars and students, 'minorities' raised in
Asian and non-Asian languages, join what used to be an esoteric Western academic establishment

(Asian studies) dominated by white (and mainly male) researchers, this extra dimension

of the historicity of having-been-rendered-object needs to be recognized as a dimension of
intellectual and artistic creativity, one that bears a sticky, messy historical imprint - namely, a

claim to a (collective) memory of being aggressed against and the masochistic pleasures and

pains that typically accompany such a claim. To this extent, we may view a film such as Lust,

Caution finally as a kind ofhigh-tech search engine, whose design is not so much for finding or

relocating the past [...] as it is for assembling or compositing the past in the form of an artifact,

replete with libidinal, machinic, and historical bits and pieces [...] The emergence of such

artifactual installations, together with the inexhaustible webs of discourses that unfold and

circulate around them, is likely to define the terms for a new visibility of the Orient in the

twenty-first century.36

Bibliographie

Chow, Rey (1991): Woman and Chinese Modernity: The Politics of Reading between West

and East. Minneapolis, MN: University of Minnesota Press.

Chow, Rey (1993): Writing Diaspora Tactics of Intervention in Contemporary Cultural Studies.

Bloomington: Indiana University Press.

36 Chow 2012: 181.



118 Andrea Riemenschnitter DE GRUYTER

Chow, Rey (1995): Primitive Passions: Visuaiity, Sexuality, Ethnography and Contemporary
Chinese Cinema. Film and Culture. New York, NY: Columbia University Press.

Chow, Rey (1998a): Ethics after Idealism: Theory, Culture, Ethnicity, Reading. Bloomington:
Indiana University Press.

Chow, Rey (1998b): "Introduction: On Chineseness as a Theoretical Problem".

Boundary 2 25.3: 1-24.
Chow, Rey (2002): The Protestant Ethnic and the Spirit of Capitalism. New York:

Columbia University Press.

Chow, Rey (2006): The Age of the World Target: Self-Referentiality in War, Theory,

and Comparative Work. Durham, NC: Duke University Press.

Chow, Rey (2007): Sentimental Tabulations, Contemporary Chinese Films: Attachment
in the Age of Global Visibility. New York: Columbia University Press.

Chow, Rey (2010a): The Rey Chow Reader. New York: Columbia University Press.

Chow, Rey (2010b): "Response: Fleeing Objects". Postcolonial Studies 13: 303-304.
Chow, Rey (2012): Entanglements, Or Transmedial Thinking about Capture. Durham and

London: Duke University Press.

Chow, Rey (2014): Not like a Native Speaker: On Languaging as a Postcolonial Experience.
New York, NY: Columbia University Press.

Feign, Larry (2015): Aieeyaaa! Learn Chinese the Hard Way: The English-Chinese Cartoon

Dictionary. San Francisco: China Books.

Jiang, Rong (2004): Lang Tu Teng [Wolf Totem]. Wuhan: Changjiang Wenyi Chubanshe.

Zhang, Benzi (1998): "(Global) Sense and (Local) Sensibility: Poetics/Politics of Reading Film

as (Auto)Ethnography". Postmodern Culture 8.2:1-9.
Zhang, Yanhua (2014): "Crafting Confucian Remedies for Happiness in Contemporary China:

The Yu Dan Phenomenon". In: The Political Economy ofAffect and Emotion in

East Asia. Hg. von Yang, Jie. Abingdon, New York: Routiedge, 31-44.


	Fliehende Objekte : Rey Chows Beiträge zur postkolonialen Theorie

