
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 70 (2016)

Heft: 1

Artikel: Une lecture chinoise d'Arnold Toynbee : Zhang Junmai et le problème
de la continuité historique de la culture chinoise

Autor: Ciaudo, Joseph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-696826

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-696826
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DE GRUYTER ASIA 2016; 70(1); 1-11

Joseph Ciaudo*

Une lecture chinoise d'Arnold Toynbee:
Zhang Junmai et le probleme de la
continuity historique de la culture chinoise

DOI 10.1515/asia-2015-0052

Abstract: The historical continuity of Chinese culture from the early dynasties to
modern times is a common topic in Chinese "culturalist discourses". The intellectuals

who wanted to defend the legitimacy of a Chinese culture compatible with
modernity almost never put it into question. Zhang Junmai (1887-1969), in a short

book entitled the Chinese culture of tomorrow (1936) had the same attitude toward
the problem. He spoke about the 'four thousand years of Chinese civilization'.
However, taking this stand is not without raising issues, for Zhang begins his text

by building his theory of cultures upon many ideas defended by Arnold Toynbee, in
his major work A study ofHistory (1931). As a matter of fact, Toynbee used to divide
the history of China into two periods: the Sinic society, and the Far Eastern society.

In introducing Toynbee's studies in China, did Zhang purposely change important
aspects of the Study or was he simply lost in translation? Incidentally, was quoting
Toynbee simply instrumental in Zhang's discourse? These are the main questions
this research note aims at tackling.

Keywords: Zhang Junmai, Arnold Toynbee, Chinese historical continuity

«La Chine possede une culture riche de cinq mille ans d'histoire». Voilä une

rengaine inlassablement repetee. Cette affirmation plus souvent clamee que
justifiee peut etre trouvee aussi bien dans des discours d'eloge ou de propagande

que dans des chansons populaires, ou encore des ecrits visant ä diffuser ou ä

expliquer la culture dite chinoise. « Une histoire longue de cinq mille ans » est un
slogan qui ne date cependant pas d'hier. Les lettres chinois ont traditionnellement
voulu faire remonter les origines de leur nation ou de leur civilisation dans

une antiquite ties lointaine, marquee par des souverains mythiques et de saints

empereurs. Au XXe siecle, de nombreux intellectuels souvent qualifies de

«neoconservateurs», par opposition aux grandes figures iconoclastes de la

periode du quatre mai, ont reconduit cette idee d'une culture vieille de plusieurs

•Corresponding author; Joseph Ciaudo, A.T.E.R., Universite de Strasbourg, Strasbourg, France,

E-mail; jciaudo@unistra.fr.



2 — Joseph Ciaudo DE GRUYTER

millenaires et pour autant toujours bien vivante. Zhang Junmai
(1887-1969),1 homme politique et philosophe, appartient ä ce groupe.

Dans ses ecrits, veritables plaidoyers en defense d'une culture chinoise

compatible avec la modernite, il a regulierement reconduit cette affirmation.
Mettant en avant une « sinodicee » (Sinodizee), c'est-a-dire une theorie justifica-
trice de la culture chinoise,2 Zhang a redige de nombreux textes, et notamment

un court ouvrage intitule La culture chinoise de demain, publie en 1936 aux
Presses commerciales.3 Avec ce petit livre, Zhang recherchait explicitement
« une voie de secours pour la culture chinoise ».4 Au moyen d'une comparaison
entre les histoires des cultures europeenne, indienne et chinoise, il esperait
mettre en lumiere des solutions pour penser un avenir ou la Chine aurait
toujours sa place.

Pour mener ä bien ce projet, Zhang chercha des appuis dans la litterature
academique occidentale. Les defenseurs de la culture chinoise, loin de s'enfer-

mer dans une tradition qui s'opposerait aux nouveaux savoirs venus de

l'Occident, ont tres tot cherche des soutiens aupres de scientifiques etrangers.
Un cas celebre est par exemple la reappropriation par les grandes figures du
Guocui lijft de la theorie de l'origine occidentale de la culture chinoise

developpee par Albert Terrien de Lacouperie (1845-1894).5 Aussi, au cours de

son argumentaire Zhang Junmai cite-t-il de nombreux anthropologues, histo-
riens et sinologues occidentaux. Arnold J. Toynbee (1889-1975) occupe une
place particuliere parmi ceux-ci, non seulement puisque ses positions et ses

concepts servent de fondements theoriques ä Zhang, mais aussi, car tout au long
de sa vie Zhang s'est reconnu comme un fervent admirateur de ce dernier.6

1 Pour une presentation biographique de Zhang Junmai, Cf. Jeans 1997; Zheng 1997. Voir
egalement l'article synthetique : Ciaudo 2014.

2 Ce concept a ete forge par Zbigniew Wesolowski ä partir de la «theodicee» de Leibniz
(Wesolowski, 1997: 178).

3 Zhang 1936. Le livre est tire de conferences donnees dans le cadre de la societe Mingde
(Mingde she WiMft). La majeure partie du texte fut auparavant publiee dans des revues que
Zhang dirigeait: Xinmin yuebao jfrKH (1935, vol. 1, n° 1), Zaisheng 14'li (1935, vol. 3, n° 6),

et Yuzhou xunkan 'j'U/liJfiJ (1935, vol. 3, n° 2-4). L'ouvrage entier est egalement reproduit dans

le numero anniversaire de la revue Yuzhou xunkan en 1936. Autant dire que la diffusion de cet

opuscule tenait particulierement ä Zhang Junmai. C'est au demeurant le seul ouvrage de Zhang
disponible dans la collection Minguo congshu.

4 Zhang 1936: 1.

5 Sur le sujet, voir Hon 2009.
6 Seul un article (Cheng 1975) s'est interesse aux liens entre Zhang Junmai et Arnold
J. Toynbee. Neanmoins, ce dernier s'avere plus descriptif qu'analytique, ne permettant pas en
cela de comprendre les enjeux intellectuels de la reappropriation de A Study of History.



DE GRUYTER Une lecture chinoise d'Arnold Toynbee — 3

Zhang fut enthousiaste lorsqu'il put le rencontrer en janvier 1946.7 En 1956, il
ecrit egalement une preface elogieuse pour l'ouvrage Defi et Riposte (tiaozhan yu
huiying ÖJiHMpIKS) de Zhong Jiemin (1893-1964)8 qui comme le titre le

suggere presentait la theorie du «challenge and response» de Toynbee.
Cependant, l'estime que Zhang a toujours portee au savant anglais ne l'a pas
empeche de se reapproprier avec beaucoup de decalages certaines de ses theses.

On pourrait meme etre tente de parier de trahison.

L'objet de cette note de recherche ne sera pas de presenter l'ensemble des

theses et des arguments avances par Zhang dans La culture chinoise de demain.

II s'agira uniquement de souligner chez lui Timportance de la continuite de la
culture chinoise. Celle-ci apparait de fait comme un principe sacre qui ne peut
etre remis en cause. L'etude de la reappropriation des theories d'Arnold
J. Toynbee par Zhang le montre bien : malgre toute l'admiration qu'il portait ä

l'historien britannique, il ne pouvait accepter que ce dernier mette en cause cette

continuite. En presentant Toynbee au public chinois, Zhang fut infidele aux
idees de l'auteur de A study of history.9

Pour Toynbee, les unites intelligibles du champ historique ne sont pas les

nations, et encore moins l'humanite prise comme un tout, mais ce qu'il appelle
des « societes » (societies) : « Les societes sont les "atomes sociaux" avec

lesquels les etudiants en histoire doivent travailler ».10 Degre d'institution le

plus eleve, et recoupant les trois plans de vie sociale - c'est-ä-dire la vie
politique, economique et culturelle11 - elles sont pour lui les champs d'inves-

tigation de la recherche historique. Toynbee les appelle par occasion des

«civilisations», et les oppose aux societes primitives. Dans son travail de

classification, Toynbee identifie cinq societes Vivantes : la societe occidentale
(Western society), la societe orthodoxe chretienne {the Orthodox Christian

Society), la societe islamique {the Islamic Society), la societe hindouiste

7 Zhang 1981: 202.

8 Zhong 1951. La preface est reproduite dans Zhang (1981: 1412-1417). II est au demeurant

judicieux de noter que Zhong Jiemin fut l'un des principaux membres de la societe Mingde
devant laquelle furent exposees les premieres ebauches de La culture chinoise de demain. On est
done en droit de penser que Zhong commenga ä s'interesser ä Toynbee grace aux presentations
qu'en donna Zhang Junmai.
9 Toynbee Arnold, A study of History, 1934-1961, 12 vol. Ä l'heure ou Zhang redige La culture
chinoise de demain seul le premier volume dVl study of History a ete publie. Notre attention se

focalisera done principalement sur celui-ci.
10 Toynbee 1934-1961, vol.1: 45.

11 Toynbee 1934-1961, vol.1: 30.



4 — Joseph Ciaudo DE GRUYTER

(the Hindu Society) et la societe extreme-orientale (Far-Eastern Society).

Ces societes contemporaines seraient affiliees ä des societes plus anciennes

aujourd'hui disparues, par exemple la societe hellenique (the Hellenic Society)

ou la societe syriaque (the Syriac society). En tout, Toynbee denombre vingt-et-
une de ces entites. Dans sa version abregee de l'ouvrage de Toynbee, D.C.

Somervell resume avec beaucoup d'exactitude, les regies de transitions d'une
societe ä une autre:

Three factors mark the transition from the old to the new society: a universal state as the

final stage of the old society; a church developed in the old society and in tum developing
the new; and the chaotic intrusion of a barbarian heroic age. Of these factors the second is

the most, and the third the least, significant.12

Avec un autre vocabulaire, Toynbee parle egalement de Tage heroique barbare

en termes de Völkerwanderung ou d'intrusion d'un « proletariat exterieur », tandis

que l'emergence et le developpement de l'Eglise propre ä chaque societe repose-
raient sur la montee en puissance d'un « proletariat interieur». Les Chretiens de

l'Empire romain sont ainsi consideres comme le proletariat interieur d'une societe

hellenique autrefois dirigee par une aristocratie grecque puis romaine, aux divinites
et aux pratiques religieuses ties differentes. L'invasion des peuples d'Europe du
Nord correspondrait bien entendu ä la percee d'un proletariat exterieur.

L'emergence de l'Empire universel serait en outre toujours precedee par un temps
de troubles (time of troubles). Enfin, une des idees clefs de Toynbee est que la
naissance et le developpement des societes sont le fruit d'un mouvement dialec-

tique. II faut continuellement trouver de nouvelles reponses ä de nouveaux defis,

qu'ils soient sociaux, politiques, environnementaux, etc.; cette idee a ete resumee
dans l'expression de theorie du « challenge and response ». Les theses de Toynbee

ont ete source de multiples debats dans le monde academique occidental13; on ne

discourra pas sur la pertinence de son propos, mais on considerera simplement la
lecture qu'en donne Zhang.

Dejä precise plus haut, La culture chinoise de demain n'est pas un ouvrage
redige explicitement pour exposer les theories de Toynbee. Ses conceptions
sur Thistoire des «societes» (societies)1*1 sont essentiellement utilisees pour

12 Toynbee 1987: 14. Dans la mesure oü cette version abregee du texte a ete relue et acceptee

par Toynbee, on considerera qu'elle est en conformite avec la pensee de l'historien.
13 Voir par exemple: Febvre 1936; Montagu 1956; Aron 1961.

14 II convient de porter une attention particuliere aux differences entre les mots «culture»
(culture), « civilisation » (civilisation) et « societe » (society) dans l'oeuvre de Toynbee. La societe

est 1'unite intelligible de la recherche historique, la civilisation serait une «espece» institu-
tionnelle, tandis que la culture serait un plan de la vie sociale.



DE GRUYTER Une lecture chinoise d'Arnold Toynbee — 5

appuyer un argumentaire. Zhang presente synthetiquement sa classification
des vingt-et-une societes et evalue rapidement quelques idees de Toynbee
dans un chapitre consacre ä Torigine des cultures (wenhua zhi qiyuan
J3?R). Les theses de A study of history permettent d'abord ä Zhang de discrediter
les theories environnementales puis raciales sur Torigine des cultures (wenhua
iC't-h).15 11 reproduit dans l'ordre inverse le discours de Toynbee.16 Les explications

que Zhang prete ä Arthur de Gobineau (1816-1882) et ä son Essai sur
l'inegalite des races humaines (1853-1855) semblent elles-memes reprises de sa

lecture de l'ouvrage anglais.17 Plus loin, il reconduit la dichotomie de Toynbee
entre les civilisations (wenming j£Hjj) et societes primitives (yeman Sffü),18

avant de mettre en avant la theorie du «challenge and response».19 D'une
certaine maniere, on peut egalement lire dans la prose de Zhang Tinfluence

qu'ont exercee les travaux de Toynbee. Bien qu'il n'emploie pas le terme de

Völkerwanderung, la description que Zhang donne des Wuhu 3iÄ|l «les cinq
barbares»20 n'est pas sans lien avec l'idee d'une percee d'un proletariat
exterieur dans PEmpire du Milieu. Dans la continuity de Toynbee, Zhang trace

un parallele entre la conversion des cinq barbares au bouddhisme, et la conversion

des peuples germains au christianisme.21 Mais le point le plus interessant

pour nous est tres certainement le tableau des vingt-et-une societes que Zhang
traduit et commente (cf. Figure 1).

Zhang appelle ces societes des wenhua c'est ä dire des cultures. C'est un
premier probleme, puisque comme mentionne plus haut, la « culture » est chez

Toynbee une des trois divisions de la vie sociale. Neanmoins, nous sommes ici en

terrain «translinguistique rf2 et il convient de garder ä Tesprit les decalages et les

15 Zhang 1936: 11-13.

16 Toynbee 1934-1961, vol. 1: 207-271. Toynbee dressait d'abord la critique de la theorie

raciale, puis l'environnementale.
17 Zhang 1936: 12-13; Toynbee 1934-1961, vol. 1: 216-218. Tandis que Toynbee evite dans ce

passage la question des cultures africaines, Zhang Junmai ecrit quant ä lui que jamais «la race

noire » ne serait parvenue ä donner naissance ä une culture (Zhang 1936:11). La banalisation du

racisme lors de la periode republicaine en Chine permet d'expliquer ce commentaire.

(Cf. Dikötter 1991).

18 Toynbee 1934-1961, vol. 1: 147-149. Zhang 1936: 16, 20-21.

19 Zhang 1936: 18-19.

20 L'expression Wuhu Tli'iIJ, ou «cinq barbares», sert ä qualifier les Xiong nu "HI&., les Xianbei

SW-, les Jie M, les Di IS et les Qiang ft, populations non-Han du Nord de la Chine qui
troublerent la paix du Hie au Ve siecle de notre ere.

21 Zhang 1936: 90.
22 Liu 1995.



6 Joseph Ciaudo DE GRUYTER

1- #Ii Hellenic

3. igR Egyptic

5. tRU; Minoan

7. Hittite

2. Western

4. "fe7fc Sumeric

6. £\1& Indic

8.

9. ip iE ^ Orthodox

Christian (Main Body)
11- Ifl Iranic

Christian in Russia

10. Orthodox

12. Ebtffffl Babylonic
14. Arabic13. Syriae

15. Hindu 16. cj3!! Sinic

17. »IIIS« 18. ^tjü Andean

20. lOÜt Yueatic19. HIP Mayan

21. IS®-If Mexic

Figure 1: Les vingt-et-une societes de Toynbee presentees par Zhang Junmai.23

transformations que subirent les vocabulaires europeens des sciences humaines et

sociales lors de leur introduction en Chine. La langue academique frangaise

n'arrange au demeurant rien ä cette situation et ajoute davantage d'ambiguite.
II suffit de se rappeler les critiques de Braudel ä l'egard des termes employes par
Toynbee.24 « Culture », « civilisation » ou « societes », il ne sera pas lieu pour nous
de trancher. Ä l'inverse, il convient de s'interesser ä deux concepts centraux des

ecrits de Toynbee : Taffiliation (affiliation) et l'apparentement (apparentation), qui
sont en apparence absents de l'expose de Zhang.

Pour Toynbee, differentes societes peuvent etre reliees chronologiquement

par des liens de filiation ou d'apparentement. C'est un point clef de A study of
History. Dans la lecture critique qu'il propose de cet ouvrage, R. G. Collingwood
(1889-1943) n'hesite pas ä le considerer comme l'aspect de plus important de la

conception historique de Toynbee. II ecrit :

Each society is wholly self-contained. It is for Toynbee a very important question whether
Western Christendom is a continuation of Hellenic society or a different society related to it
by way of affiliation. The right answer, according to him, is the second.25

23 Nous reproduisons ici en l'etat le texte de Zhang Junmai, c'est ä dire avec ses fautes de

traduction et de typographic (il faudrait par exemple lire « Syriac » et non « Syriae », « Yucatec »

et non « Yueatic »; de fait certains « e » devrait etre lu « c »). Cf. Zhang 1936: 13-14.

24 Braudel 1993: 57.

25 Collingwood 1956: 162.



DE GRUYTER Une lecture chinoise d'Arnold Toynbee — 7

Ce point semble, ä premiere vue, inconnu ou etranger ä Zhang Junmai. En

effet, il divise l'histoire de l'Occident en trois epoques, Tantiquite greco-romaine,
le moyen-äge et la periode debutant avec la Renaissance.26 Une lecture attentive
du texte permet cependant de remettre en cause cette premiere observation.
Sa maniere d'ecrire trahit le fait que Zhang etait conscient du probleme. II note

par exemple que « La culture grecque est la mere de la culture occidentale ».27

De toute evidence, si la culture grecque est la mere de la culture occidentale,
eile ne peut pas etre son premier Stade de developpement. Ä ce titre, Zhang

comprend bien que la societe sumerienne est anterieure ä la societe babylo-
nienne, tout comme la societe grecque succede ä la minoenne.28 La contradiction

entre l'image de la mere et l'idee d'un developpement d'une culture sur

plusieurs periodes n'est pas en soi insurmontable; peut-etre n'est-ce qu'une
maniere de dire les choses autrement. Neanmoins, si nous considerons cette

allegorie en regard du tableau des vingt-et-une societes, une question centrale

emerge : La culture chinoise est-elle oui ou non liee ä une autre culture par des

liens de parente ou de filiation
Ä considerer l'oeuvre de Toynbee, il s'agit d'une question ä laquelle seule

une reponse discrete est donnee. Si on lit minutieusement la presentation faite
de la « societe chinoise » (Sinic society), il apparait que selon Toynbee l'histoire
chinoise devrait etre divisee en deux societes distinctes : la societe chinoise et la
«societe extreme-orientale» (Far East Society). Decrivant cette derniere,

Toynbee considere que son «Etat universel» serait Tempire instaure par Qin

Shihuang en 221 av. J.C; que son « Eglise » (ou sa religion) serait le bouddhisme

Mahayana; et que le temps de troubles qui aurait precede l'instauration de son
«Etat universel» serait la periode des royaumes combattants (zhanguo KS).29
La societe chinoise correspondrait chronologiquement aux dynasties Xia, Shang,

Zhou, Qin et Han. En une occasion, evoquant le Bouddhisme du grand vehicule,
Toynbee ecrit ä ce titre :

the Mahayana - the church through which this Sinic Society came to be 'apparented' to the

Far Eastern Society of to-day30

26 Zhang 1936: 51-79.

27 Zhang 1936: 51. Nous soulignons.
28 Zhang 1936: 17.

29 Toynbee 1934-1961, vol. 1: 88-89. On ne discutera pas ici de la pertinence des commentaires
de Toynbee sur cette societe extreme-orientale. Soulignons neanmoins que la mise en avant du
bouddhisme pourrait ulcerer nombre d'intellectuels chinois, Zhang y compris, qui preferent voir
le confucianisme comme Tecole de pensee dominante dans cette region.
30 Toynbee 1934-1961, vol. 1: 89. Nous soulignons.



8 — Joseph Ciaudo DE GRUYTER

Dans une note de bas de page, il va encore plus loin :

Zhejiang, Fujian, Guandong and Guangxi "never became an integral part of the Sinic

World. the South China coast was not brought within the pale of society until the

age of the T'ang Dynasty (A.D) 618-907); that is, not until after the interregnum which
intervened between the disappearance of the Sinic Society and the emergence of the

'affiliated' society that is still alive in the Far East to-day."31

Ainsi, la societe chinoise serait un parent de la societe extreme-orientale.

Toynbee trace une frontiere tres stricte entre les deux societes, ce n'est pas une

simple question de periodisation de l'histoire chinoise, thematique qui occupe
au demeurant I'historiographie marxiste chinoise de l'epoque.32 Toynbee rompt
clairement la continuity historique de la societe chinoise.33 Ce point sera davan-

tage developpe en 1939 dans le volume 4 de son etude34:

In the decline and fall of the Sinic Society 'the triumph of Barbarism and Religion' is

represented by the foundation of Eurasian Nomad successors-states of the Sinic universal

state in the basin of the Yellow River round about A.D. 300, and by the simultaneous
invasion of the Sinic World by the Mahayanian form of Buddhism, which was one of the

religions of the Sinic internal proletariat in the north-western provinces. The Sinic

universal state itself represented a social rally after a time of troubles in which the Sinic

body social had been torn in pieces by fratricidal warfare between a number of parochial
states into which the Sinic Society had previously articulated itself.35

Cette idee n'apparait absolument pas dans le texte de Zhang. De fait, lorsque
Zhang presente le tableau des vingt-et-une societes, il trahit Toynbee. Tout

d'abord, il ne precise pas que selon Toynbee, seulement cinq de ces societes

sont encore Vivantes. Pas question pour lui de dire que la « culture chinoise » est

morte. De surcroit, le tableau oublie de mentionner les noms anglais de deux
des societes : la n° 8 «le Japon et la Coree en Extreme-Orient» (yuandong zhi
riben gaoli H et la n° 17 «la partie sud de l'Extreme-Orient»
(yuadong jianya zhou nan Zhang a raison de diviser la societe

extreme-orientale en deux sous-groupes. Cette distinction se trouve egalement
chez Toynbee.36 Neanmoins, les noms proposes par l'historien britannique sont

31 Toynbee 1934-1961, vol. 1; 90. Nous soulignons.
32 Dirlik 1978, voir notamment pp. 180-225.

33 En cela, il va encore plus loin qu'Oswald Spengler qui pointait une difference entre le temps
de la culture et le temps de la civilisation dans l'histoire chinoise cf. Spengler 1920.

34 Toynbee 1934-1961, vol. 4: 65-66.
35 Toynbee 1987: 262-263.

36 Toynbee 1934-1961, vol. 1: 132-133.



DE GRUYTER Line lecture chinoise d'Arnold Toynbee 9

differents. Si lui aussi parle de Far Eastern society in Korea and Japan, il n'y a

aucune societe de «la partie sud de l'Extreme-Orient». Au contraire, Toynbee

evoque une Far Eastern society (main body), dont le territoire coinciderait avec
celui de la Sinic society, mais lui serait posterieur. Pour l'auteur de A Study of
History, il est clair que la Chine contemporaine n'appartient pas ä la « societe

chinoise », mais ä la « societe extreme-orientale (principale)».
Avec cette traduction infidele, il est evident que Zhang refuse categoriquement

que la culture chinoise {Zhongguo wenhua '-|J [m| SCifJ) soit divisee en deux societes

differentes. II existe pour lui une continuite historique de la culture chinoise. Ainsi,
les societes n°8 et 17 n'ont pas de noms en anglais, car d'une part la seconde

n'existe pas chez Toynbee, et d'autre part il est difficile de parier d'une societe

extreme Orientale peripherique, sans mentionner une societe extreme-orientale

principale. On peut done penser que malgre son admiration pour Toynbee, Zhang

rechigne ä restituer en l'etat ses theories tant elles sont contraires ä sa conception de

la culture chinoise.

Traduttore, traditore. Nous dressons la une critique assez dure de la
reutilisation de Toynbee par Zhang Junmai. Les paragraphes precedents laissent
entendre que Zhang Junmai a employe A study of History comme outil argumentativ

en modifiant les points qui le derangeaient. Neanmoins, on peut s'abstenir
de condamner trap vite Zhang, et faire l'hypothese que cette modification ne soit

pas volontaire. Peut-etre a-t-il mal compris Toynbee

Etrangement, dans son commentaire du tableau, Zhang explique que la liste
de Toynbee est pleine de repetitions. Orthodoxe chretien et Occident sont pour
lui synonyme, tout comme Hindu et Indien.37 C'est ä croire que Zhang ne

connait pas les grandes divisions au sein de la religion chretienne. Plus grave,
il semble ne pas avoir compris le coeur de la theorie de Toynbee, et lit« religion »

la ou il faudrait comprendre «societe». Plus loin, il ajoute que la culture

asiatique (Yazhou zhi wenhua jCik) devrait se diviser en trois entites :

Chine, Japon et Coree, et Asie de Sud-Est.38 II considere que par souci de

commodite, il serait possible de reduire les vingt et une societes ä quatre
ensembles : l'Europe, l'Asie Mineure, l'Extreme Orient et l'Amerique du Sud.

Ainsi, il confond des entites geographiques avec les societes comme unites

intelligibles du champ historique. Dans sa lecture, Zhang semble vouloir faire
divorcer les societes de Thistoire. L'hypothese d'une « erreur de lecture » est par
consequent vraisemblable.

37 Zhang 1936: 16. Chemin faisant, Zhang fait une erreur dans sa traduction anglaise donnant
Orthodox Christian in Russia pour Xila yejiao #HbI]5|Sc e'est-a-dire Christianisme grec. Les

traductions des societes n° 9 et 10 semblent inversees.

38 Zhang 1936: 17.



10 Joseph Ciaudo DE GRUYTER

Neanmoins, vingt ans plus tard, la preface ä l'ouvrage de Zhong Jiemin de

1951 montre tres clairement que Zhang continue de tricher avec le texte. II y
denombre les societes Vivantes suivantes : la Chine en Asie (Yazhou zhi

Zhongguo S^fü+lÜ), le Japon (riben 0^), l'Inde principale (Yindu benshen

l'Inde peripherique (Yindu pangzhi l'Europe occidentale

(xi Ou [»"«/;), l'Europe Orientale (dong Ou JJÄ), l'Islam du Proche Orient

(jindong zhi Hui jiao Or, d'ou vient cette division de l'Inde en
deux sous-groupes, completement absente des ecrits de Toynbee On pourrait

presque se demander si Zhang Junmai avait vraiment lu le texte.
En guise de conclusion, force est de constater que Zhang Junmai a

profondement altere les idees de Toynbee lorsqu'il les a utilisees dans son ouvrage
La culture chinoise de demain. La classification des societes selon Toynbee a ete

modifiee. Soit Zhang n'avait pas clairement compris les theses de Toynbee, ce qui
est tout de meme problematique quand on considere les references abondantes ä

celles-ci; soit l'auteur chinois a volontairement tronque le texte. Dans tous les cas, il
semblerait que diviser l'histoire de la Chine en deux, et considerer par-lä que deux

cultures ou civilisations differentes, mais affiliees, se soient succede sur un meme
territoire est quelque chose d'inacceptable ou d'inconcevable pour un penseur
chinois du debut du XXe siecle. Est-ce un probleme d'ceilleres culturelles ou
intellectuelles qui empecha Zhang de lire correctement Les decalages dans la

presentation des theories de Toynbee furent-ils le fruit d'une demarche volontaire
Face au peu d'elements disponibles, il serait imprudent de donner une reponse
tranchee. Or ä considerer les recherches historiques modernes et leur attention

toujours plus importante aux ruptures entre les grandes periodes de l'histoire de

Chine, l'idee d'une division de la Chine en plusieurs systemes culturels ä travers le

temps, et meme l'espace, ne merite-t-elle pas d'etre au moins consideree ?40

Funding: Chiang Ching-Kuo Foundation for International Scholarly Exchange
(Grant / Award Number: "DD023-U-13").

Bibliographie

Aron, Raymond (dir.) (1961): L'histoire et ses interpretations : entretiens autour de Arnold
Toynbee. Paris: Mouton.

Braudel, Fernand (1993, 1963): Grammaire des civilisations. Paris: Flammarion.

39 Zhang 1981: 1412.

40 Voir ä ce propos les tres pertinentes reflexions d'Arif Dirlik, qui propose ä partir du cas de la
culture chinoise de reconcevoir les nations et civilisations non comme des unites homogenes
mais comme des oekoumenes historiques. Cf. Dirlik 2006.



DE GRUYTER Une lecture chinoise d'Arnold Toynbee 11

Cheng, Wenxi SÜfR (1975): « Zhang lunmai xiansheng yu ying shixue jia Taoyinpi shi » (JSItfKl

Zaisheng TY± 5.11: 14-17.

Ciaudo, Joseph (2014): « Zhang Junmai/Carsun Chang » [en ligne], Site Internet: Internet

Encyclopedia of Philosophy, 2014, http://www.iep.utm.edu/zhang-ju/ [consulte le

10 mars 2015],

Collingwood, R.G. (1956): The Idea of History. Oxford: Oxford University Press.

Dikötter, Frank (1992): The Discourse of Race in Modern China. Stanford, CA: Stanford

University Press.

Dirlik, Arik (1978): Revolution and History: The Origins of Marxist Historiography in China,

1919-1937. Berkeley, CA: University of California Press.

Dirlik, Arif (2006): « Timespace, Social Space, and the Question of Chinese Culture ».

Monumenta Serica 54: 417-433.
Febvre, Lucien (1936): «De Spengler ä Toynbee quelques philosophies opportunistes de

l'histoire ». Revue de Metaphysique et de Morale 43.4: 573-602.
Flon, Tze-Ki (2009): « From a Hierarchy in Time to a Hierarchy in Space: The Meanings of

Sino-Babylonianism in Early Twentieth-Century China ». Modern China 36.2: 139-169.
Jeans, Roger B. (1997): Democracy and Socialism in Republican China: The Politics of Zhang

junmai (Carsun Chang), 1906-1941. Lanham, MD: Rowman & Litttefield.

Liu, Lydia H. (1995): Translingual Practice: Literature, National Culture, and Translated

Modernity-China, 1900-1937. Stanford, CA: Stanford University Press.

Montagu, Ashley (dir.) (1956): Toynbee and History: Critical Essays and Reviews. Boston,
MA: Porter Sargent.

Spengler, Oswald (1920): Der Untergang des Abendlandes. 2 vol. München: C. H. Beck'sche

Verlagsbuchhandlung.
Toynbee, Arnold (1934-1961): A Study of History. 12 vols. London: Oxford University Press.

Toynbee, Arnold (1987,1946): A Study of History: Abridgement of Volumes l-VI by D.C.

Somervel. New York: Oxford University Press.

Wesolowski, Zbigniew (1997): Lebens- und Kulturbegriff von Liang Shuming (1893-1988),

Dargestellt anhand seines Werkes Dong-Xi wenhua ji qi zhexue. Sankt Augustin: Institut
Monumenta Serica, vol. XXXVIII.

Zhang Junmai (1936): Mingri zhi Zhongguo wenhua BSl't'iÜtt.. In: Minguo congshu

RHU#, serie 4, vol. AO.

Zhang Junmai (1981): «Wo guo sixiang jie de jimo» (1948). In: Zhong Xi
Yin zhexue wenji Taibei : Xuesheng shuju.

Zheng Dahua (1997) : Zhang Junmai zhuan DiltHijfi?. Beijing : Zhonghua shuju.
Zhong Jiemin tfi^)~K(1951): Tiaozhan yu huiying Flong-Kong: Ziyou chubanshe.




	Une lecture chinoise d'Arnold Toynbee : Zhang Junmai et le problème de la continuité historique de la culture chinoise

