Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 70 (2016)

Heft: 1

Artikel: Une lecture chinoise d'Arnold Toynbee : Zhang Junmai et le probléme
de la continuité historique de la culture chinoise

Autor: Ciaudo, Joseph

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-696826

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-696826
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DE GRUYTER ASIA 2016; 70(1): 1-11

Joseph Ciaudo*

Une lecture chinoise d’Arnold Toynbee:
Zhang Junmai et le probléme de la
continuité historique de la culture chinoise

DOI 10.1515/asia-2015-0052

Abstract: The historical continuity of Chinese culture from the early dynasties to
modern times is a common topic in Chinese “culturalist discourses”. The intellec-
tuals who wanted to defend the legitimacy of a Chinese culture compatible with
modemity almost never put it into question. Zhang Junmai (1887-1969), in a short
book entitled the Chinese culture of tomorrow (1936) had the same attitude toward
the problem. He spoke about the ‘four thousand years of Chinese civilization’.
However, taking this stand is not without raising issues, for Zhang begins his text
by building his theory of cultures upon many ideas defended by Armold Toynbee, in
his major work A study of History (1931). As a matter of fact, Toynbee used to divide
the history of China into two periods: the Sinic society, and the Far Eastern society.
In introducing Toynbee’s studies in China, did Zhang purposely change important
aspects of the Study or was he simply lost in translation? Incidentally, was quoting
Toynbee simply instrumental in Zhang’s discourse? These are the main questions
this research note aims at tackling.

Keywords: Zhang Junmai, Arnold Toynbee, Chinese historical continuity

«La Chine posséde une culture riche de cinqg mille ans d’histoire ». Voila une
rengaine inlassablement répétée. Cette affirmation plus souvent clamée que
justifiée peut étre trouvée aussi bien dans des discours d’éloge ou de propagande
que dans des chansons populaires, ou encore des écrits visant a diffuser ou a
expliquer la culture dite chinoise. « Une histoire longue de cing mille ans » est un
slogan qui ne date cependant pas d’hier. Les lettrés chinois ont traditionnellement
voulu faire remonter les origines de leur nation ou de leur civilisation dans
une antiquité trés lointaine, marquée par des souverains mythiques et de saints
empereurs. Au XXe siécle, de nombreux intellectuels souvent qualifiés de
«néoconservateurs », par opposition aux grandes figures iconoclastes de la
période du quatre mai, ont reconduit cette idée d’une culture vieille de plusieurs

*Corresponding author: Joseph Ciaudo, A.T.E.R., Université de Strasbourg, Strasbourg, France,
E-mail: jciaudo@unistra.fr.



2 = Joseph Ciaudo DE GRUYTER

millénaires et pour autant toujours bien vivante. Zhang Junmai 5REH)
(1887-1969)," homme politique et philosophe, appartient a ce groupe.

Dans ses écrits, véritables plaidoyers en défense d’une culture chinoise
compatible avec la modernité, il a réguliérement reconduit cette affirmation.
Mettant en avant une « sinodicée » (Sinodizee), c’est-a-dire une théorie justifica-
trice de la culture chinoise,” Zhang a rédigé de nombreux textes, et notamment
un court ouvrage intitulé La culture chinoise de demain, publié en 1936 aux
Presses commerciales.” Avec ce petit livre, Zhang recherchait explicitement
« une voie de secours pour la culture chinoise ».* Au moyen d’une comparaison
entre les histoires des cultures européenne, indienne et chinoise, il espérait
mettre en lumiére des solutions pour penser un avenir ot la Chine aurait
toujours sa place.

Pour mener a bien ce projet, Zhang chercha des appuis dans la littérature
académique occidentale. Les défenseurs de la culture chinoise, loin de s’enfer-
mer dans une tradition qui s’opposerait aux nouveaux savoirs venus de
I’Occident, ont tres tot cherché des soutiens auprés de scientifiques étrangers.
Un cas célébre est par exemple la réappropriation par les grandes figures du
Guocui [H{¥t de la théorie de l'origine occidentale de la culture chinoise
développée par Albert Terrien de Lacouperie (1845-1894).° Aussi, au cours de
son argumentaire Zhang Junmai cite-t-il de nombreux anthropologues, histo-
riens et sinologues occidentaux. Arnold J. Toynbee (1889-1975) occupe une
place particuliére parmi ceux-ci, non seulement puisque ses positions et ses
concepts servent de fondements théoriques a Zhang, mais aussi, car tout au long
de sa vie Zhang s’est reconnu comme un fervent admirateur de ce dernier.®

1 Pour une présentation biographique de Zhang Junmai, Cf. Jeans 1997; Zheng 1997. Voir
également ’article synthétique : Ciaudo 2014.

2 Ce concept a été forgé par Zbigniew Wesolowski a partir de la «théodicée» de Leibniz
(Wesolowski, 1997: 178).

3 Zhang 1936. Le livre est tiré de conférences données dans le cadre de la société Mingde
(Mingde she "H7&#t). La majeure partie du texte fut auparavant publiée dans des revues que
Zhang dirigeait : Xinmin yuebao 7 H ¥t (1935, vol. 1, n® 1), Zaisheng 1%k (1935, vol. 3, n° 6),
et Yuzhou xunkan 5+ ] (1935, vol. 3, n°® 2-4). L’ouvrage entier est également reproduit dans
le numéro anniversaire de la revue Yuzhou xunkan en 1936. Autant dire que la diffusion de cet
opuscule tenait particulierement a Zhang Junmai. C’est au demeurant le seul ouvrage de Zhang
disponible dans la collection Minguo congshu.

4 Zhang 1936: 1.

5 Sur le sujet, voir Hon 2009.

6 Seul un article (Cheng 1975) s’est intéressé aux liens entre Zhang Junmai et Arnold
J. Toynbee. Néanmoins, ce dernier s’avére plus descriptif qu’analytique, ne permettant pas en
cela de comprendre les enjeux intellectuels de la réappropriation de A Study of History.



DE GRUYTER Une lecture chinoise d’Arnold Toynbee === 3

Zhang fut enthousiaste lorsqu’il put le rencontrer en janvier 1946.” En 1956, il
écrit également une préface élogieuse pour ’ouvrage Défi et Riposte (tiaozhan yu
huiying B EL[a] ) de Zhong Jiemin £/ [ (1893-1964)° qui comme le titre le
suggére présentait la théorie du «challenge and response» de Toynbee.
Cependant, I’estime que Zhang a toujours portée au savant anglais ne 1’a pas
empéché de se réapproprier avec beaucoup de décalages certaines de ses théses.
On pourrait méme étre tenté de parler de trahison.

L’objet de cette note de recherche ne sera pas de présenter ’ensemble des
théses et des arguments avancés par Zhang dans La culture chinoise de demain.
Il s’agira uniquement de souligner chez lui I'importance de la continuité de la
culture chinoise. Celle-ci apparait de fait comme un principe sacré qui ne peut
étre remis en cause. L’étude de la réappropriation des théories d’Arnold
J. Toynbee par Zhang le montre bien : malgré toute I’admiration qu’il portait a
I’historien britannique, il ne pouvait accepter que ce dernier mette en cause cette
continuité. En présentant Toynbee au public chinois, Zhang fut infidéle aux
idées de 'auteur de A study of history.’

Pour Toynbee, les unités intelligibles du champ historique ne sont pas les
nations, et encore moins I’humanité prise comme un tout, mais ce qu’il appelle
des « sociétés » (societies) : « Les sociétés (...) sont les “atomes sociaux” avec
lesquels les étudiants en histoire doivent travailler ».!° Degré d’institution le
plus élevé, et recoupant les trois plans de vie sociale — c’est-a-dire la vie
politique, économique et culturelle' - elles sont pour lui les champs d’inves-
tigation de la recherche historique. Toynbee les appelle par occasion des
« civilisations », et les oppose aux sociétés primitives. Dans son travail de
classification, Toynbee identifie cinq sociétés vivantes : la société occidentale
(Western society), la société orthodoxe chrétienne (the Orthodox Christian
Society), la société islamique (the Islamic Society), la société hindouiste

7 Zhang 1981: 202.

8 Zhong 1951. La préface est reproduite dans Zhang (1981: 1412-1417). 1l est au demeurant
judicieux de noter que Zhong Jiemin fut I'un des principaux membres de la société Mingde
devant laquelle furent exposées les premiéres ébauches de La culture chinoise de demain. On est
donc en droit de penser que Zhong commenca a s’intéresser a Toynbee griace aux présentations
qu’en donna Zhang Junmai.

9 Toynbee Amold, A study of History, 1934-1961, 12 vol. A I’heure ot Zhang rédige La culture
chinoise de demain seul le premier volume d’A study of History a été publié. Notre attention se
focalisera donc principalement sur celui-ci.

10 Toynbee 1934-1961, vol.1: 45.

11 Toynbee 1934-1961, vol.1: 30.



4 —— Joseph Ciaudo DE GRUYTER

(the Hindu Society) et la société extréme-orientale (Far-Eastern Society).
Ces sociétés contemporaines seraient affiliées a des sociétés plus anciennes
aujourd’hui disparues, par exemple la société hellénique (the Hellenic Society)
ou la société syriaque (the Syriac society). En tout, Toynbee dénombre vingt-et-
une de ces entités. Dans sa version abrégée de I’ouvrage de Toynbee, D.C.
Somervell résume avec beaucoup d’exactitude, les régles de transitions d’une
société a une autre:

Three factors mark the transition from the old to the new society: a universal state as the
final stage of the old society; a church developed in the old society and in turn developing
the new; and the chaotic intrusion of a barbarian heroic age. Of these factors the second is
the most, and the third the least, significant.'

Avec un autre vocabulaire, Toynbee parle également de I’age héroique barbare
en termes de Vilkerwanderung ou d’intrusion d’un « prolétariat extérieur », tandis
que I’émergence et le développement de I’Eglise propre a chaque société repose-
raient sur la montée en puissance d’un « prolétariat intérieur ». Les chrétiens de
I’Empire romain sont ainsi considérés comme le prolétariat intérieur d’une société
hellénique autrefois dirigée par une aristocratie grecque puis romaine, aux divinités
et aux pratiques religieuses trés différentes. L’invasion des peuples d’Europe du
Nord correspondrait bien entendu a la percée d’un prolétariat extérieur.
L’émergence de ’Empire universel serait en outre toujours précédée par un temps
de troubles (time of troubles). Enfin, une des idées clefs de Toynbee est que la
naissance et le développement des sociétés sont le fruit d’'un mouvement dialec-
tique. Il faut continuellement trouver de nouvelles réponses a de nouveaux défis,
qu’ils soient sociaux, politiques, environnementaux, etc.; cette idée a été résumée
dans I’expression de théorie du « challenge and response ». Les théses de Toynbee
ont été source de multiples débats dans le monde académique occidental’ ; on ne
discourra pas sur la pertinence de son propos, mais on considérera simplement la
lecture qu’en donne Zhang.

Déja précisé plus haut, La culture chinoise de demain n’est pas un ouvrage
rédigé explicitement pour exposer les théories de Toynbee. Ses conceptions
sur ’histoire des «sociétés» (societies)'® sont essentiellement utilisées pour

12 Toynbee 1987: 14. Dans la mesure ou cette version abrégée du texte a été relue et acceptée
par Toynbee, on considérera qu’elle est en conformité avec la pensée de I'historien.

13 Voir par exemple: Febvre 1936; Montagu 1956; Aron 1961.

14 1l convient de porter une attention particuliére aux différences entre les mots « culture »
(culture), « civilisation » (civilisation) et « société » (society) dans I'ceuvre de Toynbee. La société
est 'unité intelligible de la recherche historique, la civilisation serait une «espéce » institu-
tionnelle, tandis que la culture serait un plan de la vie sociale.



DE GRUYTER Une lecture chinoise d’Arnold Toynbee === 5

appuyer un argumentaire. Zhang présente synthétiquement sa classification
des vingt-et-une sociétés et évalue rapidement quelques idées de Toynbee
dans un chapitre consacré a 'origine des cultures (wenhua zhi giyuan 342
i YR). Les théses de A study of history permettent d’abord a Zhang de discréditer
les théories environnementales puis raciales sur I’origine des cultures (wenhua
1) 11 reproduit dans I'ordre inverse le discours de Toynbee.'® Les explica-
tions que Zhang préte a Arthur de Gobineau (1816-1882) et a son Essai sur
I'inégalité des races humaines (1853-1855) semblent elles-mémes reprises de sa
lecture de I’ouvrage anglais.”” Plus loin, il reconduit la dichotomie de Toynbee
entre les civilisations (wenming ) et sociétés primitives (yeman ¥74f),'
avant de mettre en avant la théorie du «challenge and response ».”® D’une
certaine maniére, on peut également lire dans la prose de Zhang I'influence
qu’'ont exercée les travaux de Toynbee. Bien qu’il n’emploie pas le terme de
Vélkerwanderung, la description que Zhang donne des Wuhu Ti.#H «les cing
barbares »*® n’est pas sans lien avec 'idée d’une percée d’un prolétariat
extérieur dans ’Empire du Milieu. Dans la continuité de Toynbee, Zhang trace
un paralléle entre la conversion des cing barbares au bouddhisme, et la conver-
sion des peuples germains au christianisme.” Mais le point le plus intéressant
pour nous est trés certainement le tableau des vingt-et-une sociétés que Zhang
traduit et commente (cf. Figure 1).

Zhang appelle ces sociétés des wenhua 4, c’est a dire des cultures. C’est un
premier probléme, puisque comme mentionné plus haut, la «culture » est chez
Toynbee une des trois divisions de la vie sociale. Néanmoins, nous sommes ici en
terrain « translinguistique »** et il convient de garder a I’esprit les décalages et les

15 Zhang 1936: 11-13.

16 Toynbee 1934-1961, vol. 1: 207-271. Toynbee dressait d’abord la critique de la théorie
raciale, puis I’environnementale.

17 Zhang 1936: 12-13 ; Toynbee 1934-1961, vol. 1: 216-218. Tandis que Toynbee évite dans ce
passage la question des cultures africaines, Zhang Junmai écrit quant a lui que jamais « la race
noire » ne serait parvenue a donner naissance a une culture (Zhang 1936: 11). La banalisation du
racisme lors de la période républicaine en Chine permet d’expliquer ce commentaire.
(Cf. Dikotter 1991).

18 Toynbee 1934-1961, vol. 1: 147-149. Zhang 1936: 16, 20-21.

19 Zhang 1936: 18-19.

20 L’expression Wuhu 111/}, ou « cinq barbares », sert a qualifier les Xiong nu %%, les Xianbei
fif¥i, les Jie ¥, les Di [C et les Qiang 7, populations non-Han du Nord de la Chine qui
troublérent la paix du Ille au Ve siécle de notre ére.

21 Zhang 1936: 90.

22 Liu 1995.



6 =—— Joseph Ciaudo DE GRUYTER

1. #5J& Hellenic 2. BRI AEZE Western
3. 1% Kz Egyptic 4. 57K Sumeric

5. >4 Minoan 6. E[IfE Indic

7. %5 )& Hittite 8. BE Y HASEE

9. BB # 1IE 5% Orthodox 10. Z & HE #t Orthodox
Christian (Main Body) Christian in Russia

11. 7 Iranic 12. EEEEfw Babylonic

13. FFl[5n Syriae 14. SEfI{E Arabic

15. EIfE#%; Hindu 16. th g Sinic

17. R FELMNES 18. Z7# Andean

19. F5HE Mayan 20. BiilZE Yueatic

21. 278 FF Mexic

Figure 1: Les vingt-et-une sociétés de Toynbee présentées par Zhang Junmai.?

transformations que subirent les vocabulaires européens des sciences humaines et
sociales lors de leur introduction en Chine. La langue académique francaise
n’arrange au demeurant rien a cette situation et ajoute davantage d’ambiguité.
Il suffit de se rappeler les critiques de Braudel a 1’égard des termes employés par
Toynbee.?* « Culture », « civilisation » ou « sociétés », il ne sera pas lieu pour nous
de trancher. A P'inverse, il convient de s’intéresser & deux concepts centraux des
écrits de Toynbee : I’affiliation (affiliation) et 'apparentement (apparentation), qui
sont en apparence absents de I’exposé de Zhang.

Pour Toynbee, différentes sociétés peuvent étre reliées chronologiquement
par des liens de filiation ou d’apparentement. C’est un point clef de A study of
History. Dans la lecture critique qu’il propose de cet ouvrage, R. G. Collingwood
(1889-1943) n’hésite pas a le considérer comme ’aspect de plus important de la
conception historique de Toynbee. Il écrit :

Each society is wholly self-contained. It is for Toynbee a very important question whether
Western Christendom is a continuation of Hellenic society or a different society related to it
by way of affiliation. The right answer, according to him, is the second.”

23 Nous reproduisons ici en I'état le texte de Zhang Junmai, c’est a dire avec ses fautes de
traduction et de typographie (il faudrait par exemple lire « Syriac » et non « Syriae », « Yucatec »
et non « Yueatic »; de fait certains « e » devrait étre lu « c »). Cf. Zhang 1936: 13-14.

24 Braudel 1993: 57.

25 Collingwood 1956: 162.



DE GRUYTER Une lecture chinoise d’Arnold Toynbee === 7

Ce point semble, a premiére vue, inconnu ou étranger a Zhang Junmai. En
effet, il divise I’histoire de 1’Occident en trois époques, I’antiquité gréco-romaine,
le moyen-age et la période débutant avec la Renaissance.?® Une lecture attentive
du texte permet cependant de remettre en cause cette premiére observation.
Sa maniére d’écrire trahit le fait que Zhang était conscient du probléme. Il note
par exemple que «La culture grecque est la mére de la culture occidentale ».”
De toute évidence, si la culture grecque est la mére de la culture occidentale,
elle ne peut pas étre son premier stade de développement. A ce titre, Zhang
comprend bien que la société sumérienne est antérieure a la société babylo-
nienne, tout comme la société grecque succéde a la minoenne.?® La contradic-
tion entre I'image de la mére et I'idée d’un développement d’une culture sur
plusieurs périodes n’est pas en soi insurmontable; peut-étre n’est-ce qu'une
maniére de dire les choses autrement. Néanmoins, si nous considérons cette
allégorie en regard du tableau des vingt-et-une sociétés, une question centrale
émerge : La culture chinoise est-elle oui ou non liée a une autre culture par des
liens de parenté ou de filiation ?

A considérer ’ceuvre de Toynbee, il s’agit d’'une question a laquelle seule
une réponse discréte est donnée. Si on lit minutieusement la présentation faite
de la «société chinoise » (Sinic society), il apparait que selon Toynbee I’histoire
chinoise devrait étre divisée en deux sociétés distinctes : la société chinoise et la
«société extréme-orientale» (Far East Society). Décrivant cette derniére,
Toynbee considére que son « Etat universel » serait 'empire instauré par Qin
Shihuang en 221 av. J.C ; que son « Eglise » (ou sa religion) serait le bouddhisme
Mahayana ; et que le temps de troubles qui aurait précédé I'instauration de son
« Etat universel » serait la période des royaumes combattants (zhanguo k[#).%
La société chinoise correspondrait chronologiquement aux dynasties Xia, Shang,
Zhou, Qin et Han. En une occasion, évoquant le Bouddhisme du grand véhicule,
Toynbee écrit a ce titre :

the Mahayana — the church through which this Sinic Society came to be ‘apparented’ to the
Far Eastern Society of to-day®®

26 Zhang 1936: 51-79.

27 Zhang 1936: 51. Nous soulignons.

28 Zhang 1936: 17.

29 Toynbee 1934-1961, vol. 1: 88-89. On ne discutera pas ici de la pertinence des commentaires
de Toynbee sur cette société extréme-orientale. Soulignons néanmoins que la mise en avant du
bouddhisme pourrait ulcérer nombre d’intellectuels chinois, Zhang y compris, qui préférent voir
le confucianisme comme I’école de pensée dominante dans cette région.

30 Toynbee 1934-1961, vol. 1: 89. Nous soulignons.



8 =— Joseph Ciaudo DE GRUYTER

Dans une note de bas de page, il va encore plus loin :

Zhejiang, Fujian, Guandong and Guangxi “never became an integral part of the Sinic
World. (...) the South China coast was not brought within the pale of society until the
age of the T’ang Dynasty (A.D) 618-907); that is, not until after the interregnum which
intervened between the disappearance of the Sinic Society and the emergence of the
‘affiliated’ society that is still alive in the Far East to-day.”™'

Ainsi, la société chinoise serait un parent de la société extréme-orientale.
Toynbee trace une frontiére trés stricte entre les deux sociétés, ce n’est pas une
simple question de périodisation de I'histoire chinoise, thématique qui occupe
au demeurant I’historiographie marxiste chinoise de ’époque.®? Toynbee rompt
clairement la continuité historique de la société chinoise.?® Ce point sera davan-
tage développé en 1939 dans le volume 4 de son étude®*:

In the decline and fall of the Sinic Society ‘the triumph of Barbarism and Religion’ is
represented by the foundation of Eurasian Nomad successors-states of the Sinic universal
state in the basin of the Yellow River round about A.D. 300, and by the simultaneous
invasion of the Sinic World by the Mahayanian form of Buddhism, which was one of the
religions of the Sinic internal proletariat in the north-western provinces. (...) The Sinic
universal state itself represented a social rally after a time of troubles in which the Sinic
body social had been torn in pieces by fratricidal warfare between a number of parochial
states into which the Sinic Society had previously articulated itself.*

Cette idée n’apparait absolument pas dans le texte de Zhang. De fait, lorsque
Zhang présente le tableau des vingt-et-une sociétés, il trahit Toynbee. Tout
d’abord, il ne précise pas que selon Toynbee, seulement cing de ces sociétés
sont encore vivantes. Pas question pour lui de dire que la « culture chinoise » est
morte. De surcroit, le tableau oublie de mentionner les noms anglais de deux
des sociétés : la n° 8 «le Japon et la Corée en Extréme-Orient» (yuandong zhi
riben gaoli N HA ) et la n° 17 «la partie sud de I’Extréme-Orient »
(yuadong jianya zhou nan A 3| F4). Zhang a raison de diviser la société
extréme-orientale en deux sous-groupes. Cette distinction se trouve également
chez Toynbee.?® Néanmoins, les noms proposés par I’historien britannique sont

31 Toynbee 1934-1961, vol. 1: 90. Nous soulignons.

32 Dirlik 1978, voir notamment pp. 180-225.

33 En cela, il va encore plus loin qu’Oswald Spengler qui pointait une différence entre le temps
de la culture et le temps de la civilisation dans I’histoire chinoise cf. Spengler 1920.

34 Toynbee 1934-1961, vol. 4: 65-66.

35 Toynbee 1987: 262-263.

36 Toynbee 1934-1961, vol. 1: 132-133.



DE GRUYTER Une lecture chinoise d’Arnold Toynbee === 9

différents. Si lui aussi parle de Far Eastern society in Korea and Japan, il n’y a
aucune société de «la partie sud de ’Extréme-Orient ». Au contraire, Toynbee
évoque une Far Eastern society (main body), dont le territoire coinciderait avec
celui de la Sinic society, mais lui serait postérieur. Pour I'auteur de A Study of
History, il est clair que la Chine contemporaine n’appartient pas a la «société
chinoise », mais a la « société extréme-orientale (principale) ».

Avec cette traduction infidéle, il est évident que Zhang refuse catégoriquement
que la culture chinoise (Zhongguo wenhua ' [5 3C1t) soit divisée en deux sociétés
différentes. Il existe pour lui une continuité historique de la culture chinoise. Ainsi,
les sociétés n°8 et 17 n’ont pas de noms en anglais, car d’'une part la seconde
n’existe pas chez Toynbee, et d’autre part il est difficile de parler d’une société
extréme orientale périphérique, sans mentionner une société extréme-orientale
principale. On peut donc penser que malgré son admiration pour Toynbee, Zhang
rechigne a restituer en I’état ses théories tant elles sont contraires a sa conception de
la culture chinoise.

Traduttore, traditore. Nous dressons la une critique assez dure de la
réutilisation de Toynbee par Zhang Junmai. Les paragraphes précédents laissent
entendre que Zhang Junmai a employé A study of History comme outil argumen-
tatif, en modifiant les points qui le dérangeaient. Néanmoins, on peut s’abstenir
de condamner trop vite Zhang, et faire I’hypothése que cette modification ne soit
pas volontaire. Peut-étre a-t-il mal compris Toynbee ?

Etrangement, dans son commentaire du tableau, Zhang explique que la liste
de Toynbee est pleine de répétitions. Orthodoxe chrétien et Occident sont pour
lui synonyme, tout comme Hindu et Indien.’” C’est a croire que Zhang ne
connait pas les grandes divisions au sein de la religion chrétienne. Plus grave,
il semble ne pas avoir compris le cceur de la théorie de Toynbee, et lit « religion »
la ot il faudrait comprendre «société». Plus loin, il ajoute que la culture
asiatique (Yazhou zhi wenhua tiyllz 3C4t) devrait se diviser en trois entités :
Chine, Japon et Corée, et Asie de Sud-Est.’® Il considére que par souci de
commodité, il serait possible de réduire les vingt et une sociétés a quatre
ensembles : ’Europe, I’Asie Mineure, I’Extréme Orient et I’Amérique du Sud.
Ainsi, il confond des entités géographiques avec les sociétés comme unités
intelligibles du champ historique. Dans sa lecture, Zhang semble vouloir faire
divorcer les sociétés de I'histoire. L’hypothése d’une « erreur de lecture » est par
conséquent vraisemblable.

37 Zhang 1936: 16. Chemin faisant, Zhang fait une erreur dans sa traduction anglaise donnant
Orthodox Christian in Russia pour Xila yejiao #:/[5Hi#L c’est-a-dire Christianisme grec. Les
traductions des sociétés n° 9 et 10 semblent inversées.

38 Zhang 1936: 17.



10 = Joseph Ciaudo DE GRUYTER

Néanmoins, vingt ans plus tard, la préface a 'ouvrage de Zhong Jiemin de
1951 montre trés clairement que Zhang continue de tricher avec le texte. Il y
dénombre les sociétés vivantes suivantes : la Chine en Asie (Yazhou zhi
Zhongguo iz Hh[H), le Japon (riben HAS), I'Inde principale (Yindu benshen
ENEEA L), PInde périphérique (Yindu pangzhi F[)JE5%3%), I’Europe occidentale
(xi Ou V4l#X), I'Europe Orientale (dong Ou A[X), I'Islam du Proche Orient
(jindong zhi Hui jiao 3T H 2 [11#0).>° Or, d’ot vient cette division de I'Inde en
deux sous-groupes, complétement absente des écrits de Toynbee ? On pourrait
presque se demander si Zhang Junmai avait vraiment lu le texte.

En guise de conclusion, force est de constater que Zhang Junmai a
profondément altéré les idées de Toynbee lorsqu’il les a utilisées dans son ouvrage
La culture chinoise de demain. La classification des sociétés selon Toynbee a été
modifiée. Soit Zhang n’avait pas clairement compris les théses de Toynbee, ce qui
est tout de méme problématique quand on considére les références abondantes a
celles-ci ; soit 'auteur chinois a volontairement tronqué le texte. Dans tous les cas, il
semblerait que diviser I’histoire de la Chine en deux, et considérer par-1a que deux
cultures ou civilisations différentes, mais affiliées, se soient succédé sur un méme
territoire est quelque chose d’inacceptable ou d’inconcevable pour un penseur
chinois du début du XXe siécle. Est-ce un probléme d’ceilléres culturelles ou
intellectuelles qui empécha Zhang de lire correctement ? Les décalages dans la
présentation des théories de Toynbee furent-ils le fruit d’'une démarche volontaire ?
Face au peu d’éléments disponibles, il serait imprudent de donner une réponse
tranchée. Or a considérer les recherches historiques modernes et leur attention
toujours plus importante aux ruptures entre les grandes périodes de I'histoire de
Chine, I'idée d’une division de la Chine en plusieurs systémes culturels a travers le
temps, et méme 1’espace, ne mérite-t-elle pas d’étre au moins considérée ?“°

Funding: Chiang Ching-Kuo Foundation for International Scholarly Exchange
(Grant / Award Number: “DD023-U-13").

Bibliographie

Aron, Raymond (dir.) (1961): L’histoire et ses interprétations : entretiens autour de Arnold
Toynbee. Paris: Mouton.
Braudel, Fernand (1993, 1963): Grammaire des civilisations. Paris: Flammarion,

39 Zhang 1981: 1412

40 Voir a ce propos les trés pertinentes réflexions d’Arif Dirlik, qui propose a partir du cas de la
culture chinoise de reconcevoir les nations et civilisations non comme des unités homogénes
mais comme des cekouménes historiques. Cf. Dirlik 2006.



DE GRUYTER Une lecture chinoise d’Arnold Toynbee == 11

Cheng, Wenxi F£ 3 EER (1975): « Zhang Junmai xiansheng yu ying shixue jia Taoyinpi shi » 5 #)
S B s SRS Y R [, Zaisheng TH/E 5.11: 14-17.

Ciaudo, Joseph (2014): « Zhang Junmai/Carsun Chang» [en ligne], Site Internet : Internet
Encyclopedia of Philosophy, 2014, http://www.iep.utm.edu/zhang-ju/ [consulté le
10 mars 2015].

Collingwood, R.G. (1956): The Idea of History. Oxford: Oxford University Press.

Dikétter, Frank (1992): The Discourse of Race in Modern China. Stanford, CA: Stanford
University Press,

Dirlik, Arik (1978): Revolution and History: The Origins of Marxist Historiography in China,
1919-1937. Berkeley, CA: University of California Press.

Dirlik, Arif (2006): « Timespace, Social Space, and the Question of Chinese Culture ».
Monumenta Serica 54: 417-433.

Febvre, Lucien (1936): « De Spengler a Toynbee quelques philosophies opportunistes de
Chistoire ». Revue de Métaphysique et de Morale 43.4: 573-602.

Hon, Tze-Ki (2009): « From a Hierarchy in Time to a Hierarchy in Space: The Meanings of
Sino-Babylonianism in Early Twentieth-Century China ». Modern China 36.2: 139-169.

Jeans, Roger B. (1997): Democracy and Socialism in Republican China: The Politics of Zhang
Junmai (Carsun Chang), 1906-1941. Lanham, MD: Rowman & Littlefield.

Liu, Lydia H. (1995): Translingual Practice: Literature, National Culture, and Translated
Modernity - China, 1900-1937. Stanford, CA: Stanford University Press.

Montagu, Ashley (dir.) (1956): Toynbee and History: Critical Essays and Reviews. Boston,
MA: Porter Sargent.

Spengler, Oswald (1920): Der Untergang des Abendlandes. 2 vol. Miinchen: C. H. Beck’sche
Verlagsbuchhandlung.

Toynbee, Arnold (1934-1961): A Study of History. 12 vols. London: Oxford University Press.

Toynbee, Arnold (1987, 1946): A Study of History: Abridgement of Volumes I-Vi by D.C.
Somervel. New York: Oxford University Press.

Wesolowski, Zbigniew (1997): Lebens- und Kulturbegriff von Liang Shuming (1893-1988),
Dargestellt anhand seines Werkes Dong-Xi wenhua ji qi zhexue. Sankt Augustin: Institut
Monumenta Serica, vol. XXXVIII.

Zhang Junmai (1936): Mingri zhi Zhongguo wenhua i H = 1 [# 34k, In: Minguo congshu
RB# &, série 4, vol. 40.

Zhang Junmai (1981): « Wo guo sixiang jie de jimo » FE AT KA ZE (1948). In: Zhong Xi
Yin zhexue wenji "HPGENPTEE3CHE. Taibei : Xuesheng shuju.

Zheng Dahua ¥ k#E (1997) : Zhang Junmai zhuan 5RF K%, Beijing : Zhonghua shuju.

Zhong Jiemin $i 41 (1951): Tiaozhan yu huiying $t#%EE[A] €. Hong-Kong: Ziyou chubanshe.






	Une lecture chinoise d'Arnold Toynbee : Zhang Junmai et le problème de la continuité historique de la culture chinoise

