
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 69 (2015)

Heft: 3-4

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus = Reviews

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DE GRUYTER ASIA 2015; 69(3): 773-781

Rezensionen - Comptes rendus - Reviews

Drege, Jean-Pierre/Zink, Michel; Paul Pelliot: de l'histoire a la legende.

Colloque international organise par Jean-Pierre Drege, Georges-Jean Pinault,
Cristina Scherrer-Schaub et Pierre-Etienne Will au College de France et a

l'Academie des Inscriptions et Belles-Lettres (Palais de l'lnstitut), 2-3 octobre

2008. Paris: Academie des Inscriptions et Beiles-Lettres, 2013, 598 S., ISBN

978-2-87754-290-6.

Besprochen von Hartmut Walravens, Staatsbibliothek zu Berlin, retired.
E-mail: hwalravens@gmx.net

DOI 10.1515/asia-2015-1024

Der Name Paul Pelliot (1878-1949) hat heute vielleicht nicht mehr ganz die

Autorität, die er vor fünfzig Jahren gehabt hat, denn die Sinologie hat sich

enorm ausgeweitet, und die Zahl der Forscher, besonders im angelsächsischen
Bereich, in Japan und natürlich in China ist fast unüberschaubar geworden, und
Französisch wird von weniger Gelehrten und Studenten verstanden. Trotzdem -
Pelliot ist immer noch eine Quelle der zuverlässigen Information, und er
beeindruckt durch die Tiefe und die Details seines Wissens wie durch das breite

Spektrum seiner Kompetenz. Besonders als er 1921 die Leitung der angesehenen
Zeitschrift T'oung Pao übernahm und einen großen Teil der Bände mit eigenen
Beiträgen füllte, gewann er eine fast päpstliche Autorität in der Sinologie und
den Zentralasienwissenschaften. Die ältere Sinologengeneration konnte vielfach
aus dem Kopf zitieren: „siehe Pelliot TP 1931, S...."

Pelliots Talent war eher analytisch und kritisch als übersetzerisch, und wenn
ihm auch (wie einigen Kollegen) der gute Rat an die Studenten: „lisez, lisez,

traduisez, traduisez" nachgesagt wird, so ist doch der größere Teil seines

Werkes bibliographisch und kritisch, auch linguistisch, wobei er seine stupenden

Sprachkenntnisse unter Beweis stellte. Seine oft seitenlangen Besprechungen, die
auch heute noch mit Gewinn zu lesen sind, ließen Denis Sinor das Wort von der

Egel-Wissenschaft gebrauchen: Pelliot ließ sich gern durch eine Publikation anregen

und fand dabei so vieles zu bemerken, daß manchmal kleine Monographien
daraus wurden; offenbar zog er diesen Weg vor statt sich aus der Fülle von
interessantem „Nicht Wissenswerten" selbst Themen zu wählen. Auch fehlte
ihm die Neigung oder das Talent zur Synthese; er mochte nicht zwischen

Wichtigem und weniger Wichtigem unterscheiden - ihm war jedes Detaü wichtig.
Pelliot belegte seine Feststellungen minutiös mit Quellenmaterial, so daß die
Fußnoten nicht selten den Text überwogen, was einige Gelehrte bewegte, Pelliot
einen „bibliographischen Riesenfinger" zu attestieren. Pelliots Kompetenz war mit



774 — Rezensionen - Comptes rendus - Reviews DE GRUYTER

einem ausgeprägten Selbstbewußtsein gepaart (Bescheidenheit war ihm fremd,
wie D. Sinor konstatierte), und als der eigenwillige und ebenfalls höchst
selbstbewußte Erwin von Zach ihm zahlreiche Fehler ankreidete und gar behauptete,

Pelliot könne keinen chinesischen Satz fehlerlos übersetzen, da war für ihn
die Grenze überschritten. In einem Beitrag „Monsieur von Zach" teilte er den
Lesern mit, in Zukunft werde dieser Name in T'oung Pao nicht mehr genannt
werden. Bei den wenigen sinologischen Publikationsmöglichkeiten der Zeit war
Zach nun gezwungen, ausschließlich in Blättern wie dem Nachrichtenblatt der

deutschen Gemeinde in Batavia (Deutsche Wacht) sowie De Chineesche Revue

(ebendort) zu veröffentlichen, abseits jeder Fachöffentlichkeit.1

Pelliot promovierte 1899 in Paris, mit 21 Jahren, als Schüler des bedeutenden
Edouard Chavannes, und wurde dann als Professor des Chinesischen nach
Hanoi berufen, von wo er mehrere Reisen nach China unternahm; so war er
während des Boxer-Aufstandes in Peking,2 wo er sich bei der Verteidigung der
Gesandtschaften hervortat. Er erwarb chinesische und tibetische Bücher für
französische Institutionen und stand plötzlich im Lichte der Weltöffentlichkeit,
als es ihm gelang, einen großen Teil der in der vermauerten Klosterbibliothek

von Dunhuang bewahrten alten Texte (etwa 7500) für Frankreich zu gewinnen.
Zentralasien war damals das Ziel mehrerer nationaler Forschungsexpeditionen,
die angeregt durch archäologische Funde nun wetteiferten, möglichst viele
kulturelle Schätze für ihre Länder zu erwerben. In erster Linie handelte es sich

um Großbritannien (Aurel Stein), Frankreich, Rußland (Kiemenz), Deutschland
(Grünwedel, Le Coq), Japan (Ötani); China war gewissermaßen Nachzügler.
Zahlreiche Forscherteams beschäftigten sich mit den Manuskripten und
Fresken, mehrere bis dahin unbekannte Schriften und Sprachen wurden
entziffert, und man darf wohl ohne Übertreibung sagen, daß die Ergebnisse zu
einem völlig neuen Verständnis der Geschichte Zentralasiens als der bedeutenden

Drehscheibe zwischen Ost und West führten. Viele alte Texte, die ansonsten
nicht erhalten waren oder zumindest nicht in dieser Fassung, hatten auch einen

enormen Einfluß auf Textkritik und Historiographie in China, und die wichtigsten

Dunhuang-Texte sind inzwischen in zahlreichen Foliobänden faksimiliert
oder auf dem Internet zugänglich. Der Dunhuang-Erfolg dürfte entscheidend für
Pelliots Berufung an das College de France gewesen sein.

In Paris stand Pelliot als würdiger Nachfolger in der Traditionslinie von Jean

Pierre Abel Remusat, Stanislas Julien und Edouard Chavannes. Er engagierte sich

in der Societe asiatique, gehörte zu vielen anderen gelehrten Gesellschaften,

wurde in vielen Angelegenheiten konsultiert und war enorm einflußreich, aber

1 Vgl. auch Hoffmann 1963.

2 Seine Briefe aus dieser Zeit sind veröffentlicht in Pelliot 1976.



DE GRUYTER Rezensionen - Comptes rendus - Reviews — 775

er hat nie eine eigentliche Schule gebildet. Zwar hatte er Hörer, aber aus deren

Erinnerungen hat man fast den Eindruck, es wäre Privatunterricht gewesen. Am
meisten wirkte Pelliot durch seine Veröffentlichungen. Nach seinem Tode fanden
sich zahlreiche, zum Teil fast fertige Manuskripte, und so wurden in der Folge 6

Bände (Euvres posthumes und weitere Arbeiten veröffentlicht. Auch die Notes ort

Marco Polo, von vielen Forschem erwartet, erschienen posthum - waren
allerdings für viele etwas enttäuschend, weil es sich um Notizen zumeist zu einzelnen

Wörtern handelte, und natürlich fehlte die ordnende Hand des Meisters.

Vielfältig waren die Würdigungen und Nachrufe nach Pelliots Tode, aber
eine handliche Übersicht über sein Werk erschien nicht, ein Schicksal, das er

übrigens mit Remusat und Julien teilte.3 Vielleicht war die gelehrte Welt der

Meinung, daß seine Veröffentlichungen so wichtig waren, daß jeder ernsthafte
Forscher sie ohnehin kannte?

Ein Symposium zu Werk und Wirken Pelliots über 60 Jahre nach seinem
Tode erscheint höchst angemessen, denn die vielseitigen Facetten des Schaffens

sind für den Einzelnen heute gar nicht mehr überschaubar, zumal sich in den

Einzeldisziplinen viele Einflüsse weiter entwickelt haben und Anregungen
genutzt worden sind. So ist auch der Band mit den Referaten zum Thema so

vielseitig, daß hier angemessen erscheint, was bei anderen allenfalls als eine
dürre Aufzählung zu werten wäre.

In einer kurzen Einführung würdigt Jean-Pierre Drege Pelliot als umfassende

Gelehrtenpersönlichkeit und macht deutlich, daß das Symposium sich insbesondere

der Darstellung und Untersuchung der bisher weniger explizit behandelten

Aspekte von Pelliots Werk und Wirken gewidmet hat (S. 7-15); dann folgt die

Begrüßungsansprache des Symposiums von Jean Leclant (S. 15-19). - Yves

Goudineau: „Paul Pelliot. franc-tireur de l'ficole Frangaise d'Extreme-Orient"
(S. 21-28): Pelliot war nominell zehn Jahre mit der Ecole verbunden; ein großer
Teil seiner Wirksamkeit entfiel indessen auf seine Aufgabe, Chinesischunterricht
in Hanoi zu geben, sowie auf seine Forschungsreisen in China, die nicht nur
einen Höhepunkt seiner Laufbahn durch die Gewinnung der Dunhuang-
Manuskripte für Frankreich brachten sondern auch der Ecole eine vorzügliche
chinesische Bibliothek, die Pelliot selbst damals als besser als irgendeine andere

in Europa einschätzte. - Eric Bourdonneau, Pierre-Yves Manguin: „Avec Pelliot,
le long de l'abime" (S. 29-43): Während seiner relativ kurzen Zeit in Hanoi (zieht

man die Reisen ab) hat Pelliot ansehnliche Beiträge zur Geschichte Südostasiens

verfaßt. Zunächst ist eine neue Übersetzung (die erste stammte noch von
Remusat) von Zhou Daguans Zhenla fengtu ji, einer Beschreibung der Sitten
und Gebräuche von Kambodscha zu nennen, dann ein langer Artikel über

3 Vgl. Walravens 1999, 2001, 2014.



776 — Rezensionen - Comptes rendus - Reviews DE GRUYTER

Funan, das er mit einem Khmer-Reich im Mekong-Delta, nicht identisch mit
Zhenla, identifiziert; die umfangreiche Studie Deux itineraires de Chine en Inde

a la fin du Vllle siecle, die praktisch eine historische Geographie Südostasiens im
ersten Millenium darstellt, und schließlich, zusammen mit L. Cadiere, ein
Verzeichnis sino-vietnamesischer Werke. - Eric Trombert: „La mission

archeologique de Paul Pelliot en Asie centrale (1906-1908)" (S. 45-82): Der

Beitrag gibt eine genaue Darstellung von Pelliots Expedition in China 1906-1908
und fügt eine übersichtliche chronologische Liste bei. - Rong Xinjiang, Wang Nan:

„Paul Pelliot en Chine (1906-1909)" (S. 83-119, 7 Abb.): Der Beitrag verzeichnet
Pelliots Kontakte in China, gibt einzelne Briefe wieder und betont, daß Pelliot seine

chinesischen Kollegen über seine Funde informierte; über Luo Zhenyu gelangten
seine Nachrichten sogar nach Japan zu Naitö Torajirö. - Frances Wood: „Aurel Stein

and Paul Pelliot" (S. 121-136): Anhand der vorgelegten Dokumente über die

Planung und Durchführung der Expedition Steins wird deutlich, daß die

Unternehmungen Steins und Pelliots in direkter Konkurrenz standen und man
bemüht war, möglichst wenig über die aktuellen Reisepläne und -daten verlauten

zu lassen. So gelang Pelliot der große Erfolg bei den Dunhuang-Manuskripten;
freilich läßt sich kaum sagen, daß Stein, als Nicht-Sinologe, ins Hintertreffen

geraten wäre, da er in größerem Umfang Kunst- und archäologische Objekte
sammelte und zahlenmäßig die größere Kollektion heimbrachte. - Nathalie Monnet:

„Paul Pelliot et la Bibliotheque nationale" (Sl. 37-204): Diese Dokumentation stellt
minutiös Pelliots Beziehungen zur Nationalbibliothek dar, die zwei Höhepunkte
aufweist: Die Sammlung der Dunhuang-Manuskripte, die er in einer ersten Liste
Fonds Pelliot A et B der gelehrten Welt bekannt machte und die ihren Platz in der

Bibliothek fanden, und Pelliots persönliche Bibliothek, die posthum großenteils

von der Bibliothek erworben wurde. Ausführlich behandelt wird auch die

Auseinandersetzung mit Fernand Farjenel, der den Wert der Pelliot-Sammlung in
Frage stellte, was Pelliot mit einer Ohrfeige beantwortete. - Olivier de Bernon:

„Note sur les circonstances de la rencontre du sinologue Paul Pelliot et du

tibetologue Jacques Bacot en Siberie Orientale, ä la fin du premier conflit mondial"
(S. 205-212): Die beiden Gelehrten trafen sich als Offiziere am Ende des Weltkriegs
in einem Zug der Transsibirischen Eisenbahn und wurden schnell Freunde fürs
Leben. Pelliot überließ Bacot gern die Tibetica seiner Dunhuang-Ausbeute zur
Bearbeitung. Der Beitrag liefert neben Briefen Bacots an seine Frau einige

Anekdoten, die vielleicht nicht ganz verläßlich, aber doch erhellend sind, zum
einen die Geschichte, wie die beiden Herren nach einem Halt des Zuges in
Sibirien nur mit Mühe, an einen Kohlenwagen geklammert, den plötzlich abfahrenden

Zug noch gerade erreichten, zum andern, wie Madame Pelliot, eine Russin,

Marianne Karnovskij, die Pelliot 1918 in Vladivostok geheiratet hatte, offenbar

lebenslang in Unkenntnis über die Bedeutung ihres Gatten blieb. So soll sie geseufzt



DE GRUYTER Rezensionen - Comptes rendus - Reviews — 777

haben: „J'ai epouse un bei officier, et je me retrouve avec un petit professeur." und
als eine Sendung Bücher als Legat posthum an die EPHE ging: „Mon man avait la
fächeuse habitude de souiller tous les livres en ecrivant dans les marges, mais

j'ai tout efface." - Roland Lardinois: „Paul Pelliot au regard epistolaire de

Sylvain Levi. Un savant qui fait honneur ä la phalange..." (S. 213-270): Pelliots
Briefe an Levi sind nicht erhalten, wohl aber Levis an Pelliot, die hier abgedruckt
und analysiert werden. Naturgemäß bieten sie hauptsächlich Information über
Pelliots fünfzehn Jahre älteren Freund und Mentor. Trotzdem sind sie eine

willkommene Abrundung des Bandes. - Ge Fuping, Pierre-Etienne Will: „Paul
Pelliot et l'Institut des Hautes fitudes Chinoises 1919-1945" (S. 271-312): Das

Institut wurde als eine Art Kulturinstitut konzipiert, bei dem die Hauptpersonen
der Mathematiker und Politiker Paul Painleve, Ye Gongchuo vom chinesischen
Kommunikationsministerium und als Vermittler Han Rujia waren; letzterer, ein
sehr schillernder Charakter, favorisierte einen Vorstand ohne Sinologen, die ihm
wohl suspekt waren, und lehnte auch Pelliot als angeblichen Monarchisten ab.

Grundlage des Instituts sollte eines der erhaltenen drei Exemplare der
Kaiserlichen Bibliothek Siku quanshu sowie ein Team von Übersetzern sein.

Leiter wurde schließlich Marcel Granet; Pelliot hielt bis zu seinem Tode

Lehrveranstaltungen und schlug Erwerbungen für die Bibliothek vor. 1940

wurde er, nach Granets Tod, Direktor (administrateur) des Instituts. - Irina
Popova: „Paul Pelliot et ses correspondants russes" (S. 313-326): Pelliot hatte

gute Verbindungen zu Gelehrten in Rußland, insbesondere zu Wilhelm Radioff
und V. M. Alekseev4 - letzterer war ein Chavannes-Schüler wie er selbst. 1922

wurde Pelliot zum korrespondieren Mitglied der Sowjetischen Akademie der
Wissenschaften gewählt, und 1925 nahm er an der Jubiläumsfeierlichkeit der
Akademie teil. Durch Vermittlung von B. Ja. Vladimircov wurde ihm Palladij
Kafarovs Material zur Geheimen Geschichte der Mongolen ausgeliehen, das sich
im Besitz von A. M. Pozdneev befunden hatte. Pelliots Bearbeitung wurde aber
erst posthum veröffentlicht. - Takata Tokio: „La contribution de Paul Pelliot ä la
Sinologie dans la perspective des savants japonais" (S. 327-334): Pelliot pflegte
gute Beziehungen zu japanischen Gelehrten und versorgte sie mit Informationen
über die Dunhuang-Funde. Er war in Japan besonders als Bibliograph und als
Kenner der chinesischen (historischen) Phonologie geschätzt. - Georges-Jean
Pinault: „Paul Pelliot et les langues d'Asie centrale" (S. 335-370): Pelliot ist
durch seine Expedition in die Entdeckungsgeschichte von Dokumenten der
verschiedenen zentralasiatischen Sprachen fest eingebunden, hat sich aber
selbst an der Entzifferungs- und Übersetzungsarbeit nicht beteiligt. Er hat sich
indes in mehreren Artikeln mit Detailuntersuchungen befaßt. - Cristina

4 Vgl. die Ausgabe der Briefe: Alekseev 1998.



778 — Rezensionen - Comptes rendus - Reviews DE GRUYTER

Scherrer-Schaub: „Lieux et ecrits ä decouvrir: le Tibet ä l'epoque de Paul Pelliot"
(S. 371-408): Tibet lag sozusagen nicht auf Pelliots Weg, auch wenn er eine

große und wichtige Sammlung tibetischer Texte aus Dunhuang mitgebracht hat.
Insofern beschreibt die Autorin Tibet zur Zeit Pelliots - Orte und Schriften zum
Entdecken... - Werner Sondermann: „Paul Pelliot et les etudes iraniennes" (S.

409-417): Der Autor behandelt einige iranistische Arbeiten Pelliots, so Le Sütra
des causes et des effets (mit R. Gauthiot. 1926), und Les influences iraniennes en

Asie centrale et en Extreme-Orient (1912) und plädiert für eine systematische
Untersuchung von Pelliots Beiträgen zur Iranistik. - Peter Zieme: „Paul Pelliot,
les etudes turques et quelques notes sur la grotte B 464 de Mogao" (S. 419-432):
Der Autor gibt einen kurzen Überblick über Pelliots (nicht zahlreiche) turkolo-
gische Beiträge und geht dann ausführlicher auf die Grotte B 464 (bei Pelliot Nr.

181) ein, die „uigurische Grotte" (mit 12 Abb.) - Christopher P. Atwood: „Paul
Pelliot and Mongolian Studies" (S. 433-449): Pelliot hat, trotz seines starken
Interesses für die Mongolen und die Marco Polo-Forschung zu Lebzeiten kaum
Mongolistisches (mit Ausnahme von Les Mongols et la Papaute, 1923) publiziert.
Erst aus seinem Nachlaß wurden veröffentlicht: Die von den Gelehrten lange
erwartete Textrekonstruktion samt Übersetzung (der 1. Hälfte) der geheimen
Geschichte der Mongolen, Notizen zur Geschichte der Goldenen Horde, etwa 1/

4 des Textes und der Übersetzung des Shengwu qinzheng lu, Notes on Marco Polo,
und schließlich Notes critiques d'histoire kalmouke. Diese großenteils
unvollständigen Arbeiten werden kurz evaluiert; dann wendet sich der Autor
Pelliots Einstellung zur altaischen Theorie zu. Während Pelliot dank seiner
Kenntnis des Chinesischen einen anderen Ansatz als Ramstedt und Poppe
wählen konnte, hielt er sich in der Frage eines gemeinsamen Ursprungs des

Mongolischen und der mandschu-tungusischen Sprachen zurück. - Frangoise

Wang-Toutain: „Paul Pelliot et les etudes bouddhiques" (S. 451-470): Die

Autorin untersucht mehrere Studien Pelliots, die sich auf buddhistische
Themen beziehen, so über buddhistische Pilger, 1904, Funan, 1903, Mouzi,
1920, und konstatiert überwiegend philologisches und bibliographisches
Interesse, das natürlich durch die Dunhuang-Funde zusätzlich genährt wurde.
Insbesondere in einer Reihe von Rezensionen zeigt sich seine Kenntnis auch der

Praxis des Buddhismus. - Michel Tardieu: „Les Chretiens d'Orient dans l'oeuvre
de Paul Pelliot" (S. 471-492): Pelliots Beschäftigung mit der Mongolenzeit und
mit den christlichen Missionaren dieser Epoche sowie Marco Polo führten auch

zur nestorianischen Stele von Xi'an (sein nachgelassenes Material hat Antonino
Forte veröffentlicht) und dem Manichäismus. Hier ist besonders das gemeinsam
mit fidouard Chavannes bearbeitete „Un traite manicheen retrouve en Chine"



DE GRUYTER Rezensionen - Comptes rendus - Reviews — 779

(Journal Asiatique 1911-1913) zu nennen.5 - Philippe Menard: „Paul Pelliot et les

etudes sur Marco Polo" (S. 493-525): Der Autor konzentriert sich auf die

Untersuchung zweier Werke - der Übersetzung von Polos Le devisement du

monde, die von A. C. Moule stammen dürfte, die aber Pelliot zumindest

gutgeheißen hat, und Pelliots Notes on Marco Polo. Er bringt eine Reihe

bedenkenswerter Kritikpunkte, die im ersten Falle Pelliot nicht direkt treffen,
während es sich im zweiten Falle um einen von L. Hambis edierten Torso

handelt, der sicherlich anders aussähe, hätte Pelliot das Werk selbst

veröffentlichen können. - Alain Thote: „Le regard d'un lettre: Paul Pelliot et

l'histoire de l'art" (S. 527-546): Pelliot beschäftigte sich in einer ganzen Reihe

von Publikationen mit künstlerischen Themen - Keramik, Malerei, Jade,

Bronzen, aber auch hier auf der Basis von Texten - die Objekte selbst, ihr
Material, ihr Stil, ihre künstlerischen Eigenheiten standen nicht im
Mittelpunkt, was ihm Carl Hentze zum Vorwurf machte. - Jean-Frangois

Jarrige: „Pelliot et le musee Guimet" (S. 547-551): Das Musee Guimet verdankt
Pelliots Expedition eine ganze Reihe von Stücken, so eine Reihe von
Ritualbildern, die von C. Gyss bearbeitet worden sind, sowie zentralasiatische

Funde, die in Les arts de l'Asie centrale6 veröffentlicht sind. In diesem

Zusammenhang ist die Veröffentlichung von Pelliots Carnets de route de la
Mission Pelliot 1906-1908 (Paris 2008) von Wichtigkeit, da sie erlauben,
Pelliots Tätigkeit während der Expedition zu verfolgen. - Jacques Gernet:

„Pelliot sinologue et bibliographe: un exemple, les debuts de l'imprimerie en
Chine" (S. 553-567): Man kann wohl sagen, daß die Bibliographie die Grundlage
für Pelliots sinologische Arbeiten gewesen ist, und so wählte der Autor Pelliots
posthume Publikation über das Druckwesen als Beispiel aus. Es handelt sich
dabei um zusammengefaßte Notizen und Aufzeichnungen für eine Neuausgabe

von T. F. Carters The invention ofprinting in China and its spread westward (1925),

die Carter selbst vor seinem Tode (1925) noch angeregt hatte. - Jean-Pierre

Drege: „Paul Pelliot recenseur et polemiste" (S. 569-588): Dieser Beitrag ist ein
passender Abschluß des Buches - er belegt noch einmal deutlich, daß Pelliots
Arbeiten nicht nur durchweg textorientiert sind, sondern auch ihren Ursprung
Rezensionen, also der Kritik verdanken. Die Besprechungen sind zumeist
sachlich und beeindrucken vielfach durch Listen von Korrekturen, die allein
schon die Überlegenheit des Referenten deutlich machen. Freilich reagierte er
scharf, wenn er sich selbst angegriffen fühlte, wie etwa im Falle von Fernand

Farjenel, Erwin von Zach und Carl Hentze. Der ernsthafteste Gegner war Zach -
gleichfalls ein penibler Arbeiter von etwas übersteigertem Selbstbewußtsein

5 Chavannes/Pelliot 1911.

6 Gies 1995.



780 — Rezensionen - Comptes rendus - Reviews DE GRUYTER

und umfassenden Kenntnissen, der neben dem Chinesischen Mongolisch,
Tibetisch und Mandschu, natürlich auch Russisch beherrschte. Allerdings
stand für ihn nicht die Bibliographie im Mittelpunkt, und so machte er sich
über Pelliots Überfülle von Anmerkungen weidlich lustig; doch teilte er mit ihm
die Neigung zu Besprechungen, und sei es, um in den Besitz der Bücher zu
kommen, die in Batavia - fern von den wissenschaftlichen Zentren - fehlten.
Zachs Hauptinteresse war die korrekte Übersetzung des Sinns eines Textes,
wobei er sich auf die klassische Literatur, sowohl guwen wie Poesie, spezialisiert
hatte. Da Zach überdies, wie er selbst zugab, zu Zeiten eine Giftdrüse unter der
Zunge verspürte, war ein ernsthafter Konflikt vorprogrammiert.7 - Diese kurzen

Bemerkungen sollen nur Anhaltspunkte geben; eine ausführliche Besprechung
würde sehr umfangreich sein müssen, wäre aber nicht von großem Nutzen.
Denn es wäre willkürlich, hier und da auf mögliche Ergänzungen hinzuweisen;
die Autoren mußten sich ohnehin teils auf Beispiele beschränken, um den
Rahmen und Umfang des Bandes nicht zu sprengen. Jeder Beitrag hat sein

eigenes Literaturverzeichnis.
Der Band spiegelt vorzüglich die Breite und Vielfalt der Arbeiten und

Veröffentlichungen Paul Pelliots; er ist in Text und Bild gut ediert und besticht
durch seine solide Aufmachung. Wenn etwas zu wünschen übrig bliebe, dann
wäre es ein Register, um sich in der Fülle der Informationen schneller
zurechtzufinden. So hat der bedeutende Asiatologe fast 70 Jahre nach seinem Tode eine

adäquate Würdigung gefunden.

Bibliographie

Alekseev, V.M. (1998): Pis'ma k Eduarda Savannu i Potju Pellio. Hrsg. von I. £ Ciperovic. Sankt-

Peterburg: Peterburgskoe Vostokovedenie.

Chavannes, Edouard/Pelliot, Paul (1911): „Un traitS manicheen retrouve en Chine". Journal

Asiatique 2: 499-617.
Gies, J. (Hrsg.) (1995): Les arts de l'Asie centrale: la Collection Paul Peltiot du Musee National

des Arts Asiatiques - Guimet. 2 Bde. 2°. Paris: Reunion des musees nationaux.

Hoffmann, Alfred (1963): „Dr. Erwin Ritter von Zach (1872-1942)". Oriens Extremus 10:1-60.
Pelliot, Paul (1976): Carnets de Pekin 1899-1901. Paris: Imprimerie nationale.

Walravens, Hartmut (1999): Zur Geschichte der Ostasienwissenschaften in Europa. Abel

Remusat (1788-1832) und das Umfeld Julius Klaproths (1783-1835). (Orientalistik
Bibliographien und Dokumentationen; 5.) Wiesbaden: Harrassowitz.

7 Erwin Ritter von Zachs (1872-1942) Besprechungen sind nicht auch heute noch lohnend,

zugleich durch ihre schonungslose Offenheit aus heutiger Sicht amüsant; vgl. Zach 2005, 2006.



DE GRUYTER Rezensionen - Comptes rendus - Reviews 781

Walravens, Hartmut (2001): Paul Pelliot (1878-1945). His Life and Works - A Bibliography.
(Indiana University Oriental Series; 9.) Bloomington, IN: Research Institute for Inner Asian

Studies.

Walravens, Hartmut (2014): „Stanislas Aignan Julien - Leben und Werk. 21. Sept. 1797-14. Febr.

1873". Monumenta Serica 72: 261-333.
Zach, Erwin Ritter von (2005): Gesammelte Rezensionen. Hrsg. von Hartmut Walravens.

(Asien- und Afrika-Studien der Humboldt-Universität zu Berlin; 22.) Wiesbaden:

Harrassowitz.
Zach, Erwin Ritter von (2006): Gesammelte Rezensionen. Hrsg. von Hartmut Walravens.

(Asien- und Afrika-Studien der Humboldt-Universität zu Berlin; 26.) Wiesbaden:

Harrassowitz.





DE GRUYTER ASIA 2015; 69(3): 783-786

Park, J, P.; Art by the Book: Painting Manuals and the Leisure Life in Late Ming
China. Seattle: University of Washington Press, 2012, xiii + 309 pp., + 16 color

plates, ISBN 978-0-295-99176-4.

Reviewed by Hang Lin, Centre for the Study of Manuscript Cultures, University of Hamburg,

Warburgstraße 26, 20354 Hamburg, Germany. E-mail: hang.lin@uni-hamburg.de

DOI 10.1515/asia-2015-1020

Painting manuals (huapu 31fi) form a special genre of printed books in premo-
dern China. These easily understandable texts and illustrations explain the basic

painting techniques of brushwork and composition with a step-by-step approach.
Although they first appeared in the Song dynasty (960-1276), painting manuals
became particularly popular from the late Ming (1368-1644) onwards, a flourishing

period of economic growth, urbanization, art market, and woodblock

printing. In Art by the Book: Painting Manuals and the Leisure Life in Late Ming
China, J. P. Parks aims at unravelling the complex link between the proliferation
of painting manuals and the peculiar socio-economic conditions and contemporary

trends in commodity culture, literary culture, and artistic fashion. By examining

the production and consumption of selected painting manuals printed
between 1570 and 1620, Park offers a meticulously researched study of the content
and function of these works. For him, these painting manuals are "the fields of
play wherein artistic discourse meets social history" (p. 29) and are thus visual
evidence of the changing cultural and social landscape of this period.

The five core chapters focusing mainly on two manuals compiled by Zhou

Liijing (1542-1633), the Forest of Paintings (Huilin Ü#) and the Grove of
Paintings {Huasou MR), are bracketed by an introduction, a coda, two appendices

on lost and transmitted editions of late Ming painting manuals, and a

glossary. After tracing the history of painting manuals and charting their evolution

and popularity since the tenth century in Chapter 1, Park devotes the rest of
the book to a detailed study of Zhou's two manuals. Each of the four chapters

pays attention to a painterly subject explicated in the two works, namely landscape

illustrations, portraits and renderings of male figures, images of women,
and, eventually, birds, plants, and flowers. Chapter two examines the landscape

paintings in the first volume of Zhou's Grove of Paintings and six engravings of
landscape scenes in the Forest of Paintings. Highlighting the "fabricated text" and
the complicated aesthetic and conceptual relationship between "word" and

"image", Park notes that Zhou borrowed and reorganized a sample of well-
known historical painting treatises to present landscape painting as an artifact
of elite culture. In Chapter 3 Park explores figural depictions of drinking gatherings

and other leisure activities of scholars. Many hold accessories characteristic



784 — Rezensionen - Comptes rendus - Reviews DE GRUYTER

of Wei-Jin Stff (220-589) period hermits and thus clearly reflect traditional
symbolism and iconography. At the same time, the author presents clear evidence

that these images also express popular manners of the late Ming. In Chapter 4
Park moves onward to focus on how the four images of women in the Grove of
Paintings can be taken to illustrate the social roles and the negotiated presence of
women in late Ming society. Observing that in these illustrations women are

involved in highly stereotyped activities found in traditional and contemporary
Chinese poetry and literature, such as "pounding clothes" and "taming a parrot",
Park argues that although some women actively questioned prescribed gender
boundaries through writing and painting, the images together reinforce the
subordinate role of women. In the final chapter Park turns to the question of how
standardized images of bamboo, plum, orchid, and bird-and-flower were taught
and then personalized through their compositional arrangement.

Except for individual studies of the Ten Bamboo Studio Manual of Calligraphy
and Painting (Shizhuzhai shuhuapu -1 and the Mustard Seed Garden

Manual of Painting (Jieziyuan huazhuan JrTISl iffS), to date there are only few
detailed studies of painting manuals in English, thus Park's book is a welcome
addition to the literature. Thanks to this study, the beautifully printed painting
manuals by the rather unknown scholar Zhou Liijing has now become accessible

to a much broader readership. But the value of this book is far beyond introducing

some primary sources. In particular, Park succeeds in contextualizing the

role of painting manuals in the literati art world by answering why these manuals
became extremely popular in the late Ming. As the industry of woodblock
printing boomed in the late sixteenth century, the price of the printed painting
manuals decreased and thus made them affordable to a new urban public
created by the economic development and increased urbanization. Such publications

tried to accommodate the cultural tastes and aspirations of the new urban
elite of the time and they were produced in large quantity to furnish their readers

with a feasible device for enhancing cultural capital. As Park cogently argues,
because "painting was projected as a form of cultural capital by the reading
public as well as an acknowledged skill that was rightfully part of leisure life"
(p. 83), these painting manuals provided "a fast track to literati culture and

skills" (p. 66). At the same time, as the painting manuals became more abundant
and therefore "facilitated the public's understanding of the secrets of art and
democratized access to what had been the culture of the privileged few" (p. 214),

the scholarly elite refuted the standardized "literati taste" achieved by the

manuals, trying to authenticate their status by emphasizing the aesthetic values

of "individuality" and "originality" (qi nf) in painting. These manuals thus offer
valuable insights into the paradigm shift in the landscape of literati art and the

changes in taste-making mechanisms of different social groups in the late Ming.



DE GRUYTER Rezensionen - Comptes rendus - Reviews — 785

Despite this nuanced study of the socio-historical significance of the textual
and visual components of painting manuals in the late Ming, a number of
interesting areas concerning the manuals' relation to the print culture of the

time remain to be fully explored. First, since many of the images presented in
the painting manuals also appear in other commercial publications, such as the

daily-use encyclopedia Xinke tianxia simin bianlan Santai wanyong zhengzong

ffMfzFK pf IOTIEtk (Santai's Orthodox Instructions for Myriad Uses

for the Convenient Perusal of all the People in the World, Newly Engraved)

published in Jianyang in 1599, one wonders what are the differences in publishing

strategies adopted for publications of different genres? The preface of this

work declares that it was "meant for the practical use and convenience of all
people".1 Thus it may be asked whether the painting manuals contained in such

publications were consumed and used by members of the new urban elite or
whether they did actually target at the non-elite readership? Second, although
women and their representations are briefly mentioned in chapters 4 and 5, no

particular consideration is given to examine their status, reading habits, and

impact on the production and consumption of the manuals. As Dorothy Ko has

persuasively shown in her study of educated elite women in seventeenth-century
China, many women were actively involved in the flourishing printing industry
since the late Ming and their engagement had exerted considerable influence on
the publishing activities, and vice versa.2 Is it possible to tease out the particular
impact of gender on the production and consumption of the manuals? What are
the reception and use of the manuals for women and how much do they
differentiate from that of male viewers? Third, Zhou's manuals contain a large
number of allographic writings dedicated to him by contemporary members of
the elite. They are representative of many late Ming publications, which contain
an increased amount of paratexts such as prefaces, reviews, and endorsements.

How do these paratexts reveal the social relations of the publisher? What role do

they play in creating and sharing collective cultural capital? Certainly, Park
himself is also aware of these potential areas of future research and he has

already taken the first step when he studies the dedicatory writings in the Liu
Xuehu's Plum Painting Manual (Liu Xuehu meipu and the diverse
social networks they manifest.3

In sum, Art by the Book does a great service to enhance our knowledge and

understanding of painting manuals printed in the late Ming and their significance

as visual evidence of the changing cultural and social landscape of the

1 On this work, see Chia 2002: 237-238.
2 See Ko 1994: ch. 1.

3 Park 2015.



786 — Rezensionen - Comptes rendus - Reviews DE GRUYTER

period. The book is well-researched and eloquently written, and the joy to read

is enriched by the extensive use of high-quality illustrations (117 in total, of hich
16 in color) reproduced in the book. It is warmly recommended for readers

interested in Ming cultural and social history, print and book culture, as well
as visual culture.

Bibliography

Chia, Lucille (2002): Printing for Profit: The Commercial Publishers of Jianyang, Fujian

(llth-17th Centuries). Cambridge, MA: Harvard University Asia Center.

Ko, Dorothy (1994): Teachers of the Inner Chambers: Women and Culture in Seventeenth-

Century China. Stanford, CA: Stanford University Press.

Park, J.P. (2015): "Merging to Emerge: Elite Insecurity, Collective Supports, and Paratextual

Anthologies in Early Modern China". East Asian Publishing and Society 5.1:1-31.



DE GRUYTER ASIA 2015; 69(3): 787-793

Vogel, Hans-Ulrich: Marco Polo Was in China. New Evidence from Currencies,
Salts and Revenues. Leiden and Boston, MA: Brill, 2013. xxxii + 643 pp.,
ISBN 978-9-00423-193-1.

Reviewed by Rui Magone, Centro Interuniversitärio de Historia das Ciencias e da Tecnologia,

University of Lisbon, Campo Grande, Ediffcio C4, Piso 3,1749-016 Lisboa, Portugal; Mailing
address; Rui Magone, Bundesallee 63,12161 Berlin, Germany. E-mail: maguorui@gmail.com

DOI 10.1515/asia-2015-1021

Hans Ulrich Vogel's Marco Polo Was in China, the second installment in the
academic series "Monies, Markets, and Finances in East Asia, 1600-1900", is

an outstanding book with occasionally brilliant flashes on a topic that has

intrigued scholars for more than half a millennium. Ideally, readers aspiring to

fully appreciate and properly digest its rich and highly specialized content
should be acquainted with the book it is responding to in its title, namely
Frances Wood's Did Marco Polo Go to China?.1 It is true that Vogel devotes a

large part of his "Introduction" (esp. pp. 11-88) to both summarizing and

elaborating on the arguments brought forth by Wood contra Marco Polo.

However, by reading her book, preferably from cover to cover, one will get a

better sense of the extent to which Wood's intellectual style diverges from -
and is in fact diametrically opposed to - what Vogel has tried to achieve in the

present work. Wood's book makes for an easy and agreeable read. It takes just
a couple of hours to finish. It wraps its scholarly content in a coat of
autobiographical digressions and occasionally bawdy anecdotes. It has a provocative

agenda, limiting itself to casting doubts rather than offering conclusions.
It is not investigative, relying on previous academic work done by others -
most notably Herbert Franke (1914-2011) - rather than on new research
findings. By contrast, Vogel's book is focused on, to quote from Mark Elvin's
preface, "cautious erudite sobriety, massive detail and informational density"
as well as "multilingual and multicultural maitrise" (p. xvii). You will need at
least one week to work through its content, also because some parts are so

packed with evidence that they require more than a single reading. In addition,
the book presents its expert knowledge in a strictly academic rhetoric with a

penchant for ponderous sentences. Far from being provocative, its main
agenda is to provide new evidence for settling the "Marco-Polo-question",
preferably once and for good. To achieve this goal, it resorts to long argumentations

which frequently meander towards their conclusions by drawing
encyclopedic circles around its main subject, thus oftentimes touching upon

l Wood 1995.



788 —— Rezensionen - Comptes rendus - Reviews DE GRUYTER

somewhat extraneous topics ranging from modern Swiss banknotes (p. 217) to
traditional African salt currencies (pp. 286-287) and Stefan Zweig's last novel
Die Welt von Gestern (p. 308). In other words, unlike Wood's book, the monograph

under review is a full-fledged book of academic investigation written by
a scholar at the vanguard of Marco-Polo scholarship. Most certainly, its
foremost goal is not to recapitulate what has been said before on Marco Polo and
his account, but rather to present new research findings.

What is new then about Vogel's evidence and argumentation? Assessments of
the China-related knowledge contained in Marco Polo's II Milione tend to be patterned
according to the expectations of modern tourists who check sightseeing items off a

standard list as ultimate proof that they have been to a particular country or world
region. However, II Milione was not intended to be a pre-modern version of a Lonely
Planet-guide catering to world travelers in search of cultural highlights. Despite the

strong exotic aura of wondrous adventurism it still exudes today, Marco Polo's text is

often rather technical and formulaic, occasionally to the point of tiring even those tiny
audiences who enjoy reading instruction manuals. It is precisely by focusing on the

Milione's most technical (and for most readers definitely least appealing) information

- currencies, salts, and revenues - that Vogel succeeds in making visible a crucial yet
largely unnoticed layer in Marco Polo's text. As Vogel's analysis shows, the rather

specialized knowledge contained in this layer is surprisingly consistent and systematic.

As far as currencies, salts, and revenues are concerned, Marco Polo's text

possesses, despite its somewhat modest length, a historical depth and complexity
that surpasses any description of China provided by other European or Persian

accounts of that time. This reinforces the "amazingly good job" - paradigm as it
was articulated by Stephen G. Haw in his highly readable Marco Polo's China: A
Venetian in the realm of Khubilai Khan.2 If Marco Polo disingenuously fabricated his

account, Haw argued, he took great care to match the information included in his

forgery to the empirical reality of Yuan China, at least as far as we can access it
through the extant sources. Obviously, there are blatant omissions in his text (tea,

bound feet, Chinese characters, and a few more) as well as serious misrepresentations
(most notably, Marco Polo's claim that he was involved in the siege of Xiangyang,
which in reality took place a while before his alleged arrival in the Middle Kingdom),
but mostly the information given in the Milione makes for an astonishingly precise

account of China under Mongol rule.

Now the major revelation of Vogel's book is that it convincingly shows - on an

unprecedented level in terms of methodology and thoroughness - how factually
detailed the text of II Milione can be after being exposed to close philological
scrutiny. Marco Polo's treatment of paper money, to highlight one of the most

2 Haw 2006.



DE GRUYTER Rezensionen - Comptes rendus - Reviews — 789

captivating topics in the book under review, is impressively complete, covering all

aspects dealing with its production, functioning, and circulation as well as its direct

impact on public finances and commercial transactions. Equally admirable is the

Venetian's knowledge of regional currencies such as cowry and salt monies. He also

paid attention to the complex processes involved in the production of salt, noticing,

among many other things, that in China salt could be gained by other means than
solar evaporation, specifically by boiling down a brine produced by leaching sand in
which salt had naturally or artificially accumulated. Moreover, this technical
information is pegged in a spatial narrative that reveals Marco Polo's accurate sense of the

administrative geography which structured the Yuan territory.
In its scholarly spirit, the book under review is remindful of the seminal

work achieved by Sir Henry Yule (1820-1889), the perhaps most famous of
Marco Polo scholars. What ultimately led Yule to compile his voluminous The

Book of Ser Marco Polo (1871) and Cathay and the Way Thither (1913) was to a

large extent related to the explosion of knowledge that occurred in the West

from the second half of the nineteenth-century onwards. Access to new knowledge

from different cultures and disciplines as a result of imperialist expansionism

had rendered much of the information contained in William Marsden's

(1754-1836) standard edition of The Travels of Ser Marco Polo (1818) obsolete.

As such, Yule's monumental work on Marco Polo is indicative of the epistemic
Zeitgeist that was prevalent in the West in the late nineteenth century. There was

a sense, vividly captured in the recent The Triumph of Human Empire: Verne,

Morris, and Stevenson at the End of the World by Rosalind Williams,3 that all that
needed to be known had been more or less explored thanks to modern technology

in combination with imperial expansionism. More than a century later, we
are experiencing a new, radically fast and pervasive explosion of knowledge that
the book under review both reflects and makes extremely good use of, to such

an extent that Yule's efforts appear now to a considerable extent as antiquated
and expendable as Marsden's in the nineteenth century. Unlike Yule (and Paul

Pelliot [1878-1945] for that matter, who caught only a short yet intense glimpse
of what was about to be unearthed in the decades to come), Vogel could for
instance recur to the thesauric results of more than a century of frenetic
archaeological research in China and Central Asia and thus enrich his argumentation
with both massive and substantial evidence. Most notable in this context is his
inclusion of extant paper money found in 1965 and 1983/84 respectively
(pp. 103-105), based on which Vogel is able to illustrate the accuracy of Marco

Polo's description of Yuan currencies. Vogel is also admirably versatile in his

usage of the digital humanities, in particular the oracle-like CrossAsia database,

3 Williams 2013.



790 — Rezensionen - Comptes rendus - Reviews DE GRUYTER

when he needs to scan large text collections such as the Siku quanshu

(Imperial Collection of Four Treasuries) for specific information or to retrieve

primary materials, for instance the image of Chinese seals stamped on a

Persian letter to Philip IV of France (p. 117) or the first edition of Giovanni
Battista Ramusio's version of Marco Polo's text (p. 553). Alone for its
bibliography, which is both large (covering almost 100 pages) and state-of-the-art
(including all important literature published until 2012), any aspiring or
established Marco Polo researcher should try to obtain a copy of Vogel's book -
despite its prohibitive price of 180 Implicitly, this copious bibliography
highlights the main features of the explosion of knowledge Vogel's book is
reflective of, i.e., hybridity of physical and digital resources; professionaliza-
tion, further diversification and internationalization of the academic
disciplines that started out as semi-amateurish Altertumswissenschaften in the
nineteenth century; and global and rapid exchange of research information
across different fields of knowledge. In fact, one of the most appealing and
innovative aspects of the book under review is that, as can be seen from its
"Acknowledgements" and a few footnotes to the main text, a bold and highly
successful effort was made to step out of the sinological box in order to
establish a wide transdisciplinary network with leading authorities from
different areas of expertise, which also served as a testing ground for calibrating
the author's arguments.

The major drawback of the data overflow caused by the explosion of knowledge

in our digital age is that it tends to implode any book aspiring to contain it.
More to the point, Marco Polo Was in China is replete with precious evidence and

groundbreaking research findings. But a great portion of patience and tenacity is

required from those readers who want to access them. It is not so much its

Gargantuan length along with the lack of professional copyediting and narrative

strategies that makes it difficult for readers to manage the information
presented, although systematic efforts in these areas could help this book reach

the large audiences it definitely deserves based on its academic merits. Rather, it
seems that the large amounts of multi-layered evidence included in the main
text and its appendices - most notably "Appendix 1: Compilation of Passages on
the Production and Use of Paper Money in the Yuan Empire from Selected

Manuscript and Print Versions of Marco Polo's Account" (pp. 429-438),

"Appendix 2: Compilation of Passages on the Production and Use of Chinese

Paper Money and Salt Revenue in the Accounts of Other Western, Persian and
Arabic Accounts" (pp. 439-470), and "Appendix 7: Compilation of Passages on
Chinese Salt Money, Salt Production and Salt Revenue from the Most Important
Manuscript and Print Versions of Marco Polo's Account" (pp. 491-528) - could
be more efficiently accessed in a digital environment. Inherent in the reading



DE GRUYTER Rezensionen - Comptes rendus - Reviews — 791

behavior we tend to have vis-ä-vis II Milione is always a hermeneutical movement

that makes us switch back and forth between Marco Polo's original
account and its abundant exegesis. What's more, besides its many editions,
the Milione has a rich paratextual history - which includes Christoph Columbus'

postils in his copy of the Latin Pipino version as well as Paul Pelliot's seminal
Notes on Marco Polo4 - that is best accommodated in an interactive (ideally
open-access) on-line project. In such an electronic environment, readers would
be able to click on key passages and terms in the Milione's main text in order to

access textual variants as well as additional materials, such as historical
information, maps, images of artefacts, etc. While dealing for example with a passage
in which Marco Polo talks about paper money, readers would be able to retrieve,
via mouse click, versions of the same or similar passages in other editions and

accounts as well as all the relevant historical information contained in the book
under review.

In the final section of this review there is of course one question that needs

to be addressed, which is: does Marco Polo Was in China, as its title confidently
asserts, dispel once and for good the doubts sown by Frances Wood two decades

ago? After arduously ploughing through hundreds of pages, will the reader be

able to put down Vogel's book and utter with a sense of great relief: "Question
solved at last!"? The present reviewer feels inclined to say a timid yet clear and
decisive no. Whereas Wood cast doubts on Marco Polo's actual trip to China by
highlighting the "disappointingly bad job" - aspects of his account and persona,
Vogel's strategy consists in working on the "amazingly good job" - dimension of
II Milione and its author. Specifically, he tries to make the case that Marco Polo's

description of monies, salts, and administrative territories is neatly compatible
with the data that have been handed down to us via other primary materials.
Readers are told on a regular basis, especially in the concluding section of each

chapter, that the contents of II Milione is "(...) in almost perfect agreement with
what historical research in Yuan history has brought to light through the analysis

of written sources and historical relics" (p. 419). Predictably, the large
amounts of evidence mobilized by Vogel, which are often processed in long
enumerative tables and complex statistical computations, tend to almost always

support his argumentation. Obviously, there is no easy and fast way to check if
the case he tries to make is too perfect to be always true. Indeed, it would be a

very complex and time-consuming affair to dismantle the evidential architecture
erected by Vogel, look at each and every nook and cranny of it and then try to

reassemble it in exactly the same order. However, there is a sense, at least

occasionally, that Vogel tends to subtly re-shape some of the evidence to fit

4 Pelliot 1959-1973.



792 — Rezensionen - Comptes rendus - Reviews DE GRUYTER

his paradigm. The most striking instance of this positive bias seems to be his

argumentation in favor of a passage related to salt production that has been

included by Giovanni Battista Ramusio (1485-1557) in the Milione-version he

incorporated in his collection Delle navigationi et viaggi (1559). Published several

centuries after Marco Polo had finished dictating his account to Rustichello da
Pisa in a Genoese prison, Ramusio's edition contains many passages - such as

the one defended by Vogel - not included in previous Afih'one-editions. This has

led a considerable number of scholars to regard Ramusio's text as corrupt.
Appreciative of the historical accuracy of Ramusio's salt-related passage but
reticent to use it due to its uncertain origin, Vogel makes a somewhat strained

argumentative effort on pp. 291-295 to rehabilitate its status, mainly by claiming
that the Ramusian accretions were in fact authored by Marco Polo himself.

According to Vogel, no source of information other than the Venetian could
have been available to Ramusio at the time he published his version of II Milione,
which was almost a century before the Jesuits started to circulate China-related
information in Europe. Direct access to China-knowledge, Vogel points out, was
not available then as a result of the closed-up environment prevalent in the early
Ming period. In other words, the only European equipped with solid knowledge
about the Middle Kingdom before the late sixteenth century had to be Marco
Polo. This may have been the case, but we don't know for sure. In fact, Vogel
seems to be recurring to the same kind of argumentative strategy used by Wood
for the case she construed against Marco Polo, i.e., the argumentum ex silentio-

approach, which consists in focusing on the interstices our extant sources are
silent about. Just because Marco Polo failed to mention tea, Chinese characters
and many other things in his account, does not necessarily mean he did not go
to China, as Hans-Wilm Schütte has most poignantly shown in his booklet Wie

weit kam Marco Polo?.5 It is more likely that Marco Polo may have just forgotten
to mention this particular piece of information or that he took it for granted. In a

similar vein, just because we do not (yet) have any written evidence of knowledge

flowing from China to Europe in the long period between Marco Polo and
Matteo Ricci (1552-1610), it does not necessarily mean that the Venetian was the

only possible source of information in things Chinese at that time, including
matters as technical as money and salt production. But even if that is what it
meant, nearly perfect harmony between the information contained in the Milione
and in Chinese sources is not the final and ultimate proof that Marco Polo was in
China. He could still have accessed his information outside of China via extremely

reliable sources, both oral and written, that have not survived. As it
happens, Vogel himself admits that "(...) it is obvious that the research presented

S Schütte 2008.



DE GRUYTER Rezensionen - Comptes rendus - Reviews — 793

in this book cannot be the cast iron proof that Marco Polo was in China. The most
conclusive evidence naturally would be his being mentioned in a Yuan source"

(p. 423). Considering how difficult it sometimes is to unambiguously identify
foreigners in Chinese sources - and some attempts have been made in the case of
Marco Polo, most persistently by Peng Hai it would also be most helpful to have

additional and literally more solid evidence, or to quote Frances Wood: "No trace

remains of the Polos in Yangzhou and it is perhaps to be regretted that none of them
died there, for a handsome tombstone would have been useful."6

Ultimately, however, it does not really matter that this question has not been

conclusively solved by the book under review. What truly matters is that we now
have finally at our disposal a fantastically well-researched book that takes a

systematic look at the Milione from the perspective of currencies and salt

production, thus allowing us to discover an old and often read text in an entirely
new and most revealing light. Moreover, Vogel has definitely succeeded in
making palpable to us the depth and complexity of Marco Polo's text as a

historical source. Indeed, II Milione is a delicate time machine. Readers who

step into the Venetian's text in such a patient and dedicated manner as Hans

Ulrich Vogel has done for the present book will be able, to quote from Italo
Calvino's Invisible Cities in William Weaver's fine rendition, "(...) to discern

through the walls and towers destined to crumble, the tracery of a pattern so

subtle it could escape the termites' gnawing."7

Bibliography

Haw, Stephen G. (2006): Marco Polo's China: A Venetian in the realm of Khubilai Khan.

New York, London: Routledge.

Calvino, Italo (1974): Invisible Cities. San Diego, New York, London: Hartcourt Brace & Company.
Marsden, William (1818): The Travels ofSer Marco Polo. London: Cox, Baylis.
Pelliot, Paul (1959-1973): Notes on Marco Polo. Paris: Imprimörie Nationale, Librairie Adrien-

Maisonneuve.

Ramusio, Giovanni Battista (1559): Delle navigationi etviaggi. Venice: Stamparia Giunti.

Schütte, Hans-Wilm (2008): Wie weit kam Marco Polo? Gossenberg: Ostasienverlag.
Williams, Rosalind (2013): The Triumph of Human Empire: Verne, Morris, and Stevenson at the

End of the World. Chicago: University of Chicago Press.

Wood, Frances (1995): Did Marco Polo Go to China? London: Seeker & Warburg.
Yule, Henry, Sir (1871): The Book ofSer Marco Polo. London: John Murray.
Yule, Henry, Sir (1913): Cathay and the Way Thither. London: Hakluyt Society.

6 Wood 1995: 15.

7 Calvino 1974: 5-6.





DE GRUYTER AI SA 2015; 69(3): 795-799

Vuillemenot, Anne-Marie: La yourte et la mesure du monde - Avec les

nomades au Kazakhstan. (Anthropologie Prospective; 4). Louvain-La-Neuve:

Academia-Bruylant, 2009, ISBN 978-2-87209-926-9.

Besprochen von Mareile Flitsch, Universität Zürich, Völkerkundemuseum, Pelikanstrasse 40,
8001 Zürich, Schweiz, E-mail: flitsch@vmz.uzh.ch

DOI 10.1515/asia-2015-1018

Die Organisation des bewohnten Raumes ist keine Folge bloßer technischer Bequemlichkeit,
sie ist im gleichen Sinne wie die Sprache der symbolische Ausdruck eines allgemein
menschlichen Verhaltens. In allen bekannten menschlichen Gruppen ist die Wohnstätte
Ausdruck einer dreifachen Notwendigkeit; des Erfordernisses, eine technisch effiziente

Umgebung zu schaffen, der Notwendigkeit, dem sozialen System einen Rahmen zu geben,

und des Erfordernisses, im umgebenden Universum von einem Punkt her eine Ordnung zu
schaffen.1

Die Globalisierung hat die von dem französische Paläoanthropologen und

Ethnologen Andre Leroi-Gourhan seinerzeit formulierte Lesbarkeit des bewohnten

Raumes ungemein erschwert. In Zeiten der weltweiten Vermarktung des

Konsumgutes Jurte, der Entstehung und Pflege von Jurtenbewegungen in den
USA oder in der Schweiz, der vielen Formen der Anpassung der Jurte an die
Zeit- und Komfortbedürfnisse internationaler Touristen, scheint der Typ dieser
zentralasiatischen Behausungsform heute allgegenwärtig und doch so seltsam

uniform, so wenig kulturhistorisch und ethnographisch fassbar.

Eigentlich steht die Jurte für rund gedachte Weltbilder, für praktische und
symbolische Systeme sozialer Ordnung, für eine technisch optimale Anpassung
an die Witterungsbedingungen und an die Mobilitätserfordernisse in ganz
unterschiedlichen Regionen. Sie steht für die Lebensform zentralasiatischer
Nomadenkulturen schlechthin. Schon während des Sozialismus - dessen
vielleicht auch konservierende Wirkung in Bezug auf manche Aspekte der materiellen

Kultur ein interessantes Forschungsthema wäre -, in entlegenen Regionen
allerdings auch erst nach dem Niedergang der sozialistischen Staaten, mutiert
die Jurte in ungeheurer Geschwindigkeit zum Gartenhaus, zur Reminiszenz an

vergangene Alltagskulturen. Als solche kann sie heute als Wahrzeichen für die
vielen sozial-ökonomischen und körpertechnischen Widersprüche verstanden

werden, die die noch in Jurten sozialisierten, heute als Wander- und
Fabrikarbeiter sich verdingenden, in den Städten und an ihren Rändern
angesiedelten ehemaligen Nomaden unter den Bedingungen ihrer beschleunigt sich

1 Leroi-Gourhan 1984: 397-398.



796 — Rezensionen - Comptes rendus - Reviews DE GRUYTER

wandelnden Alltagswelt erleben. Im Extremfall ist die Jurte aus ihrem Alltag
bereits verschwunden, sehen die ehemaligen Jurtenbewohner sie nur noch im
ethnographischen oder historischen Museum. Umso bemerkenswerter ist das

hier rezensierte Werk einer belgischen Ethnologin und Chiropraktikerin. Es

gewährt beeindruckende Einblicke in die Weltbild, Gesellschaft und praktisches
Wissen integrierende Jurte in der sich wandelnden Alltagswelt kasachischer
Hirten des heutigen Kasachstans.

Eine wichtige Voraussetzung für dieses Buch scheint die eben erwähnte

Doppelausbildung der Autorin zu sein. Anne-Marie Vuillemenot war in einer

„vorherigen Inkarnation"(S. 10, Vorwort von Michael Singleton) Heilgymnastin
und Chiropraktikerin und ist daher im Blick für den praktisch handelnden

Körper geschult. Heute ist sie Professorin an der Universite Catholique de

Louvain UCL in Louvain-La-Neuve, Belgien, am Laboratoire d'Anthropologie
prospective (LAAP) sowie am Centre interdisciplinaire d'etudes de l'Islam dans
le monde contemporain (CISMOC). Nach ihrer praktischen Ausbildung und nach
einer Reihe von Arbeitsjahren hat sie an der Universite Libre de Bruxelles bei dem

belgischen Sozialanthropologen und Dokumentarfilmer Luc de Heusch studiert
und sich 1997 bei der iranischen Soziologin Firouzeh Nahavandy mit der
Promotionsschrift Le corps immobile et silencieux. Proposition d'une lecture spat-
iale de la vie quotidienne et rituelle, au sud-est du Kazakhstan promoviert. In La

yourte et la mesure du monde fasst sie die Ergebnisse über mehrere Jahre

durchgeführter Feldforschungen zu einer Monographie zusammen.
In gewisser Weise hat Anne-Marie Vuillemenot die Kasachen mit ihrer

Studie überholt. Denn bevor ihren Gewährsleuten im östlichen Kasachstan, an
der Grenze zu China, die Tragweite des Wandels ihrer Kultur überhaupt klar
werden konnte, hat sie begonnen, den praktischen Alltag ihrer im Zuge der

Auflösung der Sowjetunion sedentarisierten Nomadenkultur und mithin die
Transformation der Jurte vom Heim zum Gartenhaus zu dokumentieren und zu
erforschen. Als Vuillemenot 1992/1993 zum ersten Mal nach Kasachstan kam, da

ging die Republik in das zweite bzw. dritte Jahr ihrer Unabhängigkeit. Die noch
die Transhumanz praktizierenden „Semi-Nomaden", die sie kennengelernt und
seither begleitet hat, durchlebten eine Zeit der extrem beschleunigten
Veränderung ihres Alltags: Die über den Fernseher flimmernden Versprechen
der Moderne, der Wunsch nach Partizipation über Handy, PC und

Digitalkamera, vor allem aber ein in der Privatisierung der Kolchosen

begründeter massiver ländlicher Exodus, entkleideten ihren Alltag der

überkommenen Bau- und Alltagstechniken und trieben sie aus den Jurten, aus
den Weidegründen zur Aufgabe der Transhumanz, zunächst in die in
Sowjetzeiten zu ihrer Sedentarisierung gebauten Dörfer, schliesslich in die



DE GRUYTER Rezensionen - Comptes rendus - Reviews — 797

armseligen Siedlungen der Metropolenränder. In den Kolchosen hatte sich

inzwischen durch turbulente Jahre politischer Entwicklungen hindurch doch
eine Art staatlich subventioniertes neues traditionelles Leben entwickelt. Eine

transhumane Lebensform hatte doch und entgegen der staatlichen Bemühungen

um die Sedentarisierung der Kasachen noch über 70 Jahre hinweg weiter
Bestand haben können. Das änderte sich innerhalb weniger Jahre grundlegend.
Mit der Sedentarisierung geschah der sozio-ökonomische Bruch, der die Jurte

obsolet werden liess. Im Zentrum des Buches von Anne-Marie Vuillemenot steht

dieser Bruch, der in der Bewegung auf ihn hin und in seinen Konsequenzen
immer wieder thematisiert wird.

Das Buch beginnt mit einer Einführung in das Feldforschungsterrain und -
sehr kursorisch - in die ihren Studien zugrunde gelegten Forschungsmaterialien.
Gleich zu Beginn präsentiert die Autorin ihre Darstellungsperspektive: Sie berichte

vor allem aus der Perspektive einer von ihr beforschten kasachischen Familie,
in die sie quasi integriert wurde und der sie ein tiefes Verständnis der

Lebensbedingungen der Kasachen in Südostkasachstan verdanke. Immer wieder

zeigt Anne-Marie Vuillemenot selbstkritisch, und das macht ihr Buch einmal mehr

lesenswert, wie sie selbst vielfach nur aufgrund ihrer eigenen Fehleinschätzungen
im Feld Zugang zu den von ihr Beforschten erlangen konnte.

Das vornehmliche Ziel von Anne-Marie Vuillemenot war allerdings nicht das

Verfassen einer historischen Monographie über die Kasachen - eine solche könnte
sie bei ihrer Fokussierung auf eine Familie auch nicht leisten. Eine Schwachstelle
des Buches liegt vielleicht insgesamt darin, dass sie immer wieder von der von ihr
beforschten Familie ausgehend verallgemeinert, und dies ohne die Dimensionen
des Alltags in Kasachstan, zum Beispiel im Stadt-Land-Gefälle oder aber in ihren
regionalen Unterschieden, mit zu reflektieren. Es geht Anne-Marie Vuillemenot
darum, „ä presenter la richesse symbolique et la coherence des constructions
socio-culturelles kazakhes" (S.24). Gestützt auf die einschlägige Fachliteratur,
breitet sie die im Verlauf ihrer Feldforschungen über Interviews und Gespräche

gewonnenen Informationen aus, erschliesst in insgesamt elf Kapiteln nach und
nach die Konturen kasachischer ethnischer Identität (Kap. 1), mythische
Landschaften und Weltbilder (Kap. 2), die Herkunft der Menschen, speziell der

Kasachen, und die Fortschreibung ihrer Ahnenlinien und Seelen in den Körpern
ihrer Nachfahren (Kap. 3 und 4). Und sie erschliesst die komplexen Bezüge der
Lebenden zu ihren Verstorbenen (Kap. 5). Den Kreis der Jurtenanlage beschreibt
sie als eine geometrische Form, die die Weltbilder, Gesellschaft, Landschaft und
Zeitzyklen ordnet, in der alles den jeweiligen Ordnungen und ihren Grundachsen
(S. 95) entsprechend einen Platz findet. Eine beeindruckend komplexe
Beschreibung des Baus der Jurte (S. 106-111) wird bei Vuillemenot zu einer
zentralen Passage ihrer Studie. Hier zeigt sie, wie die Kasachen im Moment des Baus



798 — Rezensionen - Comptes rendus - Reviews DE GRUYTER

ihre Kenntnisse von Baumaterial und Technik sozial ordnend, geordnet und
weltanschaulich ausgerichtet, im Zusammenfügen der Elemente der Jurte verbinden.

Entsprechend skizziert sie in Kapitel 7, wie die verschiedenen Ordnungsebenen im
Alltag praktisch, körperlich, lebens- und arbeitszyklisch, gender- und
generationenspezifisch der Orientierung dienen: „Les bergers vivent ces mondes de maniere
ties pragmatique, negotiant quotidiennement leur vie et leur survie dans un
environnement magnifique, gigantesque mais aussi rude et parfois franchement
hostile." (S. 95)

Im Moment des Schreibens ihres siebten Kapitels über den praktischen
Jurtenalltag wie auch ihres achten Kapitels über die körperliche und speziell
gender-spezifische Orientierung, war dieses Leben für ihre Gewährsleute bereits

Geschichte, unwiederbringlich, meint Anne-Marie Vuillemenot. Inzwischen hat
die Geschichte, so ist das eben in Zeiten rasanter Veränderung, hier ihre Studie
überholt. Denn, so schätzt es Peter Finke, Professor am Ethnologischen Seminar
der Universität Zürich, in einem Gespräch mit der Rezensentin ein, „nach einer

Tiefphase in den 90ern sind heute vielleicht wieder so viele Jurten und Nomaden
in den Steppen und Bergen zu finden, wie in den Spätzeiten der Sowjetunion.
Grund: Es beginnt sich wieder zu lohnen."

Wie sehr die im Alltag relevanten Ordnungen der von Anne-Marie
Vuillemenot erforschten Kasachen da ins Wanken gekommen sein dürften, das

zeigen zum Beispiel ihre detaillierten Beschreibungen der Ordnungserneuerung
im Zuge einer Heirat mit der Einführung der Schwiegertochter oder im Kontext der

Geburt eines Kindes (S. 173-180), oder aber die Bezüge zwischen Jurtenordnung
und Körperhygiene (Kap. 9), Etikette und Höflichkeit sowie Strategien der

Konfliktlösung, schamanischen Rituale und die Art der Gestaltung der

Übergangsriten im Jurtenraum (Kap. 10).

Anne-Marie Vuillemenot legt mit ihrer Studie eine Skizze der landschaftlichräumlichen,

weltanschaulich-kosmologischen, körperkonzeptuellen, lebenszyklischen,

gender-spezifischen, alltagspraktischen Ordnungen vor, in denen der

Wohnraum Jurte zu einem Achsenraum, einem Weltenmass, einer mesure du

monde, wird. Indem sie die Jurte in dieser Weise fassen kann, gelingt es ihr am
Schluss ihres Buches auch, den oben beschriebenen Bruch durch die endgültige
Sesshaftwerdung zu fassen und sich den sozialen, gesundheitlichen, ökonomisch-

politischen Problemen, in denen sich die Kasachen heute befinden, zu nähern.
Dies gelingt ihr in einem Epilog, abgekoppelt von dem von ihr präsentierten
Orientierungskonzept Jurtenraum', besonders prägnant. Hier schildert sie den

Übergang von der Transhumanz zur Sesshaftigkeit als eine Art „Entweltlichung"
(;immondialisation, S.229). Die Dreiheit von technischer Effizienz, sozialer

Orientierung und Zurechtfinden im weltanschaulichen Raum ist erst einmal

aufgelöst. Feste Wohnhäuser erschweren die Anpassung an Ordnungsachsen.



DE GRUYTER Rezensionen - Comptes rendus - Reviews — 799

Vuillemenot beschreibt Erscheinungen der Orientierungslosigkeit, der

körperlichen wie auch der sozialen. Die besagten Gartenjurten nutzen die

Kasachen nur noch als sommerliche Refugien. Übergangsriten wie Hochzeiten

oder Trauerfeiern sind durch diese Veränderungen ebenso markiert, erschweren

die Bauten doch zum Beispiel die Orientierung der Seelen der Verstorbenen

entlang der Achsen. (S. 231).

Am Ende ihres Buches reflektiert Anne-Marie Vuillemenot die Lage ihrer
Kasachen im Jahr 2009 als zwar in der Moderne, aber noch nicht in kohärenten
Überschaubarkeiten angekommen. Inzwischen haben viele junge Menschen die

Jurte nicht mehr erlebt.

Ein Glossar und eine Bibliographie mit weiterführender Literatur runden die

lesenswerte Studie ab. Lesenswert ist sie vor allem in ihren ethnographischen
Einblicken in den kasachischen Alltag. Vuillemenot charakterisiert ihre Studie

treffend als .zwischen Monographie und Zeugenschaft stehend' (S. 24) - treffend
auch deswegen, weil darin ein ausgesprochener Schwachpunkt ihrer Studie liegt.
Es geht ihr nicht um historische Genauigkeit, in Begriffen und Ortsnamen haben

sich manchmal Fehler eingeschlichen, und da wo man gerne mehr wüsste, zum
Beispiel im Hinblick auf die Bezüge der Kasachen zu China - immerhin
Herkunftsregion und mit einer Unterbrechimg in den 1930ern bis in die 1960er

Jahre Wohnort ihrer Gastfamilie - da gibt sie- anstatt selbst zu recherchieren -
lediglich Erinnerungsstücke ihrer Gewährsleute wieder. Zurück bleibt bedauerlicherweise

ein einseitig verzerrtes Bild des chinesischen Anteils der Geschichte

ihrer Kasachen.

Die Schwierigkeit beim Lesen des modernen bewohnten Raumes in vielen
der von Ethnologen erforschten Regionen der Welt liegt häufig darin, dass die
Prozesse der Überführung von Alltagswissen und Körpergeschichte in moderne
Wohnformen kaum erforscht und dokumentiert sind. Die longue duree der

Transformation des Alltags, von der Historiker immer wieder berichten, mahnt

eigentlich, hier genauer hinzuschauen - und sei es nur, um den Kasachen

heute, vor allem auch dem Grad ihrer Irritation in der Moderne, gerecht zu
werden und diesen messen zu lernen. Anne-Marie Vuillemenot hat hier aus
der Perspektive einer Familie eine Lücke gefüllt.

Bibliographie

Leroi-Gourhan, Andre (1984): Hand und Wort. Die Evolution von Technik, Sprache und Kunst.

Frankfurt am Main: Suhrkamp-Verlag, [Originalausgabe: Paris 1964/1965].





DE GRUYTER ASIA 2015; 69(3): 801-810

Widmer, Caroline: Der Buddha und der ändere". Zur religiösen
Differenzreflexion und narrativen Darstellung des „Anderen" im Majjhima-
Nikäya. (Critical Studies in Religion/Religionswissenschaft; 009. Hrsg. von

Gregor Ahn, Oliver Freiberger, Jürgen Mohn, Michael Stausberg). Göttingen:
Vandenhoeck & Ruprecht, 434 S.; ISBN 978-3-525-54038-1.

Besprochen von Jens Schlieter, Institut für Religionswissenschaft, Universität Bern, Lerchenweg

36, 3012 Bern, Schweiz. E-mail: jens.schlieter@relwi.unibe.ch

DOI 10.1515/asia-2015-1023

Bei der vorliegenden Publikation von Caroline Widmer (im Weiteren CW) handelt

es sich um die überarbeitete Dissertation, die, im Feld der Geisteswissenschaften

eher selten, unter exakt demselben Titel im Frühjahr 2012 an der Universität
Zürich angenommen wurde. Sie widmet sich erfreulicherweise einem wichtigen
und bislang nur wenig erforschten Thema, welches zwei Aspekte der frühen
kanonischen Überlieferungen des Päli-Buddhismus in den Fokus rückt: Zum

einen geht es um die Darstellung der „Anderen", also jener dem Buddha oder

seinen Hauptschülern begegnenden Individuen, die heterodoxe Lehren vertreten
bzw. sich zu nicht-buddhistischen Lebensweisen und Praktiken bekennen.

Zum anderen fokussiert die Arbeit auf die narrative Aufbereitung dieser

Darstellungen - ihre, wie die Autorin formuliert, literarische Fiktionalität. Im
Genre der narrativ komponierten „Lehrrede" (Päli: sutta) realisieren sich, so

die überzeugende These, über die Interaktion der Figuren verschiedene

Erzählabsichten - vor allem natürlich, die Lehren des Buddha als anderen

Lehren überlegene Heilspraxis, und damit als beste Wahl für „Noch-Nicht-
Buddhisten" zu präsentieren. Tatsächlich ist zwar sowohl der eine, wie auch der

andere Aspekt in der buddhologischen, indologischen und religionswissenschaftlichen

Forschung lebhaft diskutiert worden. Eine monographische Untersuchung
stand aber bislang aus. So ist sehr zu begrüssen, dass CW, wie in einem

Forschungsbericht1 skizziert, ihr im Schnittpunkt der genannten Disziplinen
beheimatetes, originär interdisziplinäres Projekt umsetzen konnte. Jede Arbeit, die, wie
die vorliegende, Kompetenzen in mehreren Disziplinen erfordert, sollte schon

allein deshalb gebührend gewürdigt werden, da sie oft disziplinar verwurzelte
Vorverständnisse aufzubrechen vermag - eine wichtige hermeneutische Leistung.

Die Arbeit ist in neun Kapitel gegliedert, wobei deren 45 Unterkapitel (sowie
zwei weitere Gliederungsebenen) zu einem fünfseitigen Inhaltsverzeichnis
führen. Eine vereinfachte Gliederung wäre der Übersichtlichkeit zu Gute gekommen.

Das einleitende 1. Kapitel formuliert in Orientierung am zeitgenössischen

1 Widmer 2008.



802 — Rezensionen - Comptes rendus - Reviews DE GRUYTER

Diskurs zum „Anderen", bzw. der diskursiven Performanz des „Othering" (vgl.
S. 26-28), die zentrale Fragestellung: es geht um die religiöse (Selbst-)

Abgrenzung einer neu anhebenden religiösen Bewegung (unter Bezug auf
Rodney Starks Theorie Neuer Religiöser Bewegungen), in diesem Fall der
buddhistischen. Im Kern wird dieser Prozess als „Differenzreflexion" gefasst, die auf
der „binären Wahrnehmung" von „Eigenem" und „Anderem" beruhe, wobei
sowohl von dem „Anderen" (also personal), den Anderen, und dem

„Anderen", etwa im Sinne eines konkurrierenden religiösen „Symbolsystems"
(vgl. S. 14; S. 17), gesprochen wird. Auf diese Ambivalenzen in der Bestimmung
„des/dem Anderen" wird unten nochmals eingegangen.

Das 2. Kapitel bietet einen guten und aktuellen Überblick über die Forschungsgeschichte

zum religionsgeschichtlichen Kontext des frühen Buddhismus.2 Etwas

blass bleibt hier, wie in der ganzen Arbeit, die Schilderung der Gestalt des Buddha.

Obwohl doch prominent im Titel genannt, folgt die Arbeit - wie von der gewählten
Methode eigentlich nicht zu erwarten - dem Vorverständnis, hagiographische bzw.

übernatürliche Schilderungen des Buddha auszulassen, also Zeugnisse weitgehend

unberücksichtigt zu lassen, obwohl sie in zahlreichen Quellentexten des Kanons eine

wichtige Rolle spielen. Das Kapitel endet mit der programmatischen Entscheidung
für einen narratologischen Zugang, der, als „möglichst konsequent eingehaltene

synchrone Zugangsweise" den Vorteil biete, „die Welt der Texte zu verstehen [...],

ohne sie als Abbild einer real-historischen Welt zu interpretieren" (S. 58). Dieser

Zugang ist sicherlich vielversprechend und innovativ. Als alleiniger Zugang zum

„päli-kanonischen" Textuniversums gewählt, löst sich dieses allerdings in einen

Korpus von Erzählungen auf. Es wird dann nahezu unmöglich, von den Texten aus

auf eine geschichtliche Welt ausserhalb des Textuniversums zu schliessen. Die

religiöse Umwelt ist dann immer nur die Umwelt, wie sie die Texte „spiegeln", also

eine textimmanente Umwelt (letztlich: eine in sich geschlossene semantische

Projektion von narrativen Mustern auf eine wie auch immer geartete „Welt"). Die

Frage darf gestellt werden, ob es wirklich gelingen kann, entsprechend der

gewählten Methode alle Erkenntnisse der historischen Forschung (z.B. über die

komplexe Textgeschichte des Päli-Kanons) auszublenden. Auch die theoriegeleiteten
Einsichten zu den präzise zu beschreibenden Effekten, die sich einstellen, wenn eine

religiöse Tradition von der Oralität zur Literalität übergeht, müssen ja bei einer

gänzlich synchron blickenden Perspektive aussen vor bleiben. Probleme stellen

sich bei einer synchronen Perspektive zum Beispiel dann ein, wenn es

widersprüchliche Schilderungen in den Texten gibt, wie dies auch für die

2 Allerdings hätte nicht nur das Unterkapitel zu den „Sozialgeschichtlichen Forschungen zum

frühen Buddhismus", sondern die Arbeit insgesamt von der Berücksichtigung der grundlegenden

Studie von Chakravarti 1987 (Neuauflage 2008) profitieren können.



DE GRUYTER Rezensionen - Comptes rendus - Reviews — 803

Darstellung gewisser „Anderer", z. B. nicht-buddhistische Asketen und Brahmanen,

im Päli-Kanon zutrifft. Das 3. Kapitel stellt nochmals den literaturwissenschaftlich-
narrativen Zugang und die kanonischen Päli-Texte als Quellen vor. Die Eingrenzimg
des zu untersuchenden Korpus auf die 152 Texte des Majjhimarnkäya (vgl. S. 84 f.) ist

plausibel, da in dieser Sammlung der „mittellangen" Texte tatsächlich die im gesamten

Kanon wohl grösste Häufung solcher Reden, die persönlich-existentielle Lehr-

und Streitgespräche mit konkret benannten Individuen (und deren sich oft anschliessende

Konversion) beinhalten, vorliegt. Das 4. Kapitel wiederum stellt eine nar-

ratologische Beschreibung des Korpus vor, bei der CW den Fokus auf
Erzähler, Darbietungsweise, Erzählebenen, Figurenkonstellation, Grundstruktur der

Haupthandlung, sowie die Funktionen von Nebenhandlungen legt.3 Der synchronen
und vereinheitlichenden Betrachtungsweise gemäss kann CW in den Suttas einen

„auktorialen Erzähler" ausmachen; theoriekonform wird die Frage nach der Existenz

unterschiedlicher Autoren und Redaktoren nicht gestellt. Das 5. Kapitel widmet sich

der Frage, wie das bzw. der „Andere" und der „Eigene" (in der Ingroup des Sangha)

identifiziert werden (z. B. über „sprechende Namen", die charakteristische

Eigenschaften der Personen codieren; Titel, etc.), wobei CW zutreffend auf die

Schwierigkeiten des ,,Problem[s] der Grenzziehung" (S. 114) verweist. So werden
Brahmanen - also in CWs Terminologie: Angehörige einer der drei Gruppen von
„Anderen" (neben Angehörigen der asketischen Konkurrenzbewegungen und der

„Haushälter") - als Spender für den Buddha beschrieben, einer Rolle, die

üblicherweise Laienanhänger auszeichnet. Sehr aufschlussreiche Ergebnisse dieses

Kapitels finden sich in den Beobachtungen zur durchaus distanzierten Behandlung
der „Haushälter", die auch zu den „Anderen" gezählt werden (immerhin stellen die

Haushälter nicht nur ein wichtiges Feld potentieller neuer Professioneller dar - sie

sind auch von ökonomischen Interesse). Ertragreich ist auch die Analyse zum
Statuswechsel der Figuren, sowie zum nuancenreichen Einsatz der narrativen

Mittel, die eine unmittelbare Nähe oder eine gewisse Distanz der jeweiligen Figur
(und deren Überzeugung) zum Buddha codieren. Diese Betrachtungen ergänzt eine

Inhaltsanalyse der verhandelten Gesprächsthemen, bzw. der zurückgewiesenen und
überbotenen Lehren. Narrative Überzeugungskraft gewinnen die Schilderungen der

„Anderen", wie CW im 6. Kapitel ausgezeichnet aufzeigen kann, aber vor allem durch
die story, also durch die Erzählung der Interaktion der Figuren. Die geschieht über
eine ausgeklügelte, aber zugleich auch typologisierte, Struktur eines zweistufigen

3 Ausgelassen werden damit die in der Narratologie bspw. von Monika Fludernik zu findenden
Aspekte des Sprachstils, der Dialekt/Standardsprachen-Unterscheidung, der Soziolekte, aber

auch der Metaphorik und der Darstellung der Gedanken - Auslassungen, die sich z. T. der

Besonderheit des frühbuddhistischen Textkorpus verdanken, z. T. aber, wie insbesondere die
narrativen Funktionen der Metaphorik, untersuchungswürdige Aspekte wären (vgl. z. B. S. 206).



804 — Rezensionen - Comptes rendus - Reviews DE GRUYTER

Erzählverfahrens. Zunächst wird die Andersartigkeit des Anderen über formale wie
inhaltliche Erzählmuster ausgedrückt; in einem zweiten Schritt setzt dann die strategisch

motivierte Narration ein, in der es die Gesprächspartner selbst sind, deren

Reaktion auf die Belehrung des Buddha (oder eines Schülers) die zentrale selbst-

transformative Botschaft zum Ausdruck bringen. Der Buddha selbst beschränkt sich

im Mittelteil der Reden dabei auf zweifel-induzierende Fragen und nimmt sich im
letzten Teil der Reden zunehmend zurück. Sehr erhellend ist auch CWs Beobachtung,
dass Schilderungen der Aufnahme „Anderer" in den Orden (im ausgewählten
Korpus) immer mit der Ordination enden (vgl. S. 180-182). „Die Erlösung [terminologisch

wäre hier präziser: Befreiung] wird durch soziale Zugehörigkeit reglementiert
und steht nur Ordensmitgliedern offen, während andere Menschen keinen Zugang zu

ihr erhalten" (S. 182).

Zuletzt wird - zwar als „Fazit" benannt, als Thema aber neu eingeführt - von CW

der Vorschlag unterbreitet, den Auffassungs- und Statuswechsel in der Erzählung der

zunächst „Anderen", die dann zu „Eigenen" werden, nicht als „Konversion",
sondern als „Transformation" zu beschreiben. So gelingt der Autorin, plausibel
vorzuführen, dass der Begriff der Konversion nur Sinn macht, wenn die gesellschaftlichen

Rahmenbedingungen der freien Religionswahl gegeben sind. Dass diese

Voraussetzung offenbar in manchen Schilderungen nicht gegeben sind, zeigt die

bekannte Episode von Sonadanda, der zum Laienanhänger (upäsaka) wird, aber

zugleich mit dem Buddha vereinbart, diesem nur durch verschlüsselte

Geheimzeichen seine Verehrung und Anhängerschaft zu kommunizieren (vgl. S.

217 f.). Die Autorin führt im Anschluss aus, freie Religionswahl und Exklusivität der

religiösen Zugehörigkeit träfen für „den religionsgeschichtlichen Kontext des Päli-

Buddhismus" nur bedingt zu. Hier stellt sich jedoch in Frage, inwiefern mit der

gewählten narratologischen Methode über „die Zeit", in der „die Geschichten der

MN-Suttas spielen", etwas ausgesagt werden kann. Es sei, heisst es weiter, „fraglich,
wie klar abgegrenzt diese Gruppe nach aussen hin tatsächlich wirkte" (S. 218). Wird
nicht gar, wenn in diesem Zusammenhang eine extradiegetische Wahrnehmung als

„tatsächlich" qualifiziert wird, die narratologische Perspektive zur sekundären, und
die geläufige Geschichtsschreibung zur primären erklärt?

Das Kapitel schliesst mit Überlegungen, den Begriff der „Konversion" durch

„Transformation" - im Sinne der Entwicklung einer Figur in der Erzählung - zu
ersetzen (vgl. S. 220 f.). Transformation impliziere die Aufhebung der Andersartigkeit,
die sich nicht zuletzt durch Ordensbeitritt, Laienanhängerschaft, Spenden, Freude an
der Belehrung etc. ausdrücke. Der Vorschlag ist durchaus bedenkenswert. Vielleicht
könnte er sogar mit dem Einbezug jüngerer Forschungen zur kommunikativen Form

von Konversionsnarrativen, die über das allgemeine Modell von Lewis Rambo oder

die Typologie autobiographischer Erzählmuster von Konversionen von Bernd

Ullmer (vgl. S. 216-220) verbunden werden. Der „linguistic turn" in der



DE GRUYTER Rezensionen - Comptes rendus - Reviews — 805

Konversionsforschung wurde schon durch David Snow und Richard Malachek
1984 vollzogen (für die genauere Bestimmung der „Referenzfigur" wäre z. B.

deren Begriff der master role hilfreich). Wichtige Perspektiven wurden zuletzt
auch von Peter G. Stromberg4 und Ulrike Popp-Baier,5 die beide bereits den

Begriff der „(Selbst-)Transformation" zur Bestimmung der Konversion
verwenden, oder von Thomas Luckmann6 eröffnet.

Ob eine narrativ berichtete Transformation tatsächlich stattfindet, ist als onto-

logische Frage natürlich auszuschliessen, wenn unter literarischer Fiktionalität die

durchgängige Projektion von (wenn auch realistischen) Parametern auf eine fik-
tionale Welt verstanden wird. Hier hätte der Begriff der „Konversion", trotz seiner

konzeptuellen Schwächen, den Vorteil, dass er einen klaren narrativen Status quo
der Zugehörigkeit zu definieren erlaubt, während die „Transformation" als gleichsam

unendliche Annäherung im Prinzip unabschliessbar weitergehen kann. Das

Kapitel resümiert: „Die Transformation ist ein wichtiger Bestandteil des textinternen

Othering. Es erscheint aber in gewisser Weise paradox: Gerade die Tatsache,

dass der .Andere' dem .Eigenen' angenähert wird, trägt wesentlich dazu bei, dass

er überhaupt als .Anderer'erkannt werden kann. Die narrative Strategie, aus der

das Othering besteht, kann als Seifing bezeichnet werden" (S. 221)7 Durch die enge
semantische Überlappung von Transformation, Othering und Seifing ist es nicht

ganz einfach, dem Argument zu folgen. Warum kann erst durch die Annäherung
an das „Eigene" der Andere als Anderer erkannt werden? Vielleicht bleibt das

Argument unklar, weil hier, wie angemerkt, zwei verschiedene Kategorien (der
Andere und das Eigene) zugleich zur Anwendung kommen. Hier wäre es einfacher

gewesen, trotz seiner konzeptuellen Schwächen an dem Begriff der „Konversion"
festzuhalten und mit diesem nur die Beispiele des Korpus zu bezeichnen, in denen

„der Andere" klar zu „einem Eigenen" wird: im Sinne der Zugehörigkeit bzw.

Aufnahme in die buddhistische Gemeinschaft. Die konsequente Unterscheidung
des personalen Pluralgebrauchs („die Anderen") und die Verwendung als

Abstraktum („Andersheit") hätte die Lektüre sicherlich erleichtert.8

4 Stromberg 1993.

5 Popp-Baier 2001.

6 Luckmann 1987.

7 Der Prozess des Othering wird in der Arbeit mit kurzer Referenz auf Gayatri Spivak auf nur
zwei Seiten erläutert (S. 22-24), und, wie der Ausdruck Seifing (definiert als Transformation des

„Anderen" zum „Eigenen", vgl. S. 337ff.), in seinem analytischen Potential in der Arbeit nicht
voll ausgeschöpft.
8 Terminologisch mitunter unklar ist auch die mangelnde begriffliche Differenzierung
zwischen der „Transformation anderer (zu eigenen)" als Vorgang und der Narration dieses

Vorgangs: „Die wesentliche Leistung dieser Literatur besteht in der Transformation des

.Anderen' und verweist auf einen strukturierten Umgang mit dem religiösen Umfeld"



806 — Rezensionen - Comptes rendus - Reviews DE GRUYTER

Wurden aber nicht sogar jene, die formal Zuflucht genommen haben, von
den Autoren der Texte (ich gehe davon aus, dass es deren viele gab), unter der

Perspektive einer gestuften Differenz wahrgenommen? Sicherlich ist die

Beobachtung plausibel, dass die über literarische Stilmittel geschilderte
Markierung von Distanz ein Mehr oder Weniger zulässt, d.h. eine gestufte
Nähe oder Ferne zum Buddha, seiner Lehre und seiner wachsenden Gemeinde

zum Ausdruck bringt. Manche Anhänger des Buddha werden im Vergleich zu
anderen als weniger begabt (z. B. in der Erinnerung des Gesagten), als weniger
moralisch standhaft im Sinne der Vinaya-Regeln, und nicht zuletzt zu auf dem

Weg zur Arhatschaft weniger weit fortgeschrittenen erklärt. Was bedeutet das für
die Differenzreflexion? Zumindest im Päli-Kanon wird ja in Bezug auf die
Heilsbotschaft und die Praktikabilität der Lehre von einem differenzlosen
Universalismus ausgegangen. Es wird, anders gesagt, eine für alle der
Reflexion fähigen Menschen geeignete Heilspraxis behauptet. Ist dann nicht zu

fragen, wie sich die Differenzreflexion der Texte zu der in dieser Hinsicht
prinzipiell jede Differenz übersteigenden Lehre des Buddha verhält? Gehen sie

gut zusammen? Wenn die „Anderen" potentiell und unterschiedslos zu „Eigenen"
werden können (und dies zumeist auch werden), dann gerät eine starke Betonung
des „Anderen" ja in den paradoxalen Konflikt, von einer letztlich nicht relevanten,
im Hegeischen Sinne „aufgehobenen" Andersheit zu sprechen. Verkompliziert
wird die Sachlage, weil andererseits auch innerhalb des buddhistischen Sangha,
also unter den „Eigenen", gewisse Einzelne „anders" bleiben, oder gar wieder
anders werden können - man denke hier nur an die Geschichte des abtrünnigen
Devadatta. Am einfachsten wäre es wohl, an dem Begriff othering festzuhalten
und bewusst nicht von einer generellen Andersartigkeit nicht-buddhistischer

Figuren, etwa der Brahmanen, auszugehen, sondern den Prozess der

„Andersmachung" der geschilderten Figuren in einen unmittelbaren Bezug zur
normativen Sicht auf die eigene „Normalität" zu setzen, die ja ebenfalls erst in
diesem Prozess entsteht. Die Darstellung „des Anderen" dient also nicht nur der

„Selbstdarstellung" und „Bildung des eigenen Profils" (S. 18) - sie ist eine episte-
mische Notwendigkeit, um überhaupt zu „Eigenem" zu kommen.

Das 7. Kapitel führt nun exemplarische Textanalysen durch, indem aus dem

Korpus der 65 Suttas des Majjhimanikäya, in denen von „Anderen" die Rede ist
(vgl. Anhang A, S. 362-365), nunmehr vier Reden exemplarisch ausgewählt und

eingehend analysiert werden. Der Fokus liegt auf der narratologischen Analyse

(S. 361). Ist die Transformation des Anderen tatsächlich eine Leistung der Literatur? Oder ist

vielmehr die narrative Darstellung der Transformation gemeint, womit allerdings wiederum
der Bezug zum „religiösen Umfeld", welches ja nicht anders denn als geschichtlich spezifiziert

werden kann, geschwächt würde?



DE GRUYTER Rezensionen - Comptes rendus - Reviews — 807

der Figurenkonstellation, dem Plot, sowie den diskutierten Lehrinhalten. Gerade

die Einbindimg des Letzteren macht das Kapitel zu einer sehr interessanten und
einsichtsreichen Lektüre. So kann CW aufzeigen, wie die Diskussion über

„Tiergelübde" aus dem Sutta über den Hundeasketen (Kukkuravatika-Sutta, MN

57), oder die mit dem konkurrierenden Heilslehrer Sakuludäyin geführte
Diskussion über Soteriologie (Cülasakuludäyi-Sutta, MN 79), der letztlich von
seinen Schülern am Beitritt in den Orden gehindert wird, offenbar narrativ

geschult gestaltet ist. Dass Sakuludäyin an der Aufnahme gehindert wird, lässt

sich, wie die Autorin plausibel erklärt, vor allem als Erzählabsicht deuten, dass

Asketen eben nicht aufgenommen werden, wenn sie bereits selbst Lehrer von
Schülern sind (Brahmanen mit Schülern hingegen wohl: vgl. S.270f.). Dies

könnte, wie die Autorin vermutet, mit einer möglicherweise bestehenden

Unantastbarkeit des religiösen Status eines Lehrers zusammenhängen - es

könnte auch überlegt werden, ob der Buddha damit auf negative Erfahrungen
mit charismatischen Lehrern als unbedacht aufgenommene Konkurrenten in der

eigenen Anhängerschaft reagiert. Die von CW eigens übersetzten Passagen aus
dem Päli sind wortgetreu und präzise - einzig die Übersetzung von kammam

kammakkhayäya als „Tat, die zur Zerstörung von Taten führt" scheint mir durch
die Einführung des Plurals weniger geeignet, da sie dem Ausgesagten nicht ganz
gerecht wird (besser: „Handlung [und zwar karmisch neutrale], die zur Zerstörung

von karmischer Handlung als solcher führt"). Die Arbeit zeigt sich in der Analyse
insgesamt als textnah und folgt hier vorrangig einem deskriptiven und klassifika-
torischen Interesse. Sie bietet dadurch eine sehr gute Grundlage, auf der aufbauend

diachrone Fragen weiterverfolgt werden können, wie etwa die Frage nach der

Bildung eines Traditionsgutes der vorgefundenen narrativen Muster.

8. und 9. Kapitel fassen schliesslich die Ergebnisse zusammen, wobei die

Aussage, dass durch die narratologische Beschreibung „erstmals in der

Forschung die strukturell-narrativen Gemeinsamkeiten der MN-Suttas

zusammengetragen und benannt werden" (S. 332), etwas eingeschränkt werden sollte.
Zum einen gibt es wichtige Ansätze in publizierten Arbeiten, die

unberücksichtigt blieben;9 zum anderen scheint mir aber durch die vorgenommene
Fokussierung auf Narrative, die auf den bzw. das Andere behandeln, der Schluss

auf narrative Strukturen der MN-Suttas insgesamt etwas gewagt.

9 So sind von Joy Manne, die wohl als erste einen narrativen Zugang zum Päli-Kanon
skizziert hat, zentrale Aufsätze nicht ausgewertet (so etwa neben Manne, 1996 z. B. auch
die Beiträge aus dem Journal der Pali Text Society, 1993). Vor allem aber ist aus der Arbeit

von Nathan M. McGovern (McGovern, 2013) viel zu gewinnen. Ebenfalls einschlägig sind
u. a. die Arbeiten von Anälayo 2011 und 2012, Ergardt 1977: vor allem 138-172, Seyfort-Ruegg
1999, Black 2011.



808 — Rezensionen - Comptes rendus - Reviews DE GRUYTER

Als Gesamtleistung legt die Arbeit einen wichtigen Grundstein zur
narratologischen Analyse der kanonischen Texte des Päli-Buddhismus.
Die Schwerpunktlegung auf die Differenzreflexion von „Eigenem" und
„Anderem" bietet in der Tat viel Potential für fruchtbare Anschlussfragen,
etwa jene nach der spezifischen Performanz der Texte (vgl. S. 359), oder jene
eines Vergleichs der ausgemachten Strukturen mit denen von Quellentexten in
anderen Sammlungen des Päli-Kanons. Die Reflexion der Differenz ist sicherlich
eine Frage von ausserordentlicher Bedeutsamkeit. Von Niklas Luhmann ist
diese als Ego/Alter operationalisiert worden, welches der Narratologie - in
Form der systemtheoretischen Literaturwissenschaft - eine brauchbare methodische

Ergänzung zur Seite stellen könnte. Zur Kontextualisierung der
Differenzreflexion scheint es mir allerdings, wie angemerkt, doch geboten,
über eine rein synchrone Betrachtung der Lehrreden unter der Massgabe ihrer
Fiktionalität, mit der nichts über die je historische Lebenswelt ausgesagt werden

könne, hinauszugehen, wie dies auch die Autorin mitunter tut. Eine

Abkoppelung der Narratologie von der Überlieferungs- und Textgeschichte,
sowie von den Strukturen der oralen Traditionsbildung würde ich als

Hemmnis für die weitere Forschung erachten. Gerade die grosse formale
Ähnlichkeit in der Erzählstruktur lässt ja, wie CW andeutet, auf umfangreiche
redaktionelle Bearbeitung schliessen. So scheint mir weiterhin, dass - diachron
zu unterscheidende Textschichten vorausgesetzt - die Darstellung der
Brahmanen in den frühesten Textschichten neutraler gehalten ist, gegenüber
der dann das systematische Othering der Brahmanen als spätere Entwicklung
erscheint.10 Genau diese These hat kürzlich auch Nathan M. McGovern in seiner
PhD-Arbeit Buddhists, Brahmans, and Buddhist Brahmans: Negotiating Identities
in Indian Antiquity (2013) bestärkt. In eingehender Analyse zeigt McGovern, wie
frühe Verwendungen von brähmana erst später durch eine neue narrative
Rahmung, Kommentierung und sekundäre Überarbeitung der Lehrreden „into
polemics against proponents of the New Brahmanism" transformiert wurden.11

Einen entscheidenden Vorteil der von McGovern angewandten Methode sehe ich
darin, anstelle einer ausschliesslich synchronen Betrachtung der Narrative von
einer diachronen Text-, Begriffs- und Ideengeschichte auszugehen, die es dann
erlaubt, den Kanon und seine Narrative im Formierungsprozess zu analysieren.
Zuletzt kann so die Forschimg zur Oralität und Literalität (der Parry-Lord-
Ansatz, oder Walter Ong) einbezogen und auf den Päli-Kanon angewandt

10 Vgl. Schlieter 2012.

11 McGovern 2013: 247-302. Für die Fragestellung von CWs Arbeit sind auch die Ausführungen
zum Majjimanikäya (S. 430-453), sowie die Analyse der „Encounter Dialogs" (S. 463-445) sehr

einschlägig.



DE GRUYTER Rezensionen - Comptes rendus - Reviews — 809

werden, wie bereits von Mark Allon (Nachweise bei CW, S.393) vorgeführt
worden ist.

Die Monographie stellt eine wichtige Leistung auf dem Weg der narratologi-
schen Erschliessung der frühen kanonischen Literatur des Päli-Buddhismus dar,
die anhand einer genauen und überzeugenden Nachzeichnung des literarischen
Aufbaus und „Funktionierens" von vier paradigmatischen Lehrreden aufzeigen
kann, mit welchen Stilmitteln und semantischen Strategien die gewünschte
Transformation „der Anderen" zu Mitgliedern der eigenen Gemeinschaft narrativ
gestaltet wird. Durch den interdisziplinären Ansatz der Studie wird sich das

Interesse der unterschiedlichen Zielgruppen sicherlich auf je andere Aspekte
richten, vielleicht sogar auf disziplinar je komplementäre Perspektiven: für den

buddhismuskundlichen Fachdiskurs könnte dies eben genau die narra-
tologische Analyse der als „Transformation" oder „Konversion" bezeichneten

Auffassungsänderungen der „Anderen" sein, und aus religionswissenschaftli-
cher Perspektive die Erschliessung des in der deutschsprachigen Landschaft nur
selten berücksichtigten, aber doch ausserordentlich interessanten Textkorpus
des Pälikanons.

Bibliographie

Anälayo (2011): A Comparative Study of the Majjhimanikäya. Taipei: Dharma Drum.

Anälayo (2012): „The Historical Value of the Päli Discourses". Indo-lranian Journal 55: 223-253.
Black, Brian (2011): „Ambattha and Svetaketu: Literary Connections Between the Upanisads and

Early Buddhist Narratives". Journal of the American Academy of Religion 79.1:136-161.
Chakravarti, Uma (1987, Neuauflage 2008): The Social Dimensions of Early Buddhism. Delhi:

Oxford University Press.

Ergardt, Jan T. (1977): Faith and Knowledge in Early Buddhism. An Analysis of the Contextual

Structures of an Arahant-Formula in the Majjhimanikäya. Leiden: Brill.
Luckmann, Thomas (1987): „Kanon und Konversion". In: Kanon und Zensur. Beiträge zur

Archäologie der literarischen Kommunikation II. Hrsg. von Aleida und Jan Assmann.
München: Fink, 38-46.

McGovern, Nathan M. (2013): Buddhists, Brahmans, and Buddhist Brahmans: Negotiating
Identities in Indian Antiquity. Ph.D. Dissertation, University of California, Santa

Barbara.

Manne, Joy (1996): „SThanäda - The Lion's Roar or What the Buddha was Supposed to be

Willing to Defend in Debate". Buddhist Studies Reviewl3.1: 7-36.
Popp-Baier, Ulrike (2001): „Narrating Embodied Aims. Self-transformation in Conversion

Narratives—A Psychological Analysis". Forum Qualitative Sozialforschung 2.3, Art. 16,

http://nbn-resolving.de/um:nbn:de:0U4-fqs0103165 (10 June 2015).

Schlieter, Jens (2012): „Did the Buddha Emerge from a Brahmanic Environment? The Early
Buddhist Evaluation of,Noble Brahmins' and the .Ideological System' of Brahmanism".
In: Dynamics in the History of Religions between Asia and Europe. Encounters, Notions,



810 — Rezensionen - Comptes rendus - Reviews DE GRUYTER

and Comparative Perspectives. Hrsg. von Volkhard Krech und Marion Steinicke. Brill:
Leiden, 2012, 137-148.

Seyfort-Ruegg, David (1999): „Remarks on the Place of Narrative in the Buddhist Literatures of
India and Tibet". In: India, Tibet, China. Genesis and Aspects of Traditional Narrative. Hrsg.

von Alfredo Cadonna. Florenz: Olschki, 193-227.
Snow, David A./Malachek, Richard (1984): "The Sociology of Conversion". Annual Review of

Sociology 10: 167-190.

Stromberg, Peter G. (1993): Language and Self-Transformation: A Study of the Christian
Conversion Narrative. Cambridge: Cambridge University Press (2. Auflage 2008).

Widmer, Caroline (2008): „Reflexion religiöser Differenz und die Darstellung des .anderen' im

buddhistischen Lehrgespräch. Ein Arbeitsbericht". Asiatische Studien 62.1: 425-446.



DE GRUYTER ASIA 2015; 69(3): 811-814

Walravens, Hartmut (Hrsg.): Wolfram Eberhard (1909-1989). Sinologe,

Ethnologe, Soziologe und Folklorist. Schriftenverzeichnis. Zusammengestellt mit
einer biografischen Einleitung von Hartmut Walravens. (Abhandlungen für die

Kunde des Morgenlandes; 65). Wiesbaden: Harrassowitz, 2009, 262 S., ISBN

978-3-447-05822-3.

Besprochen von Mareile Flitsch, Universität Zürich, Völkerkundemuseum, Pelikanstrasse 40,
8001 Zürich, Schweiz, E-mail: flitsch@vmz.uzh.ch

DOI 10.1515/asia-2015-1019

„Sie kennen doch sicherlich Ai Bohua fragte mich 1983 der damals
bereits pensionierte Nestor der chinesischen Volksliteraturkunde und Beijinger
Volkskundeprofessor Zhong Jingwen Noch immer war er beeindruckt

von Wolfram Eberhard, den er kennengelernt hatte, als der 1909 in Potsdam

geborene, 1989 in Berkeley verstorbene Chinakundler sich in den 1930er Jahren
für die noch junge chinesische Volksliteratur- und Volkskundebewegung
interessiert hatte. Aus dieser Zeit stammt die Publikation Nr. 77. „Ai-po-ha-te:
Po-lint'ung-hsin. (Brief von Berlin). Min-chien 2.1933, H. 5,6.9 [Nicht
gesehen]." Man müsste dazu wissen, dass Eberhard sich 1933 per Brief an seine

chinesischen Kollegen gewandt hatte, die sein Schreiben gleich publizierten.
Kaum ein anderer westlicher China-Ethnologe hat seither in der VR China einen

vergleichbaren Eindruck hinterlassen, ist so oft zitiert, so umfassend übersetzt,
so stark rezipiert worden. Seine „Lokalkulturen im Alten China", seine „Typen
chinesischer Volksmärchen", zuletzt sein „Lexikon chinesischer Symbole" und
viele andere Beiträge sind bis heute fester Bestandteil der curricularen
Fachliteratur chinesischer Studenten der Volksliteratur.

Hartmut Walravens hat mit dem hier rezensierten Band 2009 ein
umfangreiches Schriftenverzeichnis von Wolfram Eberhard vorgelegt. Die auf
„800 Nummern" bezifferte Anzahl an Publikationen darin ist zunächst ein wenig
irreführend, sind doch zum Beispiel die zahlreichen Übersetzungen von
Eberhards Abhandlungen in andere Sprachen als separate Schriften

aufgeführt. Sie sind allerdings keineswegs immer als Übersetzungen
gekennzeichnet. Doch es ist das Verdienst von Hartmut Walravens, unter Nutzung eines

von Eberhard bereits angelegten Schriftennachweises in mühevoller Kleinarbeit
über Jahre all die bibliographischen Kleinodien zusammengestellt und vor allem
gesichtet zu haben, die den Umfang des Werkes von Wolfram Eberhard erahnen
lassen. Insofern gehört dieses Buch in den Bestand aller Wissenschaftler und
Institutionen, die sich mit der Fachgeschichte der Ethnologie Chinas befassen.

Von einem Schriftenverzeichnis erwartet man eine Einführung in Leben und
Werk des Autors, Übersichtlichkeit und leichte Handhabe, ein Register zur



812 — Rezensionen - Comptes rendus - Reviews DE GRUYTER

Orientierung, die Angabe erforderlicher bibliographischer Details und nach

Möglichkeit auch Zusatzinformationen, die die weitere Recherche erleichtern.
In dem vorgelegten Band findet sich Vieles, auch viel Unerwartetes, aber die
Handhabe ist nicht immer leicht.

Man gewinnt zunächst einmal den Eindruck, dass das Verzeichnis hastig
und aus einem Zettelkasten heraus publiziert worden ist. Bibliographische
Angaben sind untereinander gereiht, ohne dass immer unmittelbar klar ist,
wie die angegebenen Informationen zu deuten sind. Hier hätte das

Schriftenverzeichnis ganz einfach durch eine deutlichere Kennzeichnung der
Informationsarten erheblich gewonnen. Auch hätte dies - ebenso wie ein
systematisches Hinzufügen chinesischer Zeichen zu den chinesischsprachigen Namen
und Titeln in Wade-Giles Umschrift - dazu beigetragen, die vielen überflüssigen
Tippfehler und Ungereimtheiten zu erkennen und auszubessern.

Der Eindruck der Zettelkastenherkunft des Bandes beginnt schon bei der viel
zu knappen biographischen Einleitung zu Wolfram Eberhard. Hier ist es

schlichtweg bedauerlich, dass nicht ein Ethnologe gebeten worden ist, eine
kurze aber substanzielle Biographie von Eberhard, über sein Schaffen in der

Republik China, sein Studium in Deutschland, seine Jahre in der Türkei, in
Taiwan und in den USA zu verfassen.

Das Schriftenverzeichnis selbst ist chronologisch nach den Jahren des

Erscheinens von 1930 bis 2007 aufgebaut. Verschiedene Gattungen von
Publikationen sind kaum unterschiedlich markiert, allenfalls als „[Rez.]" die

Rezensionen, derer Eberhard wenigstens 316 publiziert hat - ein deutlicher
Hinweis auf seine Rolle als Berichterstatter über Chinas Ethnologie und ein
schöner Zugang zum Kreis der Organe, in denen Eberhard publiziert hat.
Sodann ist bei gewichtigen Publikationen das Inhaltsverzeichnis gleich mit
abgedruckt, leider in gleicher Listungsart. Da Eberhards grundlegende Werke in
jeder guten Bibliothek zu finden sind, scheint mir der Nutzen hier eher begrenzt.
Die Titel der Publikationen - wie auch die Titel der Kapitelüberschriften, bei den

Typen chinesischer Volksmärchen sogar die Märchentypen - haben allerdings
Eingang in ein umfangreiches Titelregister am Ende des Buches gefunden. Dies

hat den Nebeneffekt, dass man bei gezielter Suche im Titelregister nicht unmittelbar

unterscheiden kann, ob man mit Ali und Dilruba, Alle sind dumm, Bear's

husband, Mynahbird, Schubkarre, Wohlriechender Kot und Zwiebel eine

Publikation oder einen Märchentypus getroffen hat. Dieses Verfahren erhöht

wohlmöglich die Chance auf ungewöhnliche Zufallstreffer, ist aber für eine

einfache Orientierung fast ein wenig ärgerlich. Zusätzlich zu den

Kapitelüberschriften sind sodann alle möglichen Rezensionen des jeweiligen
Werkes in Fachzeitschriften wie auch in Zeitungen angefügt. Das ist ungemein



DE GRUYTER Rezensionen - Comptes rendus - Reviews — 813

nützlich und verdienstvoll, verschwindet im Schriftbild allerdings leider völlig und
ist nur durch den dezenten Zusatz „Rez.:" zu entschlüsseln.

Im Schriftenverzeichnis sind Sammelbände von Aufsätzen Wolfram
Eberhards nach den darin aufgenommenen Einzelbeiträgen aufgeschlüsselt,
versehen mit Angaben zur Originalpublikation, dies allerdings oft leider ohne

Seitenzahlenangaben; die muss man über das Titelverzeichnis recherchieren.
Eberhard war von 1938 bis 1948 Professor für Sinologie in Ankara, ein Umstand
der dazu geführt hat, dass er auf Türkisch publiziert hat, dass er aber auch von
türkischen Wissenschaftlern wahrgenommen und vielfach übersetzt wurde. Es

ist ungemein verdienstvoll, dass diese türkische Eberhard-Literatur in das

Schriftenverzeichnis aufgenommen wurde. Bei den türkischsprachigen
Publikationen fehlen englische Titelübersetzungen. Wer die Sprache nicht
beherrscht, hat also Mühe, die Inhalte der entsprechenden Einträge im
Schriftenverzeichnis zu identifizieren oder gar zuzuordnen, ganz zu schweigen

von den fehlenden Möglichkeiten der Identifizierung von darunter befindlichen

Übersetzungen.
Am Ende des Schriftenverzeichnisses finden sich schliesslich verschiedene

Anhänge. Der erste Anhang trägt den unscharfen Titel „Sekundärliteratur". Man
möchte fast meinen, dass dies die übriggebliebenen Zettel waren, denn bei der

Mehrzahl der 23 Einträge ist nicht klar, um was es sich eigentlich handelt. Die

angegebenen Nachrufe sind in keiner Weise vollzählig. Gänzlich verwirrt dann
der einsam oben auf der letzten Seite stehende Hinweis auf die Verwahrung
eines Nachlassteils in der State University of New York, Albany - der letzte Zettel

sozusagen. Darunter befinde sich „ein historischer Roman .Kaiser der Idee', der

nach späterer Ansicht des Autors nie veröffentlicht werden sollte. Verzeichnis

auf dem Website der Universität." Hier, wie auch sonstwo, finden sich keinerlei
Angaben zu relevanten websites und Internetpublikaüonen, derer es zu
Eberhard doch heute eine ganze Reihe gibt. Es hätte auch hier einfach heissen

können: „Vgl. http://search.sunyconnect.suny.edu/record/122411892". Schon ein
Nachruf des amerikanischen Sinologen E. Bruce Brooks auf Wolfram Eberhard,
leicht zu finden unter http://www.umass.edu/wsp/resources/profiles/eberhard.
html, bietet Informationen über den besagten, nicht veröffentlichten Roman.

Der nächste Anhang trägt den Titel „Alide Eberhard, 2.12.1911-3.8.1994". Hier
finden sich acht gemeinsame Publikationen von Eberhard und seiner Frau, die
auch schon im Schriftenverzeichnis selbst zu finden sind, und ein einsamer
Hinweis auf einen von Hartmut Walravens verfassten Nachruf auf sie. An diesen

Anhang schliessen sich ein Abdruck eines Zeitungsartikels über Eberhard mit
einem Foto von 1969 an, sowie von S. 188 bis 204 kommentarlos 17 Schwarz-

Weiss-Abbildungen der Buchumschläge von wichtigen Publikationen Eberhards



814 — Rezensionen - Comptes rendus - Reviews DE GRUYTER

in verschiedenen Sprachen, freundlicherweise mit Hinweis auf die Nummern der

jeweiligen Einträge im Schriftenverzeichnis.
Ein Namensindex am Ende ist ausgesprochen nützlich für die Orientierung im

Schriftenverzeichnis wie auch als Eindruck der Bandbreite der Wissenschaftler,
die Eberhard wahrgenommen haben. Es versöhnt den Nutzer wieder ein wenig mit
dem Buch, findet man hier doch zum Beispiel ganz leicht zu den Zhong Jingwen
[Chung Ching-wen] betreffenden Titeln. Denn Wolfram Eberhard war es, der
bereits 1932 und 1933 drei Artikel und ein Buch von Zhong Jingwen vorstellte,
unter anderem „Bräuche des Stierkampfes in Chinhua" (1931, Eintrag 31, Rez.),

„Die Formen der Sage vom Schlangenmann" (1932, Eintrag 44, Rez.), „Die Yao

vom Fa-tse-Berg in Kuang-tung" (1932, Eintrag 51, Rez.), „Diskussion über
chinesische Mythologie mit Dr. Eberhard" (1933, Eintrag 60) und „On the Chinese swan
maiden tales (1933, Eintrag 96, Rez.).

Es ist gut, dass es endlich ein umfangreiches Schriftenverzeichnis von
Wolfram Eberhard gibt. Bedauerlicherweise zwingen die hier geschilderten
Unzulänglichkeiten der Publikation den Nutzer immer wieder zu
Nachrecherchen, die durch eine sorgfältigere Bearbeitung des Bandes mit
geringem Mehraufwand hätten vermieden werden können. Wie schade.



DE GRUYTER ASIA 2015; 69(3): 815-818

Wang, Yan: iMf® Jincheng shu xiang (1640): Ein Leben Jesu mit Bildern

für den chinesischen Kaiser, verfasst von Johann Adam Schall von Bell S.J.

(1592-1666). (Mainzer Studien zur Neueren Geschichte; 31). Frankfurt am

Main, etc.: Peter Lang, 2014, 305 S., ISBN 978-3-631-63111-9.

Besprochen von Nadine Amsler, Historisches Institut, Universität Bern, Länggassstrasse 49,
3000 Bern 9, Schweiz. E-mail: nadine.amsler@hist.unibe.ch

DOI 10.1515/asia-2015-1022

Im Jahr 1640 überreichte der Jesuit Adam Schall von Bell dem Chongzhen-
Kaiser - dem letzten Herrscher der chinesischen Ming-Dynastie - ein kleines
Buch mit dem Titel Vita D[omi]ni nfostjri Jesu Christi. Darin waren 46 auf

Pergament ausgeführte Miniatur-Malereien enthalten, die Szenen aus dem

Leben Christi zeigten und jeweils durch eine kurze Erklärung begleitet wurden.
Das in Bayern angefertigte Büchlein war 1619 als Teil eines wertvollen
Wunderschranks aus Ebenholz nach China gekommen. Diesen hatte der

Herzog von Bayern, Maximilian I., dem Prokurator der China-Mission Nicolas

Trigault als Geschenk für den chinesischen Herrscher zukommen lassen. Als
Schall die Vita Dfomijni nfostjri Jesu Christi mehr als zwei Jahrzehnte später
tatsächlich dem Kaiser überreichen konnte, liess er ihm als Begleitschrift auch
eine chinesische Übersetzung des Werks zukommen. Diese wurde daraufhin -
zusammen mit in Peking hergestellten Holzschnitt-Reproduktionen der

Miniatur-Malereien - unter dem Titel Jincheng shu xiang ülMIHÄ (gemeinhin
übersetzt als „Bilder in einem Buch, das Seiner Majestät dargebracht wurde")
auch einem weiteren Lesepublikum zugänglich gemacht. Von diesem Werk
sind in europäischen Bibliotheken heute vier Exemplare bekannt, während es

in China als verloren gilt.
Seine in globale Netzwerke eingebettete Entstehungsgeschichte und die

Tatsache, dass es eines von nur wenigen bebilderten chinesischen
Publikationen der Jesuiten ist, macht das Jincheng shu xiang zu einer

einzigartigen Quelle für die Erforschung chinesisch-europäischen
Kulturkontakts in der Vormoderne. Folgerichtig hat sich ihm ein ausgewiesener

Kenner des Forschungsfeldes, der Leuvener Sinologe Nicolas
Standaert, in An Illustrated Life of Christ, einer 2007 in der Monumenta
Serica Monograph Series erschienen Publikation, angenommen. Dieses

instruktive und ansprechend gestaltete Buch bietet nicht nur eine auf
Archiv-Recherchen basierende Studie über die Entstehungsgeschichte der
Vita Dfomifni nfostjri Jesu Christi in Bayern und eine englische
Übersetzung des Jincheng shu xiang, sondern identifiziert auch die

europäischen Kupferstich-Vorlagen von 30 seiner 46 Darstellungen, die



816 — Rezensionen - Comptes rendus - Reviews DE GRUYTER

Standaert in akribischer Vergleichsarbeit von Bildquellen zusammengetragen

hat.
Umso erstaunlicher ist es, dass das hier zu rezensierende Buch in der Einleitung

behauptet, das Jincheng shu xiang sei ein „bislang kaum erforschte[s] Werk" (S. 18).

Die Studie, welche Yan Wang 2011 als Dissertation am Historischen Seminar der

Johannes Gutenberg-Universität Mainz verteidigt hat, ist in mehrerlei Hinsicht
enttäuschend. Zwar hat sie Standaerts Publikation durchaus wahrgenommen und
setzt sich auch das (wenig nötige) Ziel, deren Übersetzung in der eigenen,
deutschen Übersetzung des Jincheng shu xiang an einigen Stellen zu verbessern (S. 19).

Trotzdem bleibt sie gesamthaft weit hinter Standaerts Buch zurück.

Wangs Arbeit gliedert sich in drei Teile. Der erste widmet sich der oben
skizzierten Entstehungsgeschichte des Jincheng shu xiang. In einem zweiten Teil
wird eine fotografische Reproduktion des chinesischen Werkes sowie eine

Übersetzung desselben ins Deutsche präsentiert. Der dritte Teil fokussiert auf
die Rezeptionsgeschichte des Werkes. Darin wird ein besonderes Augenmerk auf
dessen Verarbeitung in der anti-christlichen Schrift „Ich kann nicht anders"

(Budeyi ^R#B) von Yang Guangxian WiJtft aus dem Jahre 1665 gelegt -
einen Rezeptionszusammenhang, der vorher bereits etwa von Eugenio
Menegon untersucht worden ist.1

Die analytischen Teile der Arbeit basieren grösstenteils auf bekanntem
Quellenmaterial und reflektieren den aktuellen Forschungsstand zum chinesischen

Christentum im 17. Jahrhundert nur bruchstückhaft. Die Auslegung von
Schalls Werk erfolgt mit Rückgriff auf teilweise stark veraltete Literatur (etwa
S. 235). Ausserdem werden mit allzu grosser Liebe fürs Detail und auf Basis

einer unkritischen Lektüre der jesuitischen Quellen Fragen aufgeworfen,
deren Beantwortung oft nicht möglich ist und / oder keinen wissenschaftlichen

Mehrwert verspricht (etwa S. 262). Ein teilweise schwer
nachvollziehbares Nebeneinander von Quellenpassagen und Analyse, häufige und
ausgedehnte Redundanzen, ein wenig übersichtlich gestalteter Aufbau und
das Fehlen eines eingehenden sprachlichen Lektorats tragen zusätzlich zum
negativen Gesamteindruck bei.

Sprachliche Schwächen vermindern auch die Brauchbarkeit von Wangs
Übersetzung des Jincheng shu xiang ins Deutsche. An vielen Stellen christianisiert

diese den chinesischen Text stark. So wird etwa die Wendung ganhua
qi xin ÜH-fcÄ'Ü mit „er bekehrte sich" übersetzt (S.255, chinesischer Text
S. 96), ohne dass dabei auf die Schwierigkeiten einer Übersetzung des
christlichen Konversionsverständnisses ins Chinesische eingegangen würde.
Standaert löst dieselbe Passage mit der Formulierung „he changed his

1 Vgl. Menegon 1998.



DE GRUYTER Rezensionen - Comptes rendus - Reviews —— 817

heart" weitaus eleganter und textnaher.2 Andernorts haben sich

Anachronismen eingeschlichen: Die Begriffe si shenpan Wit'M und gong
shenpan JäÜ-'M werden etwa mit „privates / öffentliches Gericht" übersetzt

(anstelle der üblichen Begriffe „besonderes [=persönliches]" und „allgemeines

[=Jüngstes] Gericht"; S. 248, chinesischer Text S. 124). Damit werden

Konzepte der westlichen Moderne eingeführt, die sowohl dem
europäischkatholischen wie auch dem chinesischen Denken des 17. Jahrhunderts nur
bedingt entsprechen.

An einigen Stellen regt die Studie dennoch zum Denken an. So weist sie

etwa darauf hin, dass der Titel von Schalls Werk auf eine gleichnamige
Throneingabe zurückgeht, die Schall dem Kaiser zusammen mit der Vita

D[omi]ni n[ost]ri Jesu Christi und einer Wachsdarstellung, welche die

Anbetung des Jesus-Kindes durch die drei Magi zeigte, überreichte. Da das

Thema der Throneingabe Buch (shu ft) und Wachsfiguren (xiang W) waren,
wird vorgeschlagen, Jincheng shu xiang nicht (wie etwa bei Standaert) als

„Bilder in einem Buch, das Seiner Majestät dargebracht wurde" zu

übersetzen, sondern als „Buch und Darstellung, die seiner Majestät
dargebracht wurden" (S. 79). Ganz schlüssig ist dieser Vorschlag aber nicht, werden

doch die Bilder im Jincheng shu xiang ebenfalls explizit mit dem Begriff
xiang bezeichnet - was, wie Standaert dargelegt hat, besonders bemerkenswert

ist, da im China der späten Kaiserzeit Illustrationen in Büchern
normalerweise als tu Hl bezeichnet wurden.3 Denn der Begriff xiang - darauf hat

Craig Clunas bereits 1997 in einer Diskussion jesuitischer Illustrationen in
China hingewiesen - kam üblicherweise nicht für Bilder infrage, die „eine
Geschichte erzählten".4

In solche Debatten schaltet sich das vorliegende Buch aber nicht ein. Denn

tatsächlich schenkt es den 46 Abbildungen des Jincheng shu xiang - dem eigentlichen

Kern dieses Werkes! - keine Beachtung. Dies ist besonders bedauerlich
und angesichts der zahlreichen Denkanstösse und Interpretationsangebote, die
der visual tum seit einigen Jahren bereithält, erstaunlich. Standaerts Wunsch,
dass sein Illustrated Life of Christ weitere Arbeiten zu Visualität im Kontext

chinesisch-europäischen Kulturkontakts anstossen werde,5 wurde mit dieser

Arbeit jedenfalls nicht eingelöst. Wer sich mit Adam Schall von Beils Jincheng
shu xiang auseinandersetzen möchte, dem sei deshalb weiterhin Standaerts

Arbeit ans Herz gelegt.

2 Standaert 2007: 298.

3 Standaert 2007: 77.

4 Cf. Clunas 1997: 181.

5 Standaert 2007: 8.



818 — Rezensionen - Comptes rendus - Reviews DE GRUYTER

Bibliographie

Clunas, Craig (1997): Pictures and Visuality in Early Modern China. Princeton, N): Princeton

University Press.

Menegon, Eugenio (1998): „Yang Guangxian's Opposition to Johann Adam Schall: Christianity
and Western Science in His Work Budeyi". In: Western Learning and Christianity in China:
The Contribution and Impact ofJohann Adam Schall von Bell, S.J. (1592-1666), Bd. 1. Hrsg.

von Roman Malek. Nettetal: Steyler Verlag, 311-337.

Standaert, Nicolas (2007): An illustrated Life of Christ (Monumenta Serica Monograph Series; 59).

Sankt Augustin, Nettetal: Steyler Verlag.


	Rezensionen = Comptes rendus = Reviews

