Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 69 (2015)

Heft: 3-4

Artikel: Der mongolische Maskentanz (Tsam) in Vergangenheit und Gegenwart
Autor: Kollmar-Paulenz, Karénina / Batmunkh, Mungunchimeg

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-696813

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-696813
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DE GRUYTER ASIA 2015; 69(3): 625-683

Karénina Kollmar-Paulenz* und Mungunchimeg Batmunkh
Der mongolische Maskentanz (Tsam) in
Vergangenheit und Gegenwart

DOI 10.1515/asia-2015-1004

Abstract: Since the early 2000s the Mongolian Buddhist masked ritual dance,
in the Khalkh-Mongolian language called Tsam, has been re-introduced to the
Mongolian religious field. Nowadays a couple of Buddhist monasteries in
Mongolia perform the Tsam once a year. This paper examines the Mongolian
masked dance in its historical and contemporary aspects, with a special focus on
the Khiiree Tsam. It provides an overview of the Tibetan history of the masked
ritual dance and its historical Mongolian developments, as well as an ethno-
graphic study of the 2009 performance of the Khiiree Tsam in Dashchoilin monas-
tery of Ulaanbaatar. Whereas the historical part of this paper draws on Tibetan
and Mongolian dance manuals and chronicles, the ethnographic part is metho-
dologically based on participant observation, expert and semi-structured inter-
views. Finally, the paper discusses the changes and adaptations the Khiiree Tsam
underwent within and outside the monastic context in today’s Mongolia.

Keywords: Mongolia, revival of Mongolian Buddhism, Tsam dance, Ritual

1 Einleitung®

Im Jahr 1750 verfasste der 3. Mergen Gegen Lubsangdambijalsan (1717-
1766)* ein ,,Offizielles Handbuch, das die Abldufe und Kategorien des

1 Das Tibetische wird nach Wylie transliteriert, die Transkription der uiguro-mongolischen
Schriftsprache ist an de Rachewiltz 1996 angelehnt, mit der Ausnahme des j, das ohne Hacek
geschrieben wird. Das moderne Khalkha-Mongolische wird nach Vietze 1978 transliteriert.
Gdngige Schreibweisen bekannter Namen und Begriffe wurden allerdings beibehalten. Das trifft
besonders auf das Schliisselwort Tsam zu, das in der Transliteration von Vietze Cam geschrie-
ben wird. Sanskrit wird nach den international giiltigen Regeln transliteriert.

2 Atwood 2004: 346-347, gibt eine Kurzbiographie dieses bedeutenden mongolischen
Gelehrten, der mit seinem einzigartigen Projekt, eine mongolischsprachige buddhistische

*Corresponding author: Karénina Kollmar-Paulenz, Institut fiir Religionswissenschaft,
Universitat Bern, Lerchenweg 36, 3000 Bern 9, E-mail:
karenina.kollmar-paulenz@relwi.unibe.ch

Mungunchimeg Batmunkh, Institut fiir Theater-, Film- und Medienwissenschaft, Universitat
Wien, Dietrichgasse 18, 1030 Wien, Osterreich. E-Mail: bmungunchimeg@yahoo.com



626 =—— Karénina Kollmar-Paulenz und Mungunchimeg Batmunkh DE GRUYTER

*Cam® des Mergen-Klosters untersucht, genannt ,Rosenkranz aus Diamanten‘“.*
Es ist das wohl erste mongolische Manual fiir den Tsam’-Tanz, den rituellen
Maskentanz, der damals in Tibet und den Himalaya-Regionen grosse Popularitit
genoss. Dieser Maskentanz, der seit circa einem Jahrtausend in Tibet in allen
buddhistischen Schulen und in der Bon-Religion verbreitet ist,® und in dessen
Zentrum der Kult der Dharmapalas, der buddhistischen ,,Beschiitzer der Lehre®,
steht, stellt ein Ritual zur Bannung und Zerstorung iibelwollender Krifte dar.”
In dieser Funktion kommt dem tibetischen und mongolischen rituellen
Maskentanz mehr der Charakter eines ,,Mysterienspiels*® zu. Allerdings darf er
nicht auf diese Funktion verkiirzt werden. Der rituelle Maskentanz dient auch
einer Reihe weiterer Zwecke, wie z.B. der Vermittlung von Segen fiir die
monastische Gemeinschaft und die Laien-Zuschauer wahrend des offentlichen
Teils des Tanzes, der Verdienstansammlung, und ganz allgemein der religiosen
Belehrung der Laien-Zuschauer.” Der ‘Chams wird in den tibetischen Regionen
zumeist nur wenige Male pro Jahr aufgefiihrt, zu bestimmten Festtagen.'”
Wiéhrend die tibetische Tradition seine Einfiihrung dem im 8.Jahrhundert wir-
kenden Kulturheros Padmasambhava zuschreibt, ldsst sich der ’‘Chams histo-
risch bis mindestens zum 14.Jahrhundert zuriickverfolgen. So finden sich

Liturgie zu schaffen, weit iiber das Mergen Kloster und Umgebung hinaus in der ganzen
Mongolei Beriihmtheit erlangt hat. Humphrey/Ujeed (2013) haben unldngst dem Kloster und
seinem beriihmtesten Gelehrten eine umfassende Monographie gewidmet.

3 Im Werk des Mergen gegen ’Cam geschrieben, sonst meistens Cam. Die uiguro-mongolische
und heutige innermongolische Schreibweise lautet ’Cam/Cam. Im Folgenden wird fiir das
Mongolische einheitlich die Schreibvariante Tsam gegeben. Auf die im innermongolischen
Kontext abweichende Schreibweise wird in den Fussnoten hingewiesen.

4 Mergen siim-e-yin ’Cam-un iiy-e jerge-yin kerkejii [!] bayiCaqu temdeg bicig almas erke [!]
kemekii orosiba, enthalten in den gSung ’bum des 3. Mergen Gegen (Lubsangdambijalsan
2006, V). Heissig 1954: 153 nennt einen etwas abweichenden Titel: Mergen siime-yin gcam-un
liye jerge-yi kerkijii bayic¢ayaqu tedmeg |!] bi¢ig almas erke [!]. Fiir erke lies erike, s. auch Erdeni
1997: 12 und Anm.1, 21.

5 Mong. tsam leitet sich aus dem tibetischen Wort ’cham/°’chams ab, ,Tanz“. Im Tibetischen
werden sowohl die Varianten ’Cham als auch ’Chams verwendet. Wir haben uns in Anlehnung
an das Manual des 5. Dalai Lama, das wir in dieser Studie benutzt haben, fiir die
Schreibvariante ’Chams entschieden.

6 Zum ’Chams in der Bon-Tradition s. Karmay 1983 und Schrempf 1997.

7 Ein Ritual zur ,,Bezwingung der Hindernisse und Feinde der Lehre“ (Oyuncimeg 2007: 625).
8 Schlieter 2008: 170. Schlieter bietet die bisher einzige griindliche religionswissenschaftliche
Analyse des ’Chams.

9 Darliber hinaus kommt dem rituellen Maskentanz auch eine identitétsstiftende Funktion fiir
die soziale Gemeinschaft zu.

10 Je nach tibetisch-buddhistischer Schultradition variieren die Anldsse und Daten, vgl.
Nebesky-Wojkowitz 2007: 11-64.



DE GRUYTER Der mongolische Maskentanz (Tsam) = 627

allein in den Gesammelten Werken (tib. gSung ’bhum) des Gelehrten Bu ston
(1290-1364) fiinf Werke zu religitsen Tanzen.!! Es ist aber anzunehmen, dass
die Urspriinge des ’Chams wesentlich weiter zuriickreichen. So fiihrt schon dPa‘
bo gtsug lag ’phreng ba in seiner Chronik mKhas pa’i dga‘ ston aus dem Jahr
1565 die Abspaltung der Sa skya pa von den rNying ma pa im 11.Jahrhundert
auf eine Kontroverse iiber die offentliche Vorfiihrung des °Chams ,auf dem
Marktplatz* zuriick."

Zu Beginn und auf den letzten Folios des wohl bekanntesten tibetisch-spra-
chigen ’Chams-Manuals, das vom 5. Dalai Lama im Jahr 1647 begonnen wurde®®
und den Titel ,Der gottliche Musik-Tanz, die Besonderheiten des ’Chams des
glorreichen Samantabhadra“!® trdgt, wird die Uberlieferungsgeschichte des
’Chams skizziert. Der 5. Dalai Lama fiihrt den Maskentanz zum einen auf die so
genannten ,Alten Mantras“ (tib. gsang sngags rnying ma) zuriick, also jene
Tradition, die mit dem tantrischen Meister aus dem Swat-Tal, Padmasambhava,
im 8.Jahrhundert ihren Anfang genommen hat. Fiir die rNying ma pa nennt er
eine Anzahl unterschiedlicher ’Chams-Tdanze, die auf eine schon friihe
Ausdifferenzierung des Maskentanzes hinweisen.”” In Bezug auf die Einfiihrung
des ’Chams bei den dGe lugs pa'® wird oft auf die enge Beziehung zwischen
dem 5. Dalai Lama und wichtigen Exponenten der rNying ma pa verwiesen."” So
soll der 5. Dalai Lama mit dem Begriinder des wichtigsten rNying ma pa-Klosters
sMin grol gling, dem gter ston'® 'Gyur med rdo rje (1646-1714), eine Lehrer-
Schiiler-Beziehung gepflegt haben.’” *Gyur med rdo rje hat der Tradition nach
die gter ma-Texte des Ritualzyklus des ,Herrn des Tanzes“ (tib. gar dbang)

11 Bu ston rin chen grub (0.].): Dus ’khor tha mo bcu gnyis kyi mchod gar; bDe mchog gi gnyer
spyod rig ma bcu drug mchod pa’i gar dpe; bKa“ bsgo bzhi’i gar dpe la; gSang ba yum bzhi’i
mchod gar; Zhang zhung mang nas brgyud pa’i rig ma bcu drug gi mchog gar.

12 Ellingson 1979: 167.

13 dPa’ bo gtsug lag phreng ba 1986, see Ellingson 1979: 167.

14 Tib. dPal kun tu bzang po’i ’chams kyi brjed byang tha’i rol gar bzhugs so.

15 Ngag dbang blo bzang rgya mtsho: Fol. 39r4-6, vgl. Nebesky-Wojkowitz 2007: 241.

16 Ellingson 1979: 168 hailt fest, dass die dGe lugs pa schon 1578 ,,had a long tradition of ritual
dance practice“. Er beruft sich auf Tsong kha pa, der die Auffiihrung von Ritualtinzen in
Klosterhéfen geférdert haben soll, nennt aber leider keine Quelle fiir seine Angabe.

17 So z.B. Kohn 2001: 49-51.

18 Zu den ,Schatzentdeckern” und der tibetischen literarischen Gattung der gter ma, der
»Schatztexte®, die vor allem bei den rNying ma pa verbreitet sind, s. Prats 1980: 256261, und
Gyatso 1996: 147-169.

19 Kohn 2001: 56 erwdhnt sogar das Geriicht (miindliche Mitteilung von Matthew Kapstein, s.
Kohn 2001: 289, Anm. 11), dass ‘Gyur med rdo rje als ,,ghost writer” des ’Chams yig des 5. Dalai
Lama fungiert habe.



628 = Karénina Kollmar-Paulenz und Mungunchimeg Batmunkh DE GRUYTER

entdeckt,”® der sich in sMin grol gling und spéter im Rong phu-Kloster in der Ding
ri-Region zu einer wichtigen Ritualtradition entwickelt hat. Der Tanz bildet heute
einen Teil des Mani Rimdu-Festes in der Solu-Khumbu-Region von Nepal.”! Der 5.
Dalai Lama selbst erwdhnt in seiner Autobiographie Spiel der Illusionen (tib. *Khrul
ba’i rol rtsed), dass am Ende des 12. Monats des Jahres 1629 der ,religiose Tanz*
das erste Mal in Lhasa etabliert wurde.*

Zum anderen geht der ’Chams des Vajrakila (tib. rdo rje phur pa) in der
Tradition der ,neuen Mantras“ (tib. gsang sngags gsar ma) auf den ,allwis-
senden Bu ston“® zuriick. Weitere Sa skya pa-Meister haben verschiedene
Stile dieses ’Chams entwickelt. In seiner Autobiographie nennt der 5. Dalai
Lama insbesondere den ’Chams-Tanz in der Tradition des Kun bzang rtse pa.**
Die verschiedenen tibetischen ’Chams-Traditionen wurden miindlich weiterge-
geben und schliesslich von dem Sa skya pa Lama Shes rab snang ba
zusammengefiihrt und niedergeschrieben. Schriftlich fixierte °Chams yig,
,» Chams-Manuale®, zirkulieren jedoch nicht, wie schon Nebesky-Wojkowitz fest-
hielt,” wie andere religitse Texte. Die Druckstécke sind gewdhnlich versiegelt
und die Werke diirfen nur mit Erlaubnis des betreffenden Klosters gedruckt
werden.”® Die Geheimhaltung der ’Chams yig bestdtigt die Charakterisierung
des ’Chams als ein Mysterienspiel. Der ethnographisch wohl am besten doku-
mentierte ’Chams ist der jahrlich am 29. Tag des zwdlften tibetischen Monats
aufgefiihrte rTse dgu gtor im zum Potala gehdrenden rTse ram rgyal-Kloster in
Lhasa.”” Dieser dGe lugs pa-’Chams wurde unter dem Namen Dam can chos rgyal

20 Kohn 2001: 49 und 287, Anm. 1. 'Gyur med rdo rje hat die gter ma-Texte allerdings erst im
Jahr 1680 zutage gefordert, wahrend der 5. Dalai Lama seine Abhandlung iiber den ’Chams
schon 1647 begonnen hatte. Die Aussage, ,,The fifth Dalai Lama became one of the main
exponents of the Mindroling Dance traditions“ (Kohn 2001: 49), ist daher von der Chronologie
der Ereignisse her zumindest problematisch. Er hat wohl eher den Weg fiir eine positive
Rezeption dieser rNying ma pa-Version des ‘Chams bei den dGe lugs pa geebnet.

21 Kohn 2001.

22 Ngag dbang blo bzang rgya mtsho 1989: 198; Karmay 2014: 151.

23 Ngag dbang blo bzang rgya mtsho: Fol. 115.

24 Ngag dbang blo bzang rgya mtsho 1989: 242, Karmay 2014: 184.

25 Nebesky-Wojkowitz 1975: 402, Anm. 5.

26 Dies wird heute allerdings weniger beachtet. So hat der ’Chams-Meister des Kénigshauses
von Bhutan, Ngag ’phel, eine ausfiihrliche Studie des bhutanesischen ‘Chams publiziert, s.
’Cham dpon Ngag ’phel 1976.

27 Nebesky-Wojkowitz 2007: 43, Anm. 84, zdhlt die ethnographischen Berichte auf, die diesen
’Chams beschreiben. Zu diesen ist noch Richardson 1993: 116-123, hinzuzufiigen. Die dort
publizierten Fotographien wurden allerdings nicht von Richardson aufgenommen, sondern
stammen von Charles Bell, Heinrich Harrer und Frederick Spencer Chapman, s. Richardson
1993: 6.



DE GRUYTER Der mongolische Maskentanz (Tsam) =— 629

gyi ‘chams, ,,’Chams der eidgebundenen Dharmarajas“ auch in anderen dGe lugs
pa-Klostern aufgefiihrt.”® Einer der friihesten ethnographischen Berichte iiber
den Maskentanz stammt aus der Mongolei: Der russische Mongolist Aleksej
Pozdneev beobachtete im Jahr 1877 eine Tsam-Auffiihrung im Kloster Erdeni
Zma.®

In bKra shis lhun po, dem Sitz des Panchen Lama, wurden zwei verschie-
dene ’Chams aufgefiihrt. Am 29. Tag des 12. Monats, also im Rahmen der
Neujahrs-Feierlichkeiten, wurde seit der Zeit des 5. Dalai Lama der Dam can
chos rgyal kyi ’chams aufgefiihrt. Im 8. Monat, am dritten oder vierten Tag, je
nach astrologischer Berechnung, wurde im Palast des Panchen Lama ein
zweitigiger ’Chams abgehalten.>® In einer mongolischen Tradition wird dieser
‘Chams als der alteste dGe lugs pa-’ Chams angesehen, was jedoch der
Darstellung des 5. Dalai Lama in seinem ’Chams yig widerspricht.

In den tibetischen Regionen des Himalaya-Raums spielen ’Chams-
Auffiihrungen heute noch eine wichtige Rolle im rituellen Jahresablauf. Die
meisten (auch die kleinen) tibetischen Kloster fiihren zu unterschiedlichen
Gelegenheiten einen °’Chams auf, am h&ufigsten im Rahmen der Lo gsar
(,Neujahr*)-Feierlichkeiten.*

Obwohl die Sa skya pa, die eine prominente Rolle fiir die Verbreitung des
populdren Vajrakila-’Chams in Tibet gespielt haben, im 13. und 14. Jahrhundert
die wohl wichtigsten Exponenten des tibetischen Buddhismus bei den Mongolen
waren, besitzen wir keine Zeugnisse, die auf eine Verbreitung des tibetischen
’Chams bei den Mongolen in der Periode des mongolischen Weltreiches und der
anschliessenden Yuan-Dynastie schliessen lassen. Auch fiir das 16. und 17.
Jahrhundert gibt es keine direkte literarische oder ikonographische Evidenz fiir
die Auffiihrung von Tsam-Tdnzen in den mongolischen Regionen. Allerdings
war der tibetische ‘Chams den Mongolen wohl bekannt. So erwédhnt der 5. Dalai
Lama in seiner Autobiographie fiir das Jahr 1636, dass mongolische Truppen
einer ’Chams-Auffiihrung der Sa skya pa beiwohnten.?® Die ersten Hinweise auf
eine eigenstandige mongolische Tradition des Maskentanzes liefert jedoch erst
das schon erwihnte Werk des 3. Mergen Gegen aus dem Jahr 1750.>* Ein
Zeitgenosse des 3. Mergen Gegen, der in tibetischer Sprache schreibende

28 Nebesky-Wojkowitz 2007: 43.

29 Pozdneev 1978: 506-521.

30 Nebesky-Wojkowitz 2007: 48.

31 Forman/Rintschen 1967: 62.

32 Nebesky-Wojkowitz 2007: 66.

33 Ngag dbang blo bzang rgya mtsho 1989: 162, Karmay 2014: 125.

34 Njambuu 2002 (laut Majer/Teleki 2014: 15) sowie Gangaa 2003: 18 erwdhnen eine erste Tsam-
Auffithrung 1723 im Gebiet der Oyirad. Sie nennen allerdings keine Quelle fiir diese Angabe.



630 —— Karénina Kollmar-Paulenz und Mungunchimeg Batmunkh DE GRUYTER

oiratmongolische Gelehrte Sum pa mkhan po Yes shes dpal ’byor (1704-1788),
verfasste ebenfalls ein Werk iiber buddhistische Ritualtinze.*

Inzwischen gibt es eine Reihe von Einzelstudien zu regionalen Traditionen
des tibetischen Maskentanzes und mehrere populdrwissenschaftliche
Darstellungen. Trotzdem stellt die aus dem Jahr 1976 stammende, postum publi-
zierte Studie von René de Nebesky-Wojkowitz, die eine vollstindige englische
Ubersetzung des Handbuchs des 5. Dalai Lama enthdlt, immer noch die
ausfiihrlichste Arbeit zum tibetischen ’Chams dar. Verglichen mit dem tibeti-
schen ’Chams ist der mongolische Tsam hingegen erst in Ansédtzen erforscht.
Eine der wenigen ausfiihrlichen Beschreibungen des mongolischen Tsam
stammt aus dem Jahr 1967 von Werner Forman und Bjamba Rintschen.>® Unter
kunsthistorischen Aspekten haben die Tsam-Masken und Tanzfiguren in den
letzten Jahren einige Aufmerksamkeit auf sich gezogen,? und kiirzlich sind
ethnographische Archivdokumente, die uns wichtige Informationen iiber die
Tsam-Auffiihrungen im 19. und friihen 20. Jahrhundert in der Mongolei liefern,
publiziert worden.>® Der mongolische Tibetologe Chiirélbaatar hat eine Reihe
von grundlegenden allgemeinen Studien zum Tsam vorgelegt,® und Ayako
Kimura hat ihre Dissertation zum Khiiree-Tsam verfasst.*® Des Weiteren hat
D. Gangaa eine kleine Broschiire iiber den Khiiree-Tsam verdffentlicht.** In all-
gemeinen Darstellungen zu den mongolischen Kiinsten finden sich ebenfalls
kleinere Beitrdge zum Tsam, die jedoch lediglich den bekannten Wissensstand
wiederholen.*? Eine systematische Darstellung der Geschichte des mongolischen
Tsam steht noch immer aus.

Eine solche systematische Darstellung kann auch die vorliegende Studie
nicht leisten. Sie mochte vielmehr zum einen einen Uberblick iiber die
Geschichte des mongolischen Tsam und einige seiner wichtigsten Varianten
geben. Ein besonderes Gewicht wird dabei auf den Khiiree-Tsam und seine
Auffiihrungspraxis vor 1937 gelegt. Zum anderen mdochte die Studie auf der
Grundlage einer im Jahr 2009 im Dashchoilin®*-Kloster von Ulaanbaatar

35 Bardaleeva 2008: 363. Zu Sum pa mkhan po s. auch de Jong 1967 und Erdenibayar 2007.
36 Forman/Rintschen 1967.

37 Lang 2013; Teleki 2013.

38 Baasansiirén 2011; Bareja-Starzynska 2012.

39 Chiirélbaatar 1996 und 2002.

40 Kimura 1997.

41 Gangaa 2003.

42 Heissig 1989; Berger 1995; Pegg 2001.

43 Aus dem tibetischen bkra shis chos gling.



DE GRUYTER Der mongolische Maskentanz (Tsam) = 631

durchgefiihrten Feldstudie einen Einblick in die Revitalisierung des Tsam in
der post-sozialistischen Mongolei erdffnen.** Wihrend die Tradition der
offentlichen Tsam-Auffiihrungen in den innermongolischen Regionen
wdhrend der Kulturrevolution unterbrochen war, spadter aber wieder
aufgenommen wurde,*” wurde der Khiiree-Tsam in der Mongolischen
Volksrepublik 1937 das letzte Mal aufgefiihrt. Erst in den 2000er Jahren
wurde er in der post-sozialistischen Mongolei wieder belebt. Seit 2003 wird
der Khiiree-Tsam wieder einmal jdhrlich im Kloster Dashchoilin in
Ulaanbaatar aufgefiihrt. Auch im ehemals kaiserlichen Kloster
Amarbayasgalant ist der Tsam-Tanz wiederbelebt worden.*® Dariiber hinaus
sind einzelne Sequenzen des Tsam in die mongolischen traditionellen Tanze
integriert worden, die vom staatlichen ,,Ensemble fiir Volkslied und Tanz“ fiir
Touristen im Nationaltheater in Ulaanbaatar aufgefiihrt werden. Zudem
haben auch professionelle Tanzensembles wie Tumen Ekh einige Tsam-
Sequenzen in ihr Repertoire aufgenommen. Wie in den Himalayaregionen,
insbesondere in Ladakh,*” ist der Tsam heute in der Mongolei zu einer
Touristenattraktion geworden. Die Aufgabe, sein Publikum zu unterhalten,
ist jedoch nicht ausschliesslich eine Entwicklung des spaten 20. und des 21.
Jahrhunderts, sondern kam, wie noch zu zeigen sein wird, auch in friiheren
Jahrhunderten diesem rituellen Maskentanz zu.

44 Eine ausfiihrliche Dokumentation des Tsam in der Mongolei nach 1990 hat die ungarische
Mongolistin Zsuzsa Majer in ihrer Dissertation vorgelegt (Majer 2008a). Ebenfalls behandelt ein
2008 erschienener Aufsatz die Tsam-Auffilhrung des Dashchoilin-Klosters (Majer 2008b). Auf
einer 2014 erschienenen DVD haben Majer/Teleki zudem eine sorgfdltige Dokumentation dieses
Tsam erstellt, mit einer Fiille von Bildmaterial und Filmsequenzen sowie einem ausfiihrlichen
Begleittext (Majer/Teleki 2014).

45 Heute werden Cam-Ténze in den Klostern Yeke juu, Siregetii juu, Mergen siime, Ulisin juu
und im Cayan diyanéi-yin keyid abgehalten, s. Charleux 2006: 114, Anm. 83.

46 Im Dashchoinkhorlin-Kloster im Bulgan Aimag wird der Tsam ebenfalls seit dem Jahr 2001
wieder aufgefiihrt (Majer/Teleki 2014: 59-63). Majer/Teleki (2014: 65) zufolge werden die
Monche von Dashchoilin, Dashchoinkhorlin und Amarbayasgalant zuweilen in andere mongo-
lische Kloster eingeladen, den Tsam aufzufiihren. Ob dies noch auf Amarbayasgalant zutrifft, ist
nicht bekannt. Aufgrund der auch in der Mongolei zunehmenden Schérfe in der Kontroverse um
die Schutzgottheit Dorje shugden (rDo rje shugs ldan) unterhilt das Dashchoilin-Kloster zurzeit
keine Beziehungen mehr zu Amarbayasgalant, das das wohl wichtigste mongolische Zentrum
der Shugden-Verehrung darstellt. Zur Shugden-Kontroverse s. Dreyfus 1999 und Kollmar-Paulenz
2009.

47 In Ladakh wurde 1995 das erste Mal ein einstiindiger 'Chams wihrend des ,Ladakh
Festival“, eines Folklore Festivals fiir Touristen, aufgefiihrt; zu der anschliessenden
Kontroverse s. Schrempf 1997: 99.



632 = Karénina Kollmar-Paulenz und Mungunchimeg Batmunkh DE GRUYTER

2 Zur Geschichte des mongolischen Tsam

Entgegen der bisher in der Forschung gedusserten Ansicht, der Tsam habe die
Mongolei erst im friihen 18.Jahrhundert erreicht,*® vertreten wir die These, dass
den Mongolen ’Chams-Tdnze seit mindestens dem 17.Jahrhundert bekannt
waren. Zwei Argumente sprechen fiir diese These: Zuerst muss festgehalten
werden, dass in der tibetisch-buddhistischen Missionierung der mongolischen
Regionen im spédten 16.]Jahrhundert die dGe lugs pa zwar die Fiihrungsrolle
einnahmen, andere buddhistische Schultraditionen, so die Sa skya pa, die
tNying ma pa und die bKa‘ brgyud pa, aber ebenfalls an der Revitalisierung
des tibetischen Buddhismus in der Mongolei aktiv beteiligt waren. Dies ist in den
mongolischen zeitgenodssischen Quellen gut belegt. So berichtet schon die
von einem anonymen Autor um das Jahr 1607 abgefasste Biographie des
Altan Qayan der Tiimed-Mongolen,”’ dass der sTag lung chos e, ein hoch-
rangiger Lama der sTag lung bKa‘ brgyud pa, anldsslich des mongolischen
Neujahrs das sMon lam-Fest® leitete, an dem ,gelb- und rotbemiitzte
Ménchsgemeinschaften“,® d.h. dGe lugs pa und Angehérige der anderen
Schultraditionen, teilnahmen. Weitere Indizien deuten darauf hin, dass in den
ersten Jahrzehnten die Monche der verschiedenen Schultraditionen die buddhis-
tische Missionierung der Mongolen gemeinsam betrieben. So war einer der
wichtigsten Wiirdentrager der dGe lugs pa, der Mayidari Qutuytu dGe ’dun
dpal bzang rgya mtsho (1592-1635), von Haus aus ein rNying ma pa. Die
Fresken in dem ihm gewidmeten Tempel, dem Mayidari-yin siime, circa 70
Kilometer westlich von Hohhot (heute VR China) gelegen, zeigen ihn mit
einem Bart, roter Robe und Hut und umgeben von Dharmapalas, die tantrischen
Zyklen der rNying ma pa angehdren.’? Das von Abadai Qayan der Khalkha® in
der Ndhe der alten mongolischen Hauptstadt Karakorum gegriindete Kloster
Erdeni Zuu wurde von Sa skya pa-Ménchen konsekriert und stand bis zum
spaten 18. Jahrhundert unter der Patronage der Sa skya pa. Noch 1776 entsandte
der 2. 1Cang skya Qutuytu Rol pa’i rdo rje (1717-1786) eine Gruppe von Monchen

48 Vgl. z. B. Pegg 2001: 155; Baasansiirén 2011: Lang 2013: 61; Bareja-Starzynska 2012: 152, gibt
als gesichertes Datum das Jahr 1786, die erste Tsam-Auffithrung in Erdeni Zuu.

49 Anonymus 1607. Zu diesem Werk s. Kollmar-Paulenz 2001.

50 Mong. yeke iriiger, tib. smon lam chen mo. Das Fest wurde von Tsong kha pa im Jahr 1409
eingefiihrt, {iber die Einfiihrung berichtet ausfiihrlich Sum pa mkhan po 2005: 231-232.

51 Anonymus 1607: Fol. 46v18-4715.

52 Charleux 2002: 208, und Charleux 2014: 51-52.

53 Er wurde vom 3. Dalai Lama als Emanation des Bodhisattvas Vajrapani erkannt und erhielt
von ihm den Titel V¢irai Qayan, s. Anonymus 1607: Fol. 43v3-6.



DE GRUYTER Der mongolische Maskentanz (Tsam) = 633

aus Erdeni Zuu in das Mutterkloster bKra shis lhun po in Westzentraltibet, den
Sitz des Panchen Lama, um Sa skya pa-Texte einzuholen.>* Auch die
Ubersetzungsgeschichte des tibetischen bKa* ’gyur in die mongolische Sprache
ist geprdgt von einem Amalgam von Ubersetzern, die unterschiedlichen tibe-
tisch-buddhistischen Schultraditionen angehérten. Dies konnen wir aus den
Kolophonen ersehen.” Da sowohl bei den rNying ma pa als auch bei den Sa
skya pa der ’Chams eine lange Tradition hatte, widre es erstaunlich, wenn die
Vertreter dieser beiden Schultraditionen ausgerechnet den ’Chams nicht bei den
Mongolen bekannt gemacht hdtten. Der Maskentanz eignet sich hervorragend,
die Inhalte der tibetisch-buddhistischen Lehre visuell-performativ zu vermitteln,
ein Ansatz, den die tibetischen Monche gegeniiber einem textbasierten philoso-
phischen Ansatz stets bevorzugten.>®

Zweitens ist belegt, dass die grossen rituellen Feste, die sowohl in Tibet als
auch in der Mongolei oft von einem ’Chams/Tsam begleitet wurden,>” wie die
sMon lam-Feierlichkeiten oder das Mayidari-Fest, schon sehr frith, Ende des 16.
und zu Beginn des 17.Jahrhunderts, in der Mongolei eingefiihrt wurden.”® An
diesen Festen nahmen MoOnche der verschiedenen tibetisch-buddhistischen
Schulen teil. Dariiber hinaus ist, wie zuvor schon erwdhnt, bekannt, dass
Mongolen, die sich in Tibet aufhielten, tibetische ’‘Chams-Auffiihrungen sahen.
Es gibt daher keinen Grund anzunehmen, der tibetische ’Chams sei in der
Mongolei des spaten 16. und des 17. Jahrhunderts unbekannt gewesen.

Obwohl wir also die Kenntnis des tibetischen ’Chams bei den Mongolen des
17.Jahrhunderts durchaus voraussetzen konnen, besitzen wir keinerlei Daten,
die seine Auffithrung bei den Mongolen vor dem 18. Jahrhundert belegen. Die
ersten Daten stammen aus dem Mergen Kloster in der Inneren Mongolei, wo
zwei verschiedene Versionen, der Mayidari-Tsam®® und der Lingga-Tsam,®° seit

54 Vgl. Tsendina 1999: 38-39.

55 So z.B. im Kolophon von Bd. Ka der ’Dulba (Vinaya)-Abteilung des handschriftlichen St.
Petersburger Ganjur, in dem die beiden Ubersetzer Uniikiii bilig-tii dai giisi und sein Lehrer
Giinding giisi genannt werden, zwei Personlichkeiten der Sa skya pa. Der Kolophon enthlt eine
Homage an die Sa skya pa, s. Kas’janenko 1993: 183. Zur komplexen Situation der ,,Rot“- und
»Gelbmiitzen* in der Mongolei s. Kollmar-Paulenz 2013: 5-15.

56 Zu den tibetisch-buddhistischen Missionierungsmethoden bei den Mongolen s. Heissig 1953
und Kollmar-Paulenz 2012.

57 Vgl. Nebesky-Wojkowitz 2007: 34.

58 Gemiss der vom Zaya Pandita verfassten Biographie des 1. Jibtsundamba Qutuytu ist das
Mayidari-Fest 1657 von Zanabazar in Erdeni Zuu eingefiihrt worden, s. Bareja-Starzynska 2012:
152, Anm, 59,

59 Fiir die Innere Mongolei folgen wir hier der innermongolischen Schreibweise.

60 Fiir die Innere Mongolei korrekt Mayidari-Cam und Lingga-Cam.



634 =—— Karénina Kollmar-Paulenz und Mungunchimeg Batmunkh DE GRUYTER

der Mitte des 18.Jahrhunderts aufgefiihrt wurden.®! Thre Choreographien stam-
men vom 3. Mergen Gegen. Der alle zwdlf Jahre in einem Hasen Jahr (mong.
taulai jil) durchgefiihrte Lingga-Tsam pragte sogar so stark die Identitit des
Klosters, dass es zuweilen als ,Hasen Jahr Tempel“ bezeichnet wurde.®®> Nur
wenig spdter, im Jahr 1786, wurde der Tsam das erste Mal im Kloster Erdeni Zuu
in der Ausseren Mongolei aufgefiihrt. Dieses prizise Datum erfahren wir aus der
Geschichte des Klosters Erdeni Zuu.®® Aufgefiihrt wurde dieser Tsam nach den
Regeln des rNam rgyal-Klosters (mong. namjiy-a dacang),®* des schon
erwdahnten, im Potala gelegenen Klosters, in dem traditionell zum Jahresende
der rTse dgu gtor aufgefiihrt wurde. Der Chronik zufolge trainierte ein tibetischer
Monch aus Urga namens Biligtii Nangsu Geliing Rabdan junge Monche aus
Erdeni Zuu als Tsam-Tanzer.*” Die Masken, schwarzen Hiite und Attribute der
Tdnzer wurden von einem Chinesen, Liu Sha Yu, aus Kdke qota angefertigt,
wahrend die Roben der Tdnzer von mongolischen Frauen und Mdnnern aus
Seide und Brokat geniht wurden.®®

Erst fiinfundzwanzig Jahre spiter, 1811,%” wurde in Urga,®® dem Sitz des
Jibtsundamba Qutuytu, der Zagar-Tsam aufgefiihrt, der besser bekannt ist unter
dem Namen Erlig [nom-un] qayan-Tsam. Er wird auch einfach als Khiiree-Tsam,
,Tsam von [Ikh] Khiiree*,*® bezeichnet. Der Tanz soll von einem gelehrten
Moénch aus bKra shis lhun po nach den Regeln des ’Chams-Manuals des 5.
Dalai Lama unterrichtet worden sein. 1836 verfasste der damalige Abt von
Yeke Kiiriy-e (Ikh Khiiree), Agvang Lubsang Qayidub (tib. Ngag dbang blo
bzang mkhas ’grub) ein weiteres Handbuch iiber den Tsam Tanz.”® Der 5.

1’67

61 Lubsandambijalsan 2006, Bd. 1, Text 9, zitiert nach Humphrey/Ujeed 2013: 347.

62 Humphrey/Ujeed 2013: 347 und 149.

63 Tsendina 1999; die relevante Passage findet sich auf Fol. 24r-25r, in der Ubersetzung auf
den Seiten 82-84.

64 Wir stimmen mit Bareja-Starzynska 2012: 152, Anm. 63, {iberein, dass nicht der rNam rgyal
grva tshang des 'Bras spungs-Klosters gemeint sein kann.

65 Chiirélbaatar 2002: 298.

66 Wir folgen hier Bareja-Starzynska 2012: 152.

67 Banzrag¢/Sajnchiiii 2004: 31.

68 So lautete die russische, aus dem mongolischen 0orgéé (,Palastzelt) abgeleitete
Bezeichnung fiir das bis 1779 bewegliche Kloster des Jibtsundamba Qutuytu. Die Mongolen
nannten das Kloster, das im 18. Jahrhundert zum Handelszentrum fiir chinesische und russische
Kaufleute wurde, einfach Yeke Kiiriye, ,grosses Kloster”. Zur Geschichte Urgas s. Teleki 2011.
69 Mong. yeke kiiriy-e.

70 Ein weiteres, zweisprachig tibetisch-mongolisches Handbuch, das auf 123 Seiten technische
Unterweisungen zur Auffithrungspraxis des Khiiree-Tsam enthidlt und im Nationalarchiv der
Mongolei in Ulaanbaatar aufbewahrt wird, erwdhnt Kristina Teleki (2013: 76). Dieses Handbuch
haben wir nicht einsehen kénnen.



DE GRUYTER Der mongolische Maskentanz (Tsam) =—— 635

Jibtsundamba Qutuytu (1815-1841) hatte angeblich gegen die weitere
Verbreitung des Tsam opponiert, gab aber schliesslich nach, wohl vor allem
auf den Wunsch hoher weltlicher und geistlicher Wiirdentréger hin.”* Der Tsam
von Ikh Khiiree wurde seit dieser ersten Auffiihrung bis 1937 insgesamt 127
Mal aufgefiihrt. Es ist diese Version des Tsam, die nach einer mehr als
sechzigjdhrigen Unterbrechung im Jahr 2003 in Dashchoilin wiederbelebt wurde.

Zwei Jahre frither als Agvang Lubsang Qayidub, im Jahr 1834, verfasste der
bekannte mongolische Historiker Isibaldan in tibetischer Sprache ein Handbuch
fiir den Cam des Klosters dGa‘ ldan bshad sgrub dar rgyas gling im Ordos-
Gebiet, das auch eine Ubersetzung ins Mongolische erfuhr.”> Dieses und ein
weiteres mongolischsprachiges Handbuch zum Cam’® des ebenfalls im Ordos-
Gebiet gelegenen Subury-a-yin siim-e liegen inzwischen in einer innermongoli-
schen Ausgabe vor.”*

Forscher, die seit dem 19. Jahrhundert die mongolischen Regionen bereisten,
haben uns Berichte iiber Tsam-Auffiihrungen hinterlassen, die eine grosse
lokale Varietit des mongolischen Tsam bezeugen.”” Wie in Tibet und den
Himalaya-Regionen, so haben auch in der Mongolei die Kldster ihre je eigene
Version des Tsam entwickelt, in die die Territorialgottheiten der Regionen integ-
riert wurden. Dariiber hinaus haben sich auch iiberregionale Versionen des
Tsam herausgebildet, in denen einzelne Gottheiten, aber immer mehr auch
historische und mythologische Gestalten im Mittelpunkt standen. Diese
Entwicklung hatte schon in den tibetischen Regionen eingesetzt, wie am
’Chams des Milarepa deutlich wird. Schon im tibetischen °Chams wurde
zudem in der Gestalt der eingeschobenen Auftritte von Spassmachern’® der
Unterhaltungsfaktor fiir das Publikum beriicksichtigt. Die Grenzen zwischen
religiosem Mysterienspiel, in dem die rituelle Zerstérung karmisch negativer
Kréfte performativ vergegenwdrtigt wird, und einer in narrativen Szenen insze-
nierten didaktischen — ebenfalls buddhistischen — Belehrung, erwiesen sich als
zunehmend fliessend in den verschiedenen mongolischen Tsam-Versionen.

71 Gangaa 2003: 18; vgl. auch Teleki 2013: 76. Rintschen schreibt die Abwehr gegen den Tsam
dem 4. Jibtsundamba Qutuytu zu, s. Forman/Rintschen 1967: 67.

72 Mongolischer Titel: I'andan3adriibdarjayiling keyed-iin ¢am-un bicig Sasin-u sakuyulsun-i
bayasqgan iiilediigéi yayigamsiytu ¢am biijig kemekii.

73 Es trdgt den Titel Subury-a-yin siim-e-yin am qural-un sudur.

74 Narasun/Temiirbayatur 2000: 409-431; vgl. auch Chiodo 2003/2004: 296-297.

75 So z. B. Labbé 1909; Pozdneev 1978: 506-521; Korostovetz 1926; Sastina 1935: 92-113; Lessing
1935: 110-136; Haslund-Christensen 1936.

76 In den tibetischen ‘Chams-Auffithrungen sind dies die indischen Atsaras, Hva shang sowie
in den osttibetischen Regionen, durch mongolischen Einfluss, der ,,weisse Alte®.



636 = Karénina Kollmar-Paulenz und Mungunchimeg Batmunkh DE GRUYTER

Bevor wir den Khiiree-Tsam im Detail beschreiben, sollen einige der
liberregionalen Versionen des mongolischen Tsam kurz vorgestellt werden.
Hierbei werden sowohl die rituellen Tsam-Versionen als auch diejenigen, die
narrative Elemente in das Zentrum der Auffithrung riicken, beriicksichtigt.

2.1 Der Erdeni Zuu-Tsam

Dieser Tsam, der im Kloster Erdeni Zuu aufgefiihrt wurde, geht auf den im rNam
rgyal-Kloster von Zentraltibet aufgefiihrten ’Chams zuriick und fiihrt damit die
Tradition des dGe lugs pa ,,’Chams der Dharmapalas® (tib. chos rgyal gyi ’chams)
weiter. Neben den ethnographischen Berichten, die wir iiber diesen Tsam besit-
zen, gibt Nebesky-Wojkowitz eine ausfiihrliche Beschreibung des Tanzes.”” Im
Mittelpunkt des Erdeni Zuu-Tsam’® stehen die ,Beschiitzer der Lehre* (mong.
nom-un sakiyulsun, khalkh-mong. nomyn sachiulsan, tib. chos skyong, Skt.
dharmapala). So treten in diesem Tsam Mahakala (mong. Magagala, khalkh-
mong. Machgal, tib. Nag po chen po) und sechs Begleiter auf. Der Fokus auf
Mahakala, den ,,Grossen Schwarzen*, ist nicht allein dem Sa skya-Hintergrund
des vom 5. Dalai Lama rezipierten ’Chams zu verdanken, sondern auch dem Sa
skya-Hintergrund des Erdeni Zuu-Klosters. Eine der frithesten mongolischen
Ubersetzungen eines tibetischen buddhistischen Textes vom Ende des 13.
Jahrhunderts respektive dem frithen 14.Jahrhundert ist eine Hymne an die
Gefdhrtin des Mahakala, der besonders bei den Sa skya pa verehrt wird.”® Der
im Jahr 1434 vom g’ Yas ru stag tshang pa dPal ’byor bzang po verfassten
Chronik rGya bod yig tshang®® zufolge fertigte der beriihmte nepalesische
Kiinstler Anige fiir Qubilai Qayan ein Abbild dieses Dharmapalas an.®! Die
Statue, deren Anfertigung der Tradition nach sogar 'Phags pa bla ma selbst
zugeschrieben wird,?? spielte im frithen 17.Jahrhundert eine zentrale Rolle fiir
die Herrschaftslegitimation des letzten mongolischen Grosskhans Ligdan. Nach
ihrer Herstellung soll sie von ’Phags pa selbst zuerst zum Wutai shan und

77 Nebesky-Wojkowtz 2007: 43-46.

78 Mong. Erdeni juu-yin ¢am.

79 Cerensodnom/Taube 1993: 114-120.

80 Mit voliem Titel rGya bod kyi yig tshang mkhas pa dga’ byed chen mo ’dzam gling gsal ba’i
me long. Zu diesem Werk s. Macdonald 1963: 53-159.

81 dPal 'byor bzang po 1979: Bd. 1, Fol. 201v3—-4. Anige wird hier als E ner dga’ wiedergegeben.
Zu diesem wohl beriihmtesten nepalesischen Kiinstler des 13. Jahrhunderts s. Jing 1994: 40-86.
82 Berger 1995: 54. Berger beruft sich auf die Qing-zeitliche Chronik Da Qingchao shilu. Auf die
Bedeutung des Mahakala fiir Liydan Qayan und die spdtere Herrschaftslegitimation der
Mandschus machte zuerst Samuel Grupper aufmerksam, s. die folgende Anmerkung.



DE GRUYTER Der mongolische Maskentanz (Tsam) = 637

anschliessend in die mongolische Sa skya-Region, wahrscheinlich das heutige
Gansu, verbracht worden sein.®> 1617 fand die Mahakala-Statue®* des *Phags pa
dann ihren Weg in die Cagar-Region zu Ligdan Qayan, wo sie einen neuen
imperialen Kult begriinden half.®> So wie im friihen 17.Jahrhundert die Statue
des Mahakala die vergangene imperiale Grosse des mongolischen Weltreichs
evozierte, so stellte ein Jahrhundert spater Mahakala in seiner performativen
Vergegenwartigung im Erdeni Zuu-Tsam die Verbindung zur historischen
Bedeutung der Sa skya pa fiir die Buddhisierung der Mongolen dar. Dieser
Tsam, der auf die héchsten Dharmapalas der ’Jig rten las *das pa’i srung ma®®
fokusiert, ist in der Inneren Mongolei auch als Doysid-un ¢am, ,Tsam der
Zornvollen Gottheiten“, bekannt.®’

2.2 Der Milarepa-Tsam

Unter den Fragmenten auf Birkenbast geschriebener mongolischer Handschriften,
die in Xarbuxyn Balgas gefunden wurden und um das Jahr 1600 datieren,
befinden sich sieben Fragmente dreier bislang unbekannter Lieder, die dem
grosseren Kontext der Lieder des Milarepa (mong. Milarasba, tib. Mi la ras
pa) zuzurechnen sind. Vier von ihnen sind dem Kapitel iiber das ,Treffen
[Milarepas] mit dem geistigen Sohn, dem baumwollgekleideten Jager, in gNyi
shang ’gur rta“®® zuzuordnen. Der Fund solcher friiher mongolischer
Handschriften-Fragmente des Milarepa-Zyklus zeigt die enorme Beliebtheit dieser

83 Vgl. Grupper 1979 und 1981: 53-55.

84 Ob es sich um die Statue aus dem 13.Jahrhundert handelte oder eine andere Mahakala-
Statue, ist unbekannt.

85 Hierzu s. Berger 1995: 54-55.

86 Die Schutzgottheiten, die nicht mehr dem Bereich der sechs Existenzen angehéren. Zu ihnen
gehoren die héchsten Meditationsgottheiten im Tantra. Zur Einteilung der Schutzgottheiten in
’Jig rten las ’das pa’i srung ma und ’Jig rten pa‘ srung ma s. Nebesky-Wojkowitz 1975: 3-5.

87 Altanyarudi/Bao De 1995: 273-280. Mong. doysin leitet sich aus tib. drag gshed, ,zornvolle
Vollstrecker®, ab, einer Bezeichnung fiir die Dharmapadlas.

88 Tib. gNyi shang ’gur rta thugs sras khyi ra ras pa dang mjal ba’i skor, mong. snyi Sang gurda-
dur gordgegci rasba-luy-a ayuljaysan bolog. Das Kapitel ist in den mgur ’bum, den ,,Gesammelten
Liedern®, der 1488 von Tsang smyon Heruka (1452-1507; iiber ihn s. Smith 2001) verfassten
Biographie des Milarepa enthalten. Sie wurde zu Beginn des 17.Jahrhunderts von dem
beriihmten Ubersetzer Siregetii Giisi Corji das erste Mal ins Mongolische iibersetzt unter dem
Titel Getillgegci milarasba-yin tuyuji: egesiglegsen mgur bum, s. Heissig/Sagaster 1961: 94 (Libr.
Mong. 46, Nr.147). Detaillierte Angaben zu weiteren mongolischen Ubersetzungen und
Textausgaben finden sich in Chiodo 2009: 15-19. Die Sammlung Ernst (Winterthur) enthélt
eine reich illustrierte mongolische Handschrift der Biographie des Milarepa (Signatur: ET 771).
Eine neue Ubersetzung der tibetischen Biographie des Milarepa ist Tsangnytn Heruka 2010.



638 — Karénina Kollmar-Paulenz und Mungunchimeg Batmunkh DE GRUYTER

Geschichten bei den Mongolen. Die Episode, wie Milarepa den Jager Gombodorji
(tib. mGon po rdo rje) bekehrt, der mit seinem Jagdhund wahrend der Verfolgung
eines Hirsches zur Hohle des Asketen gelangt ist, ist in der gesamten tibeto-
mongolischen buddhistischen Welt noch heute dusserst populdr. In Tibet bildet
die Episode die Grundlage fiir eine bekannte und populdre Tanzauffiihrung. Sie
gehdrt zu den bod ® ’chams, die oft von Laien anschliessend an die den
Ménchstanzern vorbehaltenen eigentlichen ’Chams-Maskentanze aufgefiihrt wer-
den.’® In Bhutan wird der Mila-’Chams heute noch aufgefiihrt.”’ In den grossen
osttibetischen Klostern sKu 'bum und Bla brang wurde der Mila-Tsam ebenfalls
aufgefiihrt, wie Baradijn®? und spiter Filchner” fiir sKu ’bum berichteten. In Bla
brang ist die Tradition heute noch lebendig. So konnte Elisabetta Chiodo im Jahr
2001 dort eine Auffiihrung des Mila-Tsam miterleben.”*

Bei den Mongolen genoss der Milarepa-Tsam in den innermongolischen
Regionen besondere Popularitdt. Er wurde in zahlreichen Kléstern des Ordos-
Gebiets™ und in der siidostlichen Mongolei aufgefiihrt. Das Kloster Mon¢oy im
Naiman Banner der Inneren Mongolei fiihrte diesen Tsam sowohl am 15. Tag des
1. Monats als auch am 15. Tag des 7. Monats auf.”® Auch hier spielen lokale
Varianten eine bedeutende Rolle: Im Tsam des Moncoy-Klosters, wie auch im
Milarepa-Tsam (mong. miyal/mila ¢am) der Mongoljin, steht nicht Milarepa im
Zentrum des Geschehens, sondern die beiden Asketen Siyarabdorji und
Rayitangva.”’ Im Gegensatz zu den innermongolischen Regionen spielte der
Mila-Tsam bei den Khalkha wohl eine eher unbedeutende Rolle. Rintschen, der
den Tanz ausfiihrlich beschreibt, begriindet die relativ seltenen Auffithrungen im
Khalkha-Gebiet mit den sozialkritischen Inhalten dieses Tsam.”®

2.3 Der Geser-Tsam

Im Milarepa-Tsam zeigt sich, dass der rituelle Maskentanz bei den Mongolen eng
mit eher narrativ angelegten Theatervorfithrungen verbunden ist, wobei es

89 Aus Tibetisch ’bod pa, ,rufen, einladen®.

90 Nebesky-Wojkowitz 2007: 37, erwdhnt eine solche Auffiihrung anschliessend an einen
’Chams in Sikkim.

91 Der Sha ba sha kyi ‘’chams, s. Montmollin 1988: 293-300.

92 Baradiin 1999: 107-114.

93 Filchner 1933: 332-337.

94 Chiodo 2009: 48, Anm. 174.

95 Narasun/Temiirbayatur 2000, nach Chiodo 2009: 48, Anm. 174.
96 Kiirel$a et al. 1993: 215.

97 Kiirel$a et al. 1993: 215-219; Altanyarudi/Bao De 1995: 280-288.
98 Forman/Rintschen 1967: 52-56.



DE GRUYTER Der mongolische Maskentanz (Tsam) =— 639

intensiverer Forschung bediirfte, um die Frage zu klaren, ob sich die Anfange des
mongolischen Theaters direkt aus dem Tsam entwickelten, ob der Tsam nur einen
von verschiedenen Einfliissen fiir die Entwicklung des mongolischen Theaters
darstellte, oder ob es sich um gleichzeitige, aber voneinander unabhingige
Entwicklungen handelt.”® Jedenfalls wird die enge Verkniipfung des Tsam mit
populdren Narrativen auch beim so genannten Geser-Tsam deutlich, in dessen
Mittelpunkt der Epenheld Geser steht. Das Geser-Epos ist wohl zu Beginn des 17.
Jahrhunderts aus dem tibetischen Kulturraum zu den Mongolen gekommen, wie
eine frithe mongolische Prosaversion, die aus dem Tibetischen um das Jahr 1614
{ibersetzt wurde, bezeugt.'°® Unter dem Kangxi-Herrscher wurden 1716 die ersten
sieben Kapitel des Geser-Epos in Beijing unter dem Titel Arban jiig-iin ejen geser
gayan-u tuyuji orosibai gedruckt.!® Die zahlreichen Kopien dieser Ausgabe in
asiatischen und europiischen Bibliotheken bezeugen die Beliebtheit des Epos.!*?
Geser Khan wurde als Schutzgottheit der Herden und des Besitzes noch in den
vierziger Jahren des 20. Jahrhunderts in der Inneren Mongolei verehrt, wie Walther
Heissig berichtet.'® Druckausgaben und ihre Abschriften wurden in der Jurte
aufbewahrt und sollten vor allem dem Schutz der Herden dienen. Dariiber hinaus
wurde Geser Khan, dessen Ikonographie ihn als kriegerische Reitergottheit cha-
rakterisiert,’®® mit dem chinesischen Kriegsgott Guandi identifiziert. Die
Mandschus hatten die Verehrung dieser Gottheit {ibernommen und iiberzogen
die Mandschurei und die Grenzregionen des Qing-Reichs mit Tempeln, in denen
Guandi als Schutzgott des Qing-Reichs verehrt wurde. Der im Jahr 1859 von
Galdan verfassten mongolischen Chronik Erdeni-yin erike zufolge wurden allein
im Jahr 1787 in Kansu, in der Mongolei, Xinjiang und Tibet 65 Guandi-Tempel
errichtet.!®> Aber nicht nur mit Guandi, sondern auch mit dem Lokapala
Vaisravana wurde Geser identifiziert. Die Neudeutung des Geser Khan als
»Beschiitzer der Lehre” wurde im 19. Jahrhundert durch den Ilayuysan Qutuytu

99 Vgl. Pegg 2001: 163-164. Ihr zufolge sagt man in der Mongolei, dass der beriihmte
Choreograph Sevjid vom Tsam beeinflusst gewesen sein soll. Leider gibt sie keinen Beleg fiir
ihre Aussage.

100 Rintchen, zitiert nach Heissig 1970: 407, Anm. 42.

101 Die sieben Kapitel der Druckausgabe gehen wohl auf eine tibetische Vorlage zuriick. Der
Text wurde schon im 19.Jahrhundert von Isaac Jakob Schmidt ins Deutsche (Schmidt 1925
[1839]) und 1935 von S.A. Kozin ins Russische iibersetzt (Kozin 1935). Vgl. auch Roerich 1942:
297-298. Die immer noch umfassendste Untersuchung zum mongolischen Geser Epos bietet
Damdinsuren 1957.

102 Auch die Schweizer Sammlung von Richard Emst (Winterthur) besitzt zwei Exemplare des
Drucks von 1716 (Sign. ET 299, ET 85).

103 Heissig 1992: 28—-29.

104 Heller 2012.

105 Galdan 1960, s. Heissig 1970: 409.



640 =— Karénina Kollmar-Paulenz und Mungunchimeg Batmunkh DE GRUYTER

mergen bandida Don grub rdo rje (1820-1882) vorangetrieben.!®® In seinem
Kloster wurde Rintschen zufolge der Geser-Tsam aufgefiihrt.'”” Der Geser-Kult
und der mit ihm verbundene Tsam wurden nach Forman/Rintschen vom
»Chutuktu Ilagugsan Arthosiddhavadschra“ in einer in tibetischer Sprache im
19.Jahrhundert herausgegebenen Textsammlung dokumentiert.'®®

2.4 Der Saran kokege sibayun-Tsam

Auf Wunsch des 2. 1Cang skya Qutuytu Rol pa’i rdo rje iibersetzte der mongoli-
sche Gelehrte Dai giisi Ngag dbang bstan ’phel (1700-1780) im Jahr 1770 eine
tibetische Erzdhlung, die auf Motiven des indischen Sukasaptati (,Die siebzig
Erzdahlungen eines Papagei®) und des Vetalaparicavim$ati-Zyklus beruht. Im
Mongolischen erlangte sie unter dem Titel Bodi sedkil tegiistigsen kike qoyulai-
tu saran kbkege neretii sibayun-u tuyuji, ,,Geschichte des Mondkuckucks mit der
blauen Kehle, der ein Bodhisattva war“,'® schnell grosse Bekanntheit.''® Die
tibetische Erzdhlung war nur wenige Jahrzehnte zuvor von dem Ménch Blo
bzang bstan pa’i rgyal mtshan verfasst worden,' die Druckstécke wurden im
zentraltibetischen Kloster ’Bras spungs geschnitzt.!*? Die von Dai giisi angefer-
tigte mongolische Ubersetzung zeichnet sich durch eine hohe literarische
Qualitdt aus. Sie ist durchweg in alliterierenden Versen abgefasst. Von ihrer
Beliebtheit zeugen die vielen Abschriften der Geschichte, die bei den Mongolen
kursierten. Der zuerst in Peking gedruckte Text wurde ein zweites Mal in einem
buryatischen Kloster gedruckt.!'> Heissig zufolge wurde die Geschichte schon in
Tibet in Kldstern als Singspiel aufgefiihrt, bei den Mongolen wurde sie als Tsam
im Barayun keyid der Urat im siidmongolischen Alashan-Gebiet aufgefiihrt.""*
Die Entstehungsgeschichte des Saran kokege-Tsam (khalkh-mong. saran
ché6chdo tsam) spricht fiir die These, dass die Entwicklung des mongolischen
sakularen Theaters viel dem Tsam verdankt. Der beriihmte 5. Noyan Qutuytu

106 Heissig 1970: 410.

107 Forman/Rintschen 1967: 57.

108 Formann/Rintschen 1967: 58.

109 Der vollstindige mongolische Titel lautet Bodi sedkil tegiisiigsen kdke qoyulai-tu saran
kokege neretii sibayun-u tuyuji orcilang biikiin-i jiriiken iligei kemen medegcid-iin Cikin-ii ¢imeg
kemekii orosiba, s. Heissig 1954: 132.

110 Eine Inhaltszusammenfassung gibt Heissig 1954: 133-134.

111 S. Khuvsgul 2011: 201, gibt das Jahr 1737 als Abfassungsdatum an.

112 Muzraeva 1994: 581-582. Er ist in der Mongolei als toyin (,,M6nch*) Madi (tib. blo) bekannt,
nach dem ersten Wort seines tibetischen Namens, vgl. auch Heissig 1954: 132.

113 Heissig 1954, Nr. 146, und Muzraeva 1994: 581.

114 Heissig 1994: 195.



DE GRUYTER Der mongolische Maskentanz (Tsam) =— 641

Danjin Rabjai'’® (1803-1856), der sich schon in seiner Jugend fiir den Tsam zu
interessieren begann, entwickelte aus der ,,Geschichte des Mondkuckucks® ein
Singspiel, zu dem er Musik und Text selbst verfasste. 1832 gelangte es unter dem
Titel Saran kokoge-yin namtar, ,Das Leben des Mondkuckucks®, in seinem
Kloster Qamar-un keyid mit einer reinen Laienbesetzung das erste Mal zur
Auffiihrung.'’® Noch in der ersten Hilfte des 20.Jahrhunderts wurde der
,Mondkuckuck® in Kldstern in der Gobi, aber auch im Cagar-Gebiet der
Inneren Mongolei, aufgefiihrt, meistens mit Laienschauspielern.'"’

2.5 Der Sambhala-Tsam des Danjin Rabjai: Der ,,grosse
Unbekannte* unter den Tsam-Tdnzen

Walther Heissig erwdhnt in seiner monumentalen Geschichte der mongoli-
schen Literatur, dass der 5. Noyan Qutuytu Danjin Rabjai im Jahr 1830 in
einer Tsam-Auffiihrung ,,des auf Grund der vom 3. Paficen [!] Blo bzan dpal
ldan ye Ses (1737-1780) herausgegebenen Schrift entstandenen ,Krieg um
Sambala“ (Sambala-yin dayin)“ mitspielte.*® Fiir einen Tsam, der auf die
bei den Mongolen sehr beliebte Vorstellung von Shambhala fokussiert, dem
Land im Norden Tibets, in dem die Lehren des Kalacakra Tantra bewahrt
werden und von dem aus am Ende der Zeiten der letzte Herrscher von
Shambhala ausziehen und eine grosse Schlacht gegen die ,,Ungldubigen®
(tib. kla klo, mong. lalo) schlagen wird, finden sich (mit Ausnahme der
Biographie des Danjin Rabjai)'® weder in der mongolischen Literatur noch
in ethnographischen Berichten Belege. Vielleicht ist dieser Tsam identisch mit
dem Diiingqor-un ¢am, den Altan yarudi und Bao De beschreiben?'®° Er wurde
am 15. Tag des 3. Monats ausschliesslich im innermongolischen Kloster

Soyol-i badarayuluyé¢i'® aufgefiihrt. In diesem Tsam steht die Reise zum

115 Khalkh-mong. Danzan Ravijaa.

116 Heissig 1994, I: 196. Heissig 1964: 250-257, beschreibt die Entdeckung des Theaterstiicks
durch den grossen mongolischen Gelehrten Damdinsiiren und gibt zugleich eine kurze
Biographie des Danjin Rabjai.

117 Heissig 1964: 248. Erdeni 1997: 151-163, informiert umfassend iiber diesen Tsam.

118 Heissig 1994: 195.

119 Teiike namtar-un sudur, s. Heissig 1994: 225, Anm. 73.

120 Altanyarudi/Bao De 1995: 288-289, und 273.

121 In dem heutigen Fuxin Mongolischen Autonomen Kreis. Eine Fotographie des Klosters von
Soyol-i badarayuluyCi findet sich bei Altanyarudi/Bao De 1995 auf der zweiten Seite der
beigefiigten Fotoserie (ohne Seitenzahlen im Buch).



642 =— Karénina Kollmar-Paulenz und Mungunchimeg Batmunkh DE GRUYTER

Land Shambhala im Mittelpunkt, der Krieg um Shambhala spielt aber wohl
keine Rolle.'?

3 Der Khiiree-Tsam

Dieser Tsam, der in Yeke Kiiriy-e (Ikh Khiiree) im Jahr 1811 das erste Mal
aufgefithrt wurde, wurde 2003 in Dashchoilin wiederbelebt. Er ist auch unter
den Bezeichnungen Zagar-Tsam und Erlig-Tsam bekannt. Im Zentrum dieses
Tsam, der die mongolische Version des tibetischen dGe lugs pa-Dam can chos
rgyal gyi ‘’chams, des ,,Tanzes der eidgebundenen Dharmapalas®, darstellt, steht
Erlig nom-un gayan'® (tib. gShin rje chos kyi rgyal po),’** der Herrscher iiber den
Tod. Rintschen hat den auch Erlig-Tsam genannten Tanz ausfiihrlich beschrie-
ben. Der ,,Tsam von Urga“'* wurde einmal im Jahr, immer am 9. Tag des letzten
Sommermonats (Juli/August) aufgefiihrt.’”® Die mongolische Form dieses
Tsam hat auch auf seine tibetische Form zuriickgewirkt: Auf Anweisung des
13. Dalai Lama wurde die Gestalt des ,,Weissen Alten“ (mong. ¢ayan ebiigen) im
jahrlich zum tibetischen Neujahr im rNam rgyal-Kloster aufgefiihrten Dam can
chos rgyal gyi ’chams nach 1906 eingefiihrt. Trotz der lokalen Unterschiede
stimmen die tibetische'” und mongolische Version des Khiiree-Tsam im
Grossen und Ganzen iiberein. Im Folgenden wird der Ablauf des Khiiree-Tsam,
wie er vor 1937 in der Mongolei aufgefiihrt worden ist, ausfiihrlich beschrieben.
Die Beschreibung ermdéglicht die Einordnung der Khiiree-Tsam- Auffiihrung
von 2009 in Dashchoilin in die jahrhundertelange Tradition dieser Tsam-
Auffithrungen. Insbesondere konnen so die Kontinuitdten und Verdnderungen,
die dieser Tsam bei seiner Revitalisierung in den 2000er Jahren erfahren hat,
herauszuarbeitet werden. Die hier gegebene Beschreibung des Ablaufs des bis
1937 jahrlich aufgefiihrten Khiiree-Tsam respektive Zagar-Tsam beruht auf der
Darstellung Rintschens.'?®

122 Altanyarudi/Bao De 1995: 288.

123 Auch Erlig nomun gayan geschrieben, s. Erdeni 1997: 2.

124 Nebesky-Wojkowitz 1975: 82-87. Eine ikonographische Darstellung findet sich im Bris sku
mthong ba don ldan, Nr. 404, s. Willson/Brauen 2000: 164-165.

125 Forman/Rintschen 1967: 68.

126 Forman/Rintschen 1967: 94.

127 Nebesky-Wojkowitz 2007: 43-46, gibt eine Beschreibung des Dam can chos rgyal gyi
’chams, auf der Grundlage von Informationen seiner tibetischen Informanten sowie von diver-
sen Reiseberichten, u. a. von Schéfer 1988: 119-133.

128 Forman/Rintschen 1967: 94-143. Die mongolischen Namen werden in der von Forman/
Rintschen benutzten Umschrift wiedergegeben. Wir haben die mongolischen und tibetischen



DE GRUYTER Der mongolische Maskentanz (Tsam) =——— 643

Die Vorbereitungen zum Zagar-Tsam begannen im mittleren Sommermonat,
einen ganzen Monat vor der 6ffentlichen Auffiihrung. Sie bestanden zum einen
aus den Proben der fiir die Tsam-Auffithrung ausgewdhlten Ménche, zum ande-
ren aus den nicht-6ffentlichen Ritualen der Aktivierung des Linga.'” Die
Monche, die die einzelnen Gottheiten im Tsam tanzten, mussten die entsprech-
enden Dharanis auswendig lernen und an vorbereitenden Ritualen der zornvol-
len Schutzgottheiten teilnehmen. Zweimal tdglich mussten sie die Tanzschritte
iben, in einem eigens dafiir bestimmten Tempel in der Ndahe des Dechengalab
(tib. bDe chen ka la pa)*°-Tempels in Urga, vor dem der offentliche Tsam
aufgefiihrt wurde.® Kurz vor der 6ffentlichen Auffiihrung, am 5. Tag des letzten
Sommermonats, wurden der Zagar und der Sor aus Teig hergestellt. Mong. (und
khalkh-mong.) sor leitet sich aus tib. zor, ,,gekriimmte Waffe, Sichel®, ab. Ein Sor
ist gleichzeitig eine Ritualgabe (mong. baling, khalkh-mong. balin, tib. gtor ma)
und eine magische Waffe gegen destruktive spirituelle Krafte, die als Ddmonen
vergegenwirtigt werden.">” Von den vielen verschiedenen Arten von Sor wurde
im Erlig-Tsam ein (tib.) thod zor (,Schddel-zor“) verwendet. Er wurde 1937 aus
Teig hergestellt und hatte die Form einer dreieckigen Pyramide, deren drei
Seiten mit weissen Flammen verziert waren und auf deren Spitze ein ebenfalls
aus Teig geformter kleiner Totenkopf sass. Dieser Sor wird auch (tib.) *byung po’i
thod zor, ,,Schidel-zor der *Byung po [-Dadmonen]“ genannt.'>® Der Sor im Erlig-
Tsam von Urga wurde auf einem viereckigen Stiick Stoff, auf dem eine mensch-
liche Figur abgebildet war, aufgestellt. Die zweite Opfergabe dieses Tsam war
der Zagar (aus tib. Icags mkhar), der ,Eisen-Palast“ des Erlig nom-un gayan.'>*
Obwohl der Zagar Tsam auf die tibetische Vorlage des ’Chams von bKra shis
lhun po und damit auf den dGe lugs pa-Dam can chos rgyal kyi ’chams

129 Zum Liriga s. unsere Ausfithrungen weiter unten.

130 Forman/Rintschen 1967: 95 geben den tibetischen Namen als bde chen ka la pa wieder. Er
findet sich als bde chen ka la pa auf einer tibetischsprachigen Karte des Klosters, s. die
Abbildung im Umschlag von Cédéndamba 2009. Teleki 2011: 744 hingegen rekonstruiert den
tibetischen Namen als bDe chen bskal pa. Dies ist insofern nachvollziehbar, als die Stadt Kalapa
im Mongolischen gewdhnlich als ga la ba wiedergegeben wird, s. z.B. die mongolische
Ubersetzung des Bittgebets um Wiedergeburt in Shambhala des 3. Pan chen Lamas, Umaratu
Sambhala-yin oron-a tordkii iriiger orosiba, Fol. 2r12, wahrend tib. bskal pa (aus Skt. kalpa) im
Mongolischen galab lautet.

131 Dieser Tempel gehorte zum Jegiin kiiriy-e (Khalkh-mong. ziiiin chiiréé), dem grossten Bezirk
von Urga. Er wurde 1806 gegriindet und war den Kalacakra-Lehren gewidmet, s. Teleki 2011:
744, und Teleki/Emst 2013: 165.

132 Zum zor allgemein s. Nebesky-Wojkowitz 1975: 354-358.

133 Nebesky-Wojkowitz 1975: 355.

134 In seinen Lebenserinnerungen beschreibt der Ménch Zambal die Herstellung eines Zagar, s.
Bawden 1997: 13 und 89-90.



644 =— Karénina Kollmar-Paulenz und Mungunchimeg Batmunkh DE GRUYTER

zuriickgeht, ist das Konzept des Zagar wohl im grosseren Kontext der
Visualisierung eines ,Palastes aus Schddeln“ (tib. thod pa’i mkhar) in rNying
ma pa-Ritualen zu situieren, in denen es ebenfalls um die Befreiung von negati-
ven Kriften geht.®® Der polnische Mongolist Wiadystaw Kotwicz, der im Sommer
1912 den Erdeni Zuu-Tsam sah, erwdhnt in seinen Tagebiichern ebenfalls
den Eisenpalast des ,,Choijil“ (tib. chos rgyal alias gShin rje), des Herren des
Todes, bezeichnet ihn aber als das Gefiss fiir den Sor.*® Wie aus weiteren
Tagebuchpassagen hervorgeht, diente der Palast als Aufenthaltsort der
Gottheit.”* Rintschen wiederum beschreibt den Zagar (bei ihm: ,,Dschagchar®)
als dem Sor vom Aussehen her ganz dhnlich: ,,Der Unterschied zwischen den
beiden Gebilden bestand nur darin, daf3 Dschagchar mehr Verzierungen und
Girlanden aus Hammelddrmen hatte als Sor. Am Fuss des Dschagchar legte man
ausserdem die Lunge und das Herz eines Opfertieres nieder.“®

Schliesslich wurde auch das Linga, eine kleine menschliche Figur mit gefes-
selten Armen und Beinen und aufgedunsenem Bauch, aus Teig angefertigt. Das
Linga stellt im Tsam die Feinde der Lehre und die negativen karmischen Krifte
dar. In den tibetischen Ritualtexten, die wdhrend der rituellen Performanz
rezitiert werden, werden sie dgra bgegs, ,feindliche Krdfte und Hindernisse®,
genannt.” Die ,Hindernisse“ sind Unaufmerksamkeit und Zerstreutheit, die
wdhrend der Meditation entstehen, die ,feindlichen Krifte“ die Vorstellung
eines Selbst, in dem die Subjekt-Objekt-Spaltung, die es zu iiberwinden gilt,
kultiviert wird.'*° Die dgra bgegs werden auch mit den drei Giften gleichgesetzt,
die Aktivitdten rund um das Liriga gehdren daher zur ,Vertreibung der Gifte*
(tib. gdug pa sgrol ba).'*' Rintschen beschreibt in groben Ziigen das vier Mal
durchgefiihrte Ritual der Zerstiickelung des Linga,'** das zu den nicht-
offentlichen Teilen des Tsam gehort.** Das Liriga wird mit dem vielleicht wich-
tigsten Ritualinstrument im Tsam, dem (tib.) phur bu/phur pa, mong. purba,

135 Cantwell 1997: 108-109.

136 Bareja-Starzynska 2012: 161.

137 Bareja-Starzynska 2012: 163. Auch in tibetischen ’Chams nehmen die Gottheiten in extra fiir
diesen Zweck hergestellten gtor ma ihre tempordre Residenz, s. Marko 1994: 136 fiir den im
Kloster Spituk in Ladakh aufgefiihrten ‘Chams.

138 Forman/Rintschen 1967: 95.

139 Cantwell 1997: 108, Anm. 9. Die bgegs werden auch personifiziert als Ddmonen vorgestellt,
die religiose Aktivitdten behindern, s. Nebesky-Wojkowitz 1975: 285. Die mongolische begriff-
liche Entsprechung lautet todgar dayisun, s. Oyuncimeg 2007: 625.

140 Cantwell 1997: 109.

141 Ngag dbang blo bzang rgya mtsho: Fol. 3r4. Die Gifte sind Begierde, Hass und
Verblendung, die drei buddhistischen Grundiibel (Skt. akusala-mila).

142 Zum Linga als Mittelpunkt des ‘Chams/Tsam s. Stein 1957: 200-234.

143 Forman/Rintschen 1967: 95-97.



DE GRUYTER Der mongolische Maskentanz (Tsam) =——— 645

einem Ritualdolch, getétet.'** Das Ritual in Urga wurde im ,,westlichen Palast*
(mong. barayun 6rgoge, khalkh-mong. baruun 6rgdé) vollzogen.'*> Der von
Rintschen geschilderte Vollzug korrespondiert mit der Aktivierung des Linga,
wie sie Kohn fiir das Mani rimdu-Ritual beschreibt, das auf die tantrische
Gottheit Vajrakila, die Personifizierung des phur pa, fokussiert.'®

Zu den Vorbereitungen fiir den Offentlichen Tsam gehorte auch die
Praparierung der Tanzflache. In der Mitte des zuvor geebneten und gereinig-
ten Platzes vor dem Dechengalabh-Tempel wurde ein Baldachin gespannt. Vor
Beginn des Tanzes wurden zu einer von Astrologen vermittelten Zeit Sor und
Zagar auf ihre Pldtze unter dem Baldachin gebracht. Um den Baldachin
wurden insgesamt sieben konzentrische Kreise mit zerriebenem Kalk gezogen.
Um diese Kreise wurde schliesslich noch ein grosses Viereck gezogen, dessen
vier Seiten mit den Fahnen der Hiiter der Himmelsrichtungen verziert
wurden.'*’

Die ersten Tanzer, die im Khiiree-Tsam vor 1937 auftraten, waren die
beiden ,Herren des Leichenplatzes“, Chochimoi (mong. durtoddagva oder
gogimoi, tib. dur bdag).**® Anschliessend trat der Rabe auf, der sich des Sor,
der Opfergabe fiir die im Tsam evozierten buddhistischen Gottheiten,
bemichtigen will. Der Auftritt des als unrein geltenden Raben'® ist ein
Spezifikum des Khiiree-Tsam, kommt aber auch im buryatischen Tsam des
Gusino Ozero-Klosters vor.’®® Der Rabe stellte eine visuelle Reprisentation
der ,Feinde der buddhistischen Lehre“ dar. Die Raben-Symbolik findet sich
auch in mongolischen Thangkas, die das mythische Land Shambhala und die
apokalyptische Schlacht des letzten Kalkin von Shambhala, Raudracakrin,
gegen die Feinde des Buddhismus abbilden. In einigen Thangkas setzen sich

144 In Tibet steht der phur pa im Zentrum eines elaborierten tantrischen Kults um die Gottheit
Vajrakila, ,,Vajra-Dolch®, s. Majer 1992: 163-192, und Majer 1996. Zur Beziehung von Liriga und
phur bu s. Kohn 2001: 84-86.

145 Der Tempel lag ebenfalls im Jegiin kiiriy-e-Bezirk. Nach Forman/Rintschen 1967: 96, galt
dieser Tempel als die Wohnstitte des 1. Jibtsundamba Qutuytu, wédhrend Teleki (2011: 748) ihn
als den Palast des Abadai Sayin Qan (1534-1589) bezeichnet. Beide nennen keine Belege fiir ihre
Angaben.

146 Kohn 2001: 74-78.

147 In Forman/Rintschen 1967: 105 ist ein Diagramm des Tanzplatzes abgebildet.

148 Mong. gokimai, ,.trocken, ausgetrocknet, skelletiert®, s. Lessing 1960: 956. Kotwicz (Bareja-
Starzynska 2012: 164) nennt sie tokhog. Bareja-Starzynska 2012: 164, Anm.93, leitet die
Bezeichnung aus mong. toquyu, ,Unterhaltung® ab (was dem khalkh-mongolischen toglokh
entspricht), da die Herren des Leichenplatzes auch die Rolle von Spassmachern hatten.

149 Forman/Rintschen 1967: 110.

150 Nebesky-Wojkowitz 2007: 62, er beruft sich auf den Reisebericht von Labbé aus dem Jahr
1909. Vgl. auch Bardaleeva 2008: 361.



646 =—— Karénina Kollmar-Paulenz und Mungunchimeg Batmunkh DE GRUYTER

die feindlichen, nicht-buddhistischen Truppen von den buddhistischen
Truppen durch ihre rabendhnliche Kopfbedeckung ab.™

Nach dem Raben trat der so genannte Argamtschi auf,”” der eine mit Blut
gefiillte Schddelschale hielt und mit dem Ausruf ,argam“>® das Blut symbolisch
den herbeigerufenen Schutzgottheiten darbrachte. Anschliessend kamen die beiden
Gugor™* auf den Tsam-Platz. Die beiden letztgenannten stellen vielleicht den weis-
sen und den schwarzen Mahakala dar.”” Sie wurden begleitet vom ,,Chaschin-Chan
mit den acht Knaben in Masken.“'*® Hinter dem Namen Chaschin-Chan verbirgt sich
Hva shang rgyal po, ,,Kénig Hva“, des tibetischen ’Chams, der den chinesischen
Monch Hva shang Mahayana reprasentiert, der im 8. Jahrhundert in der Debatte von
bSam yas gegen die indischen Gelehrten Santaraksita und Kamala$ila antrat und
den Wettstreit um die kiinftige Ausrichtung des Buddhismus in Tibet der Tradition
nach verlor. Im mongolischen Tsam verschmolz diese Gestalt mit der Legende iiber
einen buddhistischen Monch, der fiir den erkrankten Herrscher Chinas einen indi-
schen Ménch einlud, der den Kaiser heilte.””” Chaschin-Chan tritt entweder als
Spassmacher auf oder als Begleiter der im Tsam auftretenden Schutzgottheiten.>®
Im Khiiree-Tsam nahm er die letztgenannte Rolle ein.

Als ndchstes traten die ,beiden Todesgeister Luba auf, der eine
rotgekleidet mit roter Maske, der andere blaugekleidet mit blauer Maske.
Rintschen zufolge handelt es sich bei ihnen um Schutzgeister der buddhistischen
Lehre. Thr Name leitet sich aus tib. bslu ba, ,Losegeld, Substitut®, ab. Der Name
suggeriert daher eine Verbindung zum Konzept des (tib.) glud, das als Substitut
fiir (tib.) phyva, ,gutes Geschick“, gegeben wird.'®® Anschliessend traten zwei
Shind6 (tib. bzhi ’gros) auf'®! Einer von ihnen ist Ulayan erlig qayan, eine

«159

151 Z.B. in dem Shambhala-Thangka, das im Museum fiir Geschichte in Prag aufbewahrt wird
(Kollmar-Paulenz, in Vorbereitung), oder in dem Thangka, das im Musée Guimet aufbewahrt
wird, s. Rhie/Thurman 1996: 378-379.

152 Forman/Rintschen 1967: 110.

153 Tib. a rgam,, s. Jaschke 1949: 606, aus Skt. argha, ,respectful reception of a guest (by the
offering of rice, diirva-grass, flowers [...])* (Monier-Williams 1979: 89, s.v. argha).

154 Forman/Rintschen 1967: 76 geben als tibetische Entsprechung dgu skor, ,neunfacher
Kreis“, an. Dies ist auch die Bezeichnung fiir eine Tanzfigur im ’Chams yig des 5. Dalai Lama.
155 Im Erdeni Zuu-Tsam treten Mahakala und Gongar, i.e. mGon dkar, zusammen auf, s.
Baasansiirén 2011: 92.

156 Forman/Rintschen 1967: 111.

157 Forman/Rintschen 1967: 69-70.

158 Weitere um Chasin Chan rankende Geschichten nennt Bareja-Starzynska 2012: 171, Anm. 95.
159 Forman/Rintschen 1967: 112.

160 Karmay 1991: 327-381. Vgl. auch die Glud ’‘gong rgyal po-Zeremonie am 29. Tag des 2.
Monats des tibetischen Jahres, s. Richardson 1993: 61-73.

161 Auch tib. bzhi ’gros bezeichnet eine Tanzfigur im ’Chams yig des 5. Dalai Lama.



DE GRUYTER Der mongolische Maskentanz (Tsam) =— 647

rotgesichtige Form,'®® der bei Forman/Rintschen ,Migmar“ genannt wird, der
~Rotiugige®.!®® Der zweite stellt eine weisse Form des Erlig gayan dar. Sie agieren
als Beschiitzer der Himmelsrichtungen.'®* Auf sie folgten die acht Paare der
Dundschadma.'®® Rintschen zufolge trug einer dieser Tanzer eine dunkelblaue
Stierkopf-Maske. Hochstwahrscheinlich handelt es sich hier um die ,acht
ménnlichen und weiblichen Herren des Todes“ (tib. gshin rje pho brgyad mo
brgyad), die im tibetischen Dam can chos rgyal gyi ’chams an dieser Stelle auf-
treten.’®® Nach ihrem Abgang traten die néchsten beiden Tédnzer auf. Sie trugen
eine Hirschkopf-Maske und eine Biiffelmaske und stellen die Boten des Erlig
Qayan dar. Es folgte der Auftritt einer Reihe wichtiger Schutzgottheiten, so des
Gongar (mong. Cayan magagala, tib. mGon dkar), des weissen Mahakala, zusam-
men mit Namsarai (tib. rNam sras), dem Hiiter der nérdlichen Himmelsgegend
und zugleich Reichtumsgottheit. Dann erschien Otschirvani (mong. Vacirbani, tib.
Phyag na rdo rje, Skt. Vajrapani) mit seiner Gefdhrtin (tib. yum), der
lswenkopfigen Sendunme (tib. Seng gdong ma).'® An sie schlossen sich die
Ditokdschad, die ,acht Schwerttrager” (tib. gri thogs brgyad) oder ,acht
Schldchter mit Schwertern® (tib. gri thogs bshan pa brgyad) an, deren Masken
und Kleidung rot waren.'®® Sie gehéren zum Gefolge des Dschamsaran (mong.
Jamsaran, tib. ICam sring), wie auch Rigbilchamo (tib. Rig pa’i tha mo)'®® und
Litschansrogdak (tib. Las mkhan srog bdag).”® Anschliessend erschien
Dschamsaran selbst. Sein Erscheinen stellte einen Hohepunkt des Tsam dar.
Diese Gottheit, die zu den ’Jig rten las ’das pa’i srung ma gehort und auch unter
dem Namen Beg tse bekannt ist, tritt im tibetischen ’Chams sehr selten auf, spielt
jedoch in der Mongolei eine umso grossere Rolle.!”' Dschamsaran trug eine

162 Eine Abbildung findet sich im Bri sku mthong ba don ldan, s. Willson/Brauen 2000: 165 (Nr. 405).
163 Forman/Rintschen 1967: 112.

164 Die rote Form ist dem Westen zugeordnet, die weisse dem Osten, s. Nebesky-Wojkowitz
1975: 83.

165 Tib. gdung brgyad ma?

166 Nebesky-Wojkowitz 2007: 44.

167 Der mongolische Name kdnnte Sengdungma lauten, im Bri sku mthong ba don ldan sind
jedoch nur die Namen Kéke arsalan terigiitii fiir die blaue Erscheinungsform und Ulayan arsalan
terigiitii fiir die rote Erscheinungsform verzeichnet, s. Willson/Brauen 2000: 108, Nr. 234 und 235.
168 Nebesky-Wojkowitz 1975: 92 beschreibt sie ausfiihrlich.

169 Sie taucht schon in einem friihen Tantra als Gefdhrtin des Beg tse auf, s. Heller 1988: 189.
Zu Beg tse allgemein s. Heller 2003.

170 Fiir eine ikonographische Beschreibung s. Nebesky-Wojkowitz 1975: 91.

171 H&ufig wurde iiber den mongolischen Ursprung dieser Gottheit spekuliert. Amy Heller hat
jedoch gezeigt, dass die Urspriinge von Beg tse in tibetischen Texten bis auf das 11. Jahrhundert
zuriickgehen, s. Heller 1988. Von ihr untersuchte Ritualtexte verweisen iiberdies auf einen
engen Zusammenhang zwischen Beg tse und Liriga Ritualen.



648 — Karénina Kollmar-Paulenz und Mungunchimeg Batmunkh DE GRUYTER

vollstdndig aus Korallen gefertigte rote Maske, die heute im Choijin Lama Temple
Museum in Ulaanbaatar aufbewahrt wird.'”> Anschliessend kamen die vier
Begleiter des Mahakala auf die Tanzfliche, Tschadrabala (mong. Cadrabala, tib.
Kse tra pa la), Dsanamidra (mong. Cinamidr-a, tib. Dzi na mi tra), Dagiradsa
(mong. Daygiranca, tib. Takki ra dza) und Dragschad (mong. Dagsad yala, tib.
Traksad).'” Nach dem Auftritt der Schutzgéttin der dGe lugs pa, Lhamo (mong.
Okin tngri, tib. dPal ldan Tha mo), erschien Machakala (mong. und khalkh-mong.
Gombo, tib. mGon po) selbst auf der Tanzfldche. Ihm schlossen sich die autoch-
thonen Herrengeister der vier die Hauptstadt Urga umgebenden Berge an (mong.
dérben ayula-yin ejed, khalkh-mong. dérvon uulyn ezed). Der Herr des Bogdochan-
ula (mong. boydo gan) im Siiden trug die Maske des mythischen Vogels Garuda
(mong. garudi, khalkh-mong. gardi und khangarid), wahrend der Gott des
Songgina als schwarzer alter Mann auftrat. Rintschen identifiziert ihn mit einem
méchtigen Schamanen, der auf dem Berg Songgina seine Wohnstitte hatte.”* Sein
Auftritt ruft den Zuschauemn eindriicklich die Dominanz des Buddhismus {iber
die Schamanen in Erinnerung. Die beiden anderen Herrengeister werden von
Forman/Rintschen nur implizit erwdhnt. Sie beschreiben ihre Masken, einen
blauen Hundekopf und einen blauen Eberkopf.!” Diese autochthonen
Territorialgottheiten treten schon im Tsam vor 1937 auf’® und stellen daher kein
rezentes Merkmal seiner Revitalisierung dar.”’

Nach den autochthonen Berggottheiten erschienen die vier indischen Adsar
(tib. a tsa ra), indische Wanderménche, die an den indischen Ursprung des
Buddhismus erinnern. Anschliessend trat der ,Weisse Alte“ (mong. Cayan
ebiigen khalkh-mong. tsagaan 6vgon, tib. rgan po dkar po) auf,'’® der fiir die
Zuschauer, besonders fiir die Kinder, sicherlich stets einen Hohepunkt der Tsam-
Auffiilhrung darstellte. Cayan ebiigen ist eine mongolische Gottheit der
Fruchtbarkeit, des Wohlergehens und langen Lebens. Im Tsam hatte er die

f176

172 Otgonsuren 2011: 44.

173 Zu ihnen s. Nebesky-Wojkowitz 1975: 39-40. Die mongolischen Namen und Abbildungen
dieser vier Begleiter des Mahdkala geben wir nach dem Bri sku mthong ba don ldan (Willson/
Brauen 2000: 144, Abb. 340 und 342).

174 ,Das Volk hielt diesen Geist fiir den Herrn des Zwiebelberges“ (Forman/Rintschen 1967:
122). Mong. songgin-a bedeutet ,,Zwiebel“.

175 Forman/Rintschen 1967: 122. Berger/Bartholomew 1995: 160-162, zeigen Abbildungen von
drei der vier Masken. Die Eberkopfmaske wurde vom Herrengeist des Cenggeltii getragen, der
Herrengeist des Bayan jiriike trug die Hundekopfmaske.

176 Vgl. Rintchen 1958; Forman/Rintschen 1967: 121-122; Tsultem 1989; Berger/Batholomew
1995: 160.

177 Majer/Teleki 2014: 44.

178 Heissig 1970: 383-389; Birtalan 2001: 958-960; Birtalan 2013: 84-94.



DE GRUYTER Der mongolische Maskentanz (Tsam) = 649

Rolle eines Spassmachers, der Siissigkeiten an die Kinder und Tabak an die
Alten verteilte und sich schliesslich auf dem Tanzplatz zum Schlafen nieder-
legte, eine Miitze unter seinen Kopf geschoben. Geweckt wurde er von vier
Lowen (mong. arslan), die von acht Monchen gespielt wurden und die
Zuschauer unterhielten.

Nach dieser Unterhaltungseinlage trat der Tschambon (mong. ¢ambun, tib.
‘chams dpon), der Tanzmeister, auf, der in seinem Tanz Yamantaka selbst
verkdrperte.'’”® Er gehorte zu den einundzwanzig Schunak (mong. 3anag, tib.
zhva nag), den Schwarzhut-Tdnzern, die ihn auf dem Tanzplatz abldsten. Sie
trugen schwarze ausladende Hiite, geschmiickt mit einem Totenschidel,
schwarze Kleidung und in ihren Handen einen Ritualdolch (mong. purba, tib.
phur bu/phur pa). Nach dem Auftritt der Schwarzhut-Tdnzer gab es eine Pause
fiir die Tanzer, wahrend der der Weisse Alte die Zuschauer unterhielt. Nach der
Pause trat der Tsam in die entscheidende Phase ein. Die tantrische Gefdhrtin
des Erlik Nomun-chan, Dsamudi (mong. Jamundi, tib. Tsa mundi)®® erschien.
Nach ihrem Tanz blieb sie auf dem Platz und wartete auf Erlik Nomun-chan,
der erst nach dreimaliger Aufforderung erschien, inmitten eines grossen
Gefolges, das aus den schon aufgetretenen Gestalten des Tsam, wie den
Chochimoi, Adsar und anderen bestand. Er trug eine dunkle stierkopfige
Maske mit einem tantrischen Totenkopf und eine dunkelblaue Robe, ebenfalls
mit den tantrischen Knochenschmuck-Regalia. Durch seinen Tanz vernichtete
er die Feinde der buddhistischen Lehre. Nach seinem Tanz begann die
Bannung des Bosen in das Liriga. Alle bisher erschienenen Gottheiten wurden
erneut eingeladen, zu erscheinen. Sie kamen der Einladung nach und fiihrten
einen Tanz auf, dem sich schliesslich auch die Schwarzhut-Tdnzer anschlos-
sen. Sodann errichtete man an der Siidseite des Tanzplatzes hinter den
Zuschauern eine Feuerstelle, auf die ein grosser Kessel gesetzt wurde, der
siedendes Butterfett enthielt. Die Tempeldiener hielten die auf lange Stangen
gespannte Abbildung des Linga® iiber den Kessel, und der Tschambon goss
eine Schddelschale voller Alkohol in den Kessel, aus dem sofort eine
Stichflamme emporschoss und das Linga verbrannte. An die Linga-
Verbrennung schloss sich die Verbrennung von Sor und Zagar an. Der hierzu

179 Yamantaka (mong. Yamandaga, tib. gShin rje gshed) tritt im Tsam in seiner Form als
Vajrabhairava (mong. Vacir ayuyuluydi, tib. rDo rje ’jigs byed) auf. Vgl. auch Essen/Thingo
1989: 168, sowie Willson/Brauen 2000: 207, Nr.208-210.

180 Willson/Brauen 2000: 371.

181 Bestand das im ,Inneren Tsam* rituell getdtete Liriga aus Teig (tib. zan ling), handelt es
sich hier um ein so genanntes shog ling (Nebesky-Wojkowitz 2007: 106), ein auf Papier gezeich-
netes Linga.



650 =— Karénina Kollmar-Paulenz und Mungunchimeg Batmunkh DE GRUYTER

bestimmte Ort, der ausserhalb des Klosterbezirks lag, war zuvor von Astrologen
ermittelt worden. Sor und Zagar wurden dorthin auf einer Trage gebracht,
hinter der der Tschambon, die Astrologen, die hdéchsten Lamas, die am
Ritual teilgenommen hatten, sowie die Tsam-Maskentdnzer entsprechend
ihrer Rangordnung folgten. Der Opferscheiterhaufen hatte die Form eines
Zeltes. Lange Holzstangen waren aufgestellt worden, und auf das in dem
zeltahnlichen Gebilde gestapelte Holz war mit Fett getrdnktes Heu gelegt
worden. Ser und Zagar wurden in die Offnung dieses Scheiterhaufens'®? gewor-
fen und verbrannt. Die Verbrennung des Sor und des Zagar entspricht dem
tibetischen gtor rgyab, ,,Werfen der gtor ma“. In tibetischen Regionen werden
die aus Teig geformten gtor ma im ,.,gtor ma-Loch* (gtor khung) verbrannt, einer
wie ein Zelt aussehenden Struktur, die aus dornigen Zweigen und, wenn
moglich, aus Zweigen des Senf-Strauches'®® angefertist und an einer Seite
offen ist.'3*

4 Die Auffiihrung des Khiiree-Tsam 2009 im
Kloster Dashchoilin (Ulaanbaatar)

Seit 2003'® findet einmal im Jahr, am 9. Tag des letzten Sommermonats, eine
Tsam-Auffiihrung im Kloster Dashchoilin'®® in Ulaanbaatar statt (Abb. 1). Die
folgende Beschreibung des Tsam in Dashchoilin im Jahr 2009 beruht auf den
Daten, die Mungunchimeg Batmunkh im Rahmen ihrer Dissertation an der
Universitdit Wien durch teilnehmende Beobachtung, Experteninterviews mit

182 Er wird als Sorijn ovoochoj, ,,Hiitte des Sor®, bezeichnet.

183 Senfsamen (tib. ske tshe, Skt. rdjika) gehoéren in tantrischen ,,Befreiungsritualen” (tib. sgrol
ba) durch Totung zu den méchtigen Substanzen, die zur Bezwingung des Liriga eingesetzt
werden s. z. B. Hevajra-Tantra, 1.ii.24 (Snellgrove 1980, II: 9; 1980, I: 53). Vgl. auch die kurze
Notiz von Lessing 1959: 143-144.

184 Personliche Beobachtung (Kollmar-Paulenz) wihrend eines ’Chams am tibetischen Neujahr
im bKa‘ brgyud-Kloster, Clement Town, Dehra Dun (U.P., Indien) im Méarz 1985; s. auch
Nebesky-Wojkowitz 2007: 46.

185 Nach 1990 erfolgte die Wiederbelebung des Tsam zuerst im Kloster Gandanthegchinlin in
Ulaanbaatar. Dort wurde 1999 der Ikh Khiiree-Tsam, unter Anweisung der beiden alten Monche
Sereeter und Danzan, aufgefiihrt. In Gandan wurde der Tanz allerdings nur dieses eine Mal
aufgefiihrt. 2001 wurde der Khiiree-Tsam von vier Monchen des Dashchoilin Klosters auf einer
internationalen buddhistischen Tagung in Bonn aufgefiihrt, 2002 folgte eine Auffiihrung in
Seoul. 2003 wurde der Tsam dann erstmals vollstdndig in Dashchoilin aufgefiihrt.

186 Zu diesem Kloster s. Cédéndamba 2009: 820—-823.



DE GRUYTER Der mongolische Maskentanz (Tsam) === 651

Abbildung 1: Das Kloster Dashchoilin in Ulaanbaatar.

verschiedenen Lamas und Monchen des Klosters™ sowie von ihr selbst
angefertigte Film- und Fotoaufnahmen'®® erhoben hat. Ein Vergleich historischer
Beschreibungen von Tsam-Tanzen in verschiedenen Regionen und Kldstern zu
unterschiedlichen Zeiten hat gezeigt, dass die Choreographie des Tsam einer
Dynamik unterworfen ist, die stdndig kleinere, teilweise aber auch gréssere
Veranderungen produziert, z.B. bei den auftretenden Gottheiten und ihrer
Reihenfolge, oder bei der Anzahl der Tdnzer. Die hier gegebene Darstellung
weist daher zwar signifikante Ahnlichkeiten mit anderen rezenten Berichten auf,
enthélt jedoch auch eine Reihe von Abweichungen, die den Tsam des Klosters
Dashchoilin im Sommer 2009 charakterisierten. Der 6ffentliche Teil des Tsam fand
am 30. Juli statt, nach dem Ilunaren Kalender der 9. Tag des letzten
Sommermonats. Tatsdchlich bezeichnet dieses Datum aber nur jenen Teil der
jahrlichen Tsam-Auffiihrung, der fiir Zuschauer offen ist. Die Vorbereitungen
und nicht-6ffentlichen Phasen des Tsam beginnen gewd&hnlich fiinfundvierzig
Tage vorher,'® mit der Bekanntgabe der Namen der Monche, die den Tsam tanzen
werden. Am 4. Tag des mittleren Sommermonats (das entspricht dem 6.

187 Ein Teil der Interviews wurde gefilmt, andere Interviews wurden mitgeschrieben.

188 Samtliche hier publizierten Fotos wurden wdhrend des Tsam im Sommer 2009
aufgenommen.

189 Nach Auskunft des Cambon Altanchujag (28.7.2009). Er betonte aber, dass die Zeitspanne
durchaus unterschiedlich sein kann. Kimura 1997: 50, nennt fiir den Khiiree-Tsam ebenfalls die
Spanne von fiinfundvierzig Tagen.



652 = Karénina Kollmar-Paulenz und Mungunchimeg Batmunkh DE GRUYTER

Juni 2009)'° gaben der Khambo™' Lama (Abt) von Dashchoilin, der
Zeremonienmeister (mong. corji lama, khalkh-mong. corZ lama) sowie der damals
hundertundzweijihrige Ménch Dasdorz'®? die Namen der Ménche bekannt, die
den Tsam in jenem Jahr tanzen sollten.'”® Die Schutzgottheiten diirfen nur von
voll ordinierten Monchen dargestellt werden, andere Tsam-Figuren hingegen
werden auch von Novizen getanzt. Der Rabe, die Helden und die Chochimoj, die
»,Herren des Leichenplatzes“, werden von Laien gespielt. Insgesamt nahmen 2009
flinfundsechzig Tanzer teil.’**

4.1 Die Vorbereitungen

Die Monche, die den Khiiree-Tsam im Kloster Dashchoilin tanzen, unterteilen
den Tsam in insgesamt vier Phasen: Chéériin Tsam (,,Tsam auf dem Land“), Goyo
Tsam (,,Schoner Tsam*), Dotor Tsam (,,Jnnerer Tsam*) und Gaduur/Gadaa Tsam
(,Ausserer Tsam*). Im Chéériin Tsam iibten die Ménche ohne Masken und
Kostiime unter der Begleitung einiger Musikinstrumente die einzelnen
Tanzschritte und Handbewegungen ein. Einmal taglich wurde der Ritualtext
(tib. cho ga) des DamZincojZal (tib. Dam can chos rgyal) rezitiert, zweimal
tdglich wurden die Tanzschritte und Bewegungen eingeiibt. Diese Proben fand
wihrend mehrerer Tage Anfang Juli unter Ausschluss der Offentlichkeit in einem
kleinen Waldstiick am Fluss Tuul unweit von Ulaanbaatar statt.’®> Sie waren
begleitet von Meditation.'*® 2009 fand der Chéériin Tsam unter der Leitung des
CorZ Lama Bujandelger und des Cambon Altanchujag statt.

Wesentlich fiir die korrekte Durchfiihrung des Tsam ist die mentale Einstellung
der Tanzer, die die Gottheiten darstellen. Letztlich sind es das Zusammenspiel von
korrekter Kérperbewegung, korrekter Mantra-Rezitation, und mentaler Verfassung
der Ténzer,'” die den Tsam davor bewahrt, ein reines ,,Unterhaltungsspektakel und
Spiel”“ zu sein. Und nur durch die Beachtung und korrekte Umsetzung dieser drei
Aspekte erweist sich der Tsam als ein Instrument, eine vollige Veranderung des

190 Nach Auskunft von Lama Ulambajar (Interview 28.7.2009). 2009 betrug die Zeitspanne
damit 54 Tage.

191 Aus Tibetisch mkhan po.

192 Interview mit dem Cambon Altanchujag (28.7.2009).

193 Diese drei Lamas waren 2009 fiir die Durchfithrung des Tsam zustédndig.

194 In dieser Zahl sind die fiinfzehn ,Hiiter der Himmelsrichtungen“ eingeschlossen.

195 Am 9. Juli konnte die Autorin Batmunkh die Gruppen der Tanzer kurz beobachten und
einige Fotoaufnahmen machen.

196 Interview mit Lama Batsajchan (12.8.2009).

197 Die Trias Korper (tib. lus, mong. bey-e), Rede (tib. ngag, mong. kelen) und Geist (tib. yid,
mong. sedkil), s. Ngag dbang blo bzang rgya mtsho: Fol. 2v3-4.



DE GRUYTER Der mongolische Maskentanz (Tsam) = 653

Bewusstseinszustands seiner Zuschauer zu erreichen. *® Daher spielt neben der
Einiibung der Tanzschritte und Bewegungen die vorbereitende Meditation eine
wichtige Rolle. Die Tanzer miissen sich mit der darzustellenden Gottheit identifi-
zieren. Im Khiiree-Tsam steht die Meditation'®® {iber Yamantaka in seiner einge-
sichtigen Form (mong. I'ay&a bayatur vacir ayuyuluydi, tib. Jigs byed dpa‘gcig)**° im
Zentrum. Die am Tanz teilnehmenden Mé&nche, die die Initiation (mong. abisig,
khalkh-mong. avsig, tib. dbang, skt. abhiseka) in den Zyklus des Yamantaka erhal-
ten haben, {iben sich eine Woche lang in dieser Meditation. Die Meditationsphase
wird mit einem Brandopfer (mong. jinsreg, tib. sbyin sreg) beschlossen, das im
Klosterhof vollzogen wird.*' Anschliessend folgt ein Tshogs mchod,
»~Ansammlungsopfer an Yamantaka. Uber die Meditationswoche und die damit
verbundenen Rituale konnten keine Daten erhoben werden.

Am 6. Tag des letzten Sommermonats, dem 27. Juli des gregorianischen
Kalenders, vier Tage vor der offentlichen Auffiihrung, fand der Goyo Tsam®*?
statt. In ihm wurden den Tanzern ihre Masken und Kostiime iibergeben. Die
mongolischen Tsam-Masken werden gewohnlich aus Papiermaché hergestelit.
Sie sind doppelt so gross wie ein menschlicher Kopf, und die Tanzer sehen
durch den Mund der Maske. Die Masken des Khiiree-Tsam, die die kommunisti-
sche Verfolgung iiberdauert haben, sind heute im Choijin Lama Temple
Museum?®®® und im Zanabazar Museum of Fine Art ausgestellt. Unter ihnen
befindet sich eine aus 7881 (oder 6000)*°* roten Korallen hergestellte Maske
des Jamsran, die von dem beriihmten Cambon Puntsog Odser (tib. Phun tshogs
’od zer) im 19.Jahrhundert angefertigt worden ist.

Wahrend des Goyo Tsam probierten die Ménche die Masken an und iiberpriiften
ihre Passform. Die Masken und Roben wurden am nédchsten Tag wdhrend des Dotor
Tsam geweiht. Die Weihung der Masken macht sie bereit, als tempordrer Wohnort
der Gottheiten zu dienen.?® Auch diese Phase des Tsam fand unter Ausschluss der
Offentlichkeit statt, allerdings wurden der Autorin Batmunkh Fotos zur Verfiigung

198 Ngag dbang blo bzang rgya mtsho: Fol. 35r3.

199 Bei der Meditation handelt es sich um den ,,Prozess der Erzeugung* (tib. bskyed rim), der in
den ,,vier Phasen der Aufwartung und der Evokation® (tib. bsnyen sgrub lag bzhi) standardisiert
worden ist, s. hierzu Beyer 1978: 106-107, sowie, fiir das Guhyasamajatantra, Wayman 1977:
156-163; vgl. auch Rigzin 1986: 142.

200 Eine Abbildung der Gottheit findet sich im Bris sku mthong ba don ldan, s. Willson/Brauen
2000: 207, Abbb. 508.

201 Das Ritual ist von Majer/Teleki 2014: 26-29 ausfiihrlich dokumentiert worden.

202 Diesen Begriff benutzte Lama Ulambajar.

203 Ab 1916 wurde der Khiiree-Tsam in diesem Tempel aufgefiihrt.

204 Otgonsuren 2011: 46.

205 Thingo 1982: 356.



654 —— Karénina Kollmar-Paulenz und Mungunchimeg Batmunkh DE GRUYTER

gestellt sowie ein Interview mit dem fiir die Offentlichkeitsarbeit des Klosters verant-
wortlichen Churalyn Lama Batsajchan gewahrt.

Ein wichtiger Teil der Vorbereitungsphase des Tsam ist der Konsekration
(mong. adistid, khalkh-mong. adis, tib. byin rlabs) der Ritualgaben und anderer
Opfergaben sowie der Roben und Masken gewidmet. Die letztgenannten wurden
zu beiden Seiten des Altars und in den Regalen hinter dem Altar im Tempel
aufgebaut, die Opfergaben auf Tischen vor dem Altar aufgeschichtet und durch
einen schwarzen Vorhang den Blicken der Tempelbesucher entzogen. Die
Ritualgaben galten den im Tsam auftretenden grossen Schutzgottheiten. Ein
Tisch im Zentrum wurde mit einem Stiick Stoff bedeckt, das ein Tiger- oder
Leopardenfell symbolisieren sollte. Auf dieses Tuch wurde am ersten Tag des
wInneren Tsam“ der Sor gestellt. Auf einem weiteren, mit einem schwarzen Tuch
bedeckten Tisch wurde in einer dreieckigen schwarzen Kiste?®® das Liriga pla-
ziert. Die Kiste wurde ebenfalls mit einem schwarzen Tuch bedeckt.

4.2 Der Dotor Tsam (,,Innerer Tsam*)

An den drei Tagen vor dem ,Ausseren Tsam“ wurden der Zagar, die Mandala-
Residenz des Erlig nom-un gayan, hergestellt, und der Dotor Tsam aufgefiihrt. Zwei
riesige Thangkas wurden im Klosterhof aufgehdngt, von denen das linke den
Medizinbuddha ManaPP® (tib. sMan bla), das rechte die weisse Tara, Cayan dara
eke (tib. sGrol ma dkar mo) abbildete.”® Die Rezitationen im Tempel begannen
schon am frithen Morgen mit bla ma‘i mchod pa, der Opferdarbringung an den
Lama.”® Es folgten bgegs gtor, das gTor ma-Opfer fiir die bGegs, die Hindernisse
hervorbringenden Damonen, und Textrezitationen fiir den Yi dam Yamantaka
sowie fiir die fiinf Schutzgottheiten Gombo (Schwarzer Mahakala), Gongor
(Weisser Mahakala), Ochin tenger (Sri Devi), CojZil (Yama) und Jamsran (ICam
sring), die im Tsam auftreten. Schliesslich lud der Covombo (tib. mchod dpon),
der die Opferzeremonie leitete, Yama und Yamantaka ein. Wahrend der Rezitation

206 Tib. brub khung. Zu ihrer Symbolik s. Beyer 1978: 312.

207 Im Mongolischen auch Otocdi oder Oto¢i Manal genannt.

208 Majer/Teleki 2014: 39 geben an, dass statt des Medizinbuddhas ein Buddha namens
Senggera auf dem einen Thangka abgebildet war. Den Namen haben wir im Bris sku mthong
ba don ldan nicht belegt gefunden. Wahrscheinlich ist Senggera eine andere Bezeichnung von
Arsalan dayutu (tib. seng ge sgra), einer Form des Avalokita. Die im Klosterhof aufgehédngten
Thangkas variieren von Jahr zu Jahr (miindliche Auskunft von Lama Jamdamsiirén,
Telefongesprach vom 20.12. 2014).

209 Bei den dGe lugs pa wird vorzugsweise das vom 1. Panchen Lama Blo bzang chos kyi rgyal
mtshan (1570-1662) verfasste bla ma’i mchod pa rezitiert, eine Ubersetzung mit Kommentar gibt
Lopez 2007: 282-292.



DE GRUYTER Der mongolische Maskentanz (Tsam) == 655

des ICags mkhar chos rgyal-Textes fand der Dotor Tsam statt. Er wurde 2009 in
Dashchoilin an drei aufeinander folgenden Tagen aufgefiihrt.”® Der Dotor Tsam
fand im Tempel statt, zwischen den beiden Reihen der Ménchssitze. Er wurde
begleitet von der Musik der mit einem gebogenen Schlegel (mong. dokiyur, khalkh-
mong. dochiur, tib. mga Icags) geschlagenen grossen Trommel (mong. kenggerge,
khalkh-mong. chengereg, tib. mga), dem grossen Becken (mong. ¢ang, khalkh-
mong. can oder sélnén, tib. sil snyan),”! der Handtrommel damar (aus skt.
damaru, tib. da chung), der Glocke (mong. gonggo, khalkh-mong. chonch, tib. dril
bu), der Knochentrompete (mong. yangdang biiriy-e, khalkh-mong. gandan biiréé,
tib. rkang gling)®® und der Muscheltrompete (mong. fayan labai/biiriy-e labai,
khalkh-mong. cagaan biiréé/dun biirée, tib. dung dkar). Jedes Mal tanzte nur ein
einziger Tanzer. Der erste Dotor Tsam begann am 28. Juli um sieben Uhr morgens
mit der Weihung der Masken und Roben der Tédnzer. Die Gesgiii (tib. dge skyos), die
fiir die Disziplin zustindigen Lamas, und zwei Bisgiiiir™®™" (die Lamas, die die
,»Oboe“,”* mong. biskigiir, khalkh-mong. bisgiiiir, tib. rgya gling, blasen), holten
den Tinzer, der den Sanag, den Schwarzhut-Tanzern, angehért, ab. Die drei an den
einzelnen Tagen nacheinander auftretenden Tanzer, der Argamba, der SérZimba, d.
h. der Lama, der fiir sérzim (aus tib. gser skyems, mong. serjim), das ,,goldene
Libationsopfer®, verantwortlich ist, sowie der Cambon, trugen dhnliche dunkel-
blaue, weitdrmelige Gewédnder, die mit Flammenomamenten, Totenschiddeln und
dem Donnerkeil (tib. dor je) verziert waren. Auf dem Kopf trugen sie einen
schwarzen Hut mit einer breiten Krempe, dhnlich den Schwarzhut-Téanzern. Der
Hut war mit den tantrischen fiinf Schddeln und einer goldenen Flammenaureole
geschmiickt. An beiden Seiten hingen schwarze Bander (mong. gar-a sacay/Cacay,
khalkh-mong. char cacag) herab. Die Gesichter der Tanzer waren auf beiden
Wangen und auf der Nasenspitze mit schwarzen Punkten bemalt. Diese Punkte
sollen aus der ,,Asche eines Leichnams®“ (tib. thal chen gyi tshom bu) gewonnen
sein respektive diese symbolisieren, wie es im ’Chams yig des 5. Dalai Lama
heisst.”® In der rechten Hand hielten sie den Ritualdolch (mong. purba) und in
der linken die Schddelschale, die symbolisch mit Blut gefiillt war. Ausserdem
waren sie mit den Paraphernalia der tantrischen Schutzgottheiten, einer aus
Knochen hergestellten Halskette und einer Schiirze, geschmiickt.

210 Die ersten beiden Tage konnten gefilmt werden.

211 Auch sbug ’chal genannt; zu ihnen s. Scheidegger 1988: 59-65.

212 Scheidegger 1988: 23-25.

213 Mong. biskigiirci.

214 Ubersetzungen dieses Musikinstrumentes variieren von ,,Schalmei“ (z. B. Pegg 2001: 150)
tiber ,,Oboe“ bis zu ,Trompete“. Der Klang dieses Blasinstrumentes entspricht keinem dieser
Musikinstrumente, unsere Ubersetzung erfiillt daher lediglich heuristische Zwecke.

215 Ngag dbang blo bzang rgya mtsho: Fol. 15r2.



656 =—— Karénina Kollmar-Paulenz und Mungunchimeg Batmunkh DE GRUYTER

Am 28. Juli trat der Argamba als Tanzer auf. Sein Tanz diente dazu, die
Feinde der buddhistischen Lehre herbeizuzitieren und in das Liriga®® zu ban-
nen, das er auf dem Hohepunkt seines Tanzes rituell mit dem purba, seinem
Ritualdolch, zerstérte. Das in seinem Gefdngnis, der schwarzen dreieckigen
Kiste, befindliche Liriga war zuvor hinter dem schwarzen Vorhang hervorgeholt
und auf einem Kkleinen Tisch, unter dem eine Tigerhaut ausgebreitet worden
war, neben dem Tempeleingang platziert worden. Unter der Rezitation von
Dharanis zerschnitt der Argamba symbolisch das Liriga, indem er immer wieder
mit dem phur pa unter dem Tuch, das das Liriga vor den Blicken verbarg,
Schneidebewegungen durchfiihrte. Zuvor jedoch waren ihm im Tanz von den
TachilC, den Lamas, die fiir die Opferungen verantwortlich waren, nacheinander
die ,,zehn Waffen“?" iiberreicht worden, unter ihnen Haken (mong. temiir yog-a,
khalkh-mong. ZagZii, tib. Icags kyu), Schlinge (mong. ¢elme, khalkh-mong. sha-
vag, tib. zhags pa) und eiserne Kette (mong. temiir ginji, khalkh-mong. Zagdog,
tib. Icags sgrog). Auch sie hatten sich hinter dem schwarzen Vorhang befunden
und waren nun ebenfalls, von einem schwarzen Tuch bedeckt, auf einem am
Eingang des Tempels befindlichen Tisch bereitgestellt. Sie dienen dazu, die als
Damonen vorgestellten ,feindlichen Kréfte und Hindernisse® (tib. dgra bgegs)™®
herbeizurufen, sie zu fesseln und gefiigig zu machen. Die rituelle Zerstorung des
Liniga wird im ’Chams yig des 5. Dalai Lama als bsgral ba, ,,Befreiung®, bezeich-
net,”® im Khiiree-Tsam heisst sie Linga évdéch, ,das Linga zerstéren“.”® Der
phur pa als Emanation der Gottheit zerstort alle in das Lirnga gebannten negati-
ven Qualitdten, wahrend sein Bewusstsein durch den phur pa befreit wird und in
das Sukhavati-Buddhafeld eingeht.”** Anschliessend soll dem *Chams yig zufolge
das ,,Befreiungsopfer” (tib. bsgral mchod) folgen, wahrenddessen Teile des Liriga
den zuvor herbeigerufenen Gottheiten geopfert werden. Der Argamba tanzte mit
der dreieckigen Kiste in seinen Handen zu dem schwarzen Vorhang und legte
die Uberreste des Liriga vor den Sor, mit dem zusammen sie am Ende, nach dem
Abschluss des offentlich aufgefiihrten Gadaa Tsam, verbrannt werden.

Der zweite Dotor Tsam begann am 29. Juli um 7 Uhr morgens und dauerte
bis 17 Uhr am Nachmittag. Der Ablauf glich dem des Vortags, der Tanzer war
jedoch diesmal der SérZzimba. SérZim gehort zur Verehrung der Schutzgottheiten.
In tibetischen Regionen besteht es oft aus Chang, dem tibetischen Bier, das mit

216 Ein Linga aus Teig, tib. zan ling, mong. baling liriga.

217 Sie werden bei Majer/Teleki 2014: 35-36, aufgelistet.

218 Kohn 2001: 74.

219 Ngag dbang blo bzang rgya mtsho: Fol. 23v3.

220 Vgl. auch das Lingga ebdekii ungsily-a-yin sudur in Erdeni 1997: 352-355.
221 Marko 1994: 145 und Cantwell 1997: 114.



DE GRUYTER Der mongolische Maskentanz (Tsam) == 657

Getreide vermischt wird, hier bestand es aus Archi, dem aus gesduerter Milch
hergestellten Schnaps.”?

Der dritte Dotor Tsam begann am 30. Juli, dem Tag der Auffiihrung des
»Ausseren Tsam“, um Mitternacht. An diesem Tag wurden dieselben Texte wie
zuvor rezitiert und der ,Innere“ und der , Aussere® Tsam wurden nacheinander
aufgefiihrt. Daher begannen die Zeremonien schon in der Nacht. Der Tdnzer des
Dotor Tsam war diesmal der Cambon Altanchujag. Der Dotor Tsam endete wie
zuvor mit der rituellen Totung des Linga (Abb. 2). Am Ende des Gadaa Tsam
wurden Liriga, Sor und Zaqar rituell verbrannt.

Abbildung 2: (von links nach rechts) Argamba, Sérzimba, Cambon am Morgen des 29.7. 2009
nach dem 3. Dotor Tsam.

4.3 Der Gadaa Tsam (,Ausserer Tsam*)

Noch wahrend der Dotor Tsam im Tempel aufgefiihrt wurde, wurden vor dem
Tempel, im Klosterhof, die Vorbereitungen zur Durchfiihrung des Gadaa Tsam,
des ,,Ausseren Tsam*, getroffen. Zuerst wurde der Platz vor dem hinteren runden
Tempel von Dashchoilin gereinigt. Anschliessend zeichnete ein Mdnch sieben
konzentrische Kreise mit Kreide auf den Boden (Abb. 3).”2 Der innerste Kreis ist
der Zagar tig, der ,,Zagar-Kreis“, in dem ein gelber Baldachin errichtet wurde, in

222 Auskunft von Lama Jadamsiirén (Telefongesprach vom 4.1.2015). Zur Herstellung von Archi
s. Schubert 1971: 174-175.
223 2009 war dies der Pressesprecher des Klosters, Batsajchan.



658 =— Karénina Kollmar-Paulenz und Mungunchimeg Batmunkh DE GRUYTER

Abbildung 3: Die Tanzflache wird prdpariert.

dem spiter Zagar, Sor und Liriga auf einem Tisch platziert werden. Es folgte ein
so genannter ,Leerkreis“ (ich tig). Der dritte Kreis, in dem der Cambon tanzt,
heisst cambon tig, ,,Cambon- Kreis“. An ihn schloss sich als vierter Kreis wieder
ein ,Leerkreis“ an. Im fiinften Kreis, dem bag tig, ,Maskenkreis“, traten die
Maskentdnzer auf. Auf den anschliessenden ,Leerkreis“ folgte als siebter und
dusserster Kreis der Sanag tig, der ,Kreis der Sanag”, der Schwarzhut-Tanzer.?*
Um die Kreise wurde ein Viereck gezeichnet, an dessen Seiten und Ecken spater
fiinfzehn Standarten der Hiiter der Himmelsrichtungen aufgestellt wurden. Der
Tanzplatz wurde so zum Mandala transformiert, in das spdter die
Schutzgottheiten einzeln eintraten.””® Der Baldachin im innersten Kreis stellte
dabei den Palast des Erlig nom-un qayan dar. Zur linken Seite des Tanzplatzes
wurde ein blaues Zelt errichtet fiir die den Tsam begleitenden Musiker. Zwei
weitere Zelte fiir ranghohe Lamas und Gé&ste wurden zur Rechten des
Tanzplatzes aufgestellt. Der Gadaa Tsam begann um die Mittagszeit am 30. Juli,
angekiindigt mit Glockenschldgen vom Biiréénij Sat (mong. biiriye-e-yin Satu), der
holzemen Plattform vor dem Tempel, von der die Mdnchsgemeinschaft zur
Versammlung gerufen wird.

Circa zehn Minuten nach der Errichtung des gelben Baldachins traten die
beiden Chochimoj, die ,Herren des Leichenplatzes“, aus dem Tempel. Sie
umrundeten die sieben Kreise von aussen, bewegten sich jedoch innerhalb des

224 Forman/Rintschen 1967: 106, geben ein Diagramm der Kreise. Majer/Teleki 2014: 39 geben
eine andere Anordnung der Kreise, hier Gangaa 2003 folgend.
225 Zur Transformation des Raums in eine sakrale Sphére beim ’Chams s. Schrempf 1994.



DE GRUYTER Der mongolische Maskentanz (Tsam) = 659

gezeichneten Vierecks. Dann kehrten sie zum Tempel zuriick und stellten sich
links und rechts von der Tempeltiir auf. Nach einiger Zeit kamen die hoch-
rangigen Lamas und die Musiker aus dem Tempel heraus und setzten sich auf
ihre Pldtze. Zwei Mdnche postierten sich rechts vor der Tempeltiir. Wahrend des
Tsam bliesen sie jedes Mal, wenn eine neue Gottheit erschien, ihre ,,Oboen“,
bisgiiiir.?® Zur Rechten der Tiir standen zwei weitere Ménche mit einem
fiinffarbigen Seidenband (mong.yandar, khalkh-mong. jandar, tib. g’vab
dar),””” deren Aufgabe es war, die Gottheiten mit winkenden Bewegungen des
Seidenbandes in das Mandala einzuladen. Die Zuschauer selbst hielten sich an
den drei offenen Seiten des Platzes auf, sie waren durch ein mit blauen Khadag
geschmiicktes Seil von der Tanzflache getrennt. Eine Reihe einfacher, um den
Platz aufgestellter Holzbdnke standen ihnen zur Verfiigung. Zuschauer, die
keinen freien Platz gefunden hatten, standen (Abb. 4).

Abbildung 4: Das Publikum des Gadaa Tsam.

Anschliessend betraten die fiinfzehn Hiiter der Himmelsrichtungen (mong. jiig-i
tedkikii sakiyulsun, khalkh-mong. sachiulsan, tib. phyogs skyong)*® den Tanzplatz

226 Pegg 2001: 155 sagt, dass der Einzug der Tsam-Tdnzer von einer Gandan biiréé begleitet
wird.

227 Bod rgya tshig mdzod chen mo 1985: 2615, s.v. g’yab dar.

228 Nach dem Bod sog rgya gsum gyi shan sbyar tshig mdzod chen mo 2001: 985 (freundliche
Auskunft von Prof. Dr. Klaus Sagaster) entspricht dem tib. phyogs skyong das mongolische jiig-i
tedkikii sakiyulsun. In der khalkh-mongolischen Sprache hat die Autorin Batmunkh allerdings
stets nur den Terminus sachiulsan gehort.



660 — Karénina Kollmar-Paulenz und Mungunchimeg Batmunkh DE GRUYTER

und stellten sich mit ihren Standarten an den vier Eckpunkten und an den Seiten
des Platzes auf. In tibetischen ’Chams-Tanzen, mit Ausnahme des ’Chams von
bKra shis lhun po, tauchen sie selten auf.”® Der 5. Dalai Lama beschreibt in
seinem ’Chams yig lediglich den Auftritt der vier Lokapala.”® Nun wurde der Tisch
unter den Baldachin gestellt und die beiden Opferlamas brachten aus dem Tempel
Linga, Sor und Zagar, die auf dem Tisch platziert wurden. Der Zeitpunkt der
Platzierung war zuvor von den Klosterastrologen bestimmt worden. Der Sor im
Tsam von 2009 bestand nicht wie der von Forman/Rintschen 1937 beschriebene
aus Teig, sondern aus Holz und war von oranger Farbe (Abb. 5). An seiner Spitze
waren ein aus Teig geformter Totenschddel und ein blauer Halbvajra angebracht,
darunter ein Bild von OcCirvani, das in einem kleinen goldenen Rahmen befestigt
war. Die drei Teile des Sor wurden von Schniiren, die menschliche Eingeweide
symbolisieren, zusammengehalten. In seinem Inneren befanden sich ein dreieck-
iger balin und die Uberreste des Liriga aus Teig. In den Sor waren zuvor alle
negativen Kréfte hineingebannt worden, die durch seine Zerstérung im Feuer
beseitigt werden. Der Einzug des Sor war von der Musik der grossen Becken
begleitet.>! Der schwarze Zagar war rund”” und bestand aus insgesamt sieben
Schichten (Abb. 6). Auf sie waren kleine, aus Teig geformte menschliche Figuren

Abbildung 5: Sor.

229 Nebesky-Wojkowitz 2007: 80.

230 Ngag dbang blo bzang rgya mtsho: Fol. 4v4, hier phyogs dpon bzhi genannt.

231 Helffer 2004: 94-96.

232 Das runde Fundament bestand aus schwarzem Metall und wurde wieder verwendet.



DE GRUYTER Der mongolische Maskentanz (Tsam) =—— 661

Abbildung 6: Zagar.

mit Holzstdben gesteckt, und Schniire, die menschliche Eingeweide darstellten,
waren um den Zagar gewunden. Gekront wurde er von einem Totenschédel. Unter
dem Baldachin nahm auch der Liinnemba (von tib. rlung bsnyen pa), der
»Windberuhiger“, Platz. [hm oblag es, den Sor und die anderen Opfergaben vor
Naturgewalten wie Sturm und Hagel zu beschiitzen. Anschliessend traten drei
Tanzer auf. Zwei waren die Helden (mong. bayatur, khalkh-mong. baatar, tib. dpa‘
bo) Biivejbaatar’ und SiZerbaatar, die den Sor vor dem dritten Tanzer, der einen
Raben verkérperte, beschiitzten. Der nach dem Sor schnappende Rabentinzer™*

233 Es gibt ein Epos mit einem Helden dieses Namens, Qatan biibei bayatur, ,Der feste Held
Biibei“, s. Heissig 1994: 389. Den Hinweis auf dieses Epos verdanken wir Prof. Dr. Klaus Sagaster.
234 Vgl. seine prominente Darstellung im Tsam-Gemélde von Damdinsiiren aus dem Jahr 1966
im Zanabazar Museum of Fine Art in Ulaanbaatar. Vgl. auch die Abbildungen der Tsam-Figuren



662 —— Karénina Kollmar-Paulenz und Mungunchimeg Batmunkh DE GRUYTER

spielt wohl eine &hnliche Rolle wie der tibetische glud ’gong, eine Art
,Siindenbock® (mong. joliy).” Die drei Tanzer hielten sich wiihrend der gesamten
Auffiihrung im zweiten Kreis auf.

Nun traten zwei Tdnzer in Hirsch- und Biiffelmasken auf. Obwohl sie im
Tsam die Rolle der Boten des Erlig nom-un gayan innehaben, werden sie
Nebesky-Wojkowitz zufolge in keinem der Sadhanas, die Yama gewidmet sind,
erwidhnt.>® Der Hirsch und der Biiffel vollfiihrten einen schnellen und wilden
Tanz, der die Feinde der Lehre erschrecken und vertreiben sollte.?” Nach
Beendigung ihres Tanzes trat Chasin Chan zusammen mit acht Knaben auf
(Abb. 7).”® Wihrend er in der Auffiihrung von 1937 die Aufgabe hatte, die
auftretenden Gottheiten zu empfangen, kam ihm diese Aufgabe 2009 nicht zu.
Chasin Chan und die acht Knaben setzten sich auf eine Bank an der rechten
Seite des Tanzplatzes. Anschliessend traten zwei friedliche Gottheiten auf,

Abbildung 7: Chasin Chan und seine Begleiter.

235 Nebesky-Wojkowitz 2007: 81-82; vgl. auch Richardson 1993: 61-71.

236 Nebesky-Wojkowitz 2007: 78.

237 Im Erdeni Zuu-Tsam trat der Hirschtdnzer ebenfalls auf. In seinem Tagebuch widmet ihm
Kotwicz einen ldngeren Eintrag: ,,A small, wild stag, very movable. He is a fearsome servant of
all deities, very powerful [...].“ (Bareja-Starzynska 2012: 184).

238 Majer/Teleki 2014: 44 berichten, dass ChaSin Chan ,with his six sons“ schon nach dem
Auftritt der beiden Helden und des Raben auf dem Tanzplatz erscheinen. Leider wird aus ihrer
Schilderung nicht klar, welchem Jahr diese Reihenfolge zugeordnet ist. Chasin Chan wurde, wie
Majer/Teleki (ebenda) mitteilen, von den Monchen des Klosters mit dem Kangxi-Kaiser
identifiziert.



DE GRUYTER Der mongolische Maskentanz (Tsam) = 663

Gongor, Mahakala in seiner weissen Erscheinungsform, und Namsrai, die
Reichtumsgottheit VaiSravana und zugleich Hiiter der nordlichen Weltgegend.
Nach ihrem Abgang kamen die beiden Gugor auf die Tanzfldache. Beide trugen
rote Masken, und auch die Kleidung eines Tdnzers war rot, die des anderen blau.
Vielleicht haben die beiden Gugor des Khiiree-Tsam von 2009 Elemente der
beiden Luba von 1937 aufgenommen, die ebenfalls rot- und blaubekleidet auf-
getreten waren. Die Gugor tanzten im bag tig, dem ,,Maskenkreis“, dann begaben
sie sich zum Durchgang und warteten dort auf Jamsran. Die beiden Gugor
fungierten also als Begleiter des Jamsran, eine Rolle, die 1937 Rigbilkhamo und
Ldtschansrogdak einnahmen®® und in anderen Jahren, wie Majer/Teleki berich-
ten, wohl auch heute noch einnehmen.?*® Jamsran, der ,zornvolle rote
Beschiitzer” (mong. dogsin ulayan sakiyulsun, khalkh-mong. dogsin ulaan sach-
ius),”! erschien unter der Begleitung kriegerischer Musik. Seine Maske war
besonders beeindruckend, da sie aus einer Vielzahl von roten Korallen gefertigt
war. Auch seine Kleidung war in Rot gehalten. Die Gugor begleiteten Jamsran
nicht nur zu seinem Platz auf dem Tanzfeld, sondern tanzten auch mit ihm in
langsamen, erhabenen Tanzschritten. Nach ihrem Abgang trat die GO6ttin
Lchamo®? zusammen mit einer Begleitung®® auf. Beide trugen blaue Masken,
die mit drei Pfauenfedern geschmiickt waren. Sie fiihrten ihren Tanz mit patheti-
schen, Furcht gebietenden Gesten und Bewegungen auf, die die Vernichtung der
unsichtbaren Feinde der Lehre symbolisieren sollten, die durch Beschwérungen
zuvor in den Tanzkreis gerufen worden waren.

Anschliessend kamen zwei Adsar auf den Tanzplatz. Zusammen mit dem
Weissen Alten sorgten sie fiir etwas Entspannung zwischen den Auftritten der
Schutzgottheiten. Sie tanzten einen langsamen Tanz, sich im Uhrzeigersinn
drehend. Nachdem sie den Platz verlassen hatten, trat der Weisse Alte auf und
unterhielt mit seinen komo6diantischen Einlagen die Zuschauer. Léwen traten im
Tsam von 2009 nicht auf.

Der Tsam ndherte sich nun langsam seinem Hohepunkt. Wahrend der
Weisse Alte in Begleitung der beiden Adsar um den Platz lief und Siissigkeiten
an die Zuschauer verteilte, trat der Cambon hinaus auf den Tanzplatz, wo er in
dem ihm zugeordneten Cambon-Kreis an ein- und derselben Stelle vor dem

239 Forman/Rintschen 1967: 118-119.

240 Majer/Teleki 2014: 48.

241 Zu ihm s. Erdeni 1997: 87-88. Der innermongolische Name lautet hier Jamsiiriing.

242 7u Lchamo als Gefdhrtin von Jamsran s. Syrtypova 2003: 108.

243 Beide Gestalten waren dusserlich nicht voneinander zu unterscheiden. Es ist daher anzu-
nehmen, dass beide die Lchamo darstellten. Das Auftreten in Paaren kommt auch in tibetischen
’Chams-Auffithrungen vor, so in Spituk in Ladakh, wo ,,a pair of dPal ldan Lha mo perform the
dance of the female dharmapala®“ (Marko 1994: 141).



664 =—— Karénina Kollmar-Paulenz und Mungunchimeg Batmunkh DE GRUYTER

Abbildung 8: Die Schwarzhut-Tanzer.

Eingang zum Platz tanzte. Nun trafen auch die einundzwanzig Schwarzhut-
Tanzer (mong. Sanag, tib. zhva nag) ein (Abb. 8). Sie tanzten, Dharanis rezitie-
rend und um ihre eigene Achse kreisend, zsammen mit dem Cambon im
Cambon-Kreis rund um den Platz. Nach diesem wirbelnden Tanz vetliessen sie
den Kreis und jeder setzte sich auf einen Stuhl innerhalb des Tsam-Vierecks.
Wihrend sich die Schwarzhut-Tdnzer ausruhten, kam der Weisse Alte mit der
Verteilung seiner Gaben zu einem Ende und segnete die Zuschauer.

Die nach Erlig nom-un gayan wohl wichtigste Schutzgottheit, der schwarze
Mahakala, kam nun auf den Tsam-Platz. Im Gegensatz zum Khiiree-Tsam vor
1937 trat er 2009 nicht zusammen mit seinen vier Begleitern auf.”** An ihn
schloss sich direkt die Hauptfigur des Tsam an, Erlig nom-un gayan (Abb. 9).
Sein Kommen wurde durch die Musik von Biiréé und Bisgiiiir angekiindigt. Er
tanzte fast zwanzig Minuten mit langsamen Tanzbewegungen an derselben
Stelle wie zuvor der Cambon. Alle bisher aufgetretenen Tdnzer traten nun in
umgekehrter Reihenfolge wieder auf den Tsam-Platz hinaus und tanzten, den
Platz umrundend, mit ihm zusammen. Wihrend dieses Tanzes verteilte Chasin
Chan mit seinen Knaben Siissigkeiten unter den Zuschauern und segnete sie mit
seiner langen Gebetskette. Schliesslich liessen sich Mahakala und Erlig nom-un
gayan auf zwei Stithlen nahe beim Zugang zur Tanzflache nieder.

Nun begann die letzte Phase des Tsam. Der Cambon zerstiickelte unter dem
gelben Baldachin zum letzten Mal das Liriga. Anschliessend wurde das Linga in

244 Auch Majer/Teleki 2014: 50 dokumentieren den Auftritt der vier Begleiter, allerdings
erfahren wir nicht, in welchem Jahr oder Jahren die vier Begleiter auftraten.



DE GRUYTER Der mongolische Maskentanz (Tsam) = 665

Abbildung 9: Erlig nom-un gayan.

seiner Papierform, als ,Papier-Linga“, Soglin (aus tib. shog ling) verbrannt.
Wihrend die Schwarzhut-T#nzer ihren Tanz unterbrachen, verliess der Cambon
die konsekrierte Tanzfliche und tanzte zu der Feuerstelle (mong. tuly-a, khalkh-
mong. tulga),®® die sich schrig gegeniiber dem Zugang zum Tanzplatz ausserhalb
des Mandala hinter den Zuschauern befand und iiber der ein Kessel mit geschmol-
zener Butter hing. Begleitet wurde er vom Gesgiii und vom Tachil¢. Die geschmol-
zene Butter entfachte er mit einer Opfergabe aus Alkohol?*® zu einer Stichflamme.
Der Tachil¢ hielt nun das Papier-Liriga, das am Ende eines langen Holzstockes
befestigt war, in die Stichflamme (Abb. 10). Tanzend bewegte sich der Cambon
anschliessend zum Baldachin in der Mitte des Tanzplatzes zuriick. Wahrend dieser
Handlung rezitierten die Tsam-Tdnzer ununterbrochen Dharanis.

Einige Zuschauer,”* die an diesem Tag als Ogldgijn ezed, ,,Gabenherren®, fiir
die Verkostigung der Ménche aufgekommen waren, ergriffen nun Zagar und Sor
und trugen beide unter Begleitung der Tsam-Tanzer und der iibrigen Zuschauer
aus dem Kloster heraus zu einem zuvor vorbereiteten Scheiterhaufen, dem Sorijn
ovoochoj, ,Hiitte des Sor (mong. ugiyadasun-u niike, tib. gtor khung, ,.gtor ma-
Loch®), der wie 1937 die Form eines Zeltes hatte (Abb. 11). In seine Offnung
wurden nun unter der Leitung des Sorijn Lama der Daldalaqu niike (tib. brub

245 Der traditionelle drei- oder vierfiissige Herd in der mongolischen Jurte.

246 Als Libationsopfer (serZim).

247 Majer/Teleki 2014: 55 berichten, dass der Sor von den beiden fiir die Opfer zustdndigen
Lamas (den Tachil¢) getragen wurde. Laien nahmen in der von Majer/Teleki beobachten
Verbrennung von Zagar und Sor keine Funktion ein.



666 =— Karénina Kollmar-Paulenz und Mungunchimeg Batmunkh DE GRUYTER

Abbildung 11: Die Verbrennung von Liriga, Sor, und Zagar.

khung), der dreieckige Behilter fiir Linga, Sor und Zagar geworfen und ver-
brannt. Anschliessend kehrten die Tdnzer ins Kloster zuriick und zogen ihre
Masken und Roben aus. Der Aussere Tsam war nun beendet.?*®

Ein Vergleich mit dem von Forman/Rintschen geschilderten Ablauf des
Khiiree-Tsam, dem im Jahr 2003 beobachteten Tsam im Dashchoilin-Kloster

248 Am Abend beschloss die Ménchsgemeinschaft den Tsam mit einem Dankopfer im Tempel,
s. Majer/Teleki 2014: 58.



DE GRUYTER Der mongolische Maskentanz (Tsam) =—— 667

sowie mit der von Majer/Teleki gegebenen Schilderung zeigt, dass sich jede
Tsam-Auffiihrung durch Unterschiede in den auftretenden Personen und in der
Reihenfolge ihres Erscheinens auszeichnet. Die folgende Tabelle verdeutlicht die

mitunter erheblichen Unterschiede:

Forman/Rintschen 1937%4°

Majer/Teleki 201425°

Batmunkh 2009

2 Helden
2 Chochimoi

Rabe

Argamtschi?®?

2 Gugor, begleitet von Chashin-Chan
mit 8 Knaben

2 Luba

2 Shindd

8 Dundshadma

Hirsch und Biiffel

Gongor und Namsrai

Otschirvani und Sendunme

8 Ditokdshad

Rigbilkhamo und Létschansrogdak?34

Dschamsaran

Tschadrabala, Dsanamidra, Dagiradsa,
Drakschad

Lhamo

Machakala

4 Herren der Gegend
4 Adsar

Der Weisse Alte

4 Lowen

Tschambon

21 Schunag
Dsamudi

Erlik Nomun-chan

2 Chochimoj
2 Helden, Rabe

Chasin Chan mit 6 Knaben
15 Hiiter der Himmelsrichtungen
4 Territorialgottheiten?*?

Argamba

Hirsch und Biiffel

Gongor und Namsraj
Rigbi Ichamo und Lajchan
Jamsran

Lcham?*?

Candra bala, Zina midra, Daggi raZa,
Daragg€id

Mahakala

2 Adsar

Der Weisse Alte

Der Lowe

21 Sanag, unter ihnen Cambon,
Argamba, SérZimba

Zamundi

CojZo/Erlig nomun chan

2 Chochimoj

15 Hiiter der
Himmelsrichtungen
2 Helden, Rabe
Hirsch und Biiffel
Chasin Chan mit 8
Knaben

Gongor und Namsrai
2 Gugor

Jamsran

Lchamo mit 1 Begleitung
2 Adsar

Der Weisse Alte
Cambon

21 Sanag
Mahakala
Erlig nom-un gayan

249 Die Namen in der Spalte werden in der von Forman/Rintschen benutzten Umschrift gegeben.
250 Leider ist in der sehr ausfiihrlichen und griindlichen Darstellung von Majer/Teleki unklar,
auf welches Jahr sich ihre Angaben jeweils beziehen. Sie haben in den Jahren 2004 und 2005
sowie 2009-2013 an den Tsam-Auffithrungen in Dashchoilin als Zuschauer teilgenommen (Majer/
Teleki 2014: 4). Gerade wegen der offensichtlichen Divergenzen in den einzelnen Auffithrungen
wiére es interessant gewesen zu erfahren, welche Figuren in welchem Jahr auftreten.

251 Identisch mit Argamba bei Majer/Teleki und Batmunkh.

252 Identisch mit den ,,4 Herren der Gegend“ bei Forman/Rintschen.

253 Etwas abweichende Aussprache von Lchamo.

254 Identisch mit Lajchan bei Majer/Teleki.



668 =— Karénina Kollmar-Paulenz und Mungunchimeg Batmunkh DE GRUYTER

Der offentliche Teil des Khiiree-Tsam von 2009 dauerte vier Stunden.
Wesentlich weniger Tdnzer als 1937 traten auf, was insgesamt zu einer
Verkiirzung der Auffiihrungszeit fiihrte. Diese Tendenz findet sich auch in exil-
tibetischen Gemeinschaften.”> Inwiefern die Ténzer selbst auch schneller tanz-
ten, ein Phdanomen, das im tibetischen ’Chams schon vor 1959 in Tibet festge-
stellt wurde,>® konnte nicht eruiert werden.

Die Auffiihrung eines Tsam ist teuer. Generell obliegt die Finanzierung eines
solchen Ritualtanzes dem Kloster, aber auch Laien kénnen als Sponsoren,
»,Gabenherren“ (skt. danapati, tib. yon bdag, mong. églige-yin ejen, khalkh-
mong. 0glogijn ezen), einen Tsam finanziell ausrichten. Die Kosten des Khiiree-
Tsam von Dashchoilin wurden 2009 aus dem tédglichen Spendenaufkommen
gedeckt, wie der Khambo Lama auf Nachfrage mitteilte. Im Tsam von 2009
konnten die Sponsoren aktiv partizipieren, indem sie Sor und Zagar am Ende
des Gadaa Tsam zum Verbrennungsplatz trugen. Die Einbindung von Laien in
diese Aktivitdten ist eher ungewdhnlich.

5 Der Tsam heute: Zwischen religioser
Inszenierung, Theaterauffithrung und
Touristenattraktion

In seiner Zusammenfassung des vom 5. Dalai Lama begonnenen und von ihm
selbst fertig gestellten Handbuchs iiber den °’Chams beklagt sich der
Schlussredaktor dGe steng bla ma Byams pa kun dga‘ ’byung gnas iiber angeb-
liche Tendenzen, den ’Chams als unterhaltendes Spektakel aufzufiihren:

Heutzutage sind da jene, die, da sie die Praktiken der Geheimen Mantras nicht kennen und
anscheinend um eine Mahlzeit [zu erhalten], einen willkiirlich ausgedachten ’Chams
vorfiihren und so den anderen den Kopf verdrehen. Daher rutschen gewohnliche Worte
heraus, die suggerieren, der ‘Chams sei wie ein Schauspiel und ein Spiel, [aber] das ist
leeres Gerede. [...] Diejenigen, die, nachdem sie die massvollen Praktiken verworfen haben,
ihren selbst ausgedachten, willkiirlichen ’Chams in der Mitte des Marktplatzes tanzen, die
die Verursacher der Zerstorung der geheimen, grossen Lehre sind, sind sie nicht von dem
Ort gekommen, in dem man Krifte besitzt, die andere betriigen?®’

255 Vgl. Schrempf 1997: 98.

256 Tethong 1979: 21.

257 Ngag dbang blo bzang rgya mtsho: Fol. 39v5 und Fol. 40r1-2. Vgl. auch die Ubersetzungen
in Nebesky-Wojkowitz 2007: 243, und Ellingson 1979: 172, die beide teilweise von der hier
gegebenen Ubersetzung abweichen.



DE GRUYTER Der mongolische Maskentanz (Tsam) = 669

Die Anschuldigungen, die sich gegen den Sa skya pa-Autor Kun dga‘ rin chen
und dessen 1576 verfassten ‘Chams yig, auf den sich der 5. Dalai Lama in seinem
'Chams yig stiitzte,””® wenden, spiegeln die polemischen Auseinandersetzungen
innerhalb der dGe lugs pa-Schultradition zu Beginn des 18. Jahrhunderts wieder.
Wahrend der 5. Dalai Lama sowohl rNying ma- als auch Sa skya-Lehren und
Rituale in die dGe lugs pa-Tradition zu integrieren versucht hatte, sahen eine
Reihe seiner orthodoxeren Zeitgenossen hierin eine grosse Gefahr fiir die
»Reinheit“ der dGe lugs pa-Lehre. Die polemische Auseinandersetzung wurde
unter anderem iiber symbolisch aufgeladene, 6ffentliche rituelle Performanzen,
wie sie der ’Chams darstellt, ausgetragen. Der Vorwurf der o6ffentlichen
Zuschaustellung tantrischer geheimer Lehren und ihrer Herabwiirdigung zu
einem allein der Unterhaltung dienenden Spektatel begleitet damit die
Geschichte des tibetischen ’Chams bis heute. Anfang des 20. Jahrhunderts verbot
Sidkeong Tulku (Srid skyong rnam rgyal sprul sku, 1879-1914), der damals fiir die
religisse Kontrolle der sikkimesischen Kloster zustindig war,®° nicht nur
Rauchen und Trinken in den Klostern Sikkims, sondem auch ’Chams-
Auffiihrungen ausserhalb der Klosterhéfe, da solche Auffiihrungen den ’Chams
zur reinen Unterhaltung degradieren wiirden.®* In den zwanziger Jahren des 20.
Jahrhunderts sorgte die ,,devil dance“ Auffiihrung tibetischer Lamas vor einem
britischen Publikum in London trotz des expliziten Verbots des 13. Dalai Lama,
religiose Tdnze im Ausland aufzufiihren, fiir eine ernste Krise in den britisch-
tibetischen Beziehungen.’®? Fast zeitgleich aber wurden im benachbarten, von
der tibetisch-buddhistischen ’Brug pa bKa‘ brgyud-Schultradition dominierten
Bhutan ’Chams-Tdnze zur Unterhaltung fiir britische Géste aufgefiihrt, auf direkte
Anweisung des Gouverneurs von Paro, der ihre urspriinglich religiosen
Funktionen zugunsten ihrer Unterhaltungsfunktion anpasste.?®®> In den achtziger
Jahren des 20.Jahrhunderts, mit dem Aufkommen des Tourismus in den
Himalayaregionen, wurde der ’Chams endgiiltig zu einer Touristenattraktion,
besonders in Ladakh, das als ,Klein-Tibet“ touristischer Ersatz fiir die damals
immer noch fiir Ausldnder unzugdngliche Tibetische Autonome Region (TAR)

258 Ngag dbang blo bzang rgya mtsho 1989: 346 und Karmay 2014: 263; vgl. auch Ellingson 1979:
169. Zu den sektarischen Kontroversen iiber die Angemessenheit éffentlicher ‘Chams- Auffithrungen,
die die Schlussedition des ’Chams yig des 5. Dalai Lama bestimmen, s. Ellingson 1979: 169-174.
259 Dies lag sicherlich in seinem politischen Projekt der Reintegration der einzelnen tibetischen
Regionen zu einem homogenen Reich mit einer Zentralregierung begriindet, s. Karmay 2003.
260 Sikkim war damals britisches Protektorat, und Sidkeong Tulku wurde entsprechend von
Charles Bell, dem damaligen ,,Political Officer” in Sikkim, in das Amt eingesetzt.

261 Jansen 2014: 611.

262 Hansen 1996.

263 Aris 2005: 130.



670 =—— Karénina Kollmar-Paulenz und Mungunchimeg Batmunkh DE GRUYTER

wurde. In Ladakh wurde der Zeitpunkt fiir die ’‘Chams-Auffiihrungen schon in den
achtziger Jahren an die Hochsaison fiir Touristen im Sommer angepasst. 1995
schliesslich erfolgte die Integration des °‘Chams in das Ladakh Festival, eine
touristische Veranstaltung in Leh, der Hauptstadt Ladakhs.”®* Damit war der
’Chams in Ladakh sowohl aus seinem zeitlichen wie auch rdumlichen rituellen
Kontext herausgelost. Seine endgiiltige Transformation in eine sdkulare Tanz-
Auffiihrung erfuhr der tibetische ’Chams in den ,,world tours®, die von tibetischen
Monchs-Tanzgruppen aus verschiedenen tibetischen Exilkléstern bestritten wer-
den und unter anderem dazu dienen, finanzielle Unterstiitzung fiir die
Klostergemeinschaft einzuwerben. Am erfolgreichsten sind hier die dGe lugs pa,
deren orthodoxe Exponenten in fritheren Jahrhunderten anderen tibetischen
Schultraditionen vorgeworfen hatten, geheime Lehren ,,auf dem Marktplatz“ zur
Schau zu stellen. Die Monche des exiltibetischen Klosters Drepung Loseling
(’Bras spungs blo gsal gling) begannen ihre erste Welttournee 1988/89, wihrend
der sie 130 nordamerikanische und europiische Stidte besuchten.”® Sie sind bis
heute die bekannteste ’Chams-Tanzgruppe weltweit. In diesen globalen ’Chams-
Auffiihrungen wird eine essentialisierte und homogenisierte tibetische religiose
Kultur einem westlichen Publikum dargeboten.

Im Lichte der exiltibetischen Entwicklungen erstaunt es nicht, dass die
Wiederaufnahme der Tradition des Tsam in der Mongolei gleichzeitig lokal
und global erfolgte. Die erste Tsam-Auffiihrung der Monche des Dashchoilin-
Klosters fand, wie schon erwdhnt, nicht in Ulaanbaatar statt, sondern 2001 auf
einer internationalen buddhistischen Konferenz in Bonn. Die Wiederbelebung
des mongolischen Tsam stand damit von Anbeginn an im Spannungsfeld zwi-
schen religioser Performanz und sdkularer Unterhaltung, deren gemeinsame
Schnittmenge die Reprdsentation eines kollektiven mongolischen kulturellen
Erbes darstellt, das in der Tsam-Performanz objektiviert und visuell und sinnlich
erlebbar wird. Es erstaunt daher auch nicht, dass sich, wie im tibetischen
’Chams, auch im mongolischen Tsam Verkiirzungstendenzen feststellen lassen.
So dauerten die Vorbereitungen fiir den Khiiree-Tsam frither drei Monate,
wahrend die Zeitspanne heute unterschiedlich lang ist.?*°

Den buddhistischen Zuschauern verspricht die Tsam-Auffiihrung spirituelle
Reinigung,”®’” Segen und Verdienstansammlung. So sagte ein Zuschauer vor der

264 Schrempf 1997: 99.

265 Schrempf 1997: 96.

266 Nach miindlicher Auskunft von Lama Altanchujag (28.7.2009).

267 Reinigung von tib. sgrib, ,Befleckung®, mong. titidker, khalkh-mong. tiijtgér. Wahrend im
scholastischen buddhistischen Kontext sgrib (skt. avarana, ,Verdunkelung®) die beiden
Faktoren bezeichnet, die dazu fiihren, dass ein Lebewesen im Samsdra verstrickt bleibt,



DE GRUYTER Der mongolische Maskentanz (Tsam) = 671

Auffithrung des Khiiree-Tsam im Sommer 2009 auf die Frage, ob ihm der Tsam-
Tanz gefalle: ,,Es geht hier nicht um Gefallen, sondern um den Segen. [...] Es ist
ein Muss, denn die Gotter kommen und es geht um ihr Versprechen, meine
Kinder im kommenden Jahr zu beschiitzen. Das ist nur einmal im Jahr
méglich.“?*® Eine andere Zuschauerin, die nach der Auffiihrung befragt wurde,
betonte hingegen neben einem spirituellen Interesse auch dsthetische Aspekte:
»Ja, es war interessant, da der alte Monch mit dem Lautsprecher den Tanz
erldutert hat. Die Musik war sehr gut. Vor allem aber hat es mir seelisch gut
getan.“?®® Spirituelles Wohlbefinden respektive, buddhistisch formuliert, die
Reinigung der Gemeinschaft von iibelwollenden Kréften und die Erzeugung
von ,gutem Geschick® durch den Tanz sind Ziele, die schon im ‘Chams yig des
5. Dalai Lama formuliert wurden,”° und, wie bereits Schrempf festhielt,”* sich
geschmeidig einem unterschiedlichen Publikum anpassen kénnen. So lasst sich
auch die Auffithrung des mongolischen Tsam auf der buddhistischen Konferenz
in Bonn nahtlos in die traditionellen Auffiihrungsziele einfiigen.

Der Tsam, der den Zuschauern im Dashchoilin-Kloster in einem die
Auffiihrung begleitenden Kommentar erldutert wird, erfiillt neben spirituellen
Bediirfnissen identifikatorische Funktionen in der post-sozialistischen Mongolei.
Im 20.Jahrhundert wurde die kulturelle und politische Identitdt der Mongolen
im universalhistorischen Deutungskontext des Marxismus-Leninismus ausge-
handelt. Der Zusammenbruch der sozialistischen Gesellschaftsordnung und der
Wegfall dieser universalen Weltdeutung fiihrten zu einer Krise in der kollektiven
Selbstwahrnehmung, die zu einer Riickbesinnung auf als spezifisch mongolisch
imaginierte Traditionen gefiihrt hat.?’? Zu diesen rdumlich®? und performativ
inszenierten Traditionen gehort auch der Tsam-Tanz. So treten beim jdhrlichen
Naadam-Fest, das sich seit der demokratischen Wende zu Beginn der neunziger
Jahre immer mehr zu einem ,,gesamtmongolischen Kulturfest“?* entwickelt hat,

ndmlich kleSavarana, die ,Verdunkelung der Befleckungen“, und jfeyavarana, die
»vVerdunkelung falscher Ansichten®, wird sgrib von Laien zumeist als eine Form physischer
und sozialer Verunreinigung verstanden. sGrib umfasst alle negativen, Leben und Wohlergehen
bedrohenden Aspekte und wird als physischer ,Schmutz“ empfunden, der durch byin rlabs,
»Segen® oder besser ,,spirituelle Ermachtigung®, gereinigt werden kann. Zu diesem Verstdndnis
von sgrib s. Huber 1999: 16-17. Zu den chojor tiijtgér s. Cojmaa 2000: 428.

268 Interview (30.7.2009).

269 Interview mit der Russisch-Lehrerin D. Ojumaa (52 J.) (30.7.2009).

270 Ngag dbang blo bzang rgya mtsho: Fol. 1r3 und Fol. 35r3.

271 Schrempf 1997: 97

272 Vgl. Kollmar-Paulenz 2005.

273 Z.B. im gigantischen Chinggis Qan-Denkmal in Ulaanbaatar, dessen Grundsteinlegung zum
840. Geburtstag des ,historischen Staatsgriinders“ im Jahr 2002 erfolgte.

274 Batmunkh 2010: 127.



672 —— Karénina Kollmar-Paulenz und Mungunchimeg Batmunkh DE GRUYTER

Schauspieler als Tsam-Tdnzer verkleidet auf. Damit wird der Tsam Teil post-
sozialistischer Identitatspolitiken, die vom Staat gewollt und gefordert werden.
Da der Tanz aus mahayana-buddhistischer Perspektive ,,mit dem Ursprung des
Tantra verbunden ist und eine grosse Anzahl von Segen hervorbringt“,”’> hat
diese Entwicklung, die in der exil-tibetischen Gesellschaft vor mehr als dreissig
Jahren begonnen hat, dort eine kontroverse Debatte iiber die spirituellen
Gefahren einer inkorrekten Auffithrung”® angestossen. Auch in der Mongolei
wird die Kemmerzialisierung des Tsam zu kulturidentifikatorischen und touristi-
schen Zwecken vom buddhistischen Sangha kritisch betrachtet. Der Ménch
DaSdorZ sagte in einem Interview 2009, dass der Auftritt von mit Tsam-Masken
verkleideten Tdnzern wihrend des Naadam-Festes nicht richtig sei.”’” Dieselbe
Kritik dusserte der Cambon Altanchujag.”®

Heute wird der Tsam-Tanz im Rahmen der Identitédtspolitiken des mongoli-
schen Staates gleichzeitig als mongolisch-buddhistischer Identitdtsmarker und
als mongolisches Kulturerbe zelebriert. Dabei spielt es keine Rolle, ob er in
seinem religiosen Kontext belassen oder dieses Kontextes entkleidet auf seine
visuell-performativen Elemente zuriickgebunden wird. Die Inszenierung des
Tsam als mongolisches Kulturerbe ist zudem keine post-sozialistische
Neuerfindung, sondern kniipft an sozialistische Praktiken an. Schon zu sozialis-
tischen Zeiten wurden die Tsam-Masken in einer Dauerausstellung in dem 1962
gegriindeten Choijin Lama Museum in Ulaanbaatar in Szene gesetzt.”’®

Die Instrumentalisierung des Tsam im Rahmen der Identitdtspolitiken
des mongolischen Staates entfaltet ihre Wirkung nach innen, in die mongolische
Gesellschaft, und nach aussen, fiir die Reprdasentation der Mongolei auf dem
globalen Tourismusmarkt. In der touristischen Vermarktung der Mongolei liegt
ein Schwerpunkt auf dem immateriellen kulturellen Erbe der Mongolen.
Der Tsam ist langst als ,kulturtouristisches Potenzial“®*® der Mongolei
entdeckt worden. Er nahm schon im 2003 ausgerufenen ,Jahr des Tourismus“

275 Ngag dbang blo bzang rgya mtsho: Fol. 2v2.

276 Dazu gehoren z. B. inkorrekt durchgefiihrte Tanzschritte, wenn die Tédnzer nicht genau
instruiert wurden, aber auch eine falsche Geisteshaltung durch fehlende Initiation, was bei
professionellen Laientdnzern die Regel ist. Vor diesen Gefahren warnt schon der 5. Dalai Lama
in seinem ’Chams yig, das Problem ist also nicht neu. Auch eine Verkiirzung oder der komplette
Wegfall ritueller Sequenzen wie die Konsekration der Tanzfldche birgt aus buddhistischer
Perspektive die Gefahr des Entstehens spiritueller Hindernisse. Vgl auch Schrempf 1997: 96.
277 Interview vom 12.8.20009.

278 Interview vom 28.7.2009.

279 Otgonsuren 2011: 21.

280 Uranchimeg 2006: 5.



DE GRUYTER Der mongolische Maskentanz (Tsam) == 673

einen festen Platz in der Marketing-Strategie der mongolischen Regierung ein.?!
In Ulaanbaatar haben sich mongolische Tanzensembles, die in einstiindigen
Auffithrungen Einblicke in verschiedene Facetten der mongolischen Tanz- und
Musikkultur geben, auf auslandische Touristengruppen spezialisiert. Nur die
erfolgreichsten und grossten dieser Ensembles, wie Moonstone oder Tumen
FEkh,?®? haben auch Ausschnitte aus dem Tsam in ihrem Repertoire. Die meisten
mongolischen Touristikunternehmen binden solche Kompaktdarstellungen mon-
golischer performativer Kultur in ihre Angebote ein. In den Sommermonaten
filhren die Tanzensembles ihre Darbietungen, darunter auch Kurzepisoden aus
dem Tsam, bis zu viermal tdglich auf. > Die Nachfrage bestimmt dabei das
Angebot: Die Gruppe Moonstone nahm den Tsam-Tanz erst nach vier Jahren in ihr
Repertoire auf, auf spezifische Nachfrage von Touristen. Tumen Ekh hingegen
hatte den Tsam-Tanz von Anfang an im Repertoire und verldngerte sogar die von
ihnen angebotene Tsam-Auffithrung, die sich am Khiiree-Tsam orientiert, in
Rahmen ihrer einstiindigen Show von fiinf auf zehn Minuten, aufgrund des
grossen touristischen Interesses an ,authentischer® mongolischer Kultur.?®*
Die Tdnzer nehmen sich dabei auch kiinstlerische Freiheiten heraus: ,,[...] we
have added some dancing elements [...] since it is created for the public, for
foreigners [...] it should be a dance. So we turned tsam mask dancing into a
lartistic] dance, gave it dancing features, more scenic features to the charac-
ters.“?> Erklartermassen wiirde Tumen Ekh bei vorhandenem Interesse vonseiten
auslindischer Touristen auch den gesamten Tsam auffiihren.?®® Die Vermarktung
des Tsam in der Mongolei folgt damit anderen Regeln als in der tibetischen
Exilgesellschaft und in den Himalayaregionen. Dort haben immer noch die
Kloster und Monche die Deutungshoheit {iber den Maskentanz, da er von
Moénchstdnzern aufgefiihrt wird. In der Mongolei hingegen besetzen professio-
nelle Tanzer das Feld der zu kommerziellen Zwecken aufgefiihrten Maskentdnze,
wahrend die Kloster, in denen der Tsam seine religiose Renaissance erfahrt, am
starken touristischem Interesse fiir den Tsam nur wenig partizipieren. Diese
Entflechtung der religiosen von der reprdasentativen Auffiihrungskultur birgt,
wie Mikaela Mroczynski meint, Chancen fiir die religiose Reetablierung des
Tsam. Waren die wenigen mongolischen Kloster wahrend des Prozesses der

281 Uranchimeg 2006: 79.

282 Mikaela Mroczynski hat in einer qualitativen Studie mongolische Tanzensembles und ihre
sdkularen Auffiihrungspraktiken des Tsam untersucht. In den folgenden Ausfiihrungen stiitze
ich mich auf diese Studie, s. Mroczynski 2008.

283 Mroczynski 2008: 34.

284 Mroczynski 2008: 35-38.

285 Interview mit Enkjerel von der Truppe Tumen Ekh, s. Mroczynski 2008: 38.

286 Mroczynski 2008: 36.



674 =— Karénina Kollmar-Paulenz und Mungunchimeg Batmunkh DE GRUYTER

Wiederbelebung des Tsam gleichzeitig den touristischen Besucherstromen mit
ihren spezifischen Bediirfnissen und Anspriichen ausgesetzt gewesen, ,,visitors
would have infiltrated the world of monastic tsam in pursuit of understanding it,
in the process destroying the sacredness before it even had chance to reestablish
itself as a ritual.“”®’ Dieser Deutung zufolge kénnte die in der Mongolei zu
beobachtende Entflechtung von zu touristischen und zu religiosen Zwecken
aufgefiihrten Maskentdnzen letztlich zur Bewahrung einer gerade erst wieder-
entdeckten monastischen Kultur beitragen. Im Kontext einer global heritage tou-
rist industry tragen die touristischen Tsam -Auffiihrungen gleichwohl bei ,to
fossilise and commodify heritage®.?*®

Zum Schluss sei noch einmal auf die Bedeutung des ’Chams/Tsam fiir
die soziale Gemeinschaft verwiesen. In der Forschung wurde bisher das
Hauptaugenmerk auf den Tanz selbst gelegt, wahrend der soziale Kontext, mithin
das Publikum, selten einbezogen wurde. Dabei zeigt schon die tibetische
Diskussion um die Legitimitdt von Tanz-Auffilhrungen tantrischen Inhalts ,,auf
dem Marktplatz“, dass den Auffiihrungen von rituellen Maskentdnzen immer
schon eine hohe soziale Relevanz zukam und die Grenzen zwischen religiGsem
Ritual und sozialem Ereignis fliessend waren. In Tibet bildeten die offentlichen
Auffiihrungen in den Klosterhofen, die wahrend des tibetischen Neujahrs abge-
halten wurden, den Héhepunkt in dem vielleicht wichtigsten sozialen Ereignis des
Jahreszyklus im Leben der Gemeinschaft. Auch im tibetischen Exil werden heute in
den Neujahrsfeierlichkeiten nicht nur die rituellen Vorkehrungen fiir ein erfolgrei-
ches neues Jahr getroffen, sondem sie bilden mit ihren zahlreichen ritualisierten
Sequenzen wie z. B. den gegenseitigen Besuchen, den symbolischen Speisen,”®® den
Chang (,Bier*)-Opfem®° und nicht zuletzt dem Alkoholgenus und den
Gliicksspielen®* ein fiir die Selbstvergewisserung des Kollektivs wichtiges
Ereignis, das eine spezifische religiose und kulturelle Identitdt in Szene setzt und
symbolisch bestdtigt. In der Mongolei spielten Tsam-Auffiihrungen in der

287 Moczynski 2008: 43. Es fallt auf, dass ,sacredness“ hier als eine Kategorie sui generis
gedacht wird.

288 Brosius/Polit 2011: 6.

289 So wird am Vorabend des Neujahrs eine Suppe, genannt dgu thug, ,Neuner-Suppe®,
gereicht, in der kleine Knédel schwimmen, die mit Uberraschungen gefiillt sind. Sie prophe-
zeien den Findern ihre Zukunft fiir das neue Jahr. Am Neujahrsmorgen gibt es eine Speise (’bras
sil) aus weissem Reis, Butter, Rosinen, Zucker und Niissen.

290 Zu Neujahr miissen Besucher, wenn sie ein Haus betreten, etwas bereitgestelltes Chang
(tibetisches Bier, aus Gerste gebraut) sowie Gerstenmehl und -korner opfern.

291 Ausfiihrlich hierzu Marko 1994: 140 und 141. Die Beobachtungen von Marko iiber einen fast
exzessiven Alkoholkonsum und Gliicksspielaktivitdten wéhrend des ’Chams decken sich mit
den Erfahrungen der Autorin Kollmar-Paulenz in exiltibetischen Klostern in Nordindien.



DE GRUYTER Der mongolische Maskentanz (Tsam) =——— 675

Vergangenheit ebenfalls eine wichtige Rolle fiir die soziale Gemeinschaft. Kuo-Yi
Pao, der zwischen 1925 und 1944 im Bo Wang-Banner der Qorcin forschte, schreibt
tiber den jahrlichen Maskentanz im Bayan Mangg-a-Tempel: ,,Most of the crowd,
especially the young people and children, came for pleasure rather than worship.
People of all ages jostled for the best places in the temple courtyard, so as to have a
good view of the masked-dance.“”* Bisher hat der Khiiree-Tsam in Dashchoilin
diesen Charakter eines zentralen sozialen Ereignisses noch nicht wieder angenom-
men. Die Revitalisierung des Tsam in der Mongolei verlduft bisher zeitgleich auf
zwei verschiedenen, jedoch miteinander verflochtenen Ebenen. Zum einen ist eine
religitse Wiederbelebung erfolgreich umgesetzt worden, die fiir den buddhistischen
Teil der mongolischen Gesellschaft hohe Relevanz hat. Zum anderen ist der Tsam,
durch seine ausschnitthafte Zitierung wahrend des mongolischen ,,Nationalfestes®,
seine Inkorporierung in die touristische Tanzdarbietung im Nationaltheater von
Ulaanbaatar, und sein Dauer-Reenactment durch auf Touristen spezialisierte
Tanzensembles auf einige wesentliche Szenen radikal reduziert, seines religiosen
Kontextes entkleidet und in einen neuen, nunmehr kulturpolitischen Kontext integ-
riert worden. Es bleibt abzuwarten, ob und in welcher Weise die Aneignung des
Tsam als identifikatorisches Element in einer neuen kulturpolitischen Agenda auf
den Tsam im monastischen Kontext riickwirken wird.

Danksagung: Prof. Dr. Ines Stolpe und Prof. Dr. Klaus Sagaster danken wir sehr
herzlich fiir die konstruktiven Kommentare und Verbesserungsvorschlage.

Bibliographie

Primdrquellen

Anonymus (1607): Erdeni tunumal neretii sudur. Xeroxkopie der Handschrift, Bibliothek des
Instituts fiir Geschichte und Literatur der Innermongolischen Akademie fiir
Gesellschaftswissenschaften, Hohot, VR China.

Arban jiig-iin ejen geser qayan-u tayuji [!]. Blockdruck, Peking 1716. Sammlung Ernst/
Winterthur (Sign. ET 299).

Bawden, Ch.R. (1997): Tales of an Old Lama. Translated with Notes by C.R. Bawden. From a
Mongolian Text Recorded and Edited by Ts. Damdinsiiren. Tring, U.K.: The Institute of
Buddhist Studies.

Bu ston rin chen grub (o0.].): Dus ’khor lha mo bcu gnyis kyi mchod gar. In: Bu ston thams cad
mkhyen pa’i bka‘ ’bum, 0.0., Bd. 5, ca, Fol. 1-2v.

292 Kuo-Yi Pao 1970-1971: 682.



676 = Karénina Kollmar-Paulenz und Mungunchimeg Batmunkh DE GRUYTER

Bu ston rin chen grub (o0.).): bDe mchog gi gnyer spyod rig ma bcu drug mchod pa’i gar dpe.
In: Bu ston thams cad mkhyen pa’i bka‘ ’bum, 0.0., Bd. 7, ja, Fol. 1-5r.

Bu ston rin chen grub (0.)): bKa‘ bsgo bzhi’i gar dpe la. In: Bu ston thams cad mkhyen pa’i bka*
’bum, 0.0., Bd. 10, tha, Fol. 1-8r.

Bu ston rin chen grub (0.)): gSang ba yum bzhi’i mchod gar. In: Bu ston thams cad mkhyen pa’i
bka‘ ’bum, Bd. 12, na, Fol. 1-3r.

Bu ston rin chen grub (0.)): Zhang zhung mang nas brgyud pa’i rig ma bcu drug gi mchog gar.
In: Bu ston thams cad mkhyen pa’i bka‘ ’bum, Bd. 13, pa, Fol. 1-5v.

‘Cham dpon Ngag *phel (1976): Lho tsan dang Nags mo’i ljongs kyi ’cham yig kun gsal me long.
Thimphu: Governement of Bhutan.

Galdan (1960): Erdeni-yin erike kemekii teiike bolai. Ulaanbaatar.

(Inc.) Erte nigen Cay-tur: sigem/iini burgan-i nirvan-u diiri ijegiilkii-yin urida. Geser-Epos,
Blockdruck, Peking 1716. Sammlung Ernst/Winterthur (Sign. ET 85).

(Inc.) Mila boyda-yin ijaqur anu. Handschrift, ca. 1915. Sammlung Ernst/Winterthur, Sign. ET 771.

Lubsangdambijalsan (3. Mergen Gegen) (2006): Mergen siim-e-yin ‘cham-un (y-e jerge-yin
kerkejii bayicaqu temdeg bicig almas erke [!] kemekii orosiba. In: V¢ir dhara mergen diyanci
blam-a-yin gegen-ii "bum jarliy kemegdekii orosiba. V. Kdke qota: Obsr mongyol-un suryan
kiimiijil-lin keblel-iin goriy-a.

Ngag dbang blo bzang rgya mtsho: dPal kun tu bzang po’i ’Chams kyi brjed byang lha’i rol gar
bzhugs so. In: Gong sa Inga pa chen po’i gsungs ’bum (ga). The Collected Works of Vth Dalai
Lama, Vol. 24, Fols. 1-40 (Textabbildung 811-890). Beijing. Nachdruck der Lhasa-Edition, o.).

Ngag dbang blo bzang rgya mtsho (1989): Za hor gyi ban de ngag dbang blo bzang rgya
mtsho’i ’di snang ’khrul ba’i rol rtsed rtogs brjod kyi tshul du bkod pa du kala’i gos bzang
las glegs bam dang po bzhugs. Lhasa: Bod ljongs mi dmangs dpe skrun khang.

Pan chen Blo bzang dpal ldan ye shes: Umaratu Sambhala-yin oron-a térékii iriiger orosiba. HS.
Or.265, Preussische Staatsbibliothek Berlin.

dPal ’byor bzang po (1979): rGya bod kyi yig tshang mKhas pa dga’ byed chen mo 'dzam gling
gsal ba’i me long. Hrsg. von Kunsang Tobgyel und Mani Dorji. Thim-phu.

dPa’ bo gtsug lag phreng ba (1986): Chos ’byung mkhas pa’i dga‘ ston. Beijing: Mi rigs dpe
skrun khang.

Sum pa mkhan po (2005 [1908]): Pag Sam Jon Zang. Edited with a List of Contents and
Analytical Index in English by Sarat Chandra Das. Part |: History of the Rise, Progress and
Downfall of Buddhism in India. Part Il: History of Tibet and Lamaism. Facsimile Reprint of
the Edition Calcutta, 1908. Ulm/Donau: Fabri Verlag.

gTsang smyon Heruka: Getiilgegeci milarasba-yin tuyuji: egesiglegsen mgur bum. Libr. Mong.
46, Staatsbibliothek Berlin.

Tsendina, A.D. (1999): Istorija Erdeni-dzu. Faksimile rukopisi, perevod s mongol’skogo,
vvedenie, kommentarii i prilozhenija A.D. Tsendinoj. Moskva: Vostochnaja literatura RAN.

Sekundarliteratur

Altanyarudi/Bao De (1995): Mongyoléin-u $asin surtayun. Qayilar: Obdr mongyol-un soyol-un
keblel-iin goriy-a.

Aris, Michael (2005): The Raven Crown. The Origins of Buddhist Monarchy in Bhutan. Chicago:
Serindia Publications.

Atwood, Christopher P, (2004): Mongolia and the Mongol Empire. New York: Facts On File.



DE GRUYTER Der mongolische Maskentanz (Tsam) = 677

Baasansiirén, Chandsiirén (Hrsg.) (2011): Ench tunch érdéni zuu. Erdene Zuu: The Jewel of
Enlightenment. Mongol uls.

Banzragg, C./Sajnchiili, B. (2004): Mongolyn chiiréé chijdijn tiiiich. Ulaanbaatar.

Baradijn, Bazar B. (1999): ,,Milarajba Tsam®. In: Zhizn’ v tangutskom monastyre Lavran. Dnevnik
buddijskogo palomnika 1906-1907. Bazar B. Baradijn. Ulan-Ude/Ulanbator: IMBT SO RAN,
107-114.

Bardaleeva, S.B. (2008): ,,Buddijskie ritual’nye tantsy“. In: Zemija Vadzhrapani. Buddizm v
Zabajkal’e. Hrsg. von Tsymzhit P. Vanchikova. Moskva: ,,Dizajn. Informatsija. Kartografija“,
358-363.

Bareja-Starzynska, Agata (2012): ,,Description of the Erdene Zuu Monastery Life (Including ¢am
Ritual) Based on Notes from the Kotwicz Expedition®. In: In the Heart of Mongolia. 100"
Anniversary of W. Kotwicz’s Expedition to Mongolia in 1912. Hrsg. von Jerzy Tulisow et al.
Cracow: Polish Academy of Arts and Sciences, 131-189.

Batmunkh, Mungunchimeg (2010): Mongolischer Tsam-Tanz: Geschichte, Entwicklung und
Gegenwart. Unverdffentlichte Dissertation, Universitat Wien.

Berger, Patricia/Bartholomew, Terese Tse (1995): Mongolia. The Legacy of Chinggis Khan.
Edited by P. Berger and T.T. Bartholomew. San Francisco: Thames and Hudson in asso-
ciation with Asian Art Museum of San Francisco.

Berger, Patricia (1995): ,,After Xanadu. The Mongol Renaissance of the Sixteenth to Eighteenth
Centuries”. In: Mongolia. The Legacy of Chinggis Khan. Hrsg. von Patricia Berger und
Terese Tse Bartholomew. San Francisco, CA: Thames and Hudson in association with Asian
Art Museum of San Francisco, 50-75.

Beyer, Stephan (1978): The Cult of Tarda. Magic and Ritual in Tibet. Berkeley, CA/Los Angeles/
London: University of California Press.

Birtalan, Agnes (2001): Die Mythologie der mongolischen Volksreligion. Wérterbuch der
Mythologie. I. Abteilung: Die alten Kulturvélker. 34. Lieferung. Hrsg. von Egidius
Schmalzriedt und Hans Wilhelm Haussig. Stuttgart: Klett-Cotta.

Birtalan, Agnes (2013): ,Cagan Owgtn — The White Old Man in the Leder Collections. The
Textual and Iconographic Tradition of the Cult of the White Old Man among the Mongols*.
In: The Mongolian Collections Retracing Hans Leder. Hrsg. von Maria-Katharina Lang und
Stefan Bauer. Wien: Austrian Academy of Sciences, 84-94.

Bod rgya tshig mdzod chen mo (1985): Bod rgya tshig mdzod chen mo. Beijing: Mi rigs dpe
skrun khang.

Brosius, Christiane/Polit, K. (eds.) (2011): Ritual, Heritage, and Identity. The Politics of Culture
and Performance in a Globalised World. London: Routledge.

Cantwell, Cathy (1997): ,,To Meditate Upon Consciousness as vajra: Ritual ’Killing and
Liberation® in the Rnying-ma-pa tradition®. In: Tibetan Studies. Proceedings of the 7"
Seminar of the International Association for Tibetan Studies, Graz 1995. Hrsg. von Helmut
Krasser et al. Wien: Verlag der Osterreichischen Akademie der Wissenschaften, 107-118.

Cédéndamba, S. (Hrsg.) (2009): Mongolyn siim chijdijn tiiiichén tovéoon. Ulaanbaatar: Admon.

Cerensodnom, Dalantai/Taube, Manfred. (1993): Die Mongolica der Berliner Turfansammlung.
Berlin: Akademie Verlag.

Charleux, Isabelle (2002): ,,Padmasambhava’s Travel to the North. The Pilgrimage to the
Monastery of the Caves and the Old Schools of Tibetan Buddhism in Mongolia“. Central
Asiatic Journal 46.2: 168-232,

Charleux, Isabelle (2006): Temples et monasteries de Mongolie-Intérieure. Paris: Editions du
Comité des travaux historiques et scientifiques, Institut national d’histoire de l’art.



678 = Karénina Kollmar-Paulenz und Mungunchimeg Batmunkh DE GRUYTER

Charleux, Isabelle (2014): ,,Recent Research on the Maitreya Monastery in Inner Mongolia
(China)“. Asiatische Studien/Etudes Asiatiques 68.1: 1-64.

Chiodo, Elisabetta (2003/2004): ,,Narasun Sa./Temiirbayatur (Hrsg.): Ordos-un siim-e keyid
[Monasteries of Ordos] (5). Qayilar: Obér mongyol-un soyol-un keblel-iin goriy-a [Culture
Press of Inner Mongolia] 2000. 435 S.“ Ural-Altaische Jahrbiicher, Neue Folge, Band 18:
296-304.

Chiodo, Elisabetta (2009): The Mongolian Manuscripts on Birch Bark from Xarbuxyn Balgas in
the Collection of the Mongolian Academy of Sciences. Part 2. Wiesbaden: Otto
Harrassowitz.

Chiirélbaatar, Lchamsiiréngijn (1996): Ogtorgujn Cagaan Gardi. Ulaanbaatar.

Chiirélbaatar, Lchamsiiréngijn (2002): Sudar Sastiryn bilig. Ulaanbaatar.

Cojmaa, S. (Hrsg.) (2000): Buddyn %asin, sojolyn tajlbar tol’. Buddyn sudlal. 2 Bde. Hrsg. von S.
Cojmaa et al. Ulaanbaatar: Mongol Ulsyn Ich Surguul’.

Damdinsiiren, Ts. (1957): Istoricheskie korny Geseriady. Moskva: lzdatel’stvo Akademii Nauk
SSSR.

De Jong, Jan Willem (1967): ,,Sum-pa mkhan-po (1704-1788) and His Works*. Harvard Journal of
Asiatic Studies 27: 208-216.

Dreyfuss, Georges (1999): ,,The Shugs ldan Affair: History and Nature of a Quarrel“. Journal of
the International Association of Buddhist Studies 21.2: 227-270.

Ellingson, Ter (1979): ,Review-Essay: Dancers in the Marketplace. Tibetan Religious Dances:
Tibetan Text and Annotated Ranslation of the ’Chams yig by Rene de Nebesky-Wojkowitz;
Christoph von Fiirer-Haimendorf“. Asian Music 10.2, Tibet Issue: 159-178.

Erdeni (1997): Mongyol Eam. Beijing: Undiisiiten-ii keblel-lin qoriy-a.

Erdenibayar (2007): ,,Sumpa Khenpo Ishibaljur: A Great Figure in Mongolian and Tibetan
Culture®. In: The Mongolia - Tibet Interface. Opening New Research Terrains in Inner Asia.
PIATS 2003: Tibetan Studies: Proceedings of the Tenth Seminar of the International
Association for Tibetan Studies, Oxford 2003. Hrsg. von Uradyn E. Bulag und Hildegard
G.M. Diemberger. Leiden/Boston, MA: Brill, 303-313.

Essen, Gerd-Wolfgang/Thingo, Tsering Tashi (1989): Die Gdtter des Himalaya. Buddhistische
Kunst Tibets. Die Sammlung Gerd-Wolfgang Essen. Tafelband. Miinchen: Prestel-Verlag.

Filchner, Wilhelm (1933): Kumbum Dschamba Ling. Das Kloster der hunderttausend Bilder
Maitreyas. Ein Ausschnitt aus Leben und Lehre des heutigen Lamaismus. Leipzig.

Forman, Werner/Rintschen, Bjamba (1967): Lamaistische Tanzmasken. Der Erlik-Tsam in der
Mongolei. Leipzig: Koehler & Amelang.

Gangaa, D. (2003): Chiiréé-Tsam. Ulaanbaatar.

Grupper, Samuel (1979): The Manchu Imperial Cult of the Early Qing Dynasty: Texts and
Studies on the Tantric Sanctuary of Mahakala in Mukden. Ph.D. Dissertation, Indiana
University.

Grupper, Samuel (1981): ,,Manchu Patronage and Tibetan Buddhism during the First Half of the
Ch’ing Dynasty. A Review Article“. The Journal of the Tibet Society 1: 47-75.

Gyatso, Janet (1996): ,,Drawn from the Tibetan Treasury: The gTer ma Literature®. In: Tibetan
Literature. Studies in Genre. Hrsg. von José Ignacio Cabezén und Roger R. Jackson. Ithaca,
NY: Snow Lion, 147-169.

Hansen, P.H. (1996): , The Dancing Lamas of Everest: Cinema, Orientalism, and Anglo-Tibetan
Relations in the 1920s“. The American Historical Review 101.3: 712-747.

Haslund-Christensen, Henning (1936): Zajagan. Menschen und Gdtter in der Mongolei.
Stuttgart/Berlin/Leipzig: Union Deutsche Verlagsanstalt.



DE GRUYTER Der mongolische Maskentanz (Tsam) =—— 679

Heissig, Walther (1953): ,,A Mongolian Source to the Lamaist Suppression of Shamanism*.
Anthropos 18: 1-29, 493-536.

Heissig, Walther (1954): Die Pekinger lamaistischen Blockdrucke in mongolischer Sprache.
Wiesbaden: Otto Harrassowitz.

Heissig, Walther/Sagaster, Klaus (1961): Mongolische Handschriften, Blockdrucke, Landkarten,
beschrieben von Walther Heissig unter Mitarbeit von Klaus Sagaster. Wiesbaden: Franz
Steiner.

Heissig, Walther (1964): Ein Volk sucht seine Geschichte. Die Mongolen und die verlorenen
Dokumente ihrer grofien Zeit. Diisseldorf/Wien: Econ Verlag.

Heissig, Walther (1970): ,,Die Religionen der Mongolei“. In: Die Religionen Tibets und der
Mongolei. Hrsg. G. Tucci und W. Heissig. Stuttgart: Kohlhammer Verlag.

Heissig, Walther (1989): ,,Der Tsam-Tanz und seine Masken®. In: Die Mongolen. Begleitband zur
Ausstellung im Haus der Kunst Miinchen 22. Marz bis 28. Mai 1989. Hrsg. von Walther
Heissig und Claudius C. Miiller. Innsbruck: Pinguin-Verlag, 240-244.

Heissig, Walther (1992): ,,Schamanen und Geisterbeschworer im Kiiriye-Banner®. In:
Schamanen und Geisterbeschwérer in der dstlichen Mongolei. Gesammelte Aufsiitze. Hrsg.
W. Heissig. Wiesbaden: Otto Harrassowitz, 1-48.

Heissig, Walther (1994): Geschichte der mongolischen Literatur. Band I. 19. Jahrhundert bis zum
Beginn des 20. Jahrhunderts. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Helffer, Mireille (2004): Musique du toit du monde. L’univers sonore des populations de culture
tibétaine. Paris: L’Harmattan.

Heller, Amy (1988): ,,Early Textual Sources for the Cult of Beg-ce®, In: Tibetan Studies. Proceedings
of the 4" Seminar of the International Association for Tibetan Studies Schloss Hohenkammer -
Munich 1985. Hrsg. von Helga Uebach und Jampa L. Panglung. Miinchen: Kommission fiir
zentralasiatische Studien, Bayrerische Akademie der Wissenschaften, 185-195.

Heller, Amy (2003): ,,The great Protector Deities of the Dalai Lama*“. In: Lhasa in the
Seventeenth Century. The Capital of the Dalai Lamas. Hrsg. von Frangoise Pommaret.
Leiden/Boston, MA: Brill, 81-98.

Heller, Amy (2012): ,,The Life of Gesar Thangka Series in the Sichuan Provincial Museum:
Historical and Art Historical Context“. In: Gesar Thangka Yan Liu. Hrsg. von Zhang
Changhong. Chengdu: Sichuan Provincial Museum, 159-174,

Huber, Toni (1999): The Cult of Pure Crystal Mountain. Popular Pilgrimage and Visionary
Landscape in Southeast Tibet. New York/Oxford: Oxford University Press.

Humphrey, Caroline/Ujeed, Hiirelbaatar (2013): A Monastery in Time. The Making of Mongolian
Buddhism. Chicago und London: The University of Chicago Press.

Jadamsiirén, UrZingijn (2005): Chaant Mongol ulsijn ich Chiiréé cam. Ulaanbaatar.

Jansen, Berthe (2014): ,,The Monastic Guidelines (bCa’ yig) by Sidkeong Tulku:

Monasteries, Sex and Reform in Sikkim®. Journal of the Royal Asiatic Society 24:
597-622.

Jaschke, H.A. (1949): A Tibetan-English Dictionary with special reference to the prevailing dialects to
which is added an English-Tibetan vocabulary. London: Routledge & Kegan Paul Ltd.

Jing, Anning (1994): ,,The Portraits of Khubilai Khan and Chabi by Anige (1245-1306), a Nepali
Artist at the Yuan Court®. Artibus Asiae 54.1-2: 40-86.

Karmay, Samten (1983): Three Sacred Bon Dances (* Cham). Ochghat, India:Yungdrung Bon
Monastic Centre.

Karmay, Samten (1991): ,L’homme et le boeuf: le ritual de glud « rangon »“. Journal Asiatique
cclxxixs 327-381.



680 —— Karénina Kollmar-Paulenz und Mungunchimeg Batmunkh DE GRUYTER

Karmay, Samten G. (2003): ,,The Fifth Dalai Lama and his Reunification of Tibet“, In: Lhasa in
the Seventeenth Century. The Capital of the Dalai Lamas. Hrsg. von Frangoise Pommaret.
Leiden/Boston, MA: Brill, 65-80.

Karmay, Samten G. (2014): Nag-dban-blo-bzan-rgya-mtsho: The /llusive Play: The
Autobiography of the Fifth Dalai Lama. Ubers. von Samten G. Karmay. Chicago: Serindia
Publications.

Kas’janenko, Zoya K. (1993): Katalog peterburgskogo rukopisnogo ,,Gandzhura“, Sostavlenie,
vvedenie, transliteratsija i ukazateli. Moskva: Nauka.

Khuvsgul, S. (2011): ,,0n the Manuscripts of Drama ,,Biography of Saran Khukhuu*

(Biography of Moon Cuckoo)*. In: The 10" International Congress of Mongolists Being
Convened Under The Patronage Of Ts. Elbegdoriji, President Of Mongolia (9-13 August 2011,
Ulaanbaatar). Ulaanbaatar: Secretariat International Association for Mongol Studies,
201-202.

Kimura, Ayako (1997): Mongolyn Chiiréé camyg busad orny camtaj char’cuulan sudalsan n’.
Ph.D. Dissertation. Ulaanbaatar: Mongol ulsyn ich surguul’.

Kohn, Richard J. (2001): Lord of the Dance. The Mani Rimdu Festival in Tibet and Nepal.

New York: State University of New York Press.

Kollmar-Paulenz, Karénina (2001): Erdeni tunumal neretii sudur. Die Biographie des Altan qayan
der Tiimed-Mongolen. Ein Beitrag zur Geschichte der religionspolitischen Beziehungen
zwischen der Mongolei und Tibet im ausgehenden 16. Jahrhundert. Wiesbaden: Otto
Harrassowitz.

Kollmar-Paulenz, Karénina (2005): ,,Zwischen Cinggis Qan und Vajrapani. Religiose Identitit
und Geschichtsschreibung bei den Mongolen“. Mitteilungen fiir Anthropologie und
Religionsgeschichte, Bd. 17: Religionskonflikte — Religidse Identitdt. Miinster:
Ugarit-Verlag, 199-216.

Kollmar-Paulenz, Karénina (2009): ,,Religion und Offentlichkeit in der tibetischen
Exilgesellschaft®. In: Religion und Offentlichkeit. Probleme und Perspektiven. Hrsg. von
Mariano Delgado, Ansgar Jodicke, und Guido Vergauwen. Stuttgart: Kohlhammer,
199-217.

Kollmar-Paulenz, Karénina (2012): ,Embodying the Dharma: The Buddhist Way into Mongolia“.
In: Transformations and Transfer of Tantra in Asia and Beyond. Hrsg. von Istvan Keul.
Berlin/Boston, MA: Walter de Gruyter, 239-261.

Kollmar-Paulenz, Karénina (2013): ,,dGe lugs pa Supremacy in the [!] 16'M-17t" Centuries
Mongolia Reconsidered®. In: Strany i narody vostoka. Vyp. XXXIV. Tsentralnaja Azija
i Dalnyj Vostok. Hrsg. von L.F. Popova und T.D. Skrynnikova. Moskva: lzdatel’skaja firma
»Vostochnaja literatura®, 5-15.

Kollmar-Paulenz, Karénina (in Vorbereitung): ,,Shambhala and Its Visual Representation: The
Prague Thangka“.

Korostovetz, Iwan ). (1926): Von Cinggis Khan zur Sowjetrepublik. Berlin und Leipzig: Walter
de Gruyter.

Kozin, S. A. (1935): Geseriada. Skazanie o milostivom Geser Mergen-Khane iskorenitele desjati
zol v desjati stranakh sveta. Perevod, vstupitel’naja stat’ja i kommentarii. Moskva/
Leningrad: |zdatel’stvo Akademii Nauk SSSR.

Kiirel3a et al. (1993): Jirim-iin siim-e keyed. Qayilar: Obér mongyol-un soyol-un keblel-iin goriy-a.

Kuo-Yi Pao (1970-1971): ,,The Lama Temple and Lamaism in Bayin Man“. Monumenta Serica 29:
659-684.

Labbé, Paul (1909): Chez les Lamas de Sibérie. Paris: Hachette.



DE GRUYTER Der mongolische Maskentanz (Tsam) =-— 681

Lang, Maria Katharina (2013): ,,The Tsam Figures in Leder’s Collections — A Reunion®. In: The
Mongolian Collections Retracing Hans Leder. Hrsg. von Maria-Katharina Lang und Stefan
Bauer. Wien: Austrian Academy of Sciences, 58-75.

Lessing, Ferdinand (1935): Mongolen. Hirten, Priester und Ddmonen. Berlin.

Lessing, Ferdinand (1959): ,Miscellanous Lamaist Notes, Ill. Senfkdrner”. Central Asiatic Journal
4.2; 143-144,

Lessing, Ferdinand (1960): Mongolian English Dictionary. Compiled by Mattai Haltod, John
Gombojab Hangin, Serge Kassatkin and Ferdinand D. Lessing. Berkeley and Los Angeles:
University of California Press.

Lopez, Donald S. Jr. (2007): ,,A Prayer to the Lama“. In: Religions of Tibet in Practice. Abridged
Edition. Hrsg. von Donald S. Lopez, Jr. Princeton, NJ/Oxford: Princeton University Press,
282-292,

Macdonald, Ariane (1963): ,,Préambule a la lecture d’un Rgya-Bod yig-chan®. Jorunal Asiatique
25%: 53159,

Majer, Robert (1992): ,,0bservations on the Tibetan Phur-pa and the Indian Kila“. The Buddhist
Forum 1l: 163-192,

Majer, Robert (1996): A Scripture of the Ancient Tantra Collection: The Phur-pa bcu-gnyis.
Edinburgh, Scotland: Kiscadale.

Majer, Zsuzsa (2008a): A Comparative Study of the Ceremonial Practice in Present-Day
Mongolian Monasteries. (Ph.D. thesis). Budapest: E6tvés Lorand University.

Majer, Zsuzsa (2008b): ,,Cam tanc hagyomanyanak felélesztése Mongéliaban“. Keréknyomok.
Orientalisztikai és Buddholdgiai folyéirat. Tan Kapuja Buddhista FGiskola, Budapest Tél 3:
37-62.

Majer, Zsuzsa/Teleki, Krisztina (2014): Reviving the Cam Dance Tradition in Mongolia.
(Traditional Mongolian Culture Il). Budapest: Eétvds Lorand University, Department of
Inner Asian Studies (DVD).

Marko, Ana (1994): ,’Cham: Ritual as Myth in a Ladakhi Gompa*“. In: Tantra and Popular
Religion in Tibet. Hrsg. von Geoffrey Samuel, Hamish Gregor und Elisabeth Stutchbury.
New Delhi: International Academy of Indian Culture and Aditya Prakashan, 135-153.

Monier-Williams, Sir Monier (1979): A Sanskrit-English Dictionary Etymologically and
Philologically Arranged with Special Reference to Cognate Indo-European Languages.

New edition, greatly enlarged and improved with the collaboration of Professor E. Leumann,
Ph.D., Professor C. Cappeller, Ph.D., and other scholars. Oxford: Clarendon Press.

Montmollin, Marceline de (1988): ,,Some More on the $a ba 3a kyi cham - a Bhutanese ¢ham on
the Conversion of the Hunter mGon po rDo rje by Mi la ras pa“. In: Tibetan Studies.
Proceedings of the 4" Seminar of the International Association for Tibetan Studies Schloss
Hohenkammer — Munich 1985. Hrsg. V. Uebach und Jampa L. Panglung. Miinchen:
Kommission fiir zentralasiatische Studien, Bayrerische Akademie der Wissenschaften,
Vol. II, 293-300.

Mroczynski, Mikaela (2008): ,Art, Ritual, and Representation: An Exploration of the Roles of
Tsam Dance in Contemporary Mongolian Culture®. Independent Study Project (ISP)
Collection. Paper 57. http://digitalcollections.sit.edu/isp_collection/57. (Abgerufen am
18.03.2015)

Muzraeva, Deliash N. (1994): ,,'The Tale of the Moon Cuckoo, by Stag-phu-ba Blo-bzang Bstan-pa’i
Rgyal-mtshan and its Spread in Central Asia“. In: Tibetan Studies. Proceedings of the 6
Seminar of the International Association for Tibetan Studies, Fagerness 1992. Hrsg. von Per
Kvaerne. Oslo: The Institute for Comparative Research in Human Culture, Vol. 2, 580-585.



682 —— Karénina Kollmar-Paulenz und Mungunchimeg Batmunkh DE GRUYTER

Narasun, S./Temiirbayatur (Hrsg.) (2000): Ordos-un siim-e keyid. Qayilar: Obér mongyol-un
soyol-un keblel-iin goriy-a.

Nebesky-Wojkowitz, René de (1975): Oracles and Demons of Tibet. The Cult and Iconography of
the Tibetan Protective Deities. Graz: Akademische Druck- und Verlagsanstalt.

Nebesky-Wojkowitz, René de (2007): Tibetan Religious Dances. Tibetan Text and Annotated
Translation of the Chams Yig. Edited by Christoph von Furer-Haimendorf. With an Appendix
by Walter Graf. Varanasi: Pilgrims Publishing.

Njambuu, Ch. (2002): Mongol chuvcasny tiiiich. Tiiiich, ugsaatny ziijn $inZilgéé. Ulaanbaatar.

Otgonsuren, D. (Hrsg.) (2011): Coyijin blam-a-yin siim-e miizei. Choijin Lama Temple Museum.
Ulaanbaatar.

Oyuncimeg (2007): Mongyol sudulul-un nebterkei toli Sasin surtayun. Encyclopaedia of Mongol
Studies. Kokeqota: Obsér mongyol-un arad-un keblel-iin qgoriy-a.

Pegg, Carole (2001): Mongolian Music, Dance, and Oral Narrative. Performing Diverse
Identities. Seattle, WA/London: University of Washington Press.

Pozdneev, Alexej M. (1978): Religion and Ritual in Society: Lamaist Buddhism in Late 19"
Century Mongolia. Translated from Russian by Alo and Linda Raun. Bloomington, IN: The
Mongolia Society.

Prats, Ramon (1980): ,,Some preliminary considerations arising from the biographical study of
the early gter ston“. In: Tibetan Studies in Honour of Hugh Richardson. Proceedings of the
International Seminar on Tibetan Studies Oxford 1979. Hrsg. von Michael Aris und Aung
San Suu Kyi. New Delhi: Vikas Publishing House PVT LTD, 256-260.

Rhie, Marylin M./Thurman, Robert A.F. (Hrsg.) (1996): Weisheit und Liebe. 1000 Jahre Kunst des
tibetischen Buddhismus. Kéln: DuMont.

Richardson, Hugh (1993): Ceremonies of the Lhasa Year. London: Serindia Publications.

Rintchen, Bjamba (1958): ,,Schamanistische Geister der Gebirge: Dérben ayula-yin ejed in
Urgaer Pantomimen®. Acta Ethnographica Academiae Scientiarium Hungaricae 6:

L444-448,

Rigzin, Tsepak (1986): Nang don rig pa’i ming tshig bod dbyin shan sbyar. Tibetan-

English Dictionary of Buddhist Terminology. Dharamsala: Library of Tibetan Works and
Archives.

Roerich, G.N. (1942): ,,The Epic of King Kesar of Ling“. Journal of the Royal Asiatic Society of
Bengal VIII.7: 277-311.

Sastina, N.P. (1935): ,Religioznaja misterija ’Cam* v monastyre Dzun-khure“. Sovremennaja
Mongolija 1: 92-113.

Schéfer, Ernst (1988): Das Fest der Weifien Schleier. Begegnungen mit Menschen, Ménchen und
Magiern in Tibet. Durach: Windpferd Verlagsgesellschaft mbH.

Scheidegger, Daniel A. (1988): Tibetan Ritual Music. A General Survey with Sepcial Reference to
the Mindroling Tradition. Rikon: Tibet-Institut.

Schlieter, Jens (2008): ,,Die ,Befreiung des Bésen‘ in ritueller Wiederholung: Zur Symbolik
tibetischer Maskentdnze (‘cham)®. In: Riten, Gesten, Zeremonien. Gesellschaftliche
Symbolik in Mittelalter und Friiher Neuzeit. Hrsg. von Edgar Bierende, Sven Bretfeld und
Klaus Oschema. Berlin/New York: Walter de Gruyter, 167-193.

Schmidt, Isaac Jakob (1925 [1839]): Die Taten Bogda Gesser Chan’s des Vertilgers der Wurzel
der zehn Uebel in den zehn Gegenden. Aus dem Mongolischen uebersetzt von I.J. Schmidt.
Zuerst erschienen Petersburg und Leipzig 1839. Berlin: Auriga Verlag.

Schrempf, Mona (1994): ,Tibetan Ritual Dances and the Transformation of Space“. The Tibet
Journal 19.2: 95-120.



DE GRUYTER Der mongolische Maskentanz (Tsam) = 683

Schrempf, Mona (1997): ,,From ,,Devil Dance“ to ,World Healing“: Some Representations,
Perspectives and Innovations of Contemporary Tibetan Ritual Dances®. In: Tibetan Culture
in the Diaspora. Papers Presented at a Panel of the 7" Seminar of the International
Association for Tibetan Studies, Graz 1995. Hrsg. von Frank J. Korom. Wien: Verlag der
Osterreichischen Akademie der Wissenschaften, 91-102.

Schubert, Johannes (1971): Paralipomena Mongolica. Wissenschaftliche Notizen {iber Land,
Leute und Lebensweise in der Mongolischen Volksrepublik. Berlin: Akademie-Verlag.
Smith, E. Gene (2001): ,,The Life of Gtsang smyon Heruka“. In: Among Tibetan Texts. History and
Literature of the Himalayan Plateau. E. Gene Smith. Hrsg. von Kurtis R. Schaeffer. Boston,

MA: Wisdom Publications, 59-79.

Snellgrove, David L. (1980 [1959]): The Hevajra Tantra. A Critical Study. Part |: Introduction and
Translation. Part Il: Sanskrit and Tibetan Texts. London: Oxford University Press.

Stein, Rolf A. (1957): ,Le linga des danses masquées lamaiques et la théorie des dmes*. In:
Liebenthal Festschrift. Hrsg. von Kshitis Roy. Santiniketan: Visvabharati, 200-234.

Syrtypova, Surun-Khanda (2003): Kul’t bogini-khranitel’nitsy baldan lkhamo v tibetskom
buddizme. (Mif, ritual, pis’'mennye istochniki). Moskva: |zdatel’skaja firma ,,Vostochnaja
literatura® RAN.

Teleki, Krisztina (2011): ,Sources, History, and Remnants of the Mongolian Monastic Capital
City“. Asiatische Studien/Etudes Asiatiques LXV.3: 735-765.

Teleki, Krisztina (2013): ,,The Khiiree-Tsam and its Relation with the Tsam Figures of the Leder
Collections”. In: The Mongolian Collections Retracing Hans Leder. Hrsg. von Maria-
Katharina Lang und Stefan Bauer. Wien: Austrian Academy of Sciences, 76—83.

Teleki, Krisztina/Ernst, Richard R. (2013): ,,Analysis of a Unique Painting Presenting
Gandanthegchenlin Monastery in Ulaanbaatar around 1850“. Zentralasiatische Studien 42:
161-180.

Tethong, Raktra (1979): ,Conversations on Tibetan Musical Traditions*. Asian Music 10.2: 5-22.
Thingo, Tsering Tashi (1982): ,Masken und Kulttanz in Tibet“. In: Der Weg zum Dach der Welt.
Hrsg. von Claudius C. Miiller und Walter Raunig. Innsbruck: Pinguin-Verlag, 354-360.
Tsangnyon Heruka (2010): The Life of Milarepa. Translated by Andrew Quintman. Introduction by

Donald S. Lopez Jr. London: Penguin Books.

Tsultem, N. (1989): Mongolian Sculpture. Ulaanbaatar: State Publishing House.

Uranchimeg, Dorjsuren (2006): KulturTourismus ~ MarketingKonzept fiir die Mongolei. Modell
fiir den deutschen Reisemarkt. Dissertation zur Erlangung des Grades einer Doktorin der
Philosophie (Dr. phil) an der Pddagogischen Hochschule Ludwigsburg.

Vietze, Hans-Peter (1978): Lehrbuch der mongolischen Sprache. Leipzig: VEB Verlag Enzyklopddie.

Wayman, Alex (1977): Yoga of the Guhyasamdjatantra. The Arcane Lore of Forty Verses.

A Buddhist Tantra Commentary. Delhi/Varanasi/Patna: Motilal Banarsidass.

Willson, Martin/Brauen, M. (Hrsg.) (2000): Deities of Tibetan Buddhism. The Ziirich Paintings of
the Icons Worthwhile to See (Bris sku mthon ba don Idan). Boston, MA: Wisdom
Publications.






	Der mongolische Maskentanz (Tsam) in Vergangenheit und Gegenwart

