
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 69 (2015)

Heft: 3-4

Artikel: Der mongolische Maskentanz (Tsam) in Vergangenheit und Gegenwart

Autor: Kollmar-Paulenz, Karénina / Batmunkh, Mungunchimeg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-696813

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-696813
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DE GRUYTER ASIA 2015; 69(3); 625-683

Karenina Kollmar-Paulenz* und Mungunchimeg Batmunkh

Der mongolische Maskentanz (Tsam) in

Vergangenheit und Gegenwart

DOI 10.1515/asia-2015-1004

Abstract: Since the early 2000s the Mongolian Buddhist masked ritual dance,

in the Khalkh-Mongolian language called Tsam, has been re-introduced to the

Mongolian religious field. Nowadays a couple of Buddhist monasteries in

Mongolia perform the Tsam once a year. This paper examines the Mongolian
masked dance in its historical and contemporary aspects, with a special focus on
the Khiiree Tsam. It provides an overview of the Tibetan history of the masked

ritual dance and its historical Mongolian developments, as well as an
ethnographic study of the 2009 performance of the Khiiree Tsam in Dashchoilin monastery

of Ulaanbaatar. Whereas the historical part of this paper draws on Tibetan

and Mongolian dance manuals and chronicles, the ethnographic part is

methodologically based on participant observation, expert and semi-structured
interviews. Finally, the paper discusses the changes and adaptations the Khiiree Tsam

underwent within and outside the monastic context in today's Mongolia.

Keywords: Mongolia, revival of Mongolian Buddhism, Tsam dance, Ritual

1 Einleitung1

Im Jahr 1750 verfasste der 3. Mergen Gegen Lubsangdambijalsan (1717—

1766)2 ein „Offizielles Handbuch, das die Abläufe und Kategorien des

1 Das Tibetische wird nach Wylie transliteriert, die Transkription der uiguro-mongolischen
Schriftsprache ist an de Rachewiltz 1996 angelehnt, mit der Ausnahme des j, das ohne Hacek

geschrieben wird. Das moderne Khalkha-Mongolische wird nach Vietze 1978 transliteriert.
Gängige Schreibweisen bekannter Namen und Begriffe wurden allerdings beibehalten. Das trifft
besonders auf das Schlüsselwort Tsam zu, das in der Transliteration von Vietze Cam geschrieben

wird. Sanskrit wird nach den international gültigen Regeln transliteriert.
2 Atwood 2004: 346-347, gibt eine Kurzbiographie dieses bedeutenden mongolischen
Gelehrten, der mit seinem einzigartigen Projekt, eine mongolischsprachige buddhistische

^Corresponding author: Karenina Kollmar-Paulenz, Institut für Religionswissenschaft,
Universität Bern, Lerchenweg 36, 3000 Bern 9, E-mail:

karenina.kollmar-paulenz@relwi.unibe.ch
Mungunchimeg Batmunkh, Institut für Theater-, Film- und Medienwissenschaft, Universität
Wien, Dietrichgasse 18,1030 Wien, Österreich. E-Mail: bmungunchimeg@yahoo.com



626 Karenina Koilmar-Paulenz und Mungunchimeg Batmunkh DE GRUYTER

'£am3 des Mergen-Klosters untersucht, genannt .Rosenkranz aus Diamanten'".4
Es ist das wohl erste mongolische Manual für den Tsam5-Tanz, den rituellen
Maskentanz, der damals in Tibet und den Himalaya-Regionen grosse Popularität
genoss. Dieser Maskentanz, der seit circa einem Jahrtausend in Tibet in allen
buddhistischen Schulen und in der Bon-Religion verbreitet ist,6 und in dessen

Zentrum der Kult der Dharmapälas, der buddhistischen „Beschützer der Lehre",
steht, stellt ein Ritual zur Bannung und Zerstörung übelwollender Kräfte dar.7

In dieser Funktion kommt dem tibetischen und mongolischen rituellen
Maskentanz mehr der Charakter eines „Mysterienspiels"8 zu. Allerdings darf er
nicht auf diese Funktion verkürzt werden. Der rituelle Maskentanz dient auch
einer Reihe weiterer Zwecke, wie z.B. der Vermittlung von Segen für die
monastische Gemeinschaft und die Laien-Zuschauer während des öffentlichen
Teils des Tanzes, der Verdienstansammlung, und ganz allgemein der religiösen
Belehrung der Laien-Zuschauer.9 Der 'Chams wird in den tibetischen Regionen
zumeist nur wenige Male pro Jahr aufgeführt, zu bestimmten Festtagen.10

Während die tibetische Tradition seine Einführung dem im 8. Jahrhundert
wirkenden Kulturheros Padmasambhava zuschreibt, lässt sich der 'Chams historisch

bis mindestens zum 14. Jahrhundert zurückverfolgen. So finden sich

Liturgie zu schaffen, weit über das Mergen Kloster und Umgebung hinaus in der ganzen
Mongolei Berühmtheit erlangt hat. Humphrey/Ujeed (2013) haben unlängst dem Kloster und
seinem berühmtesten Gelehrten eine umfassende Monographie gewidmet.
3 Im Werk des Mergen gegen 'Cam geschrieben, sonst meistens Cam. Die uiguro-mongolische
und heutige innermongolische Schreibweise lautet 'Cam/Cam. Im Folgenden wird für das

Mongolische einheitlich die Schreibvariante Tsam gegeben. Auf die im innermongolischen
Kontext abweichende Schreibweise wird in den Fussnoten hingewiesen.
4 Mergen süm-e-yin 'cam-un üy-e jerge-yin kerkejü [!] bayicaqu temdeg bicig almas erke [!]

kemekü orosiba, enthalten in den gSung 'bum des 3. Mergen Gegen (Lubsangdambijalsan
2006, V). Heissig 1954: 153 nennt einen etwas abweichenden Titel: Mergen süme-yin gcam-un
üyejerge-yi kerkijü bayiäayaqu tedmeg [!] bicig almas erke [!]. Für erke lies erike, s. auch Erdeni
1997: 12 und Anm. 1, 21.

5 Mong. tsam leitet sich aus dem tibetischen Wort 'cham/'chams ab, „Tanz". Im Tibetischen
werden sowohl die Varianten 'Cham als auch 'Chams verwendet. Wir haben uns in Anlehnung
an das Manual des 5. Dalai Lama, das wir in dieser Studie benutzt haben, für die
Schreibvariante 'Chams entschieden.
6 Zum 'Chams in der Bon-Tradition s. Karmay 1983 und Schrempf 1997.

7 Ein Ritual zur „Bezwingung der Hindernisse und Feinde der Lehre" (Oyuncimeg 2007: 625).

8 Schlieter 2008: 170. Schlieter bietet die bisher einzige gründliche religionswissenschaftliche
Analyse des 'Chams.

9 Darüber hinaus kommt dem rituellen Maskentanz auch eine identitätsstiftende Funktion für
die soziale Gemeinschaft zu.
10 Je nach tibetisch-buddhistischer Schultradition variieren die Anlässe und Daten, vgl.
Nebesky-Wojkowitz 2007: 11-64.



DE GRUYTER Der mongolische Maskentanz (Tsam) — 627

allein in den Gesammelten Werken (üb. gSung 'bum) des Gelehrten Bu ston

(1290-1364) fünf Werke zu religiösen Tänzen.11 Es ist aber anzunehmen, dass

die Ursprünge des 'Chams wesentlich weiter zurückreichen. So führt schon dPa'

bo gtsug lag 'phreng ba in seiner Chronik mKhas pa'i dga' ston aus dem Jahr

1565 die Abspaltung der Sa skya pa von den rNying ma pa im 11. Jahrhundert
auf eine Kontroverse über die öffentliche Vorführung des 'Chams „auf dem

Marktplatz" zurück.12

Zu Beginn und auf den letzten Folios des wohl bekanntesten tibetisch-sprachigen

'Cframs-Manuals, das vom 5. Dalai Lama im Jahr 1647 begonnen wurde13

und den Titel „Der göttliche Musik-Tanz, die Besonderheiten des 'Chams des

glorreichen Samantabhadra"14 trägt, wird die Überlieferungsgeschichte des

'Chams skizziert. Der 5. Dalai Lama führt den Maskentanz zum einen auf die so

genannten „Alten Mantras" (tib. gsang sngags mying ma) zurück, also jene

Tradition, die mit dem tantrischen Meister aus dem Swat-Tal, Padmasambhava,
im 8. Jahrhundert ihren Anfang genommen hat. Für die rNying ma pa nennt er
eine Anzahl unterschiedlicher 'Chams-Tänze, die auf eine schon frühe

Ausdifferenzierung des Maskentanzes hinweisen.15 In Bezug auf die Einführung
des 'Chams bei den dGe lugs pa16 wird oft auf die enge Beziehung zwischen
dem 5. Dalai Lama und wichtigen Exponenten der rNying ma pa verwiesen.17 So

soll der 5. Dalai Lama mit dem Begründer des wichtigsten rNying ma pa-Klosters
sMin grol gling, dem gter ston18 'Gyur med rdo rje (1646-1714), eine Lehrer-

Schüler-Beziehung gepflegt haben.19 'Gyur med rdo rje hat der Tradition nach
die gter ma-Texte des Ritualzyklus des „Herrn des Tanzes" (tib. gar dbang)

11 Bu ston rin chen grub (o.J.): Dus 'khor Iha mo bcu gnyis kyi mchod gar, bDe mchog gi gnyer
spyod rig ma bcu drug mchod pa'i gar dpe; bKa' bsgo bzhi'i gar dpe la; gSang ba yum bzhi'i
mchod gar; Zhang zhung mang nas brgyud pa'i rig ma bcu drug gi mchog gar.
12 Ellingson 1979: 167.

13 dPa' bo gtsug lag phreng ba 1986, see Ellingson 1979: 167.

14 Tib. dPal kun tu bzang po'i 'chams kyi brjed byang Iha'i rol gar bzhugs so.

15 Ngag dbang blo bzang rgya mtsho: Fol. 39r4-6, vgl. Nebesky-Wojkowitz 2007: 241.

16 Ellingson 1979:168 hält fest, dass die dGe lugs pa schon 1578 „had a long tradition of ritual
dance practice". Er beruft sich auf Tsong kha pa, der die Aufführung von Ritualtänzen in
Klosterhöfen gefördert haben soll, nennt aber leider keine Quelle für seine Angabe.
17 So z.B. Kohn 2001: 49-51.
18 Zu den „Schatzentdeckern" und der tibetischen literarischen Gattung der gter ma, der

„Schatztexte", die vor allem bei den rNying ma pa verbreitet sind, s. Prats 1980: 256-261, und
Gyatso 1996: 147-169.

19 Kohn 2001: 56 erwähnt sogar das Gerücht (mündliche Mitteilung von Matthew Kapstein, s.

Kohn 2001: 289, Anm. 11), dass 'Gyur med rdo rje als „ghost writer" des 'Chams yig des 5. Dalai
Lama fungiert habe.



628 Karänina Kollmar-Paulenz und Mungunchimeg Batmunkh DE GRUYTER

entdeckt,20 der sich in sMin grol gling und später im Rong phu-BQoster in der Ding
ri-Region zu einer wichtigen Ritualtradition entwickelt hat. Der Tanz bildet heute

einen Teil des Mani Rimdu-Festes in der Solu-Khumbu-Region von Nepal.21 Der 5.

Dalai Lama selbst erwähnt in seiner Autobiographie Spiel der Illusionen (tib. 'Khrul
ba'i rol rtsed), dass am Ende des 12. Monats des Jahres 1629 der „religiöse Tanz"
das erste Mal in Lhasa etabliert wurde.22

Zum anderen geht der 'Chams des Vajrakila (tib. rdo rje phur pa) in der

Tradition der „neuen Mantras" (tib. gsang sngags gsar ma) auf den „allwissenden

Bu ston"23 zurück. Weitere Sa skya pa-Meister haben verschiedene
Stile dieses 'Chams entwickelt. In seiner Autobiographie nennt der 5. Dalai
Lama insbesondere den 'Chams-Tanz in der Tradition des Kun bzang rtse pa.24

Die verschiedenen tibetischen 'Chams-Traditionen wurden mündlich weitergegeben

und schliesslich von dem Sa skya pa Lama Shes rab snang ba

zusammengeführt und niedergeschrieben. Schriftlich fixierte 'Chams yig,
,,'Chams-Manuale", zirkulieren jedoch nicht, wie schon Nebesky-Wojkowitz
festhielt,25 wie andere religiöse Texte. Die Druckstöcke sind gewöhnlich versiegelt
und die Werke dürfen nur mit Erlaubnis des betreffenden Klosters gedruckt
werden.26 Die Geheimhaltung der 'Chams yig bestätigt die Charakterisierung
des 'Chams als ein Mysterienspiel. Der ethnographisch wohl am besten
dokumentierte 'Chams ist der jährlich am 29. Tag des zwölften tibetischen Monats

aufgeführte rTse dgu gtor im zum Potala gehörenden rTse rnam rgyaZ-Kloster in
Lhasa.27 Dieser dGe lugs pa-'Chams wurde unter dem Namen Dam can chos rgyal

20 Kohn 2001: 49 und 287, Anm. 1. 'Gyur med rdo rje hat die gter ma-Texte allerdings erst im
Jahr 1680 zutage gefördert, während der 5. Dalai Lama seine Abhandlung über den 'Chams

schon 1647 begonnen hatte. Die Aussage, „The fifth Dalai Lama became one of the main

exponents of the Mindroling Dance traditions" (Kohn 2001: 49), ist daher von der Chronologie
der Ereignisse her zumindest problematisch. Er hat wohl eher den Weg für eine positive
Rezeption dieser rNying ma pa-Version des 'Chams bei den dGe lugs pa geebnet.
21 Kohn 2001.

22 Ngag dbang blo bzang rgya mtsho 1989: 198; Karmay 2014: 151.

23 Ngag dbang blo bzang rgya mtsho: Fol. Ir5.

24 Ngag dbang blo bzang rgya mtsho 1989: 242, Karmay 2014:184.
25 Nebesky-Wojkowitz 1975: 402, Anm. 5.

26 Dies wird heute allerdings weniger beachtet. So hat der 'Chams-Meister des Königshauses

von Bhutan, Ngag 'phel, eine ausführliche Studie des bhutanesischen 'Chams publiziert, s.

'Cham dpon Ngag 'phel 1976.

27 Nebesky-Wojkowitz 2007: 43, Anm. 84, zählt die ethnographischen Berichte auf, die diesen

'Chams beschreiben. Zu diesen ist noch Richardson 1993: 116-123, hinzuzufügen. Die dort

publizierten Fotographien wurden allerdings nicht von Richardson aufgenommen, sondern

stammen von Charles Bell, Heinrich Harrer und Frederick Spencer Chapman, s. Richardson

1993: 6.



DE GRUYTER Der mongolische Maskentanz (Tsam) — 629

gyi 'chams, „'Chams der eidgebundenen Dharmaräjas" auch in anderen dGe lugs

pa-Klöstern aufgeführt.28 Einer der frühesten ethnographischen Berichte über
den Maskentanz stammt aus der Mongolei: Der russische Mongolist Aleksej
Pozdneev beobachtete im Jahr 1877 eine Tsam-Aufführung im Kloster Erdeni
Zuu.29

In bKra shis lhun po, dem Sitz des Panchen Lama, wurden zwei verschiedene

'Chams aufgeführt. Am 29. Tag des 12. Monats, also im Rahmen der

Neujahrs-Feierlichkeiten, wurde seit der Zeit des 5. Dalai Lama der Dam can
chos rgyal kyi 'chams aufgeführt. Im 8. Monat, am dritten oder vierten Tag, je

nach astrologischer Berechnung, wurde im Palast des Panchen Lama ein

zweitägiger 'Chams abgehalten.30 In einer mongolischen Tradition wird dieser

'Chams als der älteste dGe lugs pa-' Chams angesehen,31 was jedoch der

Darstellung des 5. Dalai Lama in seinem 'Chams yig widerspricht.
In den tibetischen Regionen des Himalaya-Raums spielen 'Chams-

Aufführungen heute noch eine wichtige Rolle im rituellen Jahresablauf. Die

meisten (auch die kleinen) tibetischen Klöster führen zu unterschiedlichen

Gelegenheiten einen 'Chams auf, am häufigsten im Rahmen der Lo gsar
(„Neujahr")-Feierlichkeiten.32

Obwohl die Sa skya pa, die eine prominente Rolle für die Verbreitung des

populären Vajraklla-'Chams in Tibet gespielt haben, im 13. und 14. Jahrhundert
die wohl wichtigsten Exponenten des tibetischen Buddhismus bei den Mongolen

waren, besitzen wir keine Zeugnisse, die auf eine Verbreitung des tibetischen
'Chams bei den Mongolen in der Periode des mongolischen Weltreiches und der

anschliessenden Yuan-Dynastie schliessen lassen. Auch für das 16. und 17.

Jahrhundert gibt es keine direkte literarische oder ikonographische Evidenz für
die Aufführung von Tsam-Tänzen in den mongolischen Regionen. Allerdings
war der tibetische 'Chams den Mongolen wohl bekannt. So erwähnt der 5. Dalai
Lama in seiner Autobiographie für das Jahr 1636, dass mongolische Truppen
einer 'Chams-Aufführung der Sa skya pa beiwohnten.33 Die ersten Hinweise auf
eine eigenständige mongolische Tradition des Maskentanzes liefert jedoch erst
das schon erwähnte Werk des 3. Mergen Gegen aus dem Jahr 1750.34 Ein

Zeitgenosse des 3. Mergen Gegen, der in tibetischer Sprache schreibende

28 Nebesky-Wojkowitz 2007: 43.

29 Pozdneev 1978: 506-521.

30 Nebesky-Wojkowitz 2007: 48.
31 Forman/Rintschen 1967: 62.

32 Nebesky-Wojkowitz 2007: 66.

33 Ngag dbang blo bzang rgya mtsho 1989: 162, Karmay 2014:125.

34 Njambuu 2002 flaut Majer/Teleki 2014:15) sowie Gangaa 2003:18 erwähnen eine erste Tsam-

Aufführung 1723 im Gebiet der Oyirad. Sie nennen allerdings keine Quelle für diese Angabe.



630 Karenina Kollmar-Paulenz und Mungunchimeg Batmunkh DE GRUYTER

oiratmongolische Gelehrte Sum pa mkhan po Yes shes dpal 'byor (1704-1788),
verfasste ebenfalls ein Werk über buddhistische Ritualtänze.35

Inzwischen gibt es eine Reihe von Einzelstudien zu regionalen Traditionen
des tibetischen Maskentanzes und mehrere populärwissenschaftliche
Darstellungen. Trotzdem stellt die aus dem Jahr 1976 stammende, postum publizierte

Studie von Rene de Nebesky-Wojkowitz, die eine vollständige englische
Übersetzung des Handbuchs des 5. Dalai Lama enthält, immer noch die
ausführlichste Arbeit zum tibetischen 'Chams dar. Verglichen mit dem
tibetischen 'Chams ist der mongolische Tsam hingegen erst in Ansätzen erforscht.

Eine der wenigen ausführlichen Beschreibungen des mongolischen Tsam

stammt aus dem Jahr 1967 von Werner Forman und Bjamba Rintschen.36 Unter
kunsthistorischen Aspekten haben die Tsam-Masken und Tanzfiguren in den

letzten Jahren einige Aufmerksamkeit auf sich gezogen,37 und kürzlich sind

ethnographische Archivdokumente, die uns wichtige Informationen über die

Tsam-Aufführungen im 19. und frühen 20. Jahrhundert in der Mongolei liefern,
publiziert worden.38 Der mongolische Tibetologe Chürelbaatar hat eine Reihe

von grundlegenden allgemeinen Studien zum Tsam vorgelegt,39 und Ayako
Kimura hat ihre Dissertation zum Khüree-Tsam verfasst40 Des Weiteren hat
D. Gangaa eine kleine Broschüre über den Khüree-Tsam veröffentlicht.41 In
allgemeinen Darstellungen zu den mongolischen Künsten finden sich ebenfalls
kleinere Beiträge zum Tsam, die jedoch lediglich den bekannten Wissensstand

wiederholen 42 Eine systematische Darstellung der Geschichte des mongolischen
Tsam steht noch immer aus.

Eine solche systematische Darstellung kann auch die vorliegende Studie
nicht leisten. Sie möchte vielmehr zum einen einen Überblick über die
Geschichte des mongolischen Tsam und einige seiner wichtigsten Varianten
geben. Ein besonderes Gewicht wird dabei auf den Khüree-Tsam und seine

Aufführungspraxis vor 1937 gelegt. Zum anderen möchte die Studie auf der

Grundlage einer im Jahr 2009 im Dashchoilin43-Kloster von Ulaanbaatar

35 Bardaleeva 2008: 363. Zu Sum pa mkhan po s. auch de Jong 1967 und Erdenibayar 2007.

36 Forman/Rintschen 1967.

37 Lang 2013; Teleki 2013.

38 Baasansüren 2011; Bareja-Starzynska 2012.

39 Chürelbaatar 1996 und 2002.

40 Kimura 1997.

41 Gangaa 2003.

42 Heissig 1989; Berger 1995; Pegg 2001.

43 Aus dem tibetischen bkra shis chos gling.



DE GRUYTER Der mongolische Maskentanz (Tsam) — 631

durchgeführten Feldstudie einen Einblick in die Revitalisierung des Tsam in
der post-sozialistischen Mongolei eröffnen.44 Während die Tradition der
öffentlichen Tsam-Aufführungen in den innermongolischen Regionen
während der Kulturrevolution unterbrochen war, später aber wieder
aufgenommen wurde,45 wurde der Khüree-Tsam in der Mongolischen
Volksrepublik 1937 das letzte Mal aufgeführt. Erst in den 2000er Jahren

wurde er in der post-sozialistischen Mongolei wieder belebt. Seit 2003 wird
der Khüree-Tsam wieder einmal jährlich im Kloster Dashchoilin in
Ulaanbaatar aufgeführt. Auch im ehemals kaiserlichen Kloster

Amarbayasgalant ist der Tsam-Tanz wiederbelebt worden.46 Darüber hinaus
sind einzelne Sequenzen des Tsam in die mongolischen traditionellen Tänze

integriert worden, die vom staatlichen „Ensemble für Volkslied und Tanz" für
Touristen im Nationaltheater in Ulaanbaatar aufgeführt werden. Zudem

haben auch professionelle Tanzensembles wie Turnen Ekh einige Tsam-

Sequenzen in ihr Repertoire aufgenommen. Wie in den Himalayaregionen,
insbesondere in Ladakh,47 ist der Tsam heute in der Mongolei zu einer
Touristenattraktion geworden. Die Aufgabe, sein Publikum zu unterhalten,
ist jedoch nicht ausschliesslich eine Entwicklung des späten 20. und des 21.

Jahrhunderts, sondern kam, wie noch zu zeigen sein wird, auch in früheren
Jahrhunderten diesem rituellen Maskentanz zu.

44 Eine ausführliche Dokumentation des Tsam in der Mongolei nach 1990 hat die ungarische

Mongolistin Zsuzsa Majer in ihrer Dissertation vorgelegt (Majer 2008a). Ebenfalls behandelt ein
2008 erschienener Aufsatz die Tsam-Aufführung des Dashchoilin-Klosters (Majer 2008b). Auf
einer 2014 erschienenen DVD haben Majer/Teleki zudem eine sorgfältige Dokumentation dieses

Tsam erstellt, mit einer Fülle von Bildmaterial und Filmsequenzen sowie einem ausführlichen
Begleittext (Majer/Teleki 2014).

45 Heute werden Cam-Tänze in den Klöstern Yeke juu, Siregetü juu, Mergen süme, Üüsin juu
und im Cayan diyanci-yin keyid abgehalten, s. Charleux 2006: 114, Anm. 83.

46 Im Dashchoinkhorlin-Klostei im Bulgan Aimag wird der Tsam ebenfalls seit dem Jahr 2001

wieder aufgeführt (Majer/Teleki 2014: 59-63). Majer/Teleki (2014: 65) zufolge werden die
Mönche von Dashchoilin, Dashchoinkhorlin und Amarbayasgalant zuweilen in andere mongolische

Klöster eingeladen, den Tsam aufzuführen. Ob dies noch auf Amarbayasgalant zutrifft, ist
nicht bekannt. Aufgrund der auch in der Mongolei zunehmenden Schärfe in der Kontroverse um
die Schutzgottheit Dorje shugden (rDo rje shugs Idan) unterhält das Dashchoilin-Kloster zurzeit
keine Beziehungen mehr zu Amarbayasgalant, das das wohl wichtigste mongolische Zentrum
der Shugden-Verehrung darstellt. Zur Shugden-Kontroverse s. Dreyfus 1999 und Kollmar-Paulenz
2009.

47 In Ladakh wurde 1995 das erste Mal ein einstündiger 'Chams während des „Ladakh
Festival", eines Folklore Festivals für Touristen, aufgeführt; zu der anschliessenden

Kontroverse s. Schrempf 1997: 99.



632 Kardnina Kollmar-Paulenz und Mungunchimeg Batmunkh DE GRUYTER

2 Zur Geschichte des mongolischen Tsam

Entgegen der bisher in der Forschung geäusserten Ansicht, der Tsam habe die

Mongolei erst im frühen 18. Jahrhundert erreicht,48 vertreten wir die These, dass

den Mongolen 'Chams-Tänze seit mindestens dem 17. Jahrhundert bekannt

waren. Zwei Argumente sprechen für diese These: Zuerst muss festgehalten
werden, dass in der tibetisch-buddhistischen Missionierung der mongolischen
Regionen im späten 16. Jahrhundert die dGe lugs pa zwar die Führungsrolle
einnahmen, andere buddhistische Schultraditionen, so die Sa skya pa, die

rNying ma pa und die bKa' brgyud pa, aber ebenfalls an der Revitalisierung
des tibetischen Buddhismus in der Mongolei aktiv beteiligt waren. Dies ist in den

mongolischen zeitgenössischen Quellen gut belegt. So berichtet schon die

von einem anonymen Autor um das Jahr 1607 abgefasste Biographie des

Altan Qayan der Tümed-Mongolen,49 dass der sTag lung chos rje, ein
hochrangiger Lama der sTag lung bKa' brgyud pa, anlässlich des mongolischen
Neujahrs das sMon lam-Fest50 leitete, an dem „gelb- und rotbemützte
Mönchsgemeinschaften",51 d.h. dGe lugs pa und Angehörige der anderen

Schultraditionen, teilnahmen. Weitere Indizien deuten darauf hin, dass in den

ersten Jahrzehnten die Mönche der verschiedenen Schultraditionen die buddhistische

Missionierung der Mongolen gemeinsam betrieben. So war einer der

wichtigsten Würdenträger der dGe lugs pa, der Mayidari Qutuytu dGe 'dun
dpal bzang rgya mtsho (1592-1635), von Haus aus ein rNying ma pa. Die
Fresken in dem ihm gewidmeten Tempel, dem Mayidari-yin süme, circa 70

Kilometer westlich von Hohhot (heute VR China) gelegen, zeigen ihn mit
einem Bart, roter Robe und Hut und umgeben von Dharmapälas, die tantrischen

Zyklen der rNying ma pa angehören.52 Das von Abadai Qayan der Khalkha53 in
der Nähe der alten mongolischen Hauptstadt Karakorum gegründete Kloster
Erdeni Zuu wurde von Sa skya pa-Mönchen konsekriert und stand bis zum
späten 18. Jahrhundert unter der Patronage der Sa skya pa. Noch 1776 entsandte
der 2. lCang skya Qutuytu Rol pa'i rdo rje (1717-1786) eine Gruppe von Mönchen

48 Vgl. z. B. Pegg 2001: 155; Baasansüren 2011: Lang 2013: 61; Bareja-Starzynska 2012:152, gibt
als gesichertes Datum das Jahr 1786, die erste 7sam-Aufführung in Erdeni Zuu.

49 Anonymus 1607. Zu diesem Werk s. Kollmar-Paulenz 2001.

50 Mong. yeke irüger, tib. smon lam chen mo. Das Fest wurde von Tsong kha pa im Jahr 1409

eingeführt, über die Einführung berichtet ausführlich Sum pa mkhan po 2005: 231-232.

51 Anonymus 1607: Fol. 46vl8-47r5.
52 Charleux 2002: 208, und Charleux 2014: 51-52.

53 Er wurde vom 3. Dalai Lama als Emanation des Bodhisattvas Vajrapani erkannt und erhielt

von ihm den Titel Vcirai Qayan, s. Anonymus 1607: Fol. 43v3-6.



DE GRUYTER Der mongolische Maskentanz (Tsam) — 633

aus Erdeni Zuu in das Mutterkloster bKra shis lhun po in Westzentraltibet, den

Sitz des Panchen Lama, um Sa skya pa-Texte einzuholen.54 Auch die

Übersetzungsgeschichte des tibetischen bKa' 'gyur in die mongolische Sprache
ist geprägt von einem Amalgam von Übersetzern, die unterschiedlichen
tibetisch-buddhistischen Schultraditionen angehörten. Dies können wir aus den

Kolophonen ersehen.55 Da sowohl bei den rNying ma pa als auch bei den Sa

skya pa der 'Chams eine lange Tradition hatte, wäre es erstaunlich, wenn die

Vertreter dieser beiden Schultraditionen ausgerechnet den 'Chams nicht bei den

Mongolen bekannt gemacht hätten. Der Maskentanz eignet sich hervorragend,
die Inhalte der tibetisch-buddhistischen Lehre visuell-performativ zu vermitteln,
ein Ansatz, den die tibetischen Mönche gegenüber einem textbasierten
philosophischen Ansatz stets bevorzugten.56

Zweitens ist belegt, dass die grossen rituellen Feste, die sowohl in Tibet als

auch in der Mongolei oft von einem 'Chams/Tsam begleitet wurden,57 wie die

sMon /am-Feierlichkeiten oder das Mayidari-Fest, schon sehr früh, Ende des 16.

und zu Beginn des 17. Jahrhunderts, in der Mongolei eingeführt wurden.58 An
diesen Festen nahmen Mönche der verschiedenen tibetisch-buddhistischen
Schulen teil. Darüber hinaus ist, wie zuvor schon erwähnt, bekannt, dass

Mongolen, die sich in Tibet aufhielten, tibetische 'Chams-Aufführungen sahen.
Es gibt daher keinen Grund anzunehmen, der tibetische 'Chams sei in der

Mongolei des späten 16. und des 17. Jahrhunderts unbekannt gewesen.
Obwohl wir also die Kenntnis des tibetischen 'Chams bei den Mongolen des

17. Jahrhunderts durchaus voraussetzen können, besitzen wir keinerlei Daten,
die seine Aufführung bei den Mongolen vor dem 18. Jahrhundert belegen. Die

ersten Daten stammen aus dem Mergen Kloster in der Inneren Mongolei, wo
zwei verschiedene Versionen, der Mayidari-Tsam59 und der Lingga-Tsam,60 seit

54 Vgl. Tsendina 1999: 38-39.
55 So z. B. im Kolophon von Bd. Ka der 'Dulba (Vinaya)-Abteilung des handschriftlichen St.

Petersburger Ganjur, in dem die beiden Obersetzer Ünüküi bilig-tü dai güsi und sein Lehrer

Günding güsi genannt werden, zwei Persönlichkeiten der Sa skya pa. Der Kolophon enthält eine

Homage an die Sa skya pa, s. Kas'janenko 1993: 183. Zur komplexen Situation der „Rot"- und
„Gelbmützen" in der Mongolei s. Kollmar-Paulenz 2013: 5-15.

56 Zu den tibetisch-buddhistischen Missionierungsmethoden bei den Mongolen s. Heissig 1953

und Kollmar-Paulenz 2012.

57 Vgl. Nebesky-Wojkowitz 2007: 34.

58 Gemäss der vom Zaya Pandita verfassten Biographie des 1. Jibtsundamba Qutuytu ist das

Mayidari-Fest 1657 von Zanabazar in Erdeni Zuu eingeführt worden, s. Bareja-Starzynska 2012:

152, Anm.59.
59 Für die Innere Mongolei folgen wir hier der innermongolischen Schreibweise.

60 Für die Innere Mongolei korrekt Mayidari-Cam und Lingga-Cam.



634 Karenina Kollmar-Paulenz und Mungunchimeg Batmunkh DE GRUYTER

der Mitte des 18. Jahrhunderts aufgeführt wurden.61 Ihre Choreographien stammen

vom 3. Mergen Gegen. Der alle zwölf Jahre in einem Hasen Jahr (mong.
taulai jil) durchgeführte Lingga-Tsam prägte sogar so stark die Identität des

Klosters, dass es zuweilen als „Hasen Jahr Tempel" bezeichnet wurde.62 Nur

wenig später, im Jahr 1786, wurde der Tsam das erste Mal im Kloster Erdeni Zuu

in der Äusseren Mongolei aufgeführt. Dieses präzise Datum erfahren wir aus der

Geschichte des Klosters Erdeni Zuu.63 Aufgeführt wurde dieser Tsam nach den

Regeln des rNam rgyal-Klosters (mong. namjiy-a dacang),M des schon

erwähnten, im Potala gelegenen Klosters, in dem traditionell zum Jahresende
der rTse dgu gtor aufgeführt wurde. Der Chronik zufolge trainierte ein tibetischer
Mönch aus Urga namens Biligtü Nangsu Gelüng Rabdan junge Mönche aus
Erdeni Zuu als Tsam-Tänzer.65 Die Masken, schwarzen Hüte und Attribute der
Tänzer wurden von einem Chinesen, Liu Sha Yu, aus Köke qota angefertigt,
während die Roben der Tänzer von mongolischen Frauen und Männern aus
Seide und Brokat genäht wurden.66

Erst fünfundzwanzig Jahre später, 1811,67 wurde in Urga,68 dem Sitz des

Jibtsundamba Qutuytu, der Zaqar-Tsam aufgeführt, der besser bekannt ist unter
dem Namen Erlig [nom-un] qayan-Tsam. Er wird auch einfach als Khüree-Tsam,

„Tsam von [Ikh] Khüree",69 bezeichnet. Der Tanz soll von einem gelehrten
Mönch aus bKra shis lhun po nach den Regeln des 'Chams-Manuals des 5.

Dalai Lama unterrichtet worden sein. 1836 verfasste der damalige Abt von
Yeke Küriy-e (Ikh Khüree), Agvang Lubsang Qayidub (tib. Ngag dbang blo

bzang mkhas 'grub) ein weiteres Handbuch über den Tsam Tanz.70 Der 5.

61 Lubsandambijalsan 2006, Bd. 1, Text 9, zitiert nach Humphrey/Ujeed 2013: 347.

62 Humphrey/Ujeed 2013: 347 und 149.

63 Tsendina 1999; die relevante Passage findet sich auf Fol. 24r-25r, in der Übersetzung auf
den Seiten 82-84.
64 Wir stimmen mit Bareja-Starzynska 2012: 152, Anm. 63, überein, dass nicht der rNam rgyal

grva tshang des 'Bras spungs-Klosters gemeint sein kann.

65 Chürelbaatar 2002: 298.

66 Wir folgen hier Bareja-Starzynska 2012:152.

67 Banzragö/Sajnchüü 2004: 31.

68 So lautete die russische, aus dem mongolischen örgöö („Palastzelt") abgeleitete

Bezeichnung für das bis 1779 bewegliche Kloster des Jibtsundamba Qutuytu. Die Mongolen
nannten das Kloster, das im 18. Jahrhundert zum Handelszentrum für chinesische und russische

Kaufleute wurde, einfach Yeke Küriye, „grosses Kloster". Zur Geschichte Urgas s. Teleki 2011.

69 Mong. yeke küriy-e.
70 Ein weiteres, zweisprachig tibetisch-mongolisches Handbuch, das auf 123 Seiten technische

Unterweisungen zur Aufführungspraxis des Khüree-Tsam enthält und im Nationalarchiv der

Mongolei in Ulaanbaatar aufbewahrt wird, erwähnt Kristina Teleki (2013: 76). Dieses Handbuch

haben wir nicht einsehen können.



DE GRUYTER Der mongolische Maskentanz (Tsam) — 635

Jibtsundamba Qutuytu (1815-1841) hatte angeblich gegen die weitere

Verbreitung des Tsam opponiert, gab aber schliesslich nach, wohl vor allem

auf den Wunsch hoher weltlicher und geistlicher Würdenträger hin.71 Der Tsam

von Ikh Khüree wurde seit dieser ersten Aufführung bis 1937 insgesamt 127

Mal aufgeführt. Es ist diese Version des Tsam, die nach einer mehr als

sechzigjährigen Unterbrechung im Jahr 2003 in Dashchoilin wiederbelebt wurde.
Zwei Jahre früher als Agvang Lubsang Qayidub, im Jahr 1834, verfasste der

bekannte mongolische Historiker Isibaldan in tibetischer Sprache ein Handbuch

für den Cam des Klosters dGa' ldan bshad sgrub dar rgyas gling im Ordos-

Gebiet, das auch eine Übersetzung ins Mongolische erfuhr.72 Dieses und ein
weiteres mongolischsprachiges Handbuch zum Cam73 des ebenfalls im Ordos-

Gebiet gelegenen Subury-a-yin süm-e liegen inzwischen in einer innermongolischen

Ausgabe vor.74

Forscher, die seit dem 19. Jahrhundert die mongolischen Regionen bereisten,

haben uns Berichte über Tsam-Aufführungen hinterlassen, die eine grosse
lokale Varietät des mongolischen Tsam bezeugen.75 Wie in Tibet und den

Himalaya-Regionen, so haben auch in der Mongolei die Klöster ihre je eigene
Version des Tsam entwickelt, in die die Territorialgottheiten der Regionen integriert

wurden. Darüber hinaus haben sich auch überregionale Versionen des

Tsam herausgebildet, in denen einzelne Gottheiten, aber immer mehr auch
historische und mythologische Gestalten im Mittelpunkt standen. Diese

Entwicklung hatte schon in den tibetischen Regionen eingesetzt, wie am
'Chams des Milarepa deutlich wird. Schon im tibetischen 'Chams wurde
zudem in der Gestalt der eingeschobenen Auftritte von Spassmachern76 der

Unterhaltungsfaktor für das Publikum berücksichtigt. Die Grenzen zwischen

religiösem Mysterienspiel, in dem die rituelle Zerstörung karmisch negativer
Kräfte performativ vergegenwärtigt wird, und einer in narrativen Szenen
inszenierten didaktischen - ebenfalls buddhistischen - Belehrung, erwiesen sich als

zunehmend fliessend in den verschiedenen mongolischen Tsam-Versionen.

71 Gangaa 2003: 18; vgl. auch Teleki 2013: 76. Rintschen schreibt die Abwehr gegen den Tsam

dem 4. Jibtsundamba Qutuytu zu, s. Forman/Rintschen 1967: 67.

72 Mongolischer Titel: randansadrübdarjayiling keyed-ün cam-un bicig Sasin-u sakuyulsun-i
bayasqan üüedügci yayiqamsiytu cam büjig kemekü.

73 Es trägt den Titel Subury-a-yin süm-e-yin Cam qural-un sudur.

74 Narasun/Temürbayatur 2000: 409-431; vgl. auch Chiodo 2003/2004: 296-297.
75 So z. B. Labbe 1909; Pozdneev 1978: 506-521; Korostovetz 1926; Sastina 1935: 92-113; Lessing
1935:110-136; Haslund-Christensen 1936.

76 In den tibetischen 'Chams-Aufführungen sind dies die indischen Atsaras, Hva shang sowie

in den osttibetischen Regionen, durch mongolischen Einfluss, der „weisse Alte".



636 — Karenina Kollmar-Paulenz und Mungunchimeg Batmunkh DE GRUYTER

Bevor wir den Khüree-Tsam im Detail beschreiben, sollen einige der

überregionalen Versionen des mongolischen Tsam kurz vorgestellt werden.
Hierbei werden sowohl die rituellen Tsam-Versionen als auch diejenigen, die
narrative Elemente in das Zentrum der Aufführung rücken, berücksichtigt.

2.1 Der Erdeni Zuu-Tsam

Dieser Tsam, der im Kloster Erdeni Zuu aufgeführt wurde, geht auf den im rNam

rgyal-Kloster von Zentraltibet aufgeführten 'Chams zurück und führt damit die
Tradition des dGe lugs pa „'Chams der Dharmapälas" (tib. chos rgyal gyi 'chams)
weiter. Neben den ethnographischen Berichten, die wir über diesen Tsam besitzen,

gibt Nebesky-Wojkowitz eine ausführliche Beschreibung des Tanzes.77 Im
Mittelpunkt des Erdeni Zuu-Tsam78 stehen die „Beschützer der Lehre" (mong.

nom-un sakiyulsun, khalkh-mong. nomyn sachiulsan, tib. chos skyong, Skt.

dharmapäla). So treten in diesem Tsam Mahäkäla (mong. Maqagala, khalkh-

mong. Machgal, tib. Nag po chen po) und sechs Begleiter auf. Der Fokus auf
Mahäkäla, den „Grossen Schwarzen", ist nicht allein dem Sa skya-Hintergrund
des vom 5. Dalai Lama rezipierten 'Chams zu verdanken, sondern auch dem Sa

skya-Hintergrund des Erdeni Zuu-Klosters. Eine der frühesten mongolischen
Übersetzungen eines tibetischen buddhistischen Textes vom Ende des 13.

Jahrhunderts respektive dem frühen 14. Jahrhundert ist eine Hymne an die
Gefährtin des Mahäkäla, der besonders bei den Sa skya pa verehrt wird.79 Der

im Jahr 1434 vom g' Yas ru stag tshang pa dPal 'byor bzang po verfassten
Chronik rGya bod yig tshang80 zufolge fertigte der berühmte nepalesische
Künstler Anige für Quhilai Qayan ein Abbild dieses Dharmapälas an.81 Die

Statue, deren Anfertigung der Tradition nach sogar 'Phags pa bla ma selbst

zugeschrieben wird,82 spielte im frühen 17. Jahrhundert eine zentrale Rolle für
die Herrschaftslegitimation des letzten mongolischen Grosskhans Ligdan. Nach

ihrer Herstellung soll sie von 'Phags pa selbst zuerst zum Wutai shan und

77 Nebesky-Wojkowtz 2007: 43-46.
78 Mong. Erdeni juu-yin Sam.

79 Cerensodnom/Taube 1993: 114-120.

80 Mit vollem Titel rGya bod kyi yig tshang mkhas pa dga' byed chen mo 'dzam gling gsal ba'i

me long. Zu diesem Werk s. Macdonald 1963: 53-159.

81 dPal 'byor bzang po 1979: Bd. 1, Fol. 201v3-4. Anige wird hier als E ner dga' wiedergegeben.
Zu diesem wohl berühmtesten nepalesischen Künstler des 13. Jahrhunderts s. Jing 1994: 40-86.
82 Berger 1995: 54. Berger beruft sich auf die Qing-zeitliche Chronik Da Qingchao shilu. Auf die

Bedeutung des Mahäkäla für Liydan Qayan und die spätere Herrschaftslegitimation der

Mandschus machte zuerst Samuel Grupper aufmerksam, s. die folgende Anmerkung.



DE GRUYTER Der mongolische Maskentanz (Tsam) — 637

anschliessend in die mongolische Sa skya-Region, wahrscheinlich das heutige

Gansu, verbracht worden sein.831617 fand die Mahäkäla-Statue84 des 'Phags pa
dann ihren Weg in die Caqar-Region zu Ligdan Qayan, wo sie einen neuen

imperialen Kult begründen half.85 So wie im frühen 17. Jahrhundert die Statue

des Mahäkäla die vergangene imperiale Grösse des mongolischen Weltreichs

evozierte, so stellte ein Jahrhundert später Mahäkäla in seiner performativen
Vergegenwärtigung im Erdeni Zuu-Tsam die Verbindung zur historischen

Bedeutung der Sa skya pa für die Buddhisierung der Mongolen dar. Dieser

Tsam, der auf die höchsten Dharmapälas der 'Jig rten las 'das pa'i srung mas6

fokusiert, ist in der Inneren Mongolei auch als Doysid-un cam, „Tsam der

Zornvollen Gottheiten", bekannt.87

2.2 Der Milarepa-Tsam

Unter den Fragmenten auf Birkenbast geschriebener mongolischer Handschriften,
die in Xarbuxyn Baigas gefunden wurden und um das Jahr 1600 datieren,
befinden sich sieben Fragmente dreier bislang unbekannter Lieder, die dem

grösseren Kontext der Lieder des Milarepa (mong. Milarasba, tib. Mi la ras

pa) zuzurechnen sind. Vier von ihnen sind dem Kapitel über das „Treffen
[Milarepas] mit dem geistigen Sohn, dem baumwollgekleideten Jäger, in gNyi
shang 'gur rta"88 zuzuordnen. Der Fund solcher früher mongolischer
Handschriften-Fragmente des Milarepa-Zyklus zeigt die enorme Beliebtheit dieser

83 Vgl. Grupper 1979 und 1981: 53-55.

84 Ob es sich um die Statue aus dem 13. Jahrhundert handelte oder eine andere Mahäkäla-

Statue, ist unbekannt.
85 Hierzu s. Berger 1995: 54-55.
86 Die Schutzgottheiten, die nicht mehr dem Bereich der sechs Existenzen angehören. Zu ihnen

gehören die höchsten Meditationsgottheiten im Tantra. Zur Einteilung der Schutzgottheiten in
'Jig rten las 'das pa'i srung ma und 'Jig rten pa' srung ma s. Nebesky-Wojkowitz 1975: 3-5.
87 Altanyarudi/Bao De 1995: 273-280. Mong. doysin leitet sich aus tib. drag gshed, „zornvolle
Vollstrecker", ab, einer Bezeichnung für die Dharmapälas.
88 Tib. gNyi shang 'gur rta thugs sras khyi ra ras pa dang mjal ba'i skor, mong. snyi sanggurda-
dur görögegöi rasba-luy-a ayuljaysan bölög. Das Kapitel ist in den mgur 'bum, den „Gesammelten

Liedern", der 1488 von Tsang smyon Heruka (1452-1507; über ihn s. Smith 2001) verfassten

Biographie des Milarepa enthalten. Sie wurde zu Beginn des 17. Jahrhunderts von dem

berühmten Übersetzer Siregetü Güsi Corji das erste Mal ins Mongolische übersetzt unter dem

Titel Getülgegci milarasba-yin tuyuji: egesiglegsen mgur bum, s. Heissig/Sagaster 1961: 94 (Libr.

Mong. 46, Nr. 147). Detaillierte Angaben zu weiteren mongolischen Übersetzungen und

Textausgaben finden sich in Chiodo 2009: 15-19. Die Sammlung Ernst (Winterthur) enthält
eine reich illustrierte mongolische Handschrift der Biographie des Milarepa (Signatur: ET 771).

Eine neue Übersetzung der tibetischen Biographie des Milarepa ist Tsangnyön Heruka 2010.



638 Karenina Kollmar-Paulenz und Mungunchimeg Batmunkh DE GRUYTER

Geschichten bei den Mongolen. Die Episode, wie Milarepa den Jäger Gombodorji
(tib. mGon po rdo rje) bekehrt, der mit seinem Jagdhund während der Verfolgung
eines Hirsches zur Höhle des Asketen gelangt ist, ist in der gesamten tibeto-

mongolischen buddhistischen Welt noch heute äusserst populär. In Tibet bildet
die Episode die Grundlage für eine bekannte und populäre Tanzaufführung. Sie

gehört zu den bod 89 'chams, die oft von Laien anschliessend an die den

Mönchstänzern vorbehaltenen eigentlichen 'Chams-Maskentänze aufgeführt
werden.90 In Bhutan wird der Müa-'Chams heute noch aufgeführt.91 In den grossen
osttibetischen Klöstern sKu 'bum und Bla brang wurde der Mila-Tsam ebenfalls

aufgeführt, wie Baradijn92 und später Filchner93 für sKu 'bum berichteten. In Bla

brang ist die Tradition heute noch lebendig. So konnte Elisabetta Chiodo im Jahr

2001 dort eine Aufführung des Mila-Tsam miterleben.94

Bei den Mongolen genoss der Milarepa-Tsam in den innermongolischen
Regionen besondere Popularität. Er wurde in zahlreichen Klöstern des Ordos-
Gebiets95 und in der südöstlichen Mongolei aufgeführt. Das Kloster Moncoy im
Naiman Banner der Inneren Mongolei führte diesen Tsam sowohl am 15. Tag des

1. Monats als auch am 15. Tag des 7. Monats auf.96 Auch hier spielen lokale
Varianten eine bedeutende Rolle: Im Tsam des Moncoy-Klosters, wie auch im
Milarepa-Tsam (mong. miyal/mila cam) der Mongoljin, steht nicht Milarepa im
Zentrum des Geschehens, sondern die beiden Asketen Siyarabdorji und
Rayicangva.97 Im Gegensatz zu den innermongolischen Regionen spielte der

Mila-Tsam bei den Khalkha wohl eine eher unbedeutende Rolle. Rintschen, der

den Tanz ausführlich beschreibt, begründet die relativ seltenen Aufführungen im
Khalkha-Gebiet mit den sozialkritischen Inhalten dieses Tsam.98

2.3 Der Geser-Tsam

Im Milarepa-Tsam zeigt sich, dass der rituelle Maskentanz bei den Mongolen eng
mit eher narrativ angelegten Theatervorführungen verbunden ist, wobei es

89 Aus Tibetisch 'bod pa, „rufen, einladen".
90 Nebesky-Wojkowitz 2007: 37, erwähnt eine solche Aufführung anschliessend an einen
'Chams in Sikkim.
91 Der Sha ba sha kyi 'chams, s. Montmollin 1988: 293-300.
92 Baradiin 1999: 107-114.

93 Filchner 1933: 332-337.

94 Chiodo 2009: 48, Anm. 174.

95 Narasun/Temürbayatur 2000, nach Chiodo 2009: 48, Anm. 174.

96 Kürelsa et al. 1993: 215.

97 Kürelsa et al. 1993: 215-219; Altanyarudi/Bao De 1995: 280-288.

98 Forman/Rintschen 1967: 52-56.



DE GRUYTER Der mongolische Maskentanz (Tsam) — 639

intensiverer Forschung bedürfte, um die Frage zu klären, ob sich die Anfänge des

mongolischen Theaters direkt aus dem Tsam entwickelten, ob der Tsam nur einen

von verschiedenen Einflüssen für die Entwicklung des mongolischen Theaters

darstellte, oder ob es sich um gleichzeitige, aber voneinander unabhängige

Entwicklungen handelt." Jedenfalls wird die enge Verknüpfung des Tsam mit
populären Narrativen auch beim so genannten Geser-Tsam deutlich, in dessen

Mittelpunkt der Epenheld Geser steht. Das Geser-Epos ist wohl zu Beginn des 17.

Jahrhunderts aus dem tibetischen Kulturraum zu den Mongolen gekommen, wie
eine frühe mongolische Prosaversion, die aus dem Tibetischen um das Jahr 1614

übersetzt wurde, bezeugt.100 Unter dem Kangxi-Herrscher wurden 1716 die ersten

sieben Kapitel des Geser-Epos in Beijing unter dem Titel Arban jüg-ün ejen geser

qayan-u tuyuji orosibai gedruckt.101 Die zahlreichen Kopien dieser Ausgabe in
asiatischen und europäischen Bibliotheken bezeugen die Beliebtheit des Epos.102

Geser Khan wurde als Schutzgottheit der Herden und des Besitzes noch in den

vierziger Jahren des 20. Jahrhunderts in der Inneren Mongolei verehrt, wie Walther

Heissig berichtet.103 Druckausgaben und ihre Abschriften wurden in der Jurte

aufbewahrt und sollten vor allem dem Schutz der Herden dienen. Darüber hinaus
wurde Geser Khan, dessen Ikonographie ihn als kriegerische Reitergottheit
charakterisiert,104 mit dem chinesischen Kriegsgott Guandi identifiziert. Die

Mandschus hatten die Verehrung dieser Gottheit übernommen und überzogen
die Mandschurei und die Grenzregionen des Qing-Reichs mit Tempeln, in denen

Guandi als Schutzgott des Qing-Reichs verehrt wurde. Der im Jahr 1859 von
Galdan verfassten mongolischen Chronik Erdeni-yin erike zufolge wurden allein
im Jahr 1787 in Kansu, in der Mongolei, Xinjiang und Tibet 65 Guandi-Tempel
errichtet.105 Aber nicht nur mit Guandi, sondern auch mit dem Lokapäla
Vaisrävana wurde Geser identifiziert. Die Neudeutung des Geser Khan als

„Beschützer der Lehre" wurde im 19. Jahrhundert durch den Ilayuysan Qutuytu

99 Vgl. Pegg 2001: 163-164. Ihr zufolge sagt man in der Mongolei, dass der berühmte

Choreograph Sevjid vom Tsam beeinflusst gewesen sein soll. Leider gibt sie keinen Beleg für
ihre Aussage.

100 Rintchen, zitiert nach Heissig 1970: 407, Anm.42.
101 Die sieben Kapitel der Druckausgabe gehen wohl auf eine tibetische Vorlage zurück. Der

Text wurde schon im 19. Jahrhundert von Isaac Jakob Schmidt ins Deutsche (Schmidt 1925

[1839]) und 1935 von S.A. Kozin ins Russische übersetzt (Kozin 1935). Vgl. auch Roerich 1942:

297-298. Die immer noch umfassendste Untersuchung zum mongolischen Geser Epos bietet
Damdinsuren 1957.

102 Auch die Schweizer Sammlung von Richard Emst (Winterthur) besitzt zwei Exemplare des

Drucks von 1716 (Sign. ET 299, ET 85).

103 Heissig 1992: 28-29.
104 Heller 2012.

105 Galdan 1960, s. Heissig 1970: 409.



640 — Karenina Kollmar-Paulenz und Mungunchimeg Batmunkh DE GRUYTER

mergen bandida Don grub rdo rje (1820-1882) vorangetrieben.106 In seinem

Kloster wurde Rintschen zufolge der Geser-Tsam aufgeführt.107 Der Geser-Kult

und der mit ihm verbundene Tsam wurden nach Forman/Rintschen vom
„Chutuktu Ilagugsan Arthosiddhavadschra" in einer in tibetischer Sprache im
19. Jahrhundert herausgegebenen Textsammlung dokumentiert.108

2.4 Der Saran kökege sibayun-Tsam

Auf Wunsch des 2. lCang skya Qutuytu Rol pa'i rdo rje übersetzte der mongolische

Gelehrte Dai güsi Ngag dbang bstan 'phel (1700-1780) im Jahr 1770 eine

tibetische Erzählung, die auf Motiven des indischen Sukasaptati („Die siebzig

Erzählungen eines Papagei") und des Vetälapancavimsati-ZyMus beruht. Im
Mongolischen erlangte sie unter dem Titel Bodi sedkil tegüsügsen köke qoyulai-
tu saran kökege neretü sibayun-u tuyuji, „Geschichte des Mondkuckucks mit der
blauen Kehle, der ein Bodhisattva war",109 schnell grosse Bekanntheit.110 Die

tibetische Erzählung war nur wenige Jahrzehnte zuvor von dem Mönch Bio

bzang bstan pa'i rgyal mtshan verfasst worden,111 die Druckstöcke wurden im
zentraltibetischen Kloster 'Bras spungs geschnitzt.112 Die von Dai güsi angefertigte

mongolische Übersetzung zeichnet sich durch eine hohe literarische

Qualität aus. Sie ist durchweg in alliterierenden Versen abgefasst. Von ihrer
Beliebtheit zeugen die vielen Abschriften der Geschichte, die bei den Mongolen
kursierten. Der zuerst in Peking gedruckte Text wurde ein zweites Mal in einem

buryatischen Kloster gedruckt.113 Heissig zufolge wurde die Geschichte schon in
Tibet in Klöstern als Singspiel aufgeführt, bei den Mongolen wurde sie als Tsam

im Barayun keyid der Urat im südmongolischen Alashan-Gebiet aufgeführt.114

Die Entstehungsgeschichte des Saran kökege-Tsam (khalkh-mong. saran
chööchöö tsam) spricht für die These, dass die Entwicklung des mongolischen
säkularen Theaters viel dem Tsam verdankt. Der berühmte 5. Noyan Qutuytu

106 Heissig 1970: 410.

107 Forman/Rintschen 1967: 57.

108 Formann/Rintschen 1967: 58.

109 Der vollständige mongolische Titel lautet Bodi sedkil tegüsügsen köke qoyulai-tu saran
kökege neretü sibayun-u tuyuji orcilang bükün-i jirüken ügei kernen medegdd-ün cikin-ü Cimeg

kemekü orosiba, s. Heissig 1954: 132.

110 Eine Inhaltszusammenfassung gibt Heissig 1954:133-134.
111 S. Khuvsgul 2011: 201, gibt das fahr 1737 als Abfassungsdatum an.
112 Muzraeva 1994: 581-582. Er ist in der Mongolei als toyin („Mönch") Madi (tib. blo) bekannt,
nach dem ersten Wort seines tibetischen Namens, vgl. auch Heissig 1954:132.
113 Heissig 1954, Nr. 146, und Muzraeva 1994: 581.

114 Heissig 1994: 195.



DE GRUYTER Der mongolische Maskentanz (Tsam) — 641

Danjin Rabjai115 (1803-1856), der sich schon in seiner Jugend für den Tsam zu
interessieren begann, entwickelte aus der „Geschichte des Mondkuckucks" ein

Singspiel, zu dem er Musik und Text selbst verfasste. 1832 gelangte es unter dem

Titel Sarau kököge-yin namtar, „Das Leben des Mondkuckucks", in seinem

Kloster Qamar-un keyid mit einer reinen Laienbesetzung das erste Mal zur
Aufführung.116 Noch in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts wurde der

„Mondkuckuck" in Klöstern in der Gobi, aber auch im Caqar-Gebiet der

Inneren Mongolei, aufgeführt, meistens mit Laienschauspielern.117

2.5 Der §ambhala-Tsam des Danjin Rabjai: Der „grosse
Unbekannte" unter den Tsam-Tänzen

Walther Heissig erwähnt in seiner monumentalen Geschichte der mongolischen

Literatur, dass der 5. Noyan Qutuytu Danjin Rabjai im Jahr 1830 in
einer Tsam-Aufführung „des auf Grund der vom 3. Pancen [!] Bio bzan dpal
ldan ye ses (1737-1780) herausgegebenen Schrift entstandenen „Krieg um
Sambala" (Sambala-yin dayin)" mitspielte.118 Für einen Tsam, der auf die
bei den Mongolen sehr beliebte Vorstellung von Shambhala fokussiert, dem

Land im Norden Tibets, in dem die Lehren des Kälacakra Tantra bewahrt
werden und von dem aus am Ende der Zeiten der letzte Herrscher von
Shambhala ausziehen und eine grosse Schlacht gegen die „Ungläubigen"
(tib. kla klo, mong. laid) schlagen wird, finden sich (mit Ausnahme der

Biographie des Danjin Rabjai)119 weder in der mongolischen Literatur noch
in ethnographischen Berichten Belege. Vielleicht ist dieser Tsam identisch mit
dem Düingqor-un cam, den Altan yarudi und Bao De beschreiben?120 Er wurde
am 15. Tag des 3. Monats ausschliesslich im innermongolischen Kloster

Soyol-i badarayuluyci121 aufgeführt. In diesem Tsam steht die Reise zum

115 Khalkh-mong. Danzan Ravjaa.
116 Heissig 1994, I: 196. Heissig 1964: 250-257, beschreibt die Entdeckung des Theaterstücks

durch den grossen mongolischen Gelehrten Damdinsüren und gibt zugleich eine kurze

Biographie des Danjin Rabjai.
117 Heissig 1964: 248. Erdeni 1997: 151-163, informiert umfassend über diesen Tsam.

118 Heissig 1994: 195.

119 Teüke namtar-un sudur, s. Heissig 1994: 225, Anm. 73.

120 Altanyarudi/Bao De 1995: 288-289, und 273.

121 In dem heutigen Fuxin Mongolischen Autonomen Kreis. Eine Fotographie des Klosters von
Soyol-i badarayuluyci findet sich bei Altanyarudi/Bao De 1995 auf der zweiten Seite der

beigefügten Fotoserie (ohne Seitenzahlen im Buch).



642 —— Karenina Kollmar-Paulenz und Mungunchimeg Batmunkh DE GRUYTER

Land Shambhala im Mittelpunkt, der Krieg um Shambhala spielt aber wohl
keine Rolle.122

3 Der Khüree-Tsam

Dieser Tsam, der in Yeke Küriy-e (Ikh Khüree) im Jahr 1811 das erste Mal

aufgeführt wurde, wurde 2003 in Dashchoilin wiederbelebt. Er ist auch unter
den Bezeichnungen Zaqar-Tsam und Erlig-Tsam bekannt. Im Zentrum dieses

Tsam, der die mongolische Version des tibetischen dGe lugs pa-Dam can chos

rgyal gyi 'chams, des „Tanzes der eidgebundenen Dharmapälas", darstellt, steht

Erlig nom-un qayan123 (tib. gShin rje chos kyi rgyal po),124 der Herrscher über den
Tod. Rintschen hat den auch Erlig-Tsam genannten Tanz ausführlich beschrieben.

Der „Tsam von Urga"125 wurde einmal im Jahr, immer am 9. Tag des letzten
Sommermonats (Juli/August) aufgeführt.126 Die mongolische Form dieses

Tsam hat auch auf seine tibetische Form zurückgewirkt: Auf Anweisung des

13. Dalai Lama wurde die Gestalt des „Weissen Alten" (mong. cayan ebügen) im
jährlich zum tibetischen Neujahr im rNam rgya/-Kloster aufgeführten Dam can
chos rgyal gyi 'chams nach 1906 eingeführt. Trotz der lokalen Unterschiede
stimmen die tibetische127 und mongolische Version des Khüree-Tsam im
Grossen und Ganzen überein. Im Folgenden wird der Ablauf des Khüree-Tsam,
wie er vor 1937 in der Mongolei aufgeführt worden ist, ausführlich beschrieben.

Die Beschreibung ermöglicht die Einordnung der Khüree-Tsam- Aufführung
von 2009 in Dashchoilin in die jahrhundertelange Tradition dieser Tsam-

Aufführungen. Insbesondere können so die Kontinuitäten und Veränderungen,
die dieser Tsam bei seiner Revitalisierung in den 2000er Jahren erfahren hat,
herauszuarbeitet werden. Die hier gegebene Beschreibung des Ablaufs des bis
1937 jährlich aufgeführten Khüree-Tsam respektive Zaqar-Tsam beruht auf der

Darstellung Rintschens.128

122 Altanyanidi/Bao De 1995: 288.

123 Auch Erlig nomun qayan geschrieben, s. Erdeni 1997: 2.

124 Nebesky-Wojkowitz 1975: 82-87. Eine ikonographische Darstellung findet sich im Bris sku

mthong ba don Idan, Nr. 404, s. Willson/Brauen 2000: 164-165.

125 Forman/Rintschen 1967: 68.

126 Forman/Rintschen 1967: 94.

127 Nebesky-Wojkowitz 2007: 43-46, gibt eine Beschreibung des Dam can chos rgyal gyi
'chams, auf der Grundlage von Informationen seiner tibetischen Informanten sowie von diversen

Reiseberichten, u. a. von Schäfer 1988: 119-133.

128 Forman/Rintschen 1967: 94-143. Die mongolischen Namen werden in der von Forman/
Rintschen benutzten Umschrift wiedergegeben. Wir haben die mongolischen und tibetischen



DE GRUYTER Der mongolische Maskentanz (Tsam) — 643

Die Vorbereitungen zum Zaqar-Tsam begannen im mittleren Sommermonat,
einen ganzen Monat vor der öffentlichen Aufführung. Sie bestanden zum einen

aus den Proben der für die Tsam-Aufführung ausgewählten Mönche, zum anderen

aus den nicht-öffentlichen Ritualen der Aktivierung des LihgaP9 Die

Mönche, die die einzelnen Gottheiten im Tsam tanzten, mussten die entsprechenden

Dhäranls auswendig lernen und an vorbereitenden Ritualen der zornvollen

Schutzgottheiten teilnehmen. Zweimal täglich mussten sie die Tanzschritte

üben, in einem eigens dafür bestimmten Tempel in der Nähe des Dechengalab

(tib. bDe eben kä lä pa)130-Tempels in Urga, vor dem der öffentliche Tsam

aufgeführt wurde.131 Kurz vor der öffentlichen Aufführung, am 5. Tag des letzten

Sommermonats, wurden der Zaqar und der Sor aus Teig hergestellt. Mong. (und
khalkh-mong.) sor leitet sich aus tib. zor, „gekrümmte Waffe, Sichel", ab. Ein Sor

ist gleichzeitig eine Ritualgabe (mong. baling, khalkh-mong. baiin, tib. gtor ma)

und eine magische Waffe gegen destruktive spirituelle Kräfte, die als Dämonen

vergegenwärtigt werden.132 Von den vielen verschiedenen Arten von Sor wurde
im Erlig-Tsam ein (tib.) thod zor („Schädel-zor") verwendet. Er wurde 1937 aus

Teig hergestellt und hatte die Form einer dreieckigen Pyramide, deren drei
Seiten mit weissen Flammen verziert waren und auf deren Spitze ein ebenfalls

aus Teig geformter kleiner Totenkopf sass. Dieser Sor wird auch (tib.) 'byung po'i
thod zor, „Schädel-zor der 'Byung po [-Dämonen]" genannt.133 Der Sor im Erlig-
Tsam von Urga wurde auf einem viereckigen Stück Stoff, auf dem eine menschliche

Figur abgebildet war, aufgestellt. Die zweite Opfergabe dieses Tsam war
der Zaqar (aus tib. leags mkhar), der „Eisen-Palast" des Erlig nom-un qayan.134

Obwohl der Zaqar Tsam auf die tibetische Vorlage des 'Chams von bKra shis

lhun po und damit auf den dGe lugs pa-Dam can chos rgyal kyi 'chams

129 Zum Lihga s. unsere Ausführungen weiter unten.
130 Forman/Rintschen 1967: 95 geben den tibetischen Namen als bde chen ka la pa wieder. Er

findet sich als bde chen kä lä pa auf einer tibetischsprachigen Karte des Klosters, s. die

Abbildung im Umschlag von Cedendamba 2009. Teleki 2011: 744 hingegen rekonstruiert den
tibetischen Namen als bDe chen bskal pa. Dies ist insofern nachvollziehbar, als die Stadt Kaläpa
im Mongolischen gewöhnlich als ga la ba wiedergegeben wird, s. z. B. die mongolische
Übersetzung des Bittgebets um Wiedergeburt in Shambhala des 3. Pan chen Lamas, Umaratu

sambhala-yin oron-a törökü irüger orosiba, Fol. 2rl2, während tib. bskal pa (aus Skt. kalpa) im
Mongolischen galab lautet.
131 Dieser Tempel gehörte zum Jegün küriy-e (Khalkh-mong. züün chüree), dem grössten Bezirk

von Urga. Er wurde 1806 gegründet und war den Kälacakra-Lehren gewidmet, s. Teleki 2011:

744, und Teleki/Ernst 2013: 165.

132 Zum zor allgemein s. Nebesky-Wojkowitz 1975: 354-358.
133 Nebesky-Wojkowitz 1975: 355.

134 In seinen Lebenserinnerungen beschreibt der Mönch Zambal die Herstellung eines Zaqar, s.

Bawden 1997: 13 und 89-90.



644 Karenina Kollmar-Paulenz und Mungunchimeg Batmunkh DE GRUYTER

zurückgeht, ist das Konzept des Zaqar wohl im grösseren Kontext der

Visualisierung eines „Palastes aus Schädeln" (tib. thod pa'i mkhar) in rNying
ma pa-Ritualen zu situieren, in denen es ebenfalls um die Befreiung von negativen

Kräften geht.135 Der polnische Mongolist Wladyslaw Kotwicz, der im Sommer
1912 den Erdeni Zuu-Tsam sah, erwähnt in seinen Tagebüchern ebenfalls
den Eisenpalast des „Choijil" (tib. chos rgyal alias gShin rje), des Herren des

Todes, bezeichnet ihn aber als das Gefäss für den Sor.136 Wie aus weiteren
Tagebuchpassagen hervorgeht, diente der Palast als Aufenthaltsort der
Gottheit.137 Rintschen wiederum beschreibt den Zaqar (bei ihm: „Dschagchar")
als dem Sor vom Aussehen her ganz ähnlich: „Der Unterschied zwischen den
beiden Gebilden bestand nur darin, daß Dschagchar mehr Verzierungen und
Girlanden aus Hammeldärmen hatte als Sor. Am Fuss des Dschagchar legte man
ausserdem die Lunge und das Herz eines Opfertieres nieder."138

Schliesslich wurde auch das Linga, eine kleine menschliche Figur mit
gefesselten Armen und Beinen und aufgedunsenem Bauch, aus Teig angefertigt. Das

Linga stellt im Tsam die Feinde der Lehre und die negativen karmischen Kräfte
dar. In den tibetischen Ritualtexten, die während der rituellen Performanz
rezitiert werden, werden sie dgra bgegs, „feindliche Kräfte und Hindernisse",
genannt.139 Die „Hindernisse" sind Unaufmerksamkeit und Zerstreutheit, die
während der Meditation entstehen, die „feindlichen Kräfte" die Vorstellung
eines Selbst, in dem die Subjekt-Objekt-Spaltung, die es zu überwinden gilt,
kultiviert wird.140 Die dgra bgegs werden auch mit den drei Giften gleichgesetzt,
die Aktivitäten rund um das Linga gehören daher zur „Vertreibung der Gifte"
(tib. gdug pa sgrol ba).w Rintschen beschreibt in groben Zügen das vier Mal

durchgeführte Ritual der Zerstückelung des Linga,142 das zu den
nichtöffentlichen Teilen des Tsam gehört.143 Das Linga wird mit dem vielleicht
wichtigsten Ritualinstrument im Tsam, dem (tib.) phur bu/phur pa, mong. purba,

135 Cantwell 1997: 108-109.
136 Bareja-Starzynska 2012: 161.

137 Bareja-Starzynska 2012: 163. Auch in tibetischen 'Chams nehmen die Gottheiten in extra für
diesen Zweck hergestellten gtor ma ihre temporäre Residenz, s. Marko 1994: 136 für den im
Kloster Spituk in Ladakh aufgeführten 'Chams.

138 Forman/Rintschen 1967: 95.

139 Cantwell 1997:108, Anm. 9. Die bgegs werden auch personifiziert als Dämonen vorgestellt,
die religiöse Aktivitäten behindern, s. Nebesky-Wojkowitz 1975: 285. Die mongolische begriffliche

Entsprechung lautet todqar dayisun, s. Oyuncimeg 2007: 625.

140 Cantwell 1997: 109.

141 Ngag dbang blo bzang rgya mtsho: Fol. 3r4. Die Gifte sind Begierde, Hass und

Verblendung, die drei buddhistischen Grundübel (Skt. akusala-müla).
142 Zum Linga als Mittelpunkt des 'Chams/Tsam s. Stein 1957: 200-234.
143 Forman/Rintschen 1967: 95-97.



DE GRUYTER Der mongolische Maskentanz (Tsam) — 645

einem Ritualdolch, getötet.144 Das Ritual in Urga wurde im „westlichen Palast"

(mong. barayun örgöge, khalkh-mong. baruun örgöö) vollzogen.145 Der von
Rintschen geschilderte Vollzug korrespondiert mit der Aktivierung des Linga,
wie sie Kohn für das Mani rimdu-Ritual beschreibt, das auf die tantrische
Gottheit Vajraklla, die Personifizierung des phur pa, fokussiert.146

Zu den Vorbereitungen für den öffentlichen Tsam gehörte auch die

Präparierung der Tanzfläche. In der Mitte des zuvor geebneten und gereinigten

Platzes vor dem Dechengalab-Tempel wurde ein Baldachin gespannt. Vor

Beginn des Tanzes wurden zu einer von Astrologen vermittelten Zeit Sor und
Zaqar auf ihre Plätze unter dem Baldachin gebracht. Um den Baldachin
wurden insgesamt sieben konzentrische Kreise mit zerriebenem Kalk gezogen.
Um diese Kreise wurde schliesslich noch ein grosses Viereck gezogen, dessen

vier Seiten mit den Fahnen der Hüter der Himmelsrichtungen verziert
wurden.147

Die ersten Tänzer, die im Khüree-Tsam vor 1937 auftraten, waren die
beiden „Herren des Leichenplatzes", Chochimoi (mong. durtoddagva oder

qoqimoi, tib. dur hdag).148 Anschliessend trat der Rabe auf, der sich des Sor,

der Opfergabe für die im Tsam evozierten buddhistischen Gottheiten,
bemächtigen will. Der Auftritt des als unrein geltenden Raben149 ist ein

Spezifikum des Khüree-Tsam, kommt aber auch im buryatischen Tsam des

Gusino Ozero-Klosters vor.150 Der Rabe stellte eine visuelle Repräsentation
der „Feinde der buddhistischen Lehre" dar. Die Raben-Symbolik findet sich
auch in mongolischen Thangkas, die das mythische Land Shambhala und die

apokalyptische Schlacht des letzten Kalkin von Shambhala, Raudracakrin,

gegen die Feinde des Buddhismus abbilden. In einigen Thangkas setzen sich

144 In Tibet steht der phur pa im Zentrum eines elaborierten tantrischen Kults um die Gottheit

Vajraklla, „Vajra-Dolch", s. Majer 1992:163-192, und Majer 1996. Zur Beziehung von Lihga und
phur hu s. Kohn 2001: 84-86.
145 Der Tempel lag ebenfalls im Jegün küriy-e-Bezirk. Nach Forman/Rintschen 1967: 96, galt
dieser Tempel als die Wohnstätte des 1. Jibtsundamba Qutuytu, während Teleki (2011: 748) ihn
als den Palast des Abadai Sayin Qan (1534-1589) bezeichnet. Beide nennen keine Belege für ihre

Angaben.
146 Kohn 2001: 74-78.
147 In Forman/Rintschen 1967: 105 ist ein Diagramm des Tanzplatzes abgebildet.
148 Mong. qokimai, „trocken, ausgetrocknet, skelletiert", s. Lessing 1960: 956. Kotwicz (Bareja-

Starzynska 2012: 164) nennt sie tokhog. Bareja-Starzynska 2012: 164, Anm.93, leitet die

Bezeichnung aus mong. toquyu, „Unterhaltung" ab (was dem khalkh-mongolischen toglokh

entspricht), da die Herren des Leichenplatzes auch die Rolle von Spassmachern hatten.
149 Forman/Rintschen 1967: 110.

150 Nebesky-Wojkowitz 2007: 62, er beruft sich auf den Reisebericht von Labbe aus dem Jahr

1909. Vgl. auch Bardaleeva 2008: 361.



646 Karenina Kollmar-Paulenz und Mungunchimeg Batmunkh DE GRUYTER

die feindlichen, nicht-buddhistischen Truppen von den buddhistischen

Truppen durch ihre rabenähnliche Kopfbedeckung ab.151

Nach dem Raben trat der so genannte Argamtschi auf,152 der eine mit Blut
gefüllte Schädelschale hielt und mit dem Ausruf „argam"153 das Blut symbolisch
den herbeigerufenen Schutzgottheiten darbrachte. Anschliessend kamen die beiden
Gugor154 auf den Tsam-Platz. Die beiden letztgenannten stellen vielleicht den weissen

und den schwarzen Mahäkäla dar.155 Sie wurden begleitet vom „Chaschin-Chan

mit den acht Knaben in Masken."156 Hinter dem Namen Chaschin-Chan verbirgt sich

Hva shang rgyal po, „König Hva", des tibetischen 'Chams, der den chinesischen
Mönch Hva shang Mahäyäna repräsentiert, der im 8. Jahrhundert in der Debatte von
bSam yas gegen die indischen Gelehrten Säntaraksita und Kamalaslla antrat und
den Wettstreit um die künftige Ausrichtung des Buddhismus in Tibet der Tradition
nach verlor. Im mongolischen Tsam verschmolz diese Gestalt mit der Legende über
einen buddhistischen Mönch, der für den erkrankten Herrscher Chinas einen
indischen Mönch einlud, der den Kaiser heilte.157 Chaschin-Chan tritt entweder als

Spassmacher auf oder als Begleiter der im Tsam auftretenden Schutzgottheiten.158

Im Khüree-Tsam nahm er die letztgenannte Rolle ein.

Als nächstes traten die „beiden Todesgeister Luba"159 auf, der eine

rotgekleidet mit roter Maske, der andere blaugekleidet mit blauer Maske.

Rintschen zufolge handelt es sich bei ihnen um Schutzgeister der buddhistischen
Lehre. Ihr Name leitet sich aus tib. bslu ba, „Lösegeld, Substitut", ab. Der Name

suggeriert daher eine Verbindimg zum Konzept des (tib.) glud, das als Substitut
für (tib.) phyva, „gutes Geschick", gegeben wird.160 Anschliessend traten zwei
Shindö (tib. bzhi 'gros) auf.161 Einer von ihnen ist Ulayan erlig qayan, eine

151 Z.B. in dem Shambhala-Thangka, das im Museum für Geschichte in Prag aufbewahrt wird
(Kollmar-Paulenz, in Vorbereitung), oder in dem Thangka, das im Musee Guimet aufbewahrt

wird, s. Rhie/Thurman 1996: 378-379.
152 Forman/Rintschen 1967: 110.

153 Tib. a rgam,, s. Jäschke 1949: 606, aus Skt. argha, „respectful reception of a guest (by the

offering of rice, dürva-grass, flowers [...])" (Monier-Williams 1979: 89, s.v. argha).

154 Forman/Rintschen 1967: 76 geben als tibetische Entsprechung dgu skor, „neunfacher
Kreis", an. Dies ist auch die Bezeichnung für eine Tanzfigur im 'Chams yig des 5. Dalai Lama.

155 Im Erdeni Zuu-Tsam treten Mahäkäla und Gongar, i.e. mGon dkar, zusammen auf, s.

Baasansüren 2011: 92.

156 Forman/Rintschen 1967: 111.

157 Forman/Rintschen 1967: 69-70.
158 Weitere um Chasin Chan rankende Geschichten nennt Bareja-Starzynska 2012:171, Anm. 95.

159 Forman/Rintschen 1967: 112.

160 Karmay 1991: 327-381. Vgl. auch die Glud 'gong rgyal po-Zeremonie am 29. Tag des 2.

Monats des tibetischen Jahres, s. Richardson 1993: 61-73.

161 Auch tib. bzhi 'gros bezeichnet eine Tanzfigur im 'Chams yig des 5. Dalai Lama.



DE GRUYTER Der mongolische Maskentanz (Tsam) — 647

rotgesichtige Form,162 der bei Forman/Rintschen „Migmar" genannt wird, der
„Rotäugige".163 Der zweite stellt eine weisse Form des Erlig qayan dar. Sie agieren
als Beschützer der Himmelsrichtungen.164 Auf sie folgten die acht Paare der
Dundschadma.165 Rintschen zufolge trug einer dieser Tänzer eine dunkelblaue

Stierkopf-Maske. Höchstwahrscheinlich handelt es sich hier um die „acht
männlichen und weiblichen Herren des Todes" (tib. gshin rje pho brgyad mo

brgyad), die im tibetischen Dam can chos rgyal gyi 'chams an dieser Stelle
auftreten.166 Nach ihrem Abgang traten die nächsten beiden Tänzer auf. Sie trugen
eine Hirschkopf-Maske und eine Büffelmaske und stellen die Boten des Erlig
Qayan dar. Es folgte der Auftritt einer Reihe wichtiger Schutzgottheiten, so des

Gongar (mong. Cayan maqagala, tib. mGon dkar), des weissen Mahäkäla, zusammen

mit Namsarai (tib. rNam sras), dem Hüter der nördlichen Himmelsgegend
und zugleich Reichtumsgottheit. Dann erschien Otschirvani (mong. Vacirbani, tib.

Phyag na rdo rje, Skt. Vajrapänt) mit seiner Gefährtin (tib. yum), der

löwenköpfigen Sendunme (tib. Seng gdong ma).167 An sie schlössen sich die

Ditokdschad, die „acht Schwertträger" (tib. gri thogs brgyad) oder „acht
Schlächter mit Schwertern" (tib. gri thogs bshan pa brgyad) an, deren Masken

und Kleidung rot waren.168 Sie gehören zum Gefolge des Dschamsaran (mong.

Jamsaran, tib. ICam sring), wie auch Rigbilchamo (tib. Rig pa'i Iha mo)169 und
Lätschansrogdak (tib. Las mkhan srog bdag).170 Anschliessend erschien
Dschamsaran selbst. Sein Erscheinen stellte einen Höhepunkt des Tsam dar.

Diese Gottheit, die zu den 'Jig rten las 'das pa'i srung ma gehört und auch unter
dem Namen Beg tse bekannt ist, tritt im tibetischen 'Chams sehr selten auf, spielt
jedoch in der Mongolei eine umso grössere Rolle.171 Dschamsaran trug eine

162 Eine Abbildung findet sich im Brisku mthong ba don Idan, s. Willson/Brauen 2000:165 (Nr. 405).

163 Forman/Rintschen 1967: 112.

164 Die rote Form ist dem Westen zugeordnet, die weisse dem Osten, s. Nebesky-Wojkowitz
1975: 83.

165 Tib. gdung brgyad ma?

166 Nebesky-Wojkowitz 2007: 44.

167 Der mongolische Name könnte Sengdungma lauten, im Bri sku mthong ba don Idan sind

jedoch nur die Namen Köke arsalan terigütü für die blaue Erscheinungsform und Ulayan arsalan

terigütii für die rote Erscheinungsform verzeichnet, s. Willson/Brauen 2000:108, Nr. 234 und 235.

168 Nebesky-Wojkowitz 1975: 92 beschreibt sie ausführlich.
169 Sie taucht schon in einem frühen Tantra als Gefährtin des Beg tse auf, s. Heller 1988: 189.

Zu Beg tse allgemein s. Heller 2003.

170 Für eine ikonographische Beschreibung s. Nebesky-Wojkowitz 1975: 91.

171 Häufig wurde über den mongolischen Ursprung dieser Gottheit spekuliert. Amy Heller hat

jedoch gezeigt, dass die Ursprünge von Beg tse in tibetischen Texten bis auf das 11. Jahrhundert
zurückgehen, s. Heller 1988. Von ihr untersuchte Ritualtexte verweisen überdies auf einen

engen Zusammenhang zwischen Beg tse und Lihga Ritualen.



648 Karenina Kollmar-Paulenz und Mungunchimeg Batmunkh DE GRUYTER

vollständig ans Korallen gefertigte rote Maske, die heute im Choijin Lama Temple
Museum in Ulaanbaatar aufbewahrt wird.172 Anschliessend kamen die vier
Begleiter des Mahäkäla auf die Tanzfläche, Tschadrabala (mong. Cadrabala, tib.
Kse tra pä la), Dsanamidra (mong. Cinamidr-a, tib. Dzi na mi tra), Dagiradsa
(mong. Daygiranca, tib. Takki rä dza) und Dragschad (mong. Dagsad yala, tib.
Traksad).173 Nach dem Auftritt der Schutzgöttin der dGe lugs pa, Lhamo (mong.
Ökin tngri, tib. dPal Idan Iba mo), erschien Machakala (mong. und khalkh-mong.
Gombo, tib. mGon po) selbst auf der Tanzfläche. Ihm schlössen sich die autoch-

thonen Herrengeister der vier die Hauptstadt Urga umgebenden Berge an (mong.
dörben ayula-yin ejed, khalkh-mong. dörvön uulyn ezed). Der Herr des Bogdochan-
ula (mong. boydo qari) im Süden trug die Maske des mythischen Vogels Garuda

(mong. garudi, khalkh-mong. gardi und khangarid), während der Gott des

Songgina als schwarzer alter Mann auftrat. Rintschen identifiziert ihn mit einem

mächtigen Schamanen, der auf dem Berg Songgina seine Wohnstätte hatte.174 Sein

Auftritt ruft den Zuschauern eindrücklich die Dominanz des Buddhismus über
die Schamanen in Erinnerung. Die beiden anderen Herrengeister werden von
Forman/Rintschen nur implizit erwähnt. Sie beschreiben ihre Masken, einen
blauen Hundekopf und einen blauen Eberkopf.175 Diese autochthonen

Territorialgottheiten treten schon im Tsam vor 1937 auf176 und stellen daher kein
rezentes Merkmal seiner Revitalisierung dar.177

Nach den autochthonen Berggottheiten erschienen die vier indischen Adsar
(tib. a tsa ra), indische Wandermönche, die an den indischen Ursprung des

Buddhismus erinnern. Anschliessend trat der „Weisse Alte" (mong. cayan
ebügen,khalkh-mong. tsagaan övgön, tib. rgan po dkar po) auf,178 der für die

Zuschauer, besonders für die Kinder, sicherlich stets einen Höhepunkt der Tsam-

Aufführung darstellte. Cayan ebügen ist eine mongolische Gottheit der

Fruchtbarkeit, des Wohlergehens und langen Lebens. Im Tsam hatte er die

172 Otgonsuren 2011: 44.

173 Zu ihnen s. Nebesky-Wojkowitz 1975: 39-40. Die mongolischen Namen und Abbildungen
dieser vier Begleiter des Mahäkäla geben wir nach dem Bri sku mthong ba dort Idan (Willson/
Brauen 2000: 144, Abb. 340 und 342).

174 „Das Volk hielt diesen Geist für den Herrn des Zwiebelberges" (Forman/Rintschen 1967:

122). Mong. songgin-a bedeutet „Zwiebel".
175 Forman/Rintschen 1967: 122. Berger/Bartholomew 1995: 160-162, zeigen Abbildungen von
drei der vier Masken. Die Eberkopfmaske wurde vom Herrengeist des Cenggeltü getragen, der

Herrengeist des Bayan jirüke trug die Hundekopfmaske.
176 Vgl. Rintchen 1958; Forman/Rintschen 1967: 121-122; Tsultem 1989; Berger/Batholomew
1995: 160.

177 Majer/Teleki 2014: 44.
178 Heissig 1970: 383-389; Birtalan 2001: 958-960; Birtalan 2013: 84-94.



DE GRUYTER Der mongolische Maskentanz (Tsam) — 649

Rolle eines Spassmachers, der Süssigkeiten an die Kinder und Tabak an die

Alten verteilte und sich schliesslich auf dem Tanzplatz zum Schlafen niederlegte,

eine Mütze unter seinen Kopf geschoben. Geweckt wurde er von vier
Löwen (mong. arslan), die von acht Mönchen gespielt wurden und die

Zuschauer unterhielten.
Nach dieser Unterhaltungseinlage trat der Tschambon (mong. cambun, üb.

'chams dpori), der Tanzmeister, auf, der in seinem Tanz Yamäntaka selbst
verkörperte.179 Er gehörte zu den einundzwanzig Schunak (mong. Sanag, tib.
zhva nag), den Schwarzhut-Tänzern, die ihn auf dem Tanzplatz ablösten. Sie

trugen schwarze ausladende Hüte, geschmückt mit einem Totenschädel,
schwarze Kleidung und in ihren Händen einen Ritualdolch (mong. purba, tib.

phur bu/phur pa). Nach dem Auftritt der Schwarzhut-Tänzer gab es eine Pause

für die Tänzer, während der der Weisse Alte die Zuschauer unterhielt. Nach der

Pause trat der Tsam in die entscheidende Phase ein. Die tantrische Gefährtin
des Erlik Nomun-chan, Dsamudi (mong. Jamundi, tib. Tsä mundi)1S0 erschien.
Nach ihrem Tanz blieb sie auf dem Platz und wartete auf Erlik Nomun-chan,
der erst nach dreimaliger Aufforderung erschien, inmitten eines grossen
Gefolges, das aus den schon aufgetretenen Gestalten des Tsam, wie den

Chochimoi, Adsar und anderen bestand. Er trug eine dunkle stierköpfige
Maske mit einem tantrischen Totenkopf und eine dunkelblaue Robe, ebenfalls
mit den tantrischen Knochenschmuck-Regalia. Durch seinen Tanz vernichtete

er die Feinde der buddhistischen Lehre. Nach seinem Tanz begann die

Bannung des Bösen in das Linga. Alle bisher erschienenen Gottheiten wurden
erneut eingeladen, zu erscheinen. Sie kamen der Einladung nach und führten
einen Tanz auf, dem sich schliesslich auch die Schwarzhut-Tänzer anschlössen.

Sodann errichtete man an der Südseite des Tanzplatzes hinter den

Zuschauern eine Feuerstelle, auf die ein grosser Kessel gesetzt wurde, der
siedendes Butterfett enthielt. Die Tempeldiener hielten die auf lange Stangen

gespannte Abbildung des Linga181 über den Kessel, und der Tschambon goss
eine Schädelschale voller Alkohol in den Kessel, aus dem sofort eine

Stichflamme emporschoss und das Linga verbrannte. An die Linga-
Verbrennung schloss sich die Verbrennung von Sor und Zaqar an. Der hierzu

179 Yamäntaka (mong. Yamandaga, tib. gShin rje gshed) tritt im Tsam in seiner Form als

Vajrabhairava (mong. Vacir ayuyuluyci, tib. rDo rje 'jigs byed) auf. Vgl. auch Essen/Thingo
1989: 168, sowie Willson/Brauen 2000: 207, Nr. 208-210.
180 Willson/Brauen 2000: 371.

181 Bestand das im „Inneren Tsam" rituell getötete Linga aus Teig (tib. zan ling), handelt es

sich hier um ein so genanntes shog ling (Nebesky-Wojkowitz 2007:106), ein auf Papier gezeichnetes

Linga.



650 — Karenina Kollmar-Paulenz und Mungunchimeg Batmunkh DE GRUYTER

bestimmte Ort, der ausserhalb des Klosterbezirks lag, war zuvor von Astrologen
ermittelt worden. Sor und Zaqar wurden dorthin auf einer Trage gebracht,
hinter der der Tschambon, die Astrologen, die höchsten Lamas, die am
Ritual teilgenommen hatten, sowie die Tsam-Maskentänzer entsprechend
ihrer Rangordnung folgten. Der Opferscheiterhaufen hatte die Form eines
Zeltes. Lange Holzstangen waren aufgestellt worden, und auf das in dem

zeltähnlichen Gebilde gestapelte Holz war mit Fett getränktes Heu gelegt
worden. Sor und Zaqar wurden in die Öffnung dieses Scheiterhaufens182 geworfen

und verbrannt. Die Verbrennung des Sor und des Zaqar entspricht dem

tibetischen gtor rgyab, „Werfen der gtor ma". In tibetischen Regionen werden
die aus Teig geformten gtor ma im „gtor ma-Loch" (gtor khung) verbrannt, einer
wie ein Zelt aussehenden Struktur, die aus dornigen Zweigen und, wenn
möglich, aus Zweigen des Senf-Strauches183 angefertigt und an einer Seite

offen ist.184

4 Die Aufführung des Khüree-Tsam 2009 im

Kloster Dashchoilin (Ulaanbaatar)

Seit 2003185 findet einmal im Jahr, am 9. Tag des letzten Sommermonats, eine

Tsam-Aufführung im Kloster Dashchoilin186 in Ulaanbaatar statt (Abb. 1). Die

folgende Beschreibung des Tsam in Dashchoilin im Jahr 2009 beruht auf den

Daten, die Mungunchimeg Batmunkh im Rahmen ihrer Dissertation an der

Universität Wien durch teilnehmende Beobachtung, Experteninterviews mit

182 Er wird als Sorijn ovoochoj, „Hütte des Sor", bezeichnet.

183 Senfsamen (tib. ske tshe, Skt. räjikä) gehören in tantrischen „Befreiungsritualen" (tib. sgrol
ba) durch Tötung zu den mächtigen Substanzen, die zur Bezwingung des Linga eingesetzt
werden s. z. B. Hevajra-Tantra, I.ii.24 (Snellgrove 1980, II: 9; 1980, I: 53). Vgl. auch die kurze

Notiz von Lessing 1959: 143-144.

184 Persönliche Beobachtung (Kollmar-Paulenz) während eines 'Chams am tibetischen Neujahr
im bKa' brgyud-Kloster, Clement Town, Dehra Dun (U.P., Indien) im März 1985; s. auch

Nebesky-Wojkowitz 2007: 46.

185 Nach 1990 erfolgte die Wiederbelebung des Tsam zuerst im Kloster Gandanthegchinlin in
Ulaanbaatar. Dort wurde 1999 der Ikh Khüree-Tsam, unter Anweisung der beiden alten Mönche
Sereeter und Danzan, aufgeführt. In Gandan wurde der Tanz allerdings nur dieses eine Mal

aufgeführt. 2001 wurde der Khüree-Tsam von vier Mönchen des Dashchoilin Klosters auf einer

internationalen buddhistischen Tagung in Bonn aufgeführt, 2002 folgte eine Aufführung in
Seoul. 2003 wurde der Tsam dann erstmals vollständig in Dashchoilin aufgeführt.
186 Zu diesem Kloster s. Cedendamba 2009: 820-823.



DE GRUYTER Der mongolische Maskentanz (Tsam) — 651

Abbildung 1: Das Kloster Dashchoilin in Ulaanbaatar.

verschiedenen Lamas und Mönchen des Klosters187 sowie von ihr selbst

angefertigte Film- und Fotoaufnahmen188 erhoben hat. Ein Vergleich historischer

Beschreibungen von Isam-Tänzen in verschiedenen Regionen und Klöstern zu
unterschiedlichen Zeiten hat gezeigt, dass die Choreographie des Tsam einer

Dynamik unterworfen ist, die ständig kleinere, teilweise aber auch grössere

Veränderungen produziert, z.B. bei den auftretenden Gottheiten und ihrer

Reihenfolge, oder bei der Anzahl der Tänzer. Die hier gegebene Darstellung
weist daher zwar signifikante Ähnlichkeiten mit anderen rezenten Berichten auf,
enthält jedoch auch eine Reihe von Abweichungen, die den Tsam des Klosters

Dashchoilin im Sommer 2009 charakterisierten. Der öffentliche Teil des Tsam fand

am 30. Juli statt, nach dem lunaren Kalender der 9. Tag des letzten

Sommermonats. Tatsächlich bezeichnet dieses Datum aber nur jenen Teil der

jährlichen Tsam-Aufführung, der für Zuschauer offen ist. Die Vorbereitungen
und nicht-öffentlichen Phasen des Tsam beginnen gewöhnlich fünfundvierzig
Tage vorher,189 mit der Bekanntgabe der Namen der Mönche, die den Tsam tanzen
werden. Am 4. Tag des mittleren Sommermonats (das entspricht dem 6.

187 Ein Teil der Interviews wurde gefilmt, andere Interviews wurden mitgeschrieben.
188 Sämtliche hier publizierten Fotos wurden während des Tsam im Sommer 2009

aufgenommen.
189 Nach Auskunft des Cambon Altanchujag (28.7.2009). Er betonte aber, dass die Zeitspanne
durchaus unterschiedlich sein kann. Kimura 1997: 50, nennt für den Khüree-Tsam ebenfalls die

Spanne von fünfundvierzig Tagen.



652 Karenina Kollmar-Paulenz und Mungunchimeg Batmunkh DE GRUYTER

Juni 2009)190 gaben der Khambo191 Lama (Abt) von Dashchoilin, der

Zeremonienmeister (mong. corji lama, khalkh-mong. corz lama) sowie der damals

hundertundzweijährige Mönch Dasdorz192 die Namen der Mönche bekannt, die

den Tsam in jenem Jahr tanzen sollten.193 Die Schutzgottheiten dürfen nur von
voll ordinierten Mönchen dargestellt werden, andere Tsam-Figuren hingegen
werden auch von Novizen getanzt. Der Rabe, die Helden und die Chochimoj, die

„Herren des Leichenplatzes", werden von Laien gespielt. Insgesamt nahmen 2009

fünfundsechzig Tänzer teil.194

4.1 Die Vorbereitungen

Die Mönche, die den Khüree-Tsam im Kloster Dashchoilin tanzen, unterteilen
den Tsam in insgesamt vier Phasen: Cheeriin Tsam {„Tsam auf dem Land"), Goyo

Tsam („Schöner Tsam"), Dotor Tsam („Innerer Tsam") und Gaduur/Gadaa Tsam

(„Äusserer Tsam"). Im Cheeriin Tsam übten die Mönche ohne Masken und
Kostüme unter der Begleitung einiger Musikinstrumente die einzelnen
Tanzschritte und Handbewegungen ein. Einmal täglich wurde der Ritualtext
(tib. cho ga) des Damzincojzal (tib. Dam can chos rgyal) rezitiert, zweimal

täglich wurden die Tanzschritte und Bewegungen eingeübt. Diese Proben fand
während mehrerer Tage Anfang Juli unter Ausschluss der Öffentlichkeit in einem

kleinen Waldstück am Fluss Tuul unweit von Ulaanbaatar statt.195 Sie waren
begleitet von Meditation.196 2009 fand der Cheeriin Tsam unter der Leitung des

Corz Lama Bujandelger und des Cambon Altanchujag statt.
Wesentlich für die korrekte Durchführung des Tsam ist die mentale Einstellung

der Tänzer, die die Gottheiten darstellen. Letztlich sind es das Zusammenspiel von
korrekter Körperbewegung, korrekter Mantra-Rezitation, und mentaler Verfassung
der Tänzer,197 die den Tsam davor bewahrt, ein reines „Unterhaltungsspektakel und

Spiel" zu sein. Und nur durch die Beachtung und korrekte Umsetzung dieser drei

Aspekte erweist sich der Tsam als ein Instrument, eine völlige Veränderung des

190 Nach Auskunft von Lama Ulambajar (Interview 28.7.2009). 2009 betrug die Zeitspanne
damit 54 Tage.
191 Aus Tibetisch mkhan po.
192 Interview mit dem Cambon Altanchujag (28.7.2009).

193 Diese drei Lamas waren 2009 für die Durchführung des Tsam zuständig.
194 In dieser Zahl sind die fünfzehn „Hüter der Himmelsrichtungen" eingeschlossen.
195 Am 9. Juli konnte die Autorin Batmunkh die Gruppen der Tänzer kurz beobachten und

einige Fotoaufnahmen machen.

196 Interview mit Lama Batsajchan (12.8.2009).

197 Die Trias Körper (tib. lus, mong. bey-e), Rede (tib. ngag, mong. kelen) und Geist (tib. yid,

mong. sedkit), s. Ngag dbang blo bzang rgya mtsho: Fol. 2v3-4.



DE GRUYTER Der mongolische Maskentanz (Tsam) — 653

Bewusstseinszustands seiner Zuschauer zu erreichen. 198 Daher spielt neben der

Einübung der Tanzschritte und Bewegungen die vorbereitende Meditation eine

wichtige Rolle. Die Tänzer müssen sich mit der darzustellenden Gottheit identifizieren.

Im Khüree-Tsam steht die Meditation199 über Yamäntaka in seiner einge-

sichtigen Form (mong. Tayca bayatur vacir ayuyuluyci, tib. 'Jigs byed dpa'gtig)200 im
Zentrum. Die am Tanz teilnehmenden Mönche, die die Initiation (mong. abisig,

khalkh-mong. avsig, tib. dbang, skt. abhiseka) in den Zyklus des Yamäntaka erhalten

haben, üben sich eine Woche lang in dieser Meditation. Die Meditationsphase
wird mit einem Brandopfer (mong. jinsreg, tib. sbyin sreg) beschlossen, das im
Klosterhof vollzogen wird.201 Anschliessend folgt ein Tshogs mchod,

„Ansammlungsopfer" an Yamäntaka. Über die Meditationswoche und die damit
verbundenen Rituale konnten keine Daten erhoben werden.

Am 6. Tag des letzten Sommermonats, dem 27. Juli des gregorianischen
Kalenders, vier Tage vor der öffentlichen Aufführung, fand der Goyo Tsam202

statt. In ihm wurden den Tänzern ihre Masken und Kostüme übergeben. Die

mongolischen Tsam-Masken werden gewöhnlich aus Papiermache hergestellt.
Sie sind doppelt so gross wie ein menschlicher Kopf, und die Tänzer sehen

durch den Mund der Maske. Die Masken des Khüree-Tsam, die die kommunistische

Verfolgung überdauert haben, sind heute im Choijin Lama Temple
Museum203 und im Zanabazar Museum of Fine Art ausgestellt. Unter ihnen
befindet sich eine aus 7881 (oder 6000)204 roten Korallen hergestellte Maske

des Jamsran, die von dem berühmten Cambon Puntsog Odser (tib. Phun tshogs
'od zer) im 19. Jahrhundert angefertigt worden ist.

Während des Goyo Tsam probierten die Mönche die Masken an und überprüften
ihre Passform. Die Masken und Roben wurden am nächsten Tag während des Dotor
Tsam geweiht. Die Weihung der Masken macht sie bereit, als temporärer Wohnort
der Gottheiten zu dienen.205 Auch diese Phase des Tsam fand unter Ausschluss der
Öffentlichkeit statt, allerdings wurden der Autorin Batmunkh Fotos zur Verfügung

198 Ngag dbang blo bzang rgya mtsho: Fol. 35r3.

199 Bei der Meditation handelt es sich um den „Prozess der Erzeugung" (tib. bskyed rim), der in
den „vier Phasen der Aufwartung und der Evokation" (tib. bsnyen sgrub lag bzhi) standardisiert
worden ist, s. hierzu Beyer 1978: 106-107, sowie, für das Guhyasamäjatantra, Wayman 1977:

156-163; vgl. auch Rigzin 1986: 142.

200 Eine Abbildung der Gottheit findet sich im Bris sku mthong ba don Idan, s. Willson/Brauen
2000: 207, Abbb. 508.

201 Das Ritual ist von Majer/Teleki 2014: 26-29 ausführlich dokumentiert worden.
202 Diesen Begriff benutzte Lama Ulambajar.
203 Ab 1916 wurde der Khüree-Tsam in diesem Tempel aufgeführt.
204 Otgonsuren 2011: 46.

205 Thingo 1982: 356.



654 Karenina Kollmar-Paulenz und Mungunchimeg Batmunkh DE GRUYTER

gestellt sowie ein Interview mit dem für die Öffentlichkeitsarbeit des Klosters
verantwortlichen Churalyn Lama Batsajchan gewährt.

Ein wichtiger Teil der Vorbereitungsphase des Tsam ist der Konsekration
(mong. adistid, khalkh-mong. adis, tib. byin rlabs) der Ritualgaben und anderer

Opfergaben sowie der Roben und Masken gewidmet. Die letztgenannten wurden
zu beiden Seiten des Altars und in den Regalen hinter dem Altar im Tempel
aufgebaut, die Opfergaben auf Tischen vor dem Altar aufgeschichtet und durch
einen schwarzen Vorhang den Blicken der Tempelbesucher entzogen. Die

Ritualgaben galten den im Tsam auftretenden grossen Schutzgottheiten. Ein

Tisch im Zentrum wurde mit einem Stück Stoff bedeckt, das ein Tiger- oder

Leopardenfell symbolisieren sollte. Auf dieses Tuch wurde am ersten Tag des

„Inneren Tsam" der Sor gestellt. Auf einem weiteren, mit einem schwarzen Tuch
bedeckten Tisch wurde in einer dreieckigen schwarzen Kiste206 das Linga
plaziert. Die Kiste wurde ebenfalls mit einem schwarzen Tuch bedeckt.

4.2 Der Dotor Tsam („Innerer Tsam")

An den drei Tagen vor dem „Äusseren Tsam" wurden der Zaqar, die Mandala-
Residenz des Erlig nom-un qayan, hergestellt, und der Dotor Tsam aufgeführt. Zwei

riesige Thangkas wurden im Klosterhof aufgehängt, von denen das linke den

Medizinbuddha Manal207 (tib. sMan bla), das rechte die weisse Tärä, Cayan dara
eke (tib. sGrol ma dkar mo) abbildete.208 Die Rezitationen im Tempel begannen
schon am frühen Morgen mit bla ma'i mchod pa, der Opferdarbringung an den
Lama.209 Es folgten bgegs gtor, das gTor ma-Opfer für die bGegs, die Hindernisse

hervorbringenden Dämonen, und Textrezitationen für den Yi dam Yamäntaka

sowie für die fünf Schutzgottheiten Gombo (Schwarzer Mahäkäla), Gongor

(Weisser Mahäkäla), Ochin tenger (Sri Devi), Cojzil (Yama) und Jamsran (ICam

sring), die im Tsam auftreten. Schliesslich lud der Covombo (tib. mchod dpori),
der die Opferzeremonie leitete, Yama und Yamäntaka ein. Während der Rezitation

206 Tib. brub khung. Zu ihrer Symbolik s. Beyer 1978: 312.

207 Im Mongolischen auch Otoci oder Otoci Manal genannt.
208 Majer/Teleki 2014: 39 geben an, dass statt des Medizinbuddhas ein Buddha namens
Senggera auf dem einen Thangka abgebildet war. Den Namen haben wir im Bris sku mthong
ba don Idan nicht belegt gefunden. Wahrscheinlich ist Senggera eine andere Bezeichnung von
Arsalan dayutu (tib. seng ge sgra), einer Form des Avalokita. Die im Klosterhof aufgehängten
Thangkas variieren von Jahr zu Jahr (mündliche Auskunft von Lama Jamdamsüren,

Telefongespräch vom 20.12. 2014).

209 Bei den dGe lugs pa wird vorzugsweise das vom 1. Panchen Lama Bio bzang chos kyi rgyal
mtshan (1570-1662) verfasste bla ma'i mchod pa rezitiert, eine Übersetzung mit Kommentar gibt
Lopez 2007: 282-292.



DE GRUYTER Der mongolische Maskentanz (Tsam) — 655

des ICags mkhar chos rgyal-Textes fand der Dotor Tsam statt. Er wurde 2009 in
Dashchoilin an drei aufeinander folgenden Tagen aufgeführt.210 Der Dotor Tsam

fand im Tempel statt, zwischen den beiden Reihen der Mönchssitze. Er wurde

begleitet von der Musik der mit einem gebogenen Schlegel (mong. dokiyur, khalkh-

mong. dochiur, üb. mga leags) geschlagenen grossen Trommel (mong. kenggerge,

khalkh-mong. chengereg, üb. mga), dem grossen Becken (mong. cang, khalkh-

mong. can oder seinen, tib. sil snyan),211 der Handtrommel damar (aus skt.

damam, tib. da chung), der Glocke (mong. qongqo, khalkh-mong. chonch, tib. dril
bu), der Knochentrompete (mong. yangdang büriy-e, khalkh-mong. gandan büree,

tib. rkang gling)2u und der Muscheltrompete (mong. cayan labai/büriy-e labai,

khalkh-mong. cagaan büree/dun büree, tib. dung dkar). Jedes Mal tanzte nur ein

einziger Tänzer. Der erste Dotor Tsam begann am 28. Juli um sieben Uhr morgens
mit der Weihung der Masken und Roben der Tänzer. Die Gesgüi (üb. dge skyos), die

für die Disziplin zuständigen Lamas, und zwei Bisgüürä213 (die Lamas, die die

„Oboe",214 mong. biskigür, khalkh-mong. bisgüür, tib. rgya gling, blasen), holten
den Tänzer, der den Sanag, den Schwarzhut-Tänzern, angehört, ab. Die drei an den

einzelnen Tagen nacheinander auftretenden Tänzer, der Argamba, der Serzimba, d.

h. der Lama, der für serzim (aus tib. gser skyems, mong. serjim), das „goldene
Libationsopfer", verantwortlich ist, sowie der Cambon, trugen ähnliche dunkelblaue,

weitärmelige Gewänder, die mit Flammenornamenten, Totenschädeln und
dem Donnerkeil (tib. dor je) verziert waren. Auf dem Kopf trugen sie einen

schwarzen Hut mit einer breiten Krempe, ähnlich den Schwarzhut-Tänzern. Der

Hut war mit den tantrischen fünf Schädeln und einer goldenen Flammenaureole

geschmückt. An beiden Seiten hingen schwarze Bänder (mong. qar-a sacay/cacay,

khalkh-mong. char cacag) herab. Die Gesichter der Tänzer waren auf beiden

Wangen und auf der Nasenspitze mit schwarzen Punkten bemalt. Diese Punkte
sollen aus der „Asche eines Leichnams" (tib. thai chen gyi tshom bu) gewonnen
sein respektive diese symbolisieren, wie es im 'Chams yig des 5. Dalai Lama
heisst.215 In der rechten Hand hielten sie den Ritualdolch (mong. purba) und in
der linken die Schädelschale, die symbolisch mit Blut gefüllt war. Ausserdem

waren sie mit den Paraphernalia der tantrischen Schutzgottheiten, einer aus

Knochen hergestellten Halskette und einer Schürze, geschmückt.

210 Die ersten beiden Tage konnten gefilmt werden.
211 Auch sbug 'chal genannt; zu ihnen s. Scheidegger 1988: 59-65.
212 Scheidegger 1988: 23-25.
213 Mong. biskigürci.
214 Übersetzungen dieses Musikinstrumentes variieren von „Schalmei" (z. B. Pegg 2001: 150)

über „Oboe" bis zu „Trompete". Der Klang dieses Blasinstrumentes entspricht keinem dieser

Musikinstrumente, unsere Übersetzung erfüllt daher lediglich heuristische Zwecke.

215 Ngag dbang blo bzang rgya mtsho: Fol. 15r2.



656 Karenina Kollmar-Paulenz und Mungunchimeg Batmunkh DE GRUYTER

Am 28. Juli trat der Argamba als Tänzer auf. Sein Tanz diente dazu, die
Feinde der buddhistischen Lehre herbeizuzitieren und in das Liiiga216 zu bannen,

das er auf dem Höhepunkt seines Tanzes rituell mit dem purba, seinem

Ritualdolch, zerstörte. Das in seinem Gefängnis, der schwarzen dreieckigen
Kiste, befindliche Liriga war zuvor hinter dem schwarzen Vorhang hervorgeholt
und auf einem kleinen Tisch, unter dem eine Tigerhaut ausgebreitet worden

war, neben dem Tempeleingang platziert worden. Unter der Rezitation von
Dhäranls zerschnitt der Argamba symbolisch das Linga, indem er immer wieder
mit dem phur pa unter dem Tuch, das das Linga vor den Blicken verbarg,
Schneidebewegungen durchführte. Zuvor jedoch waren ihm im Tanz von den

Tachilc, den Lamas, die für die Opferungen verantwortlich waren, nacheinander
die „zehn Waffen"217 überreicht worden, unter ihnen Haken (mong. temür yoq-a,
khalkh-mong. zagzü, tib. Icags kyu), Schlinge (mong. celme, khalkh-mong. sha-

vag, tib. zhags pa) und eiserne Kette (mong. temür ginji, khalkh-mong. zagdog,

tib. Icags sgrog). Auch sie hatten sich hinter dem schwarzen Vorhang befunden
und waren nun ebenfalls, von einem schwarzen Tuch bedeckt, auf einem am

Eingang des Tempels befindlichen Tisch bereitgestellt. Sie dienen dazu, die als

Dämonen vorgestellten „feindlichen Kräfte und Hindernisse" (tib. dgra bgegs)2is

herbeizurufen, sie zu fesseln und gefügig zu machen. Die rituelle Zerstörung des

Linga wird im 'Chams yig des 5. Dalai Lama als bsgral ba, „Befreiung", bezeichnet,219

im Khüree-Tsam heisst sie Linga evdech, „das Linga zerstören".220 Der

phur pa als Emanation der Gottheit zerstört alle in das Linga gebannten negativen

Qualitäten, während sein Bewusstsein durch den phur pa befreit wird und in
das Sukhavafi-Buddhafeld eingeht.221 Anschliessend soll dem 'Chams yig zufolge
das „Befreiungsopfer" (tib. bsgral mchod) folgen, währenddessen Teile des Linga
den zuvor herbeigerufenen Gottheiten geopfert werden. Der Argamba tanzte mit
der dreieckigen Kiste in seinen Händen zu dem schwarzen Vorhang und legte
die Überreste des Linga vor den Sor, mit dem zusammen sie am Ende, nach dem

Abschluss des öffentlich aufgeführten Gadaa Tsam, verbrannt werden.
Der zweite Dotor Tsam begann am 29. Juli um 7 Uhr morgens und dauerte

bis 17 Uhr am Nachmittag. Der Ablauf glich dem des Vortags, der Tänzer war
jedoch diesmal der Serzimba. Serzim gehört zur Verehrung der Schutzgottheiten.
In tibetischen Regionen besteht es oft aus Chang, dem tibetischen Bier, das mit

216 Ein Linga aus Teig, tib. zan ling, mong. baling liriga.
217 Sie werden bei Majer/Teleki 2014: 35-36, aufgelistet.
218 Kohn 2001: 74.

219 Ngag dbang blo bzang rgya mtsho: Fol. 23v3.

220 Vgl. auch das Lingga ebdekü ungsily-a-yin sudur in Erdeni 1997: 352-355.

221 Marko 1994: 145 und Cantwell 1997: 114.



DE GRUYTER Der mongolische Maskentanz (Tsam) — 657

Getreide vermischt wird, hier bestand es aus Archi, dem aus gesäuerter Milch
hergestellten Schnaps.222

Der dritte Dotor Tsam begann am 30. Juli, dem Tag der Aufführung des

„Äusseren Tsam", um Mittemacht. An diesem Tag wurden dieselben Texte wie

zuvor rezitiert und der „Innere" und der „Äussere" Tsam wurden nacheinander

aufgeführt. Daher begannen die Zeremonien schon in der Nacht. Der Tänzer des

Dotor Tsam war diesmal der Cambon Altanchujag. Der Dotor Tsam endete wie

zuvor mit der rituellen Tötung des Linga (Abb. 2). Am Ende des Gadaa Tsam

wurden Linga, Sor und Zaqar rituell verbrannt.

Abbildung 2: (von links nach rechts) Argamba, Serzimba, Cambon am Morgen des 29.7. 2009
nach dem 3. Dotor Tsam.

4.3 Der Gadaa Tsam G>Äusserer Tsam")

Noch während der Dotor Tsam im Tempel aufgeführt wurde, wurden vor dem

Tempel, im Klosterhof, die Vorbereitungen zur Durchführung des Gadaa Tsam,

des „Äusseren Tsam", getroffen. Zuerst wurde der Platz vor dem hinteren runden

Tempel von Dashchoilin gereinigt. Anschliessend zeichnete ein Mönch sieben

konzentrische Kreise mit Kreide auf den Boden (Abb. 3J.223 Der innerste Kreis ist
der Zaqar tig, der ,jtaqar-Kreis", in dem ein gelber Baldachin errichtet wurde, in

222 Auskunft von Lama Jadamsüren (Telefongespräch vom 4.1.2015). Zur Herstellung von Archi
s. Schubert 1971: 174-175.

223 2009 war dies der Pressesprecher des Klosters, Batsajchan.



658 Karenina Kollmar-Paulenz und Mungunchimeg Batmunkh DE GRUYTER

Abbildung 3: Die Tanzfläche wird präpariert.

dem später Zaqar, Sor und Linga auf einem Tisch platziert werden. Es folgte ein

so genannter „Leerkreis" (ich tig). Der dritte Kreis, in dem der Cambon tanzt,
heisst cambon tig, „Cambon- Kreis". An ihn schloss sich als vierter Kreis wieder
ein „Leerkreis" an. Im fünften Kreis, dem bag tig, „Maskenkreis", traten die
Maskentänzer auf. Auf den anschliessenden „Leerkreis" folgte als siebter und
äusserster Kreis der Sanag tig, der „Kreis der Sanag", der Schwarzhut-Tänzer.224

Um die Kreise wurde ein Viereck gezeichnet, an dessen Seiten und Ecken später
fünfzehn Standarten der Hüter der Himmelsrichtungen aufgestellt wurden. Der

Tanzplatz wurde so zum Mandala transformiert, in das später die

Schutzgottheiten einzeln eintraten.225 Der Baldachin im innersten Kreis stellte
dabei den Palast des Erlig nom-un qayan dar. Zur linken Seite des Tanzplatzes
wurde ein blaues Zelt errichtet für die den Tsam begleitenden Musiker. Zwei

weitere Zelte für ranghohe Lamas und Gäste wurden zur Rechten des

Tanzplatzes aufgestellt. Der Gadaa Tsam begann um die Mittagszeit am 30. Juli,

angekündigt mit Glockenschlägen vom Büreenij sat (mong. büriye-e-yin satu), der

hölzernen Plattform vor dem Tempel, von der die Mönchsgemeinschaft zur
Versammlung gerufen wird.

Circa zehn Minuten nach der Errichtung des gelben Baldachins traten die

beiden Chochimoj, die „Herren des Leichenplatzes", aus dem Tempel. Sie

umrundeten die sieben Kreise von aussen, bewegten sich jedoch innerhalb des

224 Forman/Rintschen 1967:106, geben ein Diagramm der Kreise. Majer/Teleki 2014: 39 geben
eine andere Anordnung der Kreise, hier Gangaa 2003 folgend.
225 Zur Transformation des Raums in eine sakrale Sphäre beim 'Chams s. Schrempf 1994.



DE GRUYTER Der mongolische Maskentanz (Tsam) — 659

gezeichneten Vierecks. Dann kehrten sie zum Tempel zurück und stellten sich

links und rechts von der Tempeltür auf. Nach einiger Zeit kamen die
hochrangigen Lamas und die Musiker aus dem Tempel heraus und setzten sich auf
ihre Plätze. Zwei Mönche postierten sich rechts vor der Tempeltür. Während des

Tsam bliesen sie jedes Mal, wenn eine neue Gottheit erschien, ihre „Oboen",
bisgüür.226 Zur Rechten der Tür standen zwei weitere Mönche mit einem

fünffarbigen Seidenband (mong.yandar, khalkh-mong. jandar, tib. g'yab
dar),227 deren Aufgabe es war, die Gottheiten mit winkenden Bewegungen des

Seidenbandes in das Mandala einzuladen. Die Zuschauer selbst hielten sich an
den drei offenen Seiten des Platzes auf, sie waren durch ein mit blauen Khadag
geschmücktes Seil von der Tanzfläche getrennt. Eine Reihe einfacher, um den

Platz aufgestellter Holzbänke standen ihnen zur Verfügung. Zuschauer, die

keinen freien Platz gefunden hatten, standen (Abb. 4).

Abbildung 4: Das Publikum des Gadaa Tsam.

Anschliessend betraten die fünfzehn Hüter der Himmelsrichtungen (mong. jüg-i
tedkUäi sakiyulsun, khalkh-mong. sachiulsan, tib. phyogs skyong)228 den Tanzplatz

226 Pegg 2001: 155 sagt, dass der Einzug der Tsam-Tänzer von einer Gandan büree begleitet
wird.
227 Bod rgya tshig mdzod chen mo 1985: 2615, s.v. g'yab dar.
228 Nach dem Bod sog rgya gsum gyi shan sbyar tshig mdzod chen mo 2001: 985 (freundliche
Auskunft von Prof. Dr. Klaus Sagaster) entspricht dem tib. phyogs skyong das mongolische jüg-i
tedkikü sakiyulsun. In der khalkh-mongolischen Sprache hat die Autorin Batmunkh allerdings
stets nur den Terminus sachiulsan gehört.



660 Kargnina Kollmar-Paulenz und Mungunchimeg Batmunkh DE GRUYTER

und stellten sich mit ihren Standarten an den vier Eckpunkten und an den Seiten

des Platzes auf. In tibetischen 'Chams-Tänzen, mit Ausnahme des 'Chams von
bKra shis lhun po, tauchen sie selten auf.229 Der 5. Dalai Lama beschreibt in
seinem 'Chams yig lediglich den Auftritt der vier Lokapäla.230 Nun wurde der Tisch

unter den Baldachin gestellt und die beiden Opferlamas brachten aus dem Tempel

Linga, Sor und Zaqar, die auf dem Tisch platziert wurden. Der Zeitpunkt der

Platzierung war zuvor von den Klosterastrologen bestimmt worden. Der Sor im
Tsam von 2009 bestand nicht wie der von Forman/Rintschen 1937 beschriebene

aus Teig, sondern aus Holz und war von oranger Farbe (Abb. 5). An seiner Spitze

waren ein aus Teig geformter Totenschädel und ein blauer Halbvajra angebracht,
darunter ein Bild von Ocirvani, das in einem kleinen goldenen Rahmen befestigt

war. Die drei Teile des Sor wurden von Schnüren, die menschliche Eingeweide

symbolisieren, zusammengehalten. In seinem Inneren befanden sich ein dreieckiger

baiin und die Überreste des Linga aus Teig. In den Sor waren zuvor alle

negativen Kräfte hineingebannt worden, die durch seine Zerstörung im Feuer

beseitigt werden. Der Einzug des Sor war von der Musik der grossen Becken

begleitet.231 Der schwarze Zaqar war rund232 und bestand aus insgesamt sieben

Schichten (Abb. 6). Auf sie waren kleine, aus Teig geformte menschliche Figuren

Abbildung 5: Sor.

229 Nebesky-Wojkowitz 2007: 80.

230 Ngag dbang blo bzang rgya mtsho: Fol. 4v4, hier phyogs dpon bzhi genannt.
231 Helffer 2004: 94-96.
232 Das runde Fundament bestand aus schwarzem Metall und wurde wieder verwendet.



DE GRUYTER Der mongolische Maskentanz (Tsam) — 661

Abbildung 6: Zaqar.

mit Holzstäben gesteckt, und Schnüre, die menschliche Eingeweide darstellten,

waren um den Zaqar gewunden. Gekrönt wurde er von einem Totenschädel. Unter
dem Baldachin nahm auch der Lünnemba (von tib. rlung bsnyen pa), der

„Windberuhiger", Platz. Ihm oblag es, den Sor und die anderen Opfergaben vor
Naturgewalten wie Sturm und Hagel zu beschützen. Anschliessend traten drei

Tänzer auf. Zwei waren die Helden (mong. bayatur, khalkh-mong. baatar, tib. dpa'
bo) Büvejbaatat233 und Sizerbaatar, die den Sor vor dem dritten Tänzer, der einen
Raben verkörperte, beschützten. Der nach dem Sor schnappende Rabentänzer234

233 Es gibt ein Epos mit einem Helden dieses Namens, Qatan bübei bayatur, „Der feste Held

Bübei", s. Heissig 1994: 389. Den Hinweis auf dieses Epos verdanken wir Prof. Dr. Klaus Sagaster.

234 Vgl. seine prominente Darstellung im Tsam-Gemälde von Damdinsüren aus dem Jahr 1966

im Zanabazar Museum of Fine Art in Ulaanbaatar. Vgl. auch die Abbildungen der Tsam-Figuren



662 Karenina Kollmar-Paulenz und Mungunchimeg Batmunkh DE GRUYTER

spielt wohl eine ähnliche Rolle wie der tibetische glud 'gong, eine Art
„Sündenbock" (mong. joliy).235 Die drei Tänzer hielten sich während der gesamten

Aufführung im zweiten Kreis auf.

Nim traten zwei Tänzer in Hirsch- und Büffelmasken auf. Obwohl sie im
Tsam die Rolle der Boten des Erlig nom-un qayan innehaben, werden sie

Nebesky-Wojkowitz zufolge in keinem der Sädhanas, die Yama gewidmet sind,
erwähnt.236 Der Hirsch und der Büffel vollführten einen schnellen und wilden
Tanz, der die Feinde der Lehre erschrecken und vertreiben sollte.237 Nach

Beendigung ihres Tanzes trat Chasin Chan zusammen mit acht Knaben auf
(Abb. 7)P8 Während er in der Aufführung von 1937 die Aufgabe hatte, die

auftretenden Gottheiten zu empfangen, kam ihm diese Aufgabe 2009 nicht zu.
Chasin Chan und die acht Knaben setzten sich auf eine Bank an der rechten

Seite des Tanzplatzes. Anschliessend traten zwei friedliche Gottheiten auf,

Abbildung 7: Chasin Chan und seine Begleiter.

235 Nebesky-Wojkowitz 2007: 81-82; vgl. auch Richardson 1993: 61-71.

236 Nebesky-Wojkowitz 2007: 78.

237 Im Erdeni Zuu-Tsam trat der Hirschtänzer ebenfalls auf. In seinem Tagebuch widmet ihm
Kotwicz einen längeren Eintrag: „A small, wild stag, very movable. He is a fearsome servant of
all deities, very powerful [...]." (Bareja-Starzynska 2012:184).

238 Majer/Teleki 2014: 44 berichten, dass Chasin Chan „with his six sons" schon nach dem

Auftritt der beiden Helden und des Raben auf dem Tanzplatz erscheinen. Leider wird aus ihrer

Schilderung nicht klar, welchem Jahr diese Reihenfolge zugeordnet ist. Chasin Chan wurde, wie

Majer/Teleki (ebenda) mitteilen, von den Mönchen des Klosters mit dem Kangxi-Kaiser
identifiziert.



DE GRUYTER Der mongolische Maskentanz (Tsam) — 663

Gongor, Mahäkäla in seiner weissen Erscheinungsform, und Namsrai, die

Reichtumsgottheit Vaisrävana und zugleich Hüter der nördlichen Weltgegend.
Nach ihrem Abgang kamen die beiden Gugor auf die Tanzfläche. Beide trugen
rote Masken, und auch die Kleidung eines Tänzers war rot, die des anderen blau.
Vielleicht haben die beiden Gugor des Khüree-Tsam von 2009 Elemente der
beiden Luba von 1937 aufgenommen, die ebenfalls rot- und blaubekleidet

aufgetreten waren. Die Gugor tanzten im bag tig, dem „Maskenkreis", dann begaben
sie sich zum Durchgang und warteten dort auf Jamsran. Die beiden Gugor

fungierten also als Begleiter des Jamsran, eine Rolle, die 1937 Rigbilkhamo und

Lätschansrogdak einnahmen239 und in anderen Jahren, wie Majer/Teleki berichten,

wohl auch heute noch einnehmen.240 Jamsran, der „zomvolle rote
Beschützer" (mong. dogsin ulayan sakiyulsun, khalkh-mong. dogsin ulaan sach-

ius),2A1 erschien unter der Begleitung kriegerischer Musik. Seine Maske war
besonders beeindruckend, da sie aus einer Vielzahl von roten Korallen gefertigt
war. Auch seine Kleidung war in Rot gehalten. Die Gugor begleiteten Jamsran
nicht nur zu seinem Platz auf dem Tanzfeld, sondern tanzten auch mit ihm in
langsamen, erhabenen Tanzschritten. Nach ihrem Abgang trat die Göttin
Lchamo2^2 zusammen mit einer Begleitung243 auf. Beide trugen blaue Masken,
die mit drei Pfauenfedern geschmückt waren. Sie führten ihren Tanz mit pathetischen,

Furcht gebietenden Gesten und Bewegungen auf, die die Vernichtung der

unsichtbaren Feinde der Lehre symbolisieren sollten, die durch Beschwörungen

zuvor in den Tanzkreis gerufen worden waren.
Anschliessend kamen zwei Adsar auf den Tanzplatz. Zusammen mit dem

Weissen Alten sorgten sie für etwas Entspannung zwischen den Auftritten der

Schutzgottheiten. Sie tanzten einen langsamen Tanz, sich im Uhrzeigersinn
drehend. Nachdem sie den Platz verlassen hatten, trat der Weisse Alte auf und
unterhielt mit seinen komödiantischen Einlagen die Zuschauer. Löwen traten im
Tsam von 2009 nicht auf.

Der Tsam näherte sich nun langsam seinem Höhepunkt. Während der
Weisse Alte in Begleitung der beiden Adsar um den Platz lief und Süssigkeiten

an die Zuschauer verteilte, trat der Cambon hinaus auf den Tanzplatz, wo er in
dem ihm zugeordneten Cambon-Kreis an ein- und derselben Stelle vor dem

239 Forman/Rintschen 1967: 118-119.

240 Majer/Teleki 2014: 48.

241 Zu ihm s. Erdeni 1997: 87-88. Der innermongolische Name lautet hier Jamsürüng.
242 Zu Lchamo als Gefährtin von Jamsran s. Syrtypova 2003:108.
243 Beide Gestalten waren äusserlich nicht voneinander zu unterscheiden. Es ist daher
anzunehmen, dass beide die Lchamo darstellten. Das Auftreten in Paaren kommt auch in tibetischen

'Cftams-Aufführungen vor, so in Spituk in Ladakh, wo „a pair of dPal Idan Lha mo perform the

dance of the female dharmapäla" (Marko 1994: 141).



664 Karenina Kollmar-Paulenz und Mungunchimeg Batmunkh DE GRUYTER

Abbildung 8: Die Schwarzhut-Tänzer.

Eingang zum Platz tanzte. Nun trafen auch die einundzwanzig Schwarzhut-

Tänzer (mong. sanag, tib. zhva nag) ein (Abb. 8). Sie tanzten, Dhäranls rezitierend

und um ihre eigene Achse kreisend, zsammen mit dem Cambon im
Cambon-Kreis rund um den Platz. Nach diesem wirbelnden Tanz verliessen sie

den Kreis und jeder setzte sich auf einen Stuhl innerhalb des Tsam-Vierecks.

Während sich die Schwarzhut-Tänzer ausruhten, kam der Weisse Alte mit der

Verteilung seiner Gaben zu einem Ende und segnete die Zuschauer.

Die nach Erlig nom-un qayan wohl wichtigste Schutzgottheit, der schwarze

Mahäkäla, kam nun auf den Tsam-Platz. Im Gegensatz zum Khüree-Tsam vor
1937 trat er 2009 nicht zusammen mit seinen vier Begleitern auf.244 An ihn
schloss sich direkt die Hauptfigur des Tsam an, Erlig nom-un qayan (Abb. 9).

Sein Kommen wurde durch die Musik von Büree und Bisgüiir angekündigt. Er

tanzte fast zwanzig Minuten mit langsamen Tanzbewegungen an derselben

Stelle wie zuvor der Cambon. Alle bisher aufgetretenen Tänzer traten nun in
umgekehrter Reihenfolge wieder auf den Tsam-Platz hinaus und tanzten, den

Platz umrundend, mit ihm zusammen. Während dieses Tanzes verteilte Chasin

Chan mit seinen Knaben Süssigkeiten unter den Zuschauem und segnete sie mit
seiner langen Gebetskette. Schliesslich liessen sich Mahäkäla und Erlig nom-un

qayan auf zwei Stühlen nahe beim Zugang zur Tanzfläche nieder.

Nun begann die letzte Phase des Tsam. Der Cambon zerstückelte unter dem

gelben Baldachin zum letzten Mal das Linga. Anschliessend wurde das Linga in

244 Auch Majer/Teleki 2014: 50 dokumentieren den Auftritt der vier Begleiter, allerdings
erfahren wir nicht, in welchem Jahr oder Jahren die vier Begleiter auftraten.



DE GRUYTER Der mongolische Maskentanz (Tsam) — 665

Abbildung 9: Erlig nom-un qayan.

seiner Papierform, als „Papier-Linga", soglin (aus tib. shog ling) verbrannt.

Während die Schwarzhut-Tänzer ihren Tanz unterbrachen, verliess der Cambon

die konsekrierte Tanzfläche und tanzte zu der Feuerstelle (mong. tuly-a, khalkh-

mong. tulga),2AS die sich schräg gegenüber dem Zugang zum Tanzplatz ausserhalb

des Mandala hinter den Zuschauern befand und über der ein Kessel mit geschmolzener

Butter hing. Begleitet wurde er vom Gesgüi und vom Tachilc. Die geschmolzene

Butter entfachte er mit einer Opfergabe aus Alkohol246 zu einer Stichflamme.

Der Tachilc hielt nun das Papier-Lingn, das am Ende eines langen Holzstockes

befestigt war, in die Stichflamme (Abb. 10). Tanzend bewegte sich der Cambon

anschliessend zum Baldachin in der Mitte des Tanzplatzes zurück. Während dieser

Handlung rezitierten die Tsum-Tänzer ununterbrochen Dhäranls.

Einige Zuschauer,247 die an diesem Tag als Öglögijn ezed, „Gabenherren", für
die Verköstigung der Mönche aufgekommen waren, ergriffen nun Zaqar und Sor

und trugen beide unter Begleitung der Tsam-Täazei und der übrigen Zuschauer

aus dem Kloster heraus zu einem zuvor vorbereiteten Scheiterhaufen, dem Sorijn

ovoochoj, „Hütte des Sor (mong. ugiyadasun-u nüke, tib. gtor khung, „gtor ma-

Loch"), der wie 1937 die Form eines Zeltes hatte (Abb. 11). In seine Öffnung
wurden nun unter der Leitung des Sorijn Lama der Daldalaqu nüke (tib. brub

245 Der traditionelle drei- oder vierfüssige Herd in der mongolischen Jurte.

246 Als Libationsopfer (serzim).

247 Majer/Teleki 2014: 55 berichten, dass der Sor von den beiden für die Opfer zuständigen
Lamas (den Tachilc) getragen wurde. Laien nahmen in der von Majer/Teleki beobachten

Verbrennung von Zaqar und Sor keine Funktion ein.



666 — Karenina Kollmar-Paulenz und Mungunchimeg Batmunkh DE GRUYTER

Abbildung 10: Verbrennung des Papier-i/'riga.

Abbildung 11: Die Verbrennung von Linga, Sor, und Zaqar.

khung), der dreieckige Behälter für Linga, Sor und Zaqar geworfen und
verbrannt. Anschliessend kehrten die Tänzer ins Kloster zurück und zogen ihre
Masken und Roben aus. Der Äussere Tsam war nun beendet.248

Ein Vergleich mit dem von Forman/Rintschen geschilderten Ablauf des

Khüree-Tsam, dem im Jahr 2003 beobachteten Tsam im Dashchoilin-Kloster

248 Am Abend beschloss die Mönchsgemeinschaft den Tsam mit einem Dankopfer im Tempel,

s. Majer/Teleki 2014: 58.



DE GRUYTER Der mongolische Maskentanz (Tsam) — 667

sowie mit der von Majer/Teleki gegebenen Schilderung zeigt, dass sich jede

Tsam-Aufführung durch Unterschiede in den auftretenden Personen und in der

Reihenfolge ihres Erscheinens auszeichnet. Die folgende Tabelle verdeutlicht die

mitunter erheblichen Unterschiede:

Forman/Rintschen 193 7249 Majer/Teleki 2014250 Batmunkh 2009

2 Helden 2 Chochimoj 2 Chochimoj
2 Chochimoi 2 Helden, Rabe 15 Hüter der

Himmelsrichtungen
Rabe Chasin Chan mit 6 Knaben 2 Heiden, Rabe

Argamtschi251 15 Hüter der Himmelsrichtungen Hirsch und Büffel

2 Gugor, begleitet von Chashin-Chan 4 Territorialgottheiten252 Chaäin Chan mit 8

mit 8 Knaben Knaben

2 Luba Argamba Gongor und Namsrai

2 Shindö Hirsch und Büffel 2 Gugor
8 Dundshadma Gongor und Namsraj Jamsran

Hirsch und Büffel Rigbi lchamo und Lajchan Lchamo mit 1 Begleitung

Gongor und Namsrai Jamsran 2 Adsar

Otschirvani und Sendunme Lcham253 Der Weisse Alte

8 Ditokdshad Candra bala, Üina midra, Daggi raza, Cambon

Daragcid

Rigbilkhamo und Lätschansrogdak254 Mahäkäla 21 Sanag

Dschamsaran 2 Adsar Mahäkäla

Tschadrabala, Dsanamidra, Dagiradsa, Der Weisse Alte Erlig nom-un qayan
Drakschad

Lhamo Der Löwe

Machakala 21 Sanag, unter ihnen Cambon,

Argamba, Serzimba
4 Herren der Gegend Üamundi

4 Adsar Cojzo/Erlig nomun chan

Der Weisse Alte

4 Löwen

Tschambon

21 Schunag
Dsamudi

Erlik Nomun-chan

249 Die Namen in der Spalte werden in der von Forman/Rintschen benutzten Umschrift gegeben.

250 Leider ist in der sehr ausführlichen und gründlichen Darstellung von Majer/Teleki unklar,
auf welches Jahr sich ihre Angaben jeweils beziehen. Sie haben in den Jahren 2004 und 2005

sowie 2009-2013 an den Tsam-Aufführungen in Dashchoilin als Zuschauer teilgenommen (Majer/
Teleki 2014: 4). Gerade wegen der offensichtlichen Divergenzen in den einzelnen Aufführungen
wäre es interessant gewesen zu erfahren, welche Figuren in welchem Jahr auftreten.
251 Identisch mit Argamba bei Majer/Teleki und Batmunkh.
252 Identisch mit den „4 Herren der Gegend" bei Forman/Rintschen.
253 Etwas abweichende Aussprache von Lchamo.
254 Identisch mit Lajchan bei Majer/Teleki.



668 Karenina Kollmar-Paulenz und Mungunchimeg Batmunkh DE GRUYTER

Der öffentliche Teil des Khüree-Tsam von 2009 dauerte vier Stunden.
Wesentlich weniger Tänzer als 1937 traten auf, was insgesamt zu einer

Verkürzung der Aufführungszeit führte. Diese Tendenz findet sich auch in
exiltibetischen Gemeinschaften.255 Inwiefern die Tänzer selbst auch schneller tanzten,

ein Phänomen, das im tibetischen 'Chams schon vor 1959 in Tibet festgestellt

wurde,256 konnte nicht eruiert werden.
Die Aufführung eines Tsam ist teuer. Generell obliegt die Finanzierung eines

solchen Ritualtanzes dem Kloster, aber auch Laien können als Sponsoren,
„Gabenherren" (skt. dänapati, tib. yon bdag, mong. öglige-yin ejen, khalkh-

mong. öglögijn ezen), einen Tsam finanziell ausrichten. Die Kosten des Khüree-

Tsam von Dashchoilin wurden 2009 aus dem täglichen Spendenaufkommen
gedeckt, wie der Khambo Lama auf Nachfrage mitteilte. Im Tsam von 2009

konnten die Sponsoren aktiv partizipieren, indem sie Sor und Zaqar am Ende

des Gadaa Tsam zum Verbrennungsplatz trugen. Die Einbindung von Laien in
diese Aktivitäten ist eher ungewöhnlich.

5 Der Tsam heute: Zwischen religiöser
Inszenierung, Theateraufführung und
Touristenattraktion

In seiner Zusammenfassung des vom 5. Dalai Lama begonnenen und von ihm
selbst fertig gestellten Handbuchs über den 'Chams beklagt sich der
Schlussredaktor dGe steng bla ma Byams pa kun dga' 'byung gnas über angebliche

Tendenzen, den 'Chams als unterhaltendes Spektakel aufzuführen:

Heutzutage sind da jene, die, da sie die Praktiken der Geheimen Mantras nicht kennen und
anscheinend um eine Mahlzeit [zu erhalten], einen willkürlich ausgedachten 'Chams

vorführen und so den anderen den Kopf verdrehen. Daher rutschen gewöhnliche Worte

heraus, die suggerieren, der 'Chams sei wie ein Schauspiel und ein Spiel, [aber] das ist
leeres Gerede. [...] Diejenigen, die, nachdem sie die massvollen Praktiken verworfen haben,
ihren selbst ausgedachten, willkürlichen 'Chams in der Mitte des Marktplatzes tanzen, die
die Verursacher der Zerstörung der geheimen, grossen Lehre sind, sind sie nicht von dem

Ort gekommen, in dem man Kräfte besitzt, die andere betrügen?257

255 Vgl. Schrempf 1997: 98.

256 Tethong 1979: 21.

257 Ngag dbang blo bzang rgya mtsho: Fol. 39v5 und Fol. 40rl-2. Vgl. auch die Übersetzungen

in Nebesky-Wojkowitz 2007: 243, und Ellingson 1979: 172, die beide teilweise von der hier

gegebenen Übersetzung abweichen.



DE GRUYTER Der mongolische Maskentanz (Tsam) — 669

Die Anschuldigungen, die sich gegen den Sa skya pa-Autor Kun dga' rin chen

und dessen 1576 verfassten 'Chams yig, auf den sich der 5. Dalai Lama in seinem

'Chams yig stützte,258 wenden, spiegeln die polemischen Auseinandersetzungen
innerhalb der dGe lugs pa-Schultradition zu Beginn des 18. Jahrhunderts wieder.

Während der 5. Dalai Lama sowohl rNying ma- als auch Sa skya-Lehren und
Rituale in die dGe lugs pa-Tradition zu integrieren versucht hatte,259 sahen eine

Reihe seiner orthodoxeren Zeitgenossen hierin eine grosse Gefahr für die

„Reinheit" der dGe lugs pa-Lehre. Die polemische Auseinandersetzimg wurde

unter anderem über symbolisch aufgeladene, öffenüiche rituelle Performanzen,

wie sie der 'Chams darstellt, ausgetragen. Der Vorwurf der öffentlichen

Zuschaustellung tantrischer geheimer Lehren und ihrer Herabwürdigung zu
einem allein der Unterhaltung dienenden Spektatel begleitet damit die
Geschichte des tibetischen 'Chams bis heute. Anfang des 20. Jahrhunderts verbot

Sidkeong Tulku (Srid skyong rnam rgyal sprul sku, 1879-1914), der damals für die

religiöse Kontrolle der sikkimesischen Klöster zuständig war,260 nicht nur
Rauchen und Trinken in den Klöstern Sikkims, sondern auch 'Chams-

Aufführungen ausserhalb der Klosterhöfe, da solche Aufführungen den 'Chams

zur reinen Unterhaltung degradieren würden.261 In den zwanziger Jahren des 20.

Jahrhunderts sorgte die „devil dance" Aufführung tibetischer Lamas vor einem
britischen Publikum in London trotz des expliziten Verbots des 13. Dalai Lama,

religiöse Tänze im Ausland aufzuführen, für eine ernste Krise in den
britischtibetischen Beziehungen.262 Fast zeitgleich aber wurden im benachbarten, von
der tibetisch-buddhistischen 'Brug pa bKa' brgyud-Schultradition dominierten
Bhutan 'Chams-Tänze zur Unterhaltung für britische Gäste aufgeführt, auf direkte

Anweisimg des Gouverneurs von Paro, der ihre ursprünglich religiösen
Funktionen zugunsten ihrer Unterhaltungsfunktion anpasste.263 In den achtziger
Jahren des 20. Jahrhunderts, mit dem Aufkommen des Tourismus in den

Himalayaregionen, wurde der 'Chams endgültig zu einer Touristenattraktion,
besonders in Ladakh, das als „Klein-Tibet" touristischer Ersatz für die damals

immer noch für Ausländer unzugängliche Tibetische Autonome Region (TAR)

258 Ngag dbang blo bzang rgya mtsho 1989: 346 und Karmay 2014: 263; vgl. auch Ellingson 1979:

169. Zu den sektarischen Kontroversen über die Angemessenheit öffentlicher 'Chams- Aufführungen,
die die Schlussedition des 'Chams yig des 5. Dalai Lama bestimmen, s. Ellingson 1979:169-174.

259 Dies lag sicherlich in seinem politischen Projekt der Reintegration der einzelnen tibetischen

Regionen zu einem homogenen Reich mit einer Zentralregierung begründet, s. Karmay 2003.

260 Sikkim war damals britisches Protektorat, und Sidkeong Tulku wurde entsprechend von
Charles Bell, dem damaligen „Political Officer" in Sikkim, in das Amt eingesetzt.
261 Jansen 2014: 611.

262 Hansen 1996.

263 Alis 2005: 130.



670 — Karenina Kollmar-Paulenz und Mungunchimeg Batmunkh DE GRUYTER

wurde. In Ladakh wurde der Zeitpunkt für die 'Chams-Aufführungen schon in den

achtziger Jahren an die Hochsaison für Touristen im Sommer angepasst. 1995

schliesslich erfolgte die Integration des 'Chams in das Ladakh Festival, eine

touristische Veranstaltung in Leh, der Hauptstadt Ladakhs.264 Damit war der
'Chams in Ladakh sowohl aus seinem zeitlichen wie auch räumlichen rituellen
Kontext herausgelöst. Seine endgültige Transformation in eine säkulare Tanz-

Aufführung erfuhr der tibetische 'Chams in den „world tours", die von tibetischen

Mönchs-Tanzgruppen aus verschiedenen tibetischen Exilklöstem bestritten werden

und unter anderem dazu dienen, finanzielle Unterstützung für die

Klostergemeinschaft einzuwerben. Am erfolgreichsten sind hier die dGe lugs pa,
deren orthodoxe Exponenten in früheren Jahrhunderten anderen tibetischen
Schultraditionen vorgeworfen hatten, geheime Lehren „auf dem Marktplatz" zur
Schau zu stellen. Die Mönche des exiltibetischen Klosters Drepung Loseling
('Bras spungs blo gsal gling) begannen ihre erste Welttournee 1988/89, während
der sie 130 nordamerikanische und europäische Städte besuchten.265 Sie sind bis
heute die bekannteste 'C/tams-Tanzgruppe weltweit. In diesen globalen 'Chams-

Aufführungen wird eine essentialisierte und homogenisierte tibetische religiöse
Kultur einem westlichen Publikum dargeboten.

Im Lichte der exiltibetischen Entwicklungen erstaunt es nicht, dass die
Wiederaufnahme der Tradition des Tsam in der Mongolei gleichzeitig lokal
und global erfolgte. Die erste Tsam-Aufführung der Mönche des Dashchoilin-
Klosters fand, wie schon erwähnt, nicht in Ulaanbaatar statt, sondern 2001 auf
einer internationalen buddhistischen Konferenz in Bonn. Die Wiederbelebung
des mongolischen Tsam stand damit von Anbeginn an im Spannungsfeld
zwischen religiöser Performanz und säkularer Unterhaltung, deren gemeinsame

Schnittmenge die Repräsentation eines kollektiven mongolischen kulturellen
Erbes darstellt, das in der Tsam-Performanz objektiviert und visuell und sinnlich
erlebbar wird. Es erstaunt daher auch nicht, dass sich, wie im tibetischen
'Chams, auch im mongolischen Tsam Verkürzungstendenzen feststellen lassen.

So dauerten die Vorbereitungen für den Khüree-Tsam früher drei Monate,
während die Zeitspanne heute unterschiedlich lang ist.266

Den buddhistischen Zuschauern verspricht die Tsam-Aufführung spirituelle
Reinigung,267 Segen und Verdienstansammlung. So sagte ein Zuschauer vor der

264 Schrempf 1997: 99.

265 Schrempf 1997: 96.

266 Nach mündlicher Auskunft von Lama Altanchujag (28.7.2009).

267 Reinigung von tib. sgrib, „Befleckung", mong. tüidker, khalkh-mong. tüjtger. Während im
scholastischen buddhistischen Kontext sgrib (skt. ävararia, „Verdunkelung") die beiden

Faktoren bezeichnet, die dazu führen, dass ein Lebewesen im Samsära verstrickt bleibt,



DE GRUYTER Der mongolische Maskentanz (Tsam) — 671

Aufführung des Khüree-Tsam im Sommer 2009 auf die Frage, ob ihm der Tsam-

Tanz gefalle: „Es geht hier nicht um Gefallen, sondern um den Segen. [...] Es ist
ein Muss, denn die Götter kommen und es geht um ihr Versprechen, meine

Kinder im kommenden Jahr zu beschützen. Das ist nur einmal im Jahr

möglich."268 Eine andere Zuschauerin, die nach der Aufführung befragt wurde,
betonte hingegen neben einem spirituellen Interesse auch ästhetische Aspekte:

„Ja, es war interessant, da der alte Mönch mit dem Lautsprecher den Tanz

erläutert hat. Die Musik war sehr gut. Vor allem aber hat es mir seelisch gut
getan."269 Spirituelles Wohlbefinden respektive, buddhistisch formuliert, die

Reinigung der Gemeinschaft von übelwollenden Kräften und die Erzeugung

von „gutem Geschick" durch den Tanz sind Ziele, die schon im 'Chams yig des

5. Dalai Lama formuliert wurden,270 und, wie bereits Schrempf festhielt,271 sich

geschmeidig einem unterschiedlichen Publikum anpassen können. So lässt sich

auch die Aufführung des mongolischen Tsam auf der buddhistischen Konferenz

in Bonn nahtlos in die traditionellen Aufführungsziele einfügen.
Der Tsam, der den Zuschauern im Dashchoilin-Kloster in einem die

Aufführung begleitenden Kommentar erläutert wird, erfüllt neben spirituellen
Bedürfnissen identifikatorische Funktionen in der post-sozialistischen Mongolei.
Im 20. Jahrhundert wurde die kulturelle und politische Identität der Mongolen
im universalhistorischen Deutungskontext des Marxismus-Leninismus
ausgehandelt. Der Zusammenbruch der sozialistischen Gesellschaftsordnung und der

Wegfall dieser universalen Weltdeutung führten zu einer Krise in der kollektiven
Selbstwahrnehmung, die zu einer Rückbesinnung auf als spezifisch mongolisch
imaginierte Traditionen geführt hat.272 Zu diesen räumlich273 und performativ
inszenierten Traditionen gehört auch der Tsam-Tanz. So treten beim jährlichen
Naadam-Fest, das sich seit der demokratischen Wende zu Beginn der neunziger
Jahre immer mehr zu einem „gesamtmongolischen Kulturfest"274 entwickelt hat,

nämlich klesävarana, die „Verdunkelung der Befleckungen", und jneyävarana, die

„Verdunkelung falscher Ansichten", wird sgrib von Laien zumeist als eine Form physischer
und sozialer Verunreinigung verstanden. sGrib umfasst alle negativen, Leben und Wohlergehen
bedrohenden Aspekte und wird als physischer „Schmutz" empfunden, der durch byin rlabs,

„Segen" oder besser „spirituelle Ermächtigung", gereinigt werden kann. Zu diesem Verständnis

von sgrib s. Huber 1999: 16-17. Zu den chojor tüjtger s. Cojmaa 2000: 428.

268 Interview (30.7.2009).

269 Interview mit der Russisch-Lehrerin D. Ojumaa (52 J.) (30.7.2009).

270 Ngag dbang blo bzang rgya mtsho: Fol. Ir3 und Fol. 35r3.

271 Schrempf 1997: 97

272 Vgl. Kollmar-Paulenz 2005.

273 Z.B. im gigantischen Chinggis Qan-Denkmal in Ulaanbaatar, dessen Grundsteinlegung zum
840. Geburtstag des „historischen Staatsgründers" im Jahr 2002 erfolgte.
274 Batmunkh 2010: 127.



672 — Karenina Kollmar-Paulenz und Mungunchimeg Batmunkh DE GRUYTER

Schauspieler als Tsam-Tänzer verkleidet auf. Damit wird der Tsam Teil
postsozialistischer Identitätspolitiken, die vom Staat gewollt und gefördert werden.
Da der Tanz aus mahäyäna-buddhistischer Perspektive „mit dem Ursprung des

Tantra verbunden ist und eine grosse Anzahl von Segen hervorbringt",275 hat
diese Entwicklung, die in der exil-tibetischen Gesellschaft vor mehr als dreissig
Jahren begonnen hat, dort eine kontroverse Debatte über die spirituellen
Gefahren einer inkorrekten Aufführung276 angestossen. Auch in der Mongolei
wird die Kommerzialisierung des Tsam zu kulturidentifikatorischen und touristischen

Zwecken vom buddhistischen Sangha kritisch betrachtet. Der Mönch
Dasdorz sagte in einem Interview 2009, dass der Auftritt von mit Tsam-Masken

verkleideten Tänzern während des Naadam-Festes nicht richtig sei.277 Dieselbe

Kritik äusserte der Cambon Altanchujag.278

Heute wird der Tsam-Tanz im Rahmen der Identitätspolitiken des mongolischen

Staates gleichzeitig als mongolisch-buddhistischer Identitätsmarker und
als mongolisches Kulturerbe zelebriert. Dabei spielt es keine Rolle, ob er in
seinem religiösen Kontext belassen oder dieses Kontextes entkleidet auf seine

visuell-performativen Elemente zurückgebunden wird. Die Inszenierung des

Tsam als mongolisches Kulturerbe ist zudem keine post-sozialistische
Neuerfindung, sondern knüpft an sozialistische Praktiken an. Schon zu sozialistischen

Zeiten wurden die Tsam-Masken in einer Dauerausstellung in dem 1962

gegründeten Choijin Lama Museum in Ulaanbaatar in Szene gesetzt.279

Die Instrumentalisierung des Tsam im Rahmen der Identitätspolitiken
des mongolischen Staates entfaltet ihre Wirkung nach innen, in die mongolische
Gesellschaft, und nach aussen, für die Repräsentation der Mongolei auf dem

globalen Tourismusmarkt. In der touristischen Vermarktung der Mongolei liegt
ein Schwerpunkt auf dem immateriellen kulturellen Erbe der Mongolen.
Der Tsam ist längst als „kulturtouristisches Potenzial"280 der Mongolei
entdeckt worden. Er nahm schon im 2003 ausgerufenen „Jahr des Tourismus"

275 Ngag dbang blo bzang rgya mtsho: Fol. 2v2.

276 Dazu gehören z. B. inkorrekt durchgeführte Tanzschritte, wenn die Tänzer nicht genau
instruiert wurden, aber auch eine falsche Geisteshaltung durch fehlende Initiation, was bei

professionellen Laientänzern die Regel ist. Vor diesen Gefahren warnt schon der 5. Dalai Lama

in seinem 'Chams ylg, das Problem ist also nicht neu. Auch eine Verkürzung oder der komplette
Wegfall ritueller Sequenzen wie die Konsekration der Tanzfläche birgt aus buddhistischer

Perspektive die Gefahr des Entstehens spiritueller Hindemisse. Vgl auch Schrempf 1997: 96.

277 Interview vom 12.8.2009.

278 Interview vom 28.7.2009.

279 Otgonsuren 2011: 21.

280 Uranchimeg 2006: 5.



DE GRUYTER Der mongolische Maskentanz (Tsam) — 673

einen festen Platz in der Marketing-Strategie der mongolischen Regierung ein.281

In Ulaanbaatar haben sich mongolische Tanzensembles, die in einstündigen
Aufführungen Einblicke in verschiedene Facetten der mongolischen Tanz- und

Musikkultur geben, auf ausländische Touristengruppen spezialisiert. Nur die

erfolgreichsten und grössten dieser Ensembles, wie Moonstone oder Turnen

Ekh,282 haben auch Ausschnitte aus dem Tsam in ihrem Repertoire. Die meisten

mongolischen Touristikunternehmen binden solche Kompaktdarstellungen
mongolischer performativer Kultur in ihre Angebote ein. In den Sommermonaten

führen die Tanzensembles ihre Darbietungen, darunter auch Kurzepisoden aus
dem Tsam, bis zu viermal täglich auf. 283 Die Nachfrage bestimmt dabei das

Angebot: Die Gruppe Moonstone nahm den Tsam-Tanz erst nach vier Jahren in ihr
Repertoire auf, auf spezifische Nachfrage von Touristen. Turnen Ekh hingegen
hatte den Tsam-Tanz von Anfang an im Repertoire und verlängerte sogar die von
ihnen angebotene Tsam-Aufführung, die sich am Khüree-Tsam orientiert, in
Rahmen ihrer einstündigen Show von fünf auf zehn Minuten, aufgrund des

grossen touristischen Interesses an „authentischer" mongolischer Kultur.284

Die Tänzer nehmen sich dabei auch künstlerische Freiheiten heraus: „[...] we
have added some dancing elements [...] since it is created for the public, for
foreigners [...] it should be a dance. So we turned tsam mask dancing into a

[artistic] dance, gave it dancing features, more scenic features to the
characters."285 Erklärtermassen würde Turnen Ekh bei vorhandenem Interesse vonseiten
ausländischer Touristen auch den gesamten Tsam aufführen.286 Die Vermarktung
des Tsam in der Mongolei folgt damit anderen Regeln als in der tibetischen

Exilgesellschaft und in den Himalayaregionen. Dort haben immer noch die

Klöster und Mönche die Deutungshoheit über den Maskentanz, da er von
Mönchstänzern aufgeführt wird. In der Mongolei hingegen besetzen professionelle

Tänzer das Feld der zu kommerziellen Zwecken aufgeführten Maskentänze,
während die Klöster, in denen der Tsam seine religiöse Renaissance erfährt, am
starken touristischem Interesse für den Tsam nur wenig partizipieren. Diese

Entflechtung der religiösen von der repräsentativen Aufführungskultur birgt,
wie Mikaela Mroczynski meint, Chancen für die religiöse Reetablierung des

Tsam. Wären die wenigen mongolischen Klöster während des Prozesses der

281 Uranchimeg 2006: 79.

282 Mikaela Mroczynski hat in einer qualitativen Studie mongolische Tanzensembles und ihre
säkularen Aufführungspraktiken des Tsam untersucht. In den folgenden Ausführungen stütze

ich mich auf diese Studie, s. Mroczynski 2008.

283 Mroczynski 2008: 34.

284 Mroczynski 2008: 35-38.
285 Interview mit Enkjerel von der Truppe Turnen Ekh, s. Mroczynski 2008: 38.

286 Mroczynski 2008: 36.



674 — Karenina Kollmar-Paulenz und Mungunchimeg Batmunkh DE GRUYTER

Wiederbelebung des Tsam gleichzeitig den touristischen Besucherströmen mit
ihren spezifischen Bedürfnissen und Ansprüchen ausgesetzt gewesen, „visitors
would have infiltrated the world of monastic tsam in pursuit of understanding it,
in the process destroying the sacredness before it even had chance to reestablish
itself as a ritual."287 Dieser Deutung zufolge könnte die in der Mongolei zu
beobachtende Entflechtung von zu touristischen und zu religiösen Zwecken

aufgeführten Maskentänzen letztlich zur Bewahrung einer gerade erst
wiederentdeckten monastischen Kultur beitragen. Im Kontext einer global heritage tourist

industry tragen die touristischen Tsam -Aufführungen gleichwohl bei „to
fossilise and commodity heritage".288

Zum Schluss sei noch einmal auf die Bedeutung des 'Chams/Tsam für
die soziale Gemeinschaft verwiesen. In der Forschung wurde bisher das

Hauptaugenmerk auf den Tanz selbst gelegt, während der soziale Kontext, mithin
das Publikum, selten einbezogen wurde. Dabei zeigt schon die tibetische
Diskussion um die Legitimität von Tanz-Aufführungen tantrischen Inhalts „auf
dem Marktplatz", dass den Aufführungen von rituellen Maskentänzen immer
schon eine hohe soziale Relevanz zukam und die Grenzen zwischen religiösem
Ritual und sozialem Ereignis fliessend waren. In Tibet bildeten die öffentlichen

Aufführungen in den Klosterhöfen, die während des tibetischen Neujahrs
abgehalten wurden, den Höhepunkt in dem vielleicht wichtigsten sozialen Ereignis des

Jahreszyklus im Leben der Gemeinschaft. Auch im tibetischen Exil werden heute in
den Neujahrsfeierlichkeiten nicht nur die rituellen Vorkehrungen für ein erfolgreiches

neues Jahr getroffen, sondern sie bilden mit ihren zahlreichen ritualisierten

Sequenzen wie z. B. den gegenseitigen Besuchen, den symbolischen Speisen,289 den

Chang („Bier")-Opfern290 und nicht zuletzt dem Alkoholgenus und den

Glücksspielen291 ein für die Selbstvergewisserung des Kollektivs wichtiges
Ereignis, das eine spezifische religiöse und kulturelle Identität in Szene setzt und

symbolisch bestätigt. In der Mongolei spielten Tsam-Aufführungen in der

287 Moczynski 2008: 43. Es fällt auf, dass „sacredness" hier als eine Kategorie sui generis

gedacht wird.
288 Brosius/Polit 2011: 6.

289 So wird am Vorabend des Neujahrs eine Suppe, genannt dgu thug, „Neuner-Suppe",
gereicht, in der kleine Knödel schwimmen, die mit Überraschungen gefüllt sind. Sie prophezeien

den Findern ihre Zukunft für das neue Jahr. Am Neujahrsmorgen gibt es eine Speise ('bras

sil) aus weissem Reis, Butter, Rosinen, Zucker und Nüssen.

290 Zu Neujahr müssen Besucher, wenn sie ein Haus betreten, etwas bereitgestelltes Chang

(tibetisches Bier, aus Gerste gebraut) sowie Gerstenmehl und -körner opfern.
291 Ausführlich hierzu Marko 1994:140 und 141. Die Beobachtungen von Marko über einen fast

exzessiven Alkoholkonsum und Glücksspielaktivitäten während des 'Chams decken sich mit
den Erfahrungen der Autorin Kollmar-Paulenz in exiltibetischen Klöstern in Nordindien.



DE GRUYTER Der mongolische Maskentanz (Tsam) 675

Vergangenheit ebenfalls eine wichtige Rolle für die soziale Gemeinschaft. Kuo-Yi

Pao, der zwischen 1925 und 1944 im Bo Wang-Banner der Qorcin forschte, schreibt
über den jährlichen Maskentanz im Bayan Mangq-a-Tempel: „Most of the crowd,

especially the young people and chüdren, came for pleasure rather than worship.
People of all ages josded for the best places in the temple courtyard, so as to have a

good view of the masked-dance."292 Bisher hat der Khüree-Tsam in Dashchoilin
diesen Charakter eines zentralen sozialen Ereignisses noch nicht wieder angenommen.

Die Revitalisierung des Tsam in der Mongolei verläuft bisher zeitgleich auf
zwei verschiedenen, jedoch miteinander verflochtenen Ebenen. Zum einen ist eine

religiöse Wiederbelebung erfolgreich umgesetzt worden, die für den buddhistischen
Teil der mongolischen Gesellschaft hohe Relevanz hat. Zum anderen ist der Tsam,

durch seine ausschnitthafte Zitierung während des mongolischen „Nationalfestes",
seine Inkorporierung in die touristische Tanzdarbietung im Nationaltheater von
Ulaanbaatar, und sein Dauer-Reenactment durch auf Touristen spezialisierte
Tanzensembles auf einige wesentliche Szenen radikal reduziert, seines religiösen
Kontextes entkleidet und in einen neuen, nunmehr kulturpolitischen Kontext integriert

worden. Es bleibt abzuwarten, ob und in welcher Weise die Aneignung des

Tsam als identifikatorisches Element in einer neuen kulturpolitischen Agenda auf
den Tsam im monastischen Kontext rückwirken wird.

Danksagung: Prof. Dr. Ines Stolpe und Prof. Dr. Klaus Sagaster danken wir sehr

herzlich für die konstruktiven Kommentare und Verbesserungsvorschläge.

Bibliographie

Primärquellen

Anonymus (1607): Erdeni tunumal neretü sudur. Xeroxkopie der Handschrift, Bibliothek des

Instituts für Geschichte und Literatur der Innermongolischen Akademie für

Gesellschaftswissenschaften, Hohot, VR China.

Arban jiig-ün ejen geser qayan-u tayuji [!]. Blockdruck, Peking 1716. Sammlung Ernst/
Winterthur (Sign. ET 299).

Bawden, Ch.R. (1997): Tales of an Old Lama. Translated with Notes by C.R. Bawden. From a

Mongolian Text Recorded and Edited by Ts. Damdinsüren. Tring, U.K.: The Institute of
Buddhist Studies.

Bu ston rin chen grub (o.J.): Dus 'khor lha mo bcu gnyis kyi mchod gar. In: Bu ston thams cad

mkhyen pa'i bka' 'bum, o.O., Bd. 5, ca, Fol. l-2v.

292 Kuo-Yi Pao 1970-1971: 682.



676 Karenina Kollmar-Paulenz und Mungunchimeg Batmunkh DE GRUYTER

Bu ston rin chen grub (o.J.): bDe mchog gi grtyer spyod rig ma bcu drug mchod pa'i gar dpe.
In: Bu ston thams cad mkhyen pa'i bka' 'bum, o.O., Bd. 7, ja, Fol. l-5r.

Bu ston rin chen grub (o.J): bKa' bsgo bzhi'i gar dpe ia. In: Bu ston thams cad mkhyen pa'i bka'
'bum, o.O., Bd. 10, tha, Fol. l-8r.

Bu ston rin chen grub (o.J): gSang ba yum bzhi'i mchod gar. In: Bu ston thams cad mkhyen pa'i
bka' 'bum, Bd. 12, na, Fol. l-3r.

Bu ston rin chen grub (o.J): Zhang zhung mang nas brgyud pa'i rig ma bcu drug gi mchog gar.
In: Bu ston thams cad mkhyen pa'i bka' 'bum, Bd. 13, pa, Fol. l-5v.

'Cham dpon Ngag 'phel (1976): Lho tsan dang Nags mo'i Ijongs kyi 'cham yig kun gsal me long.
Thimphu: Governement of Bhutan.

Galdan (1960): Erdeni-yin erike kemekii teiike bolai. ülaanbaatar.
(Inc.) Erte nigen cay-tur: sigemAüni burqan-i nirvan-u düri üjegülkü-yin urida. Geser-Epos,

Blockdruck, Peking 1716. Sammlung Ernst/Winterthur (Sign. ET 85).

(Inc.) Mila boyda-yin ijaqur anu. Handschrift, ca. 1915. Sammlung Ernst/Winterthur, Sign. ET 771.

Lubsangdambijalsan (3. Mergen Gegen) (2006): Mergen süm-e-yin 'cham-un üy-e jerge-yin
kerkejü bayicaqu temdeg bicig aimas erke [!] kemekii orosiba. In: Vcir dhara mergen diyanCi

blam-a-yin gegen-ü 'bum jarliy kemegdekü orosiba. V. Köke qota: Öbör mongyol-un suryan
kümüjil-ün keblel-ün qoriy-a.

Ngag dbang blo bzang rgya mtsho: dPal kun tu bzang po'i 'Chams kyi brjed byang Iha'i roi gar
bzhugs so. In: Gong sa Inga pa chen po'i gsungs 'bum (ga). The Collected Works of Vth Dalai

Lama, Vol. 24, Fols. 1-40 (Textabbildung 811-890). Beijing. Nachdruck der Lhasa-Edition, o.J.

Ngag dbang blo bzang rgya mtsho (1989): Za hör gyi ban de ngag dbang blo bzang rgya
mtsho'i 'di snang 'khrul ba'i rol rtsed rtogs brjod kyi tshul du bkod pa du küla'i gos bzang
las glegs bam dang po bzhugs. Lhasa: Bod Ijongs mi dmangs dpe skrun khang.

Pan chen Bio bzang dpal Idan ye shes: Umaratu Sambhala-yin oron-a törökii irüger orosiba. HS.

Or.265, Preussische Staatsbibliothek Berlin.
dPal 'byor bzang po (1979): rGya bod kyi yig tshang mKhas pa dga' byed chen mo 'dzam gling

gsal ba'i me long. Hrsg. von Kunsang Tobgyel und Mani Dorji. Thim-phu.
dPa' bo gtsug lag phreng ba (1986): Chos 'byung mkhas pa'i dga' ston. Beijing: Mi rigs dpe

skrun khang.
Sum pa mkhan po (2005 [1908]): Pag Sam Jon Zang. Edited with a List of Contents and

Analytical Index in English by Sarat Chandra Das. Part I: History of the Rise, Progress and

Downfall of Buddhism in India. Part II: History of Tibet and Lamaism. Facsimile Reprint of
the Edition Calcutta, 1908. Ulm/Donau: Fabri Verlag.

gTsang smyon Heruka: Getiilgegeci milarasba-yin tuyuji: egesigtegsen mgur bum. Libr. Mong.

46, Staatsbibliothek Berlin.

Tsendina, A.D. (1999): Istorija Erdeni-dzu. Faksimile rukopisi, perevod s mongol'skogo,
wedenie, kommentarii i prilozhenija A.D. Tsendinoj. Moskva: Vostochnaja literatura RAN.

Sekundärliteratur

Attanyarudi/Bao De (1995): Mongyolcin-u Sasin surtayun. Qayilar: Öbör mongyol-un soyol-un
keblel-iin qoriy-a.

Aris, Michael (2005): The Raven Crown. The Origins of Buddhist Monarchy in Bhutan. Chicago:
Serindia Publications.

Atwood, Christopher P. (2004): Mongolia and the Mongol Empire. New York: Facts On File.



DE GRUYTER Der mongolische Maskentanz (Tsam) — 677

Baasansüren, Chandsüren (Hrsg.) (2011): Ench tünch erdeni zuu. Erdene Zuu: The Jewel of
Enlightenment. Mongol uls.

Banzragc, C./Sajnchüii, B. (2004): Mongolyn chilree chijdijn tiiiich. Ulaanbaatar.

Baradijn, Bazar B. (1999): „Milarajba Tsam". In: Zhizn' v tangutskom monastyre Lavran. Dnevnik

buddijskogo palomnika 1906-1907. Bazar B. Baradijn. Ulan-Ude/Ulanbator: IMBT SO RAN,

107-114.

Bardaleeva, S.B. (2008): „Buddijskie ritual'nye tantsy". In: Zemlja Vadzhrapani. Buddizm v

Zabajkal'e. Hrsg. von Tsymzhit P. Vanchikova. Moskva: „Dizajn. Informatsija. Kartografija",
358-363.

Bareja-Starzyiiska, Agata (2012): „Description of the Erdene Zuu Monastery Life (Including Jam

Ritual) Based on Notes from the Kotwicz Expedition". In: In the Heart of Mongolia. 100th

Anniversary ofW. Kotwicz's Expedition to Mongolia in 1912. Hrsg. von Jerzy Tulisow et al.

Cracow: Polish Academy of Arts and Sciences, 131-189.

Batmunkh, Mungunchimeg (2010): Mongolischer Tsam-Tanz: Geschichte, Entwicklung und

Gegenwart. Unveröffentlichte Dissertation, Universität Wien.

Berger, Patricia/Bartholomew, Terese Tse (1995): Mongolia. The Legacy of Chinggis Khan.

Edited by P. Berger and T.T. Bartholomew. San Francisco: Thames and Hudson in

association with Asian Art Museum of San Francisco.

Berger, Patricia (1995): „After Xanadu. The Mongol Renaissance of the Sixteenth to Eighteenth
Centuries". In: Mongolia. The Legacy of Chinggis Khan. Hrsg. von Patricia Berger und

Terese Tse Bartholomew. San Francisco, CA: Thames and Hudson in association with Asian

Art Museum of San Francisco, 50-75.
Beyer, Stephan (1978): The Cult ofTärä. Magic and Ritual in Tibet. Berkeley, CA/Los Angeles/

London: University of California Press.

Birtalan, Agnes (2001): Die Mythologie der mongolischen Volksreligion. Wörterbuch der

Mythologie. I. Abteilung: Die alten Kulturvölker. 34. Lieferung. Hrsg. von Egidius
Schmalzriedt und Hans Wilhelm Haussig. Stuttgart: Klett-Cotta.

Birtalan, Agnes (2013): „Cagän Öwgön - The White Old Man in the Leder Collections. The

Textual and Iconographic Tradition of the Cult of the White Old Man among the Mongols".
In: The Mongolian Collections Retracing Hans Leder. Hrsg. von Maria-Katharina Lang und

Stefan Bauer. Wien: Austrian Academy of Sciences, 84-94.
Bod rgya tshig mdzod chen mo (1985): Bod rgya tshig mdzod chen mo. Beijing: Mi rigs dpe

skrun khang.

Brosius, Christiane/Polit, K. (eds.) (2011): Ritual, Heritage, and Identity. The Politics of Culture

and Performance in a Globalised World. London: Routledge.

Cantwell, Cathy (1997): „To Meditate Upon Consciousness as vajra: Ritual 'Killing and

Liberation' in the Rnying-ma-pa tradition". In: Tibetan Studies. Proceedings of the 7th

Seminar of the International Association for Tibetan Studies, Graz 1995. Hrsg. von Helmut

Krasser et al. Wien: Verlag der österreichischen Akademie der Wissenschaften, 107-118.

Cedendamba, S. (Hrsg.) (2009): Mongolyn süm chijdijn tüilchen tovcoon. Ulaanbaatar: Admon.

Cerensodnom, Dalantai/Taube, Manfred. (1993): Die Mongolica der Berliner Turfansammlung.
Berlin: Akademie Verlag.

Charleux, Isabelle (2002): „Padmasambhava's Travel to the North. The Pilgrimage to the

Monastery of the Caves and the Old Schools of Tibetan Buddhism in Mongolia". Central

Asiatic journal 46.2: 168-232.
Charleux, Isabelle (2006): Temples et monasteries de Mongolie-lnterieure. Paris: Editions du

Comite des travaux historiques et scientifiques, Institut national d'histoire de l'art.



678 Karenina Kollmar-Paulenz und Mungunchimeg Batmunkh DE GRUYTER

Charleux, Isabelle (2014): „Recent Research on the Maitreya Monastery in Inner Mongolia
(China)". Asiatische Studien/Etudes Asiatiques 68.1:1-64.

Chiodo, Elisabetta (2003/2004): „Narasun Sa./Temiirbayatur (Hrsg.): Ordos-un süm-e keyid
[Monasteries of Ordos] (5). Qayilar: Öbör mongyol-un soyol-un keblel-ün qoriy-a [Culture
Press of Inner Mongolia] 2000. 435 S." Ural-Altaische Jahrbücher, Neue Folge, Band 18:

296-304.
Chiodo, Elisabetta (2009): The Mongolian Manuscripts on Birch Bark from Xarbuxyn Baigas in

the Collection of the Mongolian Academy of Sciences. Part 2. Wiesbaden: Otto

Harrassowitz.

Chlirelbaatar, Lchamsiirengijn (1996): Ogtorgujn Cagaan Gardi. Ulaanbaatar.

ChUrelbaatar, Lchamsiirengijn (2002): Sudar sastiryn bilig. Ulaanbaatar.

Cojmaa, S. (Hrsg.) (2000): Buddyn sasin, sojolyn tajlbar toi'. Buddyn sudlal. 2 Bde. Hrsg. von S.

Cojmaa et al. Ulaanbaatar: Mongol Ulsyn Ich Surguul'.
Damdinsüren, Ts. (1957): Istoricheskie korny Geseriady. Moskva: Izdatel'stvo Akademii Nauk

SSSR.

De Jong, Jan Willem (1967): „Sum-pa mkhan-po (1704-1788) and His Works". Harvard Journal of
Asiatic Studies 27: 208-216.

Dreyfuss, Georges (1999): „The Shugs Idan Affair: History and Nature of a Quarrel". Journal of
the International Association of Buddhist Studies 21.2: 227-270.

Ellingson, Ter (1979): „Review-Essay: Dancers in the Marketplace. Tibetan Religious Dances:

Tibetan Text and Annotated Ranslation of the 'Chams yig by Rene de Nebesky-Wojkowitz;
Christoph von FUrer-Haimendorf". Asian Music 10.2, Tibet Issue: 159-178.

Erdeni (1997): Mongyol cam. Beijing: Ündüsiiten-ü keblel-ün qoriy-a.
Erdenibayar (2007): „Sumpa Khenpo Ishibaljur: A Great Figure in Mongolian and Tibetan

Culture". In: The Mongolia - Tibet Interface. Opening New Research Terrains in Inner Asia.
PIATS 2003: Tibetan Studies: Proceedings of the Tenth Seminar of the International
Association for Tibetan Studies, Oxford 2003. Hrsg. von Uradyn E. Bulag und Hildegard
G.M. Diemberger. Leiden/Boston, MA: Brill, 303-313.

Essen, Gerd-Wolfgang/Thingo, Tsering Tashi (1989): Die Götter des Himalaya. Buddhistische
Kunst Tibets. Die Sammlung Gerd-Wolfgang Essen. Tafelband. München: Prestel-Verlag.

Filchner, Wilhelm (1933): Kumbum Dschamba Ling. Das Kloster der hunderttausend Bilder

Maitreyas. Ein Ausschnitt aus Leben und Lehre des heutigen Lamaismus. Leipzig.

Forman, Werner/Rintschen, Bjamba (1967): Lamaistische Tanzmasken. Der Erlik-Tsam in der
Mongolei. Leipzig: Koehler & Amelang.

Gangaa, D. (2003): Chüree-Tsam. Ulaanbaatar.

Grupper, Samuel (1979): The Manchu Imperial Cult of the Early Qing Dynasty: Texts and
Studies on the Tantric Sanctuary of Mahakala in Mukden. Ph.D. Dissertation, Indiana

University.

Grupper, Samuel (1981): „Manchu Patronage and Tibetan Buddhism during the First Half of the

Ch'ing Dynasty. A Review Article". The Journal of the Tibet Society 1: 47-75.
Gyatso, Janet (1996): „Drawn from the Tibetan Treasury: The gTer ma Literature". In: Tibetan

Literature. Studies in Genre. Hrsg. von Jose Ignacio Cabezon und Roger R. Jackson. Ithaca,
NY: Snow Lion, 147-169.

Hansen, P.H. (1996): „The Dancing Lamas of Everest: Cinema, Orientalism, and Anglo-Tibetan
Relations in the 1920s". The American Historical Review 101.3: 712-747.

Haslund-Christensen, Henning (1936): Zajagan. Menschen und Götter in der Mongolei.

Stuttgart/Berlin/Leipzig: Union Deutsche Verlagsanstalt.



DE GRUYTER Der mongolische Maskentanz (Tsam) 679

Heissig, Walther (1953): „A Mongolian Source to the Lamaist Suppression of Shamanism".

Anthropos 18: 1-29, 493-536.
Heissig, Walther (1954): Die Pekinger lamaistischen Blockdrucke in mongolischer Sprache.

Wiesbaden: Otto Harrassowitz.

Heissig, Walther/Sagaster, Klaus (1961): Mongolische Handschriften, Blockdrucke, Landkarten,
beschrieben von Walther Heissig unter Mitarbeit von Klaus Sagaster. Wiesbaden: Franz

Steiner.

Heissig, Walther (1964): Ein Volk sucht seine Geschichte. Die Mongolen und die verlorenen

Dokumente ihrer großen Zeit. Düsseldorf/Wien: Econ Verlag.

Heissig, Walther (1970): „Die Religionen der Mongolei". In: Die Religionen Tibets und der

Mongolei. Hrsg. G. Tucci und W. Heissig. Stuttgart: Kohlhammer Verlag.

Heissig, Walther (1989): „Der Tsam-Tanz und seine Masken". In: Die Mongolen. Begleitband zur

Ausstellung im Haus der Kunst München 22. März bis 28. Mai 1989. Hrsg. von Walther

Heissig und Claudius C. Müller. Innsbruck: Pinguin-Verlag, 240-244.
Heissig, Walther (1992): „Schamanen und Geisterbeschwörer im Küriye-Banner". In:

Schamanen und Geisterbeschwörer in der östlichen Mongolei. Gesammelte Aufsätze. Hrsg.

W. Heissig. Wiesbaden: Otto Harrassowitz, 1-48.
Heissig, Walther (1994): Geschichte der mongolischen Literatur. Band 1.19. Jahrhundert bis zum

Beginn des 20. Jahrhunderts. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Helffer, Mireille (2004): Musique du toit du monde. L'univers sonore des populations de culture
tibetaine. Paris: L'Harmattan.

Heller, Amy (1988): „Early Textual Sources for the Cult of Beg-ce". In: Tibetan Studies. Proceedings

of the 4th Seminar of the International Association for Tibetan Studies Schloss Hohenkammer -
Munich 1985. Hrsg. von Helga Uebach und Jampa L. Panglung. München: Kommission für
zentralasiatische Studien, Bayrerische Akademie der Wissenschaften, 185-195.

Heller, Amy (2003): „The great Protector Deities of the Dalai Lama". In: Lhasa in the

Seventeenth Century. The Capital of the Dalai Lamas. Hrsg. von Frangoise Pommaret.

Leiden/Boston, MA: Brill, 81-98.
Heller, Amy (2012): „The Life of Gesar Thangka Series in the Sichuan Provincial Museum:

Historical and Art Historical Context". In: Gesar Thangka Yan Liu. Hrsg. von Zhang
Changhong. Chengdu: Sichuan Provincial Museum, 159-174.

Huber, Toni (1999): The Cult of Pure Crystal Mountain. Popular Pilgrimage and Visionary
Landscape in Southeast Tibet. New York/Oxford: Oxford University Press.

Humphrey, Caroline/Ujeed, Hürelbaatar (2013): A Monastery in Time. The Making of Mongolian
Buddhism. Chicago und London: The University of Chicago Press.

Jadamsüren, Urzingijn (2005): Chaant Mongol ulsijn ich Chüree cam. Ulaanbaatar.

Jansen, Berthe (2014): „The Monastic Guidelines (bCa' yig) by Sidkeong Tulku:

Monasteries, Sex and Reform in Sikkim". Journal of the Royal Asiatic Society 24:

597-622.
Jäschke, H.A. (1949): A Tibetan-English Dictionary with special reference to the prevailing dialects to

which is added an English-Tibetan vocabulary. London: Routledge & Kegan Paul Ltd.

Jing, Anning (1994): „The Portraits of Khubilai Khan and Chabi by Anige (1245-1306), a Nepali
Artist at the Yuan Court". Artibus Asiae 54.1-2: 40-86.

Karmay, Samten (1983): Three Sacred Bon Dances (' Cham). Ochghat, lndia:Yungdrung Bon

Monastic Centre.

Karmay, Samten (1991): „L'homme et le boeuf: le ritual de glud « rangon »". Journal Asiatique
cclxxix: 327-381.



680 Karenina Kollmar-Paulenz und Mungunchimeg Batmunkh DE GRUYTER

Karmay, Samten G. (2003): „The Fifth Dalai Lama and his Reunification of Tibet". In: Lhasa in

the Seventeenth Century. The Capital of the Dalai Lamas. Hrsg. von Fran^oise Pommaret.

Leiden/Boston, MA: Brill, 65-80.
Karmay, Samten G. (2014): Nag-dban-blo-bzan-rgya-mtsho: The Illusive Play: The

Autobiography of the Fifth Dalai Lama. Übers, von Samten G. Karmay. Chicago: Serindia
Publications.

Kas'janenko, Zoya K. (1993): Katalog peterburgskogo rukopisnogo „Gandzhura". Sostavlenie,
wedenie, transiiteratsija i ukazateli. Moskva: Nauka.

Khuvsgul, S. (2011): „On the Manuscripts of Drama „Biography of Saran Khukhuu"

(Biography of Moon Cuckoo)". In: The 10th International Congress of Mongolists Being
Convened Under The Patronage Of Ts. Elbegdorji, President Of Mongolia (9-13 August 2011,

Ulaanbaatar). Ulaanbaatar: Secretariat International Association for Mongol Studies,
201-202.

Kimura, Ayako (1997): Mongolyn Chiiree camyg busad orny camtaj char'cuulan sudalsan n'.
Ph.D. Dissertation. Ulaanbaatar: Mongol ulsyn ich surguul'.

Kohn, Richard J. (2001): Lord of the Dance. The Mani Rimdu Festival in Tibet and Nepal.
New York: State University of New York Press.

Kollmar-Paulenz, Karenina (2001): Erdeni tunumal neretü sudur. Die Biographie des Altan qayan
der Tümed-Mongolen. Ein Beitrag zur Geschichte der religionspolitischen Beziehungen
zwischen der Mongolei und Tibet im ausgehenden 16. Jahrhundert. Wiesbaden: Otto
Harrassowitz.

Kollmar-Paulenz, Karenina (2005): „Zwischen Cinggis Qan und Vajrapani. Religiöse Identität
und Geschichtsschreibung bei den Mongolen". Mitteilungen für Anthropologie und
Religionsgeschichte, Bd. 17: Religionskonflikte - Religiöse Identität. Münster:

Ugarit-Verlag, 199-216.
Kollmar-Paulenz, KarSnina (2009): „Religion und Öffentlichkeit in der tibetischen

Exilgesellschaft". In: Religion und Öffentlichkeit. Probleme und Perspektiven. Hrsg. von
Mariano Delgado, Ansgar lödicke, und Guido Vergauwen. Stuttgart: Kohlhammer,
199-217.

Kollmar-Paulenz, Karenina (2012): „Embodying the Dharma: The Buddhist Way into Mongolia".
In: Transformations and Transfer ofTantra in Asia and Beyond. Hrsg. von Istvän Keul.

Berlin/Boston, MA: Walter de Gruyter, 239-261.
Kollmar-Paulenz, Karenina (2013): „dGe lugs pa Supremacy in the [1] 16th-17th Centuries

Mongolia Reconsidered". In: Strany i narody vostoka. Vyp. XXXIV. Tsentralnaja Azija
i Dalnyj Vostok. Hrsg. von I.F. Popova und T.D. Skrynnikova. Moskva: Izdatel'skaja firma

„Vostochnaja literatura", 5-15.
Kollmar-Paulenz, Karenina (in Vorbereitung): „Shambhala and Its Visual Representation: The

Prague Thangka".
Korostovetz, Iwan (1926): Von Cinggis Khan zur Sowjetrepublik. Berlin und Leipzig: Walter

de Gruyter.
Kozin, S. A. (1935): Geseriada. Skazanie o milostivom Geser Mergen-Khane iskoreniteie desjati

zol v desjati stranakh sveta. Perevod, vstupitel'naja stat'ja i kommentarii. Moskva/
Leningrad: Izdatel'stvo Akademii Nauk SSSR.

Kürelsa et a I. (1993): jirim-ün süm-e keyed. Qayilar: Öbör mongyol-un soyol-un keblel-ün qoriy-a.
Kuo-Yi Pao (1970-1971): „The Lama Temple and Lamaism in Bayin Mat]". Monumenta Serica 29:

659-684.
Labb6, Paul (1909): Chez les Lamas de Siberie. Paris: Hachette.



DE GRUYTER Der mongolische Maskentanz (Tsam) — 681

Lang, Maria Katharina (2013): „The Tsam Figures in Leder's Collections - A Reunion". In: The

Mongolian Collections Retracing Hans Leder. Hrsg. von Maria-Katharina Lang und Stefan

Bauer. Wien: Austrian Academy of Sciences, 58-75.
Lessing, Ferdinand (1935): Mongolen. Hirten, Priester und Dämonen. Berlin.

Lessing, Ferdinand (1959): „Miscellanous Lamaist Notes, III. Senfkörner". Central Asiatic Journal
4.2: 143-144.

Lessing, Ferdinand (1960): Mongolian English Dictionary. Compiled by Mattai Haltod, John

Gombojab Hangin, Serge Kassatkin and Ferdinand D. Lessing. Berkeley and Los Angeles:

University of California Press.

Lopez, Donald S. Jr. (2007): „A Prayer to the Lama". In: Religions of Tibet in Practice. Abridged
Edition. Hrsg. von Donald S. Lopez, Jr. Princeton, NJ/Oxford: Princeton University Press,

282-292.
Macdonald, Ariane (1963): „Preambule ä la lecture d'un Rgya-Bod yig-chaii". Jorunal Asiatique

251: 53-159.

Majer, Robert (1992): „Observations on the Tibetan Phur-pa and the Indian KTla". The Buddhist
Forum II: 163-192.

Majer, Robert (1996): A Scripture of the Ancient Tantra Collection: The Phur-pa bcu-gnyis.
Edinburgh, Scotland: Kiscadale.

Majer, Zsuzsa (2008a): A Comparative Study of the Ceremonial Practice in Present-Day

Mongolian Monasteries. (Ph.D. thesis). Budapest: Eötvös Loränd University.
Majer, Zsuzsa (2008b): „Cam tänc hagyomänyänak felelesztese Mongöliäban". Kereknyomok.

Orientalisztikai es Buddholögiai folyöirat. Tan Kapuja Buddhista Foiskola, Budapest Tel 3:

37-62.
Majer, Zsuzsa/Teleki, Krisztina (2014): Reviving the Cam Dance Tradition in Mongolia.

(Traditional Mongolian Culture II). Budapest: Eötvös Loränd University, Department of
Inner Asian Studies (DVD).

Marko, Ana (1994): „'Cham: Ritual as Myth in a Ladakhi Gompa". In: Tantra and Popular
Religion in Tibet. Hrsg. von Geoffrey Samuel, Hamish Gregor und Elisabeth Stutchbury.
New Delhi: International Academy of Indian Culture and Aditya Prakashan, 135-153.

Monier-Williams, Sir Monier (1979): A Sanskrit-English Dictionary Etymoiogicaiiy and

Philologically Arranged with Special Reference to Cognate Indo-European Languages.
New edition, greatly enlarged and improved with the collaboration of Professor E. Leumann,

Ph.D., Professor C. Cappeller, Ph.D., and other scholars. Oxford: Clarendon Press.

Montmollin, Marceline de (1988): „Some More on the Sa ba Sa kyi cham - a Bhutanese cham on

the Conversion of the Hunter mGon po rDo rje by Mi la ras pa". In: Tibetan Studies.

Proceedings of the 4th Seminar of the International Association for Tibetan Studies Schloss
Hohenkammer - Munich 1985. Hrsg. V. Uebach und Jampa L. Panglung. München:
Kommission für zentralasiatische Studien, Bayrerische Akademie der Wissenschaften,
Vol. II, 293-300.

Mroczynski, Mikaela (2008): „Art, Ritual, and Representation: An Exploration of the Roles of
Tsam Dance in Contemporary Mongolian Culture". Independent Study Project (ISP)

Collection. Paper 57. http://digitalcollections.sit.edu/isp_collection/57. (Abgerufen am
18.03.2015)

Muzraeva, Deliash N. (1994): „'The Tale of the Moon Cuckoo, by Stag-phu-ba Blo-bzang Bstan-pa'i
Rgyal-mtshan and its Spread in Central Asia". In: Tibetan Studies. Proceedings of the 6th

Seminar of the International Association for Tibetan Studies, Fagerness 1992. Hrsg. von Per

Kvaerne. Oslo: The Institute for Comparative Research in Human Culture, Vol. 2, 580-585.



682 — Karenina Kollmar-Paulenz und Mungunchimeg Batmunkh DE GRUYTER

Narasun, S./Temürbayatur (Hrsg.) (2000): Ordos-un süm-e keyid. Qayilar: Öbör mongyol-un
soyol-un keblel-ün qoriy-a.

Nebesky-Wojkowitz, Rene de (1975): Oracles and Demons of Tibet. The Cult and Iconography of
the Tibetan Protective Deities. Graz: Akademische Druck- und Verlagsanstalt.

Nebesky-Wojkowitz, Rene de (2007): Tibetan Religious Dances. Tibetan Text and Annotated
Translation of the Chams Yig. Edited by Christoph von Furer-Haimendorf. With an Appendix
by Waiter Graf. Varanasi: Pilgrims Publishing.

Njambuu, Ch. (2002): Mongol chuvcasny tiiiich. Tüüch, ugsaatny züjn sinzilgee. Ulaanbaatar.

Otgonsuren, D. (Hrsg.) (2011): Coyijin blam-a-yin süm-e müzei. Choijin Lama Temple Museum.
Ulaanbaatar.

Oyuncimeg (2007): Mongyol sudulul-un nebterkei toli sasin surtayun. Encyclopaedia of Mongol
Studies. Kökeqota: Öbör mongyol-un arad-un keblel-ün qoriy-a.

Pegg, Carole (2001): Mongolian Music, Dance, and Oral Narrative. Performing Diverse
Identities. Seattle, WA/London: University of Washington Press.

Pozdneev, Alexej M. (1978): Religion and Ritual in Society: Lamaist Buddhism in Late 19th

Century Mongolia. Translated from Russian by Alo and Linda Raun. Bloomington, IN: The

Mongolia Society.
Prats, Ramon (1980): „Some preliminary considerations arising from the biographical study of

the early gter ston". In: Tibetan Studies in Honour of Hugh Richardson. Proceedings of the

International Seminar on Tibetan Studies Oxford 1979. Hrsg. von Michael Aris und Aung
San Suu Kyi. New Delhi: Vikas Publishing House PVT LTD, 256-260.

Rhie, Marylin M./Thurman, Robert A.F. (Hrsg.) (1996): Weisheit und Liebe. 1000 Jahre Kunst des

tibetischen Buddhismus. Köln: DuMont.

Richardson, Hugh (1993): Ceremonies of the Lhasa Year. London: Serindia Publications.
Rintchen, Bjamba (1958): „Schamanistische Geister der Gebirge: Dörben ayula-yin ejed in

Urgaer Pantomimen". Acta Ethnographica Academiae Scientiarium Hungaricae 6:

444-448.
Rigzin, Tsepak (1986): Nang don rig pa'i ming tshig bod dbyin shan sbyar. Tibetan-

English Dictionary of Buddhist Terminology. Dharamsala: Library of Tibetan Works and

Archives.

Roerich, G.N. (1942): „The Epic of King Kesar of Ling". Journal of the Royal Asiatic Society of
Bengal VIII.7: 277-311.

Sastina, N.P. (1935): „Religioznaja misterija 'Cam' v monastyre Dzun-khure". Sovremennaja
Mongolija 1: 92-113.

Schäfer, Ernst (1988): Das Fest der Weißen Schleier. Begegnungen mit Menschen, Mönchen und

Magiern in Tibet. Durach: Windpferd Verlagsgesellschaft mbH.

Scheidegger, Daniel A. (1988): Tibetan Ritual Music. A General Survey with Sepcial Reference to

the Mindroling Tradition. Rikon: Tibet-lnstitut.
Schlieter, Jens (2008): „Die .Befreiung des Bösen' in ritueller Wiederholung: Zur Symbolik

tibetischer Maskentänze ('cham)". In: Riten, Gesten, Zeremonien. Gesellschaftliche

Symbolik in Mittelalter und Früher Neuzeit. Hrsg. von Edgar Bierende, Sven Bretfeld und

Klaus Oschema. Berlin/New York: Walter de Gruyter, 167-193.
Schmidt, Isaac Jakob (1925 [1839]): Die Taten Bogda Cesser Chan's des Vertilgers der Wurzel

der zehn Uebel in den zehn Gegenden. Aus dem Mongolischen uebersetzt von I.J. Schmidt.

Zuerst erschienen Petersburg und Leipzig 1839. Berlin: Auriga Verlag.

Schrempf, Mona (1994): „Tibetan Ritual Dances and the Transformation of Space". The Tibet

Journal 19.2: 95-120.



DE GRUYTER Der mongolische Maskentanz (Tsam) — 683

Schrempf, Mona (1997): „From „Devil Dance" to „World Healing": Some Representations,

Perspectives and Innovations of Contemporary Tibetan Ritual Dances". In: Tibetan Culture

in the Diaspora. Papers Presented at a Panel of the 7th Seminar of the International
Association for Tibetan Studies, Graz 1995. Hrsg. von Frank J. Korom. Wien: Verlag der
Österreichischen Akademie der Wissenschaften, 91-102.

Schubert, Johannes (1971): Paralipomena Mongolica. Wissenschaftliche Notizen über Land,

Leute und Lebensweise in der Mongolischen Volksrepublik. Berlin: Akademie-Verlag.

Smith, E. Gene (2001): „The Life of Gtsangsmyon Heruka". In -.Among Tibetan Texts. History and

Literature of the Himalayan Plateau. £ Gene Smith. Hrsg. von Kurtis R. Schaeffer. Boston,
MA: Wisdom Publications, 59-79.

Snellgrove, David L. (1980 [1959]): The Hevajra Tantra. A Critical Study. Part I: Introduction and

Translation. Part II: Sanskrit and Tibetan Texts. London: Oxford University Press.

Stein, Rolf A. (1957): ,,Le linga des danses masquees lamaTques et la theorie des times". In:

Liebenthal Festschrift. Hrsg. von Kshitis Roy. Santiniketan: Visvabharati, 200-234.
Syrtypova, Surun-Khanda (2003): Kul't bogini-khranitel'nitsy baidan Ikhamo v tibetskom

buddizme. (Mif ritual, pis'mennye istochniki). Moskva: Izdatel'skaja firma „Vostochnaja
literatura" RAN.

Teleki, Krisztina (2011): „Sources, History, and Remnants of the Mongolian Monastic Capital

City". Asiatische Studien/Etudes Asiatiques LXV.3: 735-765.
Teleki, Krisztina (2013): „The KhUree-Tsam and its Relation with the Tsam Figures of the Leder

Collections". In: The Mongolian Collections Retracing Hans Leder. Hrsg. von Maria-

Katharina Lang und Stefan Bauer. Wien: Austrian Academy of Sciences, 76-83.
Teleki, Krisztina/Ernst, Richard R. (2013): „Analysis of a Unique Painting Presenting

Gandanthegchenlin Monastery in Ulaanbaatar around 1850". Zentralasiatische Studien 42:

161-180.

Tethong, Raktra (1979): „Conversations on Tibetan Musical Traditions". Asian Music 10.2: 5-22.
Thingo, Tsering Tashi (1982): „Masken und Kulttanz in Tibet". In: Der Weg zum Dach der Welt.

Hrsg. von Claudius C. Müller und Walter Raunig. Innsbruck: Pinguin-Verlag, 354-360.
Tsangnyön Heruka (2010): The Life ofMilarepa. Translated byAndrew Quintman. Introduction by

Donald S. Lopez )r. London: Penguin Books.

Tsultem, N. (1989): Mongolian Sculpture. Ulaanbaatar: State Publishing House.

Uranchimeg, Dorjsuren (2006): KulturTourismus ~ MarketingKonzept für die Mongolei. Modell

für den deutschen Reisemarkt. Dissertation zur Erlangung des Grades einer Doktorin der

Philosophie (Dr. phil) an der Pädagogischen Hochschule Ludwigsburg.
Vietze, Hans-Peter (1978): Lehrbuch der mongolischen Sprache. Leipzig: VEB Verlag Enzyklopädie.

Wayman, Alex (1977): Yoga of the Guhyasamäjatantra. The Arcane Lore of Forty Verses.

A Buddhist Tantra Commentary. Delhi/Varanasi/Patna: Motilal Banarsidass.

Willson, Martin/Brauen, M. (Hrsg.) (2000): Deities of Tibetan Buddhism. The Zürich Paintings of
the Icons Worthwhile to See (Bris sku mthoh ba don Idan). Boston, MA: Wisdom
Publications.




	Der mongolische Maskentanz (Tsam) in Vergangenheit und Gegenwart

