**Zeitschrift:** Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =

Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

**Herausgeber:** Schweizerische Asiengesellschaft

**Band:** 69 (2015)

**Heft:** 3-4

Artikel: Der mongolische Maskentanz (Tsam) in Vergangenheit und Gegenwart

Autor: Kollmar-Paulenz, Karénina / Batmunkh, Mungunchimeg

**DOI:** https://doi.org/10.5169/seals-696813

#### Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

#### **Conditions d'utilisation**

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

#### Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

**Download PDF:** 14.12.2025

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

# Karénina Kollmar-Paulenz\* und Mungunchimeg Batmunkh

# Der mongolische Maskentanz (Tsam) in Vergangenheit und Gegenwart

DOI 10.1515/asia-2015-1004

**Abstract:** Since the early 2000s the Mongolian Buddhist masked ritual dance, in the Khalkh-Mongolian language called *Tsam*, has been re-introduced to the Mongolian religious field. Nowadays a couple of Buddhist monasteries in Mongolia perform the *Tsam* once a year. This paper examines the Mongolian masked dance in its historical and contemporary aspects, with a special focus on the *Khüree Tsam*. It provides an overview of the Tibetan history of the masked ritual dance and its historical Mongolian developments, as well as an ethnographic study of the 2009 performance of the *Khüree Tsam* in Dashchoilin monastery of Ulaanbaatar. Whereas the historical part of this paper draws on Tibetan and Mongolian dance manuals and chronicles, the ethnographic part is methodologically based on participant observation, expert and semi-structured interviews. Finally, the paper discusses the changes and adaptations the *Khüree Tsam* underwent within and outside the monastic context in today's Mongolia.

Keywords: Mongolia, revival of Mongolian Buddhism, Tsam dance, Ritual

# 1 Einleitung<sup>1</sup>

Im Jahr 1750 verfasste der 3. Mergen Gegen Lubsangdambijalsan (1717–1766)<sup>2</sup> ein "Offizielles Handbuch, das die Abläufe und Kategorien des

<sup>1</sup> Das Tibetische wird nach Wylie transliteriert, die Transkription der uiguro-mongolischen Schriftsprache ist an de Rachewiltz 1996 angelehnt, mit der Ausnahme des j, das ohne Haček geschrieben wird. Das moderne Khalkha-Mongolische wird nach Vietze 1978 transliteriert. Gängige Schreibweisen bekannter Namen und Begriffe wurden allerdings beibehalten. Das trifft besonders auf das Schlüsselwort *Tsam* zu, das in der Transliteration von Vietze *Cam* geschrieben wird. Sanskrit wird nach den international gültigen Regeln transliteriert.

**<sup>2</sup>** Atwood 2004: 346–347, gibt eine Kurzbiographie dieses bedeutenden mongolischen Gelehrten, der mit seinem einzigartigen Projekt, eine mongolischsprachige buddhistische

<sup>\*</sup>Corresponding author: Karénina Kollmar-Paulenz, Institut für Religionswissenschaft, Universität Bern, Lerchenweg 36, 3000 Bern 9, E-mail: karenina.kollmar-paulenz@relwi.unibe.ch

'Čam<sup>3</sup> des Mergen-Klosters untersucht, genannt ,Rosenkranz aus Diamanten'".<sup>4</sup> Es ist das wohl erste mongolische Manual für den Tsam<sup>5</sup>-Tanz, den rituellen Maskentanz, der damals in Tibet und den Himalaya-Regionen grosse Popularität genoss. Dieser Maskentanz, der seit circa einem Jahrtausend in Tibet in allen buddhistischen Schulen und in der Bon-Religion verbreitet ist,6 und in dessen Zentrum der Kult der Dharmapālas, der buddhistischen "Beschützer der Lehre", steht, stellt ein Ritual zur Bannung und Zerstörung übelwollender Kräfte dar.<sup>7</sup> In dieser Funktion kommt dem tibetischen und mongolischen rituellen Maskentanz mehr der Charakter eines "Mysterienspiels"<sup>8</sup> zu. Allerdings darf er nicht auf diese Funktion verkürzt werden. Der rituelle Maskentanz dient auch einer Reihe weiterer Zwecke, wie z.B. der Vermittlung von Segen für die monastische Gemeinschaft und die Laien-Zuschauer während des öffentlichen Teils des Tanzes, der Verdienstansammlung, und ganz allgemein der religiösen Belehrung der Laien-Zuschauer.9 Der 'Chams wird in den tibetischen Regionen zumeist nur wenige Male pro Jahr aufgeführt, zu bestimmten Festtagen. 10 Während die tibetische Tradition seine Einführung dem im 8. Jahrhundert wirkenden Kulturheros Padmasambhava zuschreibt, lässt sich der 'Chams historisch bis mindestens zum 14. Jahrhundert zurückverfolgen. So finden sich

Liturgie zu schaffen, weit über das Mergen Kloster und Umgebung hinaus in der ganzen Mongolei Berühmtheit erlangt hat. Humphrey/Ujeed (2013) haben unlängst dem Kloster und seinem berühmtesten Gelehrten eine umfassende Monographie gewidmet.

<sup>3</sup> Im Werk des Mergen gegen 'Čam geschrieben, sonst meistens Čam. Die uiguro-mongolische und heutige innermongolische Schreibweise lautet 'Čam/Čam. Im Folgenden wird für das Mongolische einheitlich die Schreibvariante Tsam gegeben. Auf die im innermongolischen Kontext abweichende Schreibweise wird in den Fussnoten hingewiesen.

<sup>4</sup> Mergen süm-e-yin 'čam-un üy-e jerge-yin kerkejü [!] bayičaqu temdeg bičig almas erke [!] kemekü orosiba, enthalten in den gSung 'bum des 3. Mergen Gegen (Lubsangdambijalsan 2006, V). Heissig 1954: 153 nennt einen etwas abweichenden Titel: Mergen süme-yin gcam-un üye jerge-yi kerkijü bayičayaqu tedmeg [!] bičig almas erke [!]. Für erke lies erike, s. auch Erdeni 1997: 12 und Anm. 1, 21.

<sup>5</sup> Mong. tsam leitet sich aus dem tibetischen Wort 'cham/'chams ab, "Tanz". Im Tibetischen werden sowohl die Varianten 'Cham als auch 'Chams verwendet. Wir haben uns in Anlehnung an das Manual des 5. Dalai Lama, das wir in dieser Studie benutzt haben, für die Schreibvariante 'Chams entschieden.

<sup>6</sup> Zum 'Chams in der Bon-Tradition s. Karmay 1983 und Schrempf 1997.

<sup>7</sup> Ein Ritual zur "Bezwingung der Hindernisse und Feinde der Lehre" (Oyunčimeg 2007: 625).

<sup>8</sup> Schlieter 2008: 170. Schlieter bietet die bisher einzige gründliche religionswissenschaftliche Analyse des 'Chams.

<sup>9</sup> Darüber hinaus kommt dem rituellen Maskentanz auch eine identitätsstiftende Funktion für die soziale Gemeinschaft zu.

<sup>10</sup> Je nach tibetisch-buddhistischer Schultradition variieren die Anlässe und Daten, vgl. Nebesky-Wojkowitz 2007: 11-64.

allein in den Gesammelten Werken (tib. gSung 'bum) des Gelehrten Bu ston (1290–1364) fünf Werke zu religiösen Tänzen. 11 Es ist aber anzunehmen, dass die Ursprünge des 'Chams wesentlich weiter zurückreichen. So führt schon dPa' bo gtsug lag 'phreng ba in seiner Chronik mKhas pa'i dga' ston aus dem Jahr 1565 die Abspaltung der Sa skya pa von den rNying ma pa im 11. Jahrhundert auf eine Kontroverse über die öffentliche Vorführung des 'Chams "auf dem Marktplatz" zurück.12

Zu Beginn und auf den letzten Folios des wohl bekanntesten tibetisch-sprachigen 'Chams-Manuals, das vom 5. Dalai Lama im Jahr 1647 begonnen wurde<sup>13</sup> und den Titel "Der göttliche Musik-Tanz, die Besonderheiten des 'Chams des glorreichen Samantabhadra"<sup>14</sup> trägt, wird die Überlieferungsgeschichte des 'Chams skizziert. Der 5. Dalai Lama führt den Maskentanz zum einen auf die so genannten "Alten Mantras" (tib. gsang sngags mying ma) zurück, also jene Tradition, die mit dem tantrischen Meister aus dem Swat-Tal, Padmasambhava, im 8. Jahrhundert ihren Anfang genommen hat. Für die rNying ma pa nennt er eine Anzahl unterschiedlicher 'Chams-Tänze, die auf eine schon frühe Ausdifferenzierung des Maskentanzes hinweisen. 15 In Bezug auf die Einführung des 'Chams bei den dGe lugs pa<sup>16</sup> wird oft auf die enge Beziehung zwischen dem 5. Dalai Lama und wichtigen Exponenten der rNying ma pa verwiesen. <sup>17</sup> So soll der 5. Dalai Lama mit dem Begründer des wichtigsten rNying ma pa-Klosters sMin grol gling, dem gter ston<sup>18</sup> 'Gyur med rdo rje (1646-1714), eine Lehrer-Schüler-Beziehung gepflegt haben. 19 'Gyur med rdo rje hat der Tradition nach die gter ma-Texte des Ritualzyklus des "Herrn des Tanzes" (tib. gar dbang)

<sup>11</sup> Bu ston rin chen grub (o.J.): Dus 'khor lha mo bcu gnyis kyi mchod gar; bDe mchog gi gnyer spyod rig ma bcu drug mchod pa'i gar dpe; bKa' bsgo bzhi'i gar dpe la; gSang ba yum bzhi'i mchod gar; Zhang zhung mang nas brgyud pa'i rig ma bcu drug gi mchog gar.

**<sup>12</sup>** Ellingson 1979: 167.

<sup>13</sup> dPa' bo gtsug lag phreng ba 1986, see Ellingson 1979: 167.

<sup>14</sup> Tib. dPal kun tu bzang po'i 'chams kyi brjed byang lha'i rol gar bzhugs so.

<sup>15</sup> Ngag dbang blo bzang rgya mtsho: Fol. 39r4-6, vgl. Nebesky-Wojkowitz 2007: 241.

<sup>16</sup> Ellingson 1979: 168 hält fest, dass die dGe lugs pa schon 1578 "had a long tradition of ritual dance practice". Er beruft sich auf Tsong kha pa, der die Aufführung von Ritualtänzen in Klosterhöfen gefördert haben soll, nennt aber leider keine Quelle für seine Angabe.

<sup>17</sup> So z. B. Kohn 2001: 49-51.

<sup>18</sup> Zu den "Schatzentdeckern" und der tibetischen literarischen Gattung der gter ma, der "Schatztexte", die vor allem bei den rNying ma pa verbreitet sind, s. Prats 1980: 256–261, und Gyatso 1996: 147-169.

<sup>19</sup> Kohn 2001: 56 erwähnt sogar das Gerücht (mündliche Mitteilung von Matthew Kapstein, s. Kohn 2001: 289, Anm. 11), dass 'Gyur med rdo rje als "ghost writer" des 'Chams yig des 5. Dalai Lama fungiert habe.

entdeckt,<sup>20</sup> der sich in sMin grol gling und später im Rong phu-Kloster in der Ding ri-Region zu einer wichtigen Ritualtradition entwickelt hat. Der Tanz bildet heute einen Teil des *Mani Rimdu-*Festes in der Solu-Khumbu-Region von Nepal.<sup>21</sup> Der 5. Dalai Lama selbst erwähnt in seiner Autobiographie Spiel der Illusionen (tib. 'Khrul ba'i rol rtsed), dass am Ende des 12. Monats des Jahres 1629 der "religiöse Tanz" das erste Mal in Lhasa etabliert wurde.<sup>22</sup>

Zum anderen geht der 'Chams des Vajrakīla (tib. rdo rje phur pa) in der Tradition der "neuen Mantras" (tib. gsang sngags gsar ma) auf den "allwissenden Bu ston"<sup>23</sup> zurück. Weitere Sa skya pa-Meister haben verschiedene Stile dieses 'Chams entwickelt. In seiner Autobiographie nennt der 5. Dalai Lama insbesondere den 'Chams-Tanz in der Tradition des Kun bzang rtse pa.24 Die verschiedenen tibetischen 'Chams-Traditionen wurden mündlich weitergegeben und schliesslich von dem Sa skya pa Lama Shes rab snang ba zusammengeführt und niedergeschrieben. Schriftlich fixierte 'Chams yig, "'Chams-Manuale", zirkulieren jedoch nicht, wie schon Nebesky-Wojkowitz festhielt,<sup>25</sup> wie andere religiöse Texte. Die Druckstöcke sind gewöhnlich versiegelt und die Werke dürfen nur mit Erlaubnis des betreffenden Klosters gedruckt werden.<sup>26</sup> Die Geheimhaltung der 'Chams yig bestätigt die Charakterisierung des 'Chams als ein Mysterienspiel. Der ethnographisch wohl am besten dokumentierte 'Chams ist der jährlich am 29. Tag des zwölften tibetischen Monats aufgeführte rTse dgu gtor im zum Potala gehörenden rTse rnam rgyal-Kloster in Lhasa.<sup>27</sup> Dieser dGe lugs pa-'Chams wurde unter dem Namen Dam can chos rgyal

<sup>20</sup> Kohn 2001: 49 und 287, Anm. 1. 'Gyur med rdo rje hat die gter ma-Texte allerdings erst im Jahr 1680 zutage gefördert, während der 5. Dalai Lama seine Abhandlung über den 'Chams schon 1647 begonnen hatte. Die Aussage, "The fifth Dalai Lama became one of the main exponents of the Mindroling Dance traditions" (Kohn 2001: 49), ist daher von der Chronologie der Ereignisse her zumindest problematisch. Er hat wohl eher den Weg für eine positive Rezeption dieser rNying ma pa-Version des 'Chams bei den dGe lugs pa geebnet.

<sup>21</sup> Kohn 2001.

<sup>22</sup> Ngag dbang blo bzang rgya mtsho 1989: 198; Karmay 2014: 151.

<sup>23</sup> Ngag dbang blo bzang rgya mtsho: Fol. 1r5.

<sup>24</sup> Ngag dbang blo bzang rgya mtsho 1989: 242, Karmay 2014: 184.

<sup>25</sup> Nebesky-Wojkowitz 1975: 402, Anm. 5.

<sup>26</sup> Dies wird heute allerdings weniger beachtet. So hat der 'Chams-Meister des Königshauses von Bhutan, Ngag 'phel, eine ausführliche Studie des bhutanesischen 'Chams publiziert, s. 'Cham dpon Ngag 'phel 1976.

<sup>27</sup> Nebesky-Wojkowitz 2007: 43, Anm. 84, zählt die ethnographischen Berichte auf, die diesen 'Chams beschreiben. Zu diesen ist noch Richardson 1993: 116-123, hinzuzufügen. Die dort publizierten Fotographien wurden allerdings nicht von Richardson aufgenommen, sondern stammen von Charles Bell, Heinrich Harrer und Frederick Spencer Chapman, s. Richardson 1993: 6.

gyi 'chams, "'Chams der eidgebundenen Dharmarājas" auch in anderen dGe lugs pa-Klöstern aufgeführt.<sup>28</sup> Einer der frühesten ethnographischen Berichte über den Maskentanz stammt aus der Mongolei: Der russische Mongolist Aleksej Pozdneev beobachtete im Jahr 1877 eine Tsam-Aufführung im Kloster Erdeni Zuu.<sup>29</sup>

In bKra shis lhun po, dem Sitz des Panchen Lama, wurden zwei verschiedene 'Chams aufgeführt. Am 29. Tag des 12. Monats, also im Rahmen der Neujahrs-Feierlichkeiten, wurde seit der Zeit des 5. Dalai Lama der Dam can chos rgyal kyi 'chams aufgeführt. Im 8. Monat, am dritten oder vierten Tag, je nach astrologischer Berechnung, wurde im Palast des Panchen Lama ein zweitägiger 'Chams abgehalten.30 In einer mongolischen Tradition wird dieser 'Chams als der älteste dGe lugs pa-' Chams angesehen, 31 was jedoch der Darstellung des 5. Dalai Lama in seinem 'Chams yig widerspricht.

In den tibetischen Regionen des Himalaya-Raums spielen 'Chams-Aufführungen heute noch eine wichtige Rolle im rituellen Jahresablauf. Die meisten (auch die kleinen) tibetischen Klöster führen zu unterschiedlichen Gelegenheiten einen 'Chams auf, am häufigsten im Rahmen der Lo gsar ("Neujahr")-Feierlichkeiten.<sup>32</sup>

Obwohl die Sa skya pa, die eine prominente Rolle für die Verbreitung des populären Vajrakīla-'Chams in Tibet gespielt haben, im 13. und 14. Jahrhundert die wohl wichtigsten Exponenten des tibetischen Buddhismus bei den Mongolen waren, besitzen wir keine Zeugnisse, die auf eine Verbreitung des tibetischen 'Chams bei den Mongolen in der Periode des mongolischen Weltreiches und der anschliessenden Yuan-Dynastie schliessen lassen. Auch für das 16. und 17. Jahrhundert gibt es keine direkte literarische oder ikonographische Evidenz für die Aufführung von Tsam-Tänzen in den mongolischen Regionen. Allerdings war der tibetische 'Chams den Mongolen wohl bekannt. So erwähnt der 5. Dalai Lama in seiner Autobiographie für das Jahr 1636, dass mongolische Truppen einer 'Chams-Aufführung der Sa skya pa beiwohnten. 33 Die ersten Hinweise auf eine eigenständige mongolische Tradition des Maskentanzes liefert jedoch erst das schon erwähnte Werk des 3. Mergen Gegen aus dem Jahr 1750.34 Ein Zeitgenosse des 3. Mergen Gegen, der in tibetischer Sprache schreibende

<sup>28</sup> Nebesky-Wojkowitz 2007: 43.

**<sup>29</sup>** Pozdneev 1978: 506–521.

<sup>30</sup> Nebesky-Wojkowitz 2007: 48.

<sup>31</sup> Forman/Rintschen 1967: 62.

<sup>32</sup> Nebesky-Wojkowitz 2007: 66.

<sup>33</sup> Ngag dbang blo bzang rgya mtsho 1989: 162, Karmay 2014: 125.

<sup>34</sup> Njambuu 2002 (laut Majer/Teleki 2014: 15) sowie Gangaa 2003: 18 erwähnen eine erste Tsam-Aufführung 1723 im Gebiet der Oyirad. Sie nennen allerdings keine Quelle für diese Angabe.

oiratmongolische Gelehrte Sum pa mkhan po Yes shes dpal 'byor (1704–1788), verfasste ebenfalls ein Werk über buddhistische Ritualtänze.<sup>35</sup>

Inzwischen gibt es eine Reihe von Einzelstudien zu regionalen Traditionen des tibetischen Maskentanzes und mehrere populärwissenschaftliche Darstellungen. Trotzdem stellt die aus dem Jahr 1976 stammende, postum publizierte Studie von René de Nebesky-Wojkowitz, die eine vollständige englische Übersetzung des Handbuchs des 5. Dalai Lama enthält, immer noch die ausführlichste Arbeit zum tibetischen 'Chams dar. Verglichen mit dem tibetischen 'Chams ist der mongolische Tsam hingegen erst in Ansätzen erforscht. Eine der wenigen ausführlichen Beschreibungen des mongolischen Tsam stammt aus dem Jahr 1967 von Werner Forman und Bjamba Rintschen.<sup>36</sup> Unter kunsthistorischen Aspekten haben die Tsam-Masken und Tanzfiguren in den letzten Jahren einige Aufmerksamkeit auf sich gezogen,<sup>37</sup> und kürzlich sind ethnographische Archivdokumente, die uns wichtige Informationen über die Tsam-Aufführungen im 19. und frühen 20. Jahrhundert in der Mongolei liefern, publiziert worden.<sup>38</sup> Der mongolische Tibetologe Chürelbaatar hat eine Reihe von grundlegenden allgemeinen Studien zum Tsam vorgelegt,<sup>39</sup> und Ayako Kimura hat ihre Dissertation zum Khüree-Tsam verfasst. 40 Des Weiteren hat D. Gangaa eine kleine Broschüre über den Khüree-Tsam veröffentlicht. 41 In allgemeinen Darstellungen zu den mongolischen Künsten finden sich ebenfalls kleinere Beiträge zum Tsam, die jedoch lediglich den bekannten Wissensstand wiederholen. 42 Eine systematische Darstellung der Geschichte des mongolischen Tsam steht noch immer aus.

Eine solche systematische Darstellung kann auch die vorliegende Studie nicht leisten. Sie möchte vielmehr zum einen einen Überblick über die Geschichte des mongolischen *Tsam* und einige seiner wichtigsten Varianten geben. Ein besonderes Gewicht wird dabei auf den Khüree-Tsam und seine Aufführungspraxis vor 1937 gelegt. Zum anderen möchte die Studie auf der Grundlage einer im Jahr 2009 im Dashchoilin<sup>43</sup>-Kloster von Ulaanbaatar

<sup>35</sup> Bardaleeva 2008: 363. Zu Sum pa mkhan po s. auch de Jong 1967 und Erdenibayar 2007.

<sup>36</sup> Forman/Rintschen 1967.

<sup>37</sup> Lang 2013; Teleki 2013.

<sup>38</sup> Baasansürén 2011; Bareja-Starzynska 2012.

<sup>39</sup> Chürelbaatar 1996 und 2002.

**<sup>40</sup>** Kimura 1997.

<sup>41</sup> Gangaa 2003.

<sup>42</sup> Heissig 1989; Berger 1995; Pegg 2001.

<sup>43</sup> Aus dem tibetischen bkra shis chos gling.

durchgeführten Feldstudie einen Einblick in die Revitalisierung des Tsam in der post-sozialistischen Mongolei eröffnen.44 Während die Tradition der Tsam-Aufführungen in den innermongolischen Regionen während der Kulturrevolution unterbrochen war, später aber wieder aufgenommen wurde, 45 wurde der Khüree-Tsam in der Mongolischen Volksrepublik 1937 das letzte Mal aufgeführt. Erst in den 2000er Jahren wurde er in der post-sozialistischen Mongolei wieder belebt. Seit 2003 wird der *Khüree-Tsam* wieder einmal jährlich im Kloster Dashchoilin in Ulaanbaatar aufgeführt. ehemals kaiserlichen Auch im Amarbayasgalant ist der Tsam-Tanz wiederbelebt worden.46 Darüber hinaus sind einzelne Sequenzen des Tsam in die mongolischen traditionellen Tänze integriert worden, die vom staatlichen "Ensemble für Volkslied und Tanz" für Touristen im Nationaltheater in Ulaanbaatar aufgeführt werden. Zudem haben auch professionelle Tanzensembles wie Tumen Ekh einige Tsam-Sequenzen in ihr Repertoire aufgenommen. Wie in den Himalayaregionen, insbesondere in Ladakh, 47 ist der Tsam heute in der Mongolei zu einer Touristenattraktion geworden. Die Aufgabe, sein Publikum zu unterhalten, ist jedoch nicht ausschliesslich eine Entwicklung des späten 20. und des 21. Jahrhunderts, sondern kam, wie noch zu zeigen sein wird, auch in früheren Jahrhunderten diesem rituellen Maskentanz zu.

<sup>44</sup> Eine ausführliche Dokumentation des Tsam in der Mongolei nach 1990 hat die ungarische Mongolistin Zsuzsa Majer in ihrer Dissertation vorgelegt (Majer 2008a). Ebenfalls behandelt ein 2008 erschienener Aufsatz die Tsam-Aufführung des Dashchoilin-Klosters (Majer 2008b). Auf einer 2014 erschienenen DVD haben Majer/Teleki zudem eine sorgfältige Dokumentation dieses Tsam erstellt, mit einer Fülle von Bildmaterial und Filmsequenzen sowie einem ausführlichen Begleittext (Majer/Teleki 2014).

<sup>45</sup> Heute werden Čam-Tänze in den Klöstern Yeke juu, Širegetü juu, Mergen süme, Üüsin juu und im Čayan diyanči-yin keyid abgehalten, s. Charleux 2006: 114, Anm. 83.

<sup>46</sup> Im Dashchoinkhorlin-Kloster im Bulgan Aimag wird der Tsam ebenfalls seit dem Jahr 2001 wieder aufgeführt (Majer/Teleki 2014: 59-63). Majer/Teleki (2014: 65) zufolge werden die Mönche von Dashchoilin, Dashchoinkhorlin und Amarbayasgalant zuweilen in andere mongolische Klöster eingeladen, den Tsam aufzuführen. Ob dies noch auf Amarbayasgalant zutrifft, ist nicht bekannt. Aufgrund der auch in der Mongolei zunehmenden Schärfe in der Kontroverse um die Schutzgottheit Dorje shugden (rDo rje shugs ldan) unterhält das Dashchoilin-Kloster zurzeit keine Beziehungen mehr zu Amarbayasgalant, das das wohl wichtigste mongolische Zentrum der Shugden-Verehrung darstellt. Zur Shugden-Kontroverse s. Dreyfus 1999 und Kollmar-Paulenz 2009.

<sup>47</sup> In Ladakh wurde 1995 das erste Mal ein einstündiger 'Chams während des "Ladakh Festival", eines Folklore Festivals für Touristen, aufgeführt; zu der anschliessenden Kontroverse s. Schrempf 1997: 99.

# 2 Zur Geschichte des mongolischen Tsam

Entgegen der bisher in der Forschung geäusserten Ansicht, der Tsam habe die Mongolei erst im frühen 18. Jahrhundert erreicht, 48 vertreten wir die These, dass den Mongolen 'Chams-Tänze seit mindestens dem 17. Jahrhundert bekannt waren. Zwei Argumente sprechen für diese These: Zuerst muss festgehalten werden, dass in der tibetisch-buddhistischen Missionierung der mongolischen Regionen im späten 16. Jahrhundert die dGe lugs pa zwar die Führungsrolle einnahmen, andere buddhistische Schultraditionen, so die Sa skya pa, die rNying ma pa und die bKa' brgyud pa, aber ebenfalls an der Revitalisierung des tibetischen Buddhismus in der Mongolei aktiv beteiligt waren. Dies ist in den mongolischen zeitgenössischen Quellen gut belegt. So berichtet schon die von einem anonymen Autor um das Jahr 1607 abgefasste Biographie des Altan Qayan der Tümed-Mongolen, 49 dass der sTag lung chos rje, ein hochrangiger Lama der sTag lung bKa' brgyud pa, anlässlich des mongolischen Neujahrs das sMon lam-Fest<sup>50</sup> leitete, an dem "gelb- und rotbemützte Mönchsgemeinschaften",<sup>51</sup> d. h. dGe lugs pa und Angehörige der anderen Schultraditionen, teilnahmen. Weitere Indizien deuten darauf hin, dass in den ersten Jahrzehnten die Mönche der verschiedenen Schultraditionen die buddhistische Missionierung der Mongolen gemeinsam betrieben. So war einer der wichtigsten Würdenträger der dGe lugs pa, der Mayidari Qutuytu dGe 'dun dpal bzang rgya mtsho (1592–1635), von Haus aus ein rNying ma pa. Die Fresken in dem ihm gewidmeten Tempel, dem Mayidari-yin süme, circa 70 Kilometer westlich von Hohhot (heute VR China) gelegen, zeigen ihn mit einem Bart, roter Robe und Hut und umgeben von Dharmapālas, die tantrischen Zyklen der rNying ma pa angehören.<sup>52</sup> Das von Abadai Qayan der Khalkha<sup>53</sup> in der Nähe der alten mongolischen Hauptstadt Karakorum gegründete Kloster Erdeni Zuu wurde von Sa skya pa-Mönchen konsekriert und stand bis zum späten 18. Jahrhundert unter der Patronage der Sa skya pa. Noch 1776 entsandte der 2. lČang skya Qutuytu Rol pa'i rdo rje (1717–1786) eine Gruppe von Mönchen

<sup>48</sup> Vgl. z. B. Pegg 2001: 155; Baasansüren 2011: Lang 2013: 61; Bareja-Starzynska 2012: 152, gibt als gesichertes Datum das Jahr 1786, die erste Tsam-Aufführung in Erdeni Zuu.

<sup>49</sup> Anonymus 1607. Zu diesem Werk s. Kollmar-Paulenz 2001.

<sup>50</sup> Mong. yeke irüger, tib. smon lam chen mo. Das Fest wurde von Tsong kha pa im Jahr 1409 eingeführt, über die Einführung berichtet ausführlich Sum pa mkhan po 2005: 231–232.

**<sup>51</sup>** Anonymus 1607: Fol. 46v18–47r5.

<sup>52</sup> Charleux 2002: 208, und Charleux 2014: 51-52.

<sup>53</sup> Er wurde vom 3. Dalai Lama als Emanation des Bodhisattvas Vajrapani erkannt und erhielt von ihm den Titel Včirai Qayan, s. Anonymus 1607: Fol. 43v3-6.

aus Erdeni Zuu in das Mutterkloster bKra shis lhun po in Westzentraltibet, den Sitz des Panchen Lama, um Sa skya pa-Texte einzuholen.<sup>54</sup> Auch die Übersetzungsgeschichte des tibetischen bKa' 'gyur in die mongolische Sprache ist geprägt von einem Amalgam von Übersetzern, die unterschiedlichen tibetisch-buddhistischen Schultraditionen angehörten. Dies können wir aus den Kolophonen ersehen.<sup>55</sup> Da sowohl bei den rNying ma pa als auch bei den Sa skya pa der 'Chams eine lange Tradition hatte, wäre es erstaunlich, wenn die Vertreter dieser beiden Schultraditionen ausgerechnet den 'Chams nicht bei den Mongolen bekannt gemacht hätten. Der Maskentanz eignet sich hervorragend, die Inhalte der tibetisch-buddhistischen Lehre visuell-performativ zu vermitteln, ein Ansatz, den die tibetischen Mönche gegenüber einem textbasierten philosophischen Ansatz stets bevorzugten.<sup>56</sup>

Zweitens ist belegt, dass die grossen rituellen Feste, die sowohl in Tibet als auch in der Mongolei oft von einem 'Chams/Tsam begleitet wurden, 57 wie die sMon lam-Feierlichkeiten oder das Mayidari-Fest, schon sehr früh, Ende des 16. und zu Beginn des 17. Jahrhunderts, in der Mongolei eingeführt wurden.<sup>58</sup> An diesen Festen nahmen Mönche der verschiedenen tibetisch-buddhistischen Schulen teil. Darüber hinaus ist, wie zuvor schon erwähnt, bekannt, dass Mongolen, die sich in Tibet aufhielten, tibetische 'Chams-Aufführungen sahen. Es gibt daher keinen Grund anzunehmen, der tibetische 'Chams sei in der Mongolei des späten 16. und des 17. Jahrhunderts unbekannt gewesen.

Obwohl wir also die Kenntnis des tibetischen 'Chams bei den Mongolen des 17. Jahrhunderts durchaus voraussetzen können, besitzen wir keinerlei Daten, die seine Aufführung bei den Mongolen vor dem 18. Jahrhundert belegen. Die ersten Daten stammen aus dem Mergen Kloster in der Inneren Mongolei, wo zwei verschiedene Versionen, der Mayidari-Tsam<sup>59</sup> und der Lingga-Tsam,<sup>60</sup> seit

**<sup>54</sup>** Vgl. Tsendina 1999: 38–39.

<sup>55</sup> So z. B. im Kolophon von Bd. Ka der 'Dulba (Vinaya)-Abteilung des handschriftlichen St. Petersburger Ganjur, in dem die beiden Übersetzer Ünüküi bilig-tü dai güsi und sein Lehrer Günding güsi genannt werden, zwei Persönlichkeiten der Sa skya pa. Der Kolophon enthält eine Homage an die Sa skya pa, s. Kas'janenko 1993: 183. Zur komplexen Situation der "Rot"- und "Gelbmützen" in der Mongolei s. Kollmar-Paulenz 2013: 5–15.

<sup>56</sup> Zu den tibetisch-buddhistischen Missionierungsmethoden bei den Mongolen s. Heissig 1953 und Kollmar-Paulenz 2012.

<sup>57</sup> Vgl. Nebesky-Wojkowitz 2007: 34.

<sup>58</sup> Gemäss der vom Zaya Paṇḍita verfassten Biographie des 1. Jibtsundamba Qutuytu ist das Mayidari-Fest 1657 von Zanabazar in Erdeni Zuu eingeführt worden, s. Bareja-Starzynska 2012: 152, Anm. 59.

<sup>59</sup> Für die Innere Mongolei folgen wir hier der innermongolischen Schreibweise.

<sup>60</sup> Für die Innere Mongolei korrekt Mayidari-Čam und Lingga-Čam.

der Mitte des 18. Jahrhunderts aufgeführt wurden. 61 Ihre Choreographien stammen vom 3. Mergen Gegen. Der alle zwölf Jahre in einem Hasen Jahr (mong. taulai jil) durchgeführte Lingga-Tsam prägte sogar so stark die Identität des Klosters, dass es zuweilen als "Hasen Jahr Tempel" bezeichnet wurde. 62 Nur wenig später, im Jahr 1786, wurde der *Tsam* das erste Mal im Kloster Erdeni Zuu in der Äusseren Mongolei aufgeführt. Dieses präzise Datum erfahren wir aus der Geschichte des Klosters Erdeni Zuu.<sup>63</sup> Aufgeführt wurde dieser *Tsam* nach den Regeln des rNam rgyal-Klosters (mong. namjiy-a dačang),64 des schon erwähnten, im Potala gelegenen Klosters, in dem traditionell zum Jahresende der *rTse dgu gtor* aufgeführt wurde. Der Chronik zufolge trainierte ein tibetischer Mönch aus Urga namens Biligtü Nangsu Gelüng Rabdan junge Mönche aus Erdeni Zuu als Tsam-Tänzer. 65 Die Masken, schwarzen Hüte und Attribute der Tänzer wurden von einem Chinesen, Liu Sha Yu, aus Köke gota angefertigt, während die Roben der Tänzer von mongolischen Frauen und Männern aus Seide und Brokat genäht wurden.<sup>66</sup>

Erst fünfundzwanzig Jahre später, 1811,67 wurde in Urga,68 dem Sitz des Jibtsundamba Qutuytu, der Žaqar-Tsam aufgeführt, der besser bekannt ist unter dem Namen Erlig [nom-un] gayan-Tsam. Er wird auch einfach als Khüree-Tsam, "Tsam von [Ikh] Khüree", 69 bezeichnet. Der Tanz soll von einem gelehrten Mönch aus bKra shis lhun po nach den Regeln des 'Chams-Manuals des 5. Dalai Lama unterrichtet worden sein. 1836 verfasste der damalige Abt von Yeke Küriy-e (Ikh Khüree), Agyang Lubsang Qayidub (tib. Ngag dbang blo bzang mkhas 'grub') ein weiteres Handbuch über den Tsam Tanz. 70 Der 5.

<sup>61</sup> Lubsandambijalsan 2006, Bd. 1, Text 9, zitiert nach Humphrey/Ujeed 2013: 347.

<sup>62</sup> Humphrey/Ujeed 2013: 347 und 149.

<sup>63</sup> Tsendina 1999; die relevante Passage findet sich auf Fol. 24r-25r, in der Übersetzung auf den Seiten 82-84.

<sup>64</sup> Wir stimmen mit Bareja-Starzynska 2012: 152, Anm. 63, überein, dass nicht der rNam rgyal grva tshang des 'Bras spungs-Klosters gemeint sein kann.

<sup>65</sup> Chürelbaatar 2002: 298.

<sup>66</sup> Wir folgen hier Bareja-Starzynska 2012: 152.

<sup>67</sup> Banzragč/Sajnchüü 2004: 31.

<sup>68</sup> So lautete die russische, aus dem mongolischen örgöö ("Palastzelt") abgeleitete Bezeichnung für das bis 1779 bewegliche Kloster des Jibtsundamba Qutuytu. Die Mongolen nannten das Kloster, das im 18. Jahrhundert zum Handelszentrum für chinesische und russische Kaufleute wurde, einfach Yeke Küriye, "grosses Kloster". Zur Geschichte Urgas s. Teleki 2011.

<sup>69</sup> Mong. yeke küriy-e.

<sup>70</sup> Ein weiteres, zweisprachig tibetisch-mongolisches Handbuch, das auf 123 Seiten technische Unterweisungen zur Aufführungspraxis des Khüree-Tsam enthält und im Nationalarchiv der Mongolei in Ulaanbaatar aufbewahrt wird, erwähnt Kristina Teleki (2013: 76). Dieses Handbuch haben wir nicht einsehen können.

Jibtsundamba Qutuytu (1815–1841) hatte angeblich gegen die weitere Verbreitung des Tsam opponiert, gab aber schliesslich nach, wohl vor allem auf den Wunsch hoher weltlicher und geistlicher Würdenträger hin.<sup>71</sup> Der *Tsam* von Ikh Khüree wurde seit dieser ersten Aufführung bis 1937 insgesamt 127 Mal aufgeführt. Es ist diese Version des Tsam, die nach einer mehr als sechzigjährigen Unterbrechung im Jahr 2003 in Dashchoilin wiederbelebt wurde.

Zwei Jahre früher als Agvang Lubsang Qayidub, im Jahr 1834, verfasste der bekannte mongolische Historiker Isibaldan in tibetischer Sprache ein Handbuch für den Čam des Klosters dGa' ldan bshad sgrub dar rgyas gling im Ordos-Gebiet, das auch eine Übersetzung ins Mongolische erfuhr.<sup>72</sup> Dieses und ein weiteres mongolischsprachiges Handbuch zum Čam<sup>73</sup> des ebenfalls im Ordos-Gebiet gelegenen Subury-a-yin süm-e liegen inzwischen in einer innermongolischen Ausgabe vor.74

Forscher, die seit dem 19. Jahrhundert die mongolischen Regionen bereisten, haben uns Berichte über Tsam-Aufführungen hinterlassen, die eine grosse lokale Varietät des mongolischen Tsam bezeugen.<sup>75</sup> Wie in Tibet und den Himalaya-Regionen, so haben auch in der Mongolei die Klöster ihre je eigene Version des Tsam entwickelt, in die die Territorialgottheiten der Regionen integriert wurden. Darüber hinaus haben sich auch überregionale Versionen des Tsam herausgebildet, in denen einzelne Gottheiten, aber immer mehr auch historische und mythologische Gestalten im Mittelpunkt standen. Diese Entwicklung hatte schon in den tibetischen Regionen eingesetzt, wie am 'Chams des Milarepa deutlich wird. Schon im tibetischen 'Chams wurde zudem in der Gestalt der eingeschobenen Auftritte von Spassmachern<sup>76</sup> der Unterhaltungsfaktor für das Publikum berücksichtigt. Die Grenzen zwischen religiösem Mysterienspiel, in dem die rituelle Zerstörung karmisch negativer Kräfte performativ vergegenwärtigt wird, und einer in narrativen Szenen inszenierten didaktischen – ebenfalls buddhistischen – Belehrung, erwiesen sich als zunehmend fliessend in den verschiedenen mongolischen Tsam-Versionen.

<sup>71</sup> Gangaa 2003: 18; vgl. auch Teleki 2013: 76. Rintschen schreibt die Abwehr gegen den Tsam dem 4. Jibtsundamba Qutuytu zu, s. Forman/Rintschen 1967: 67.

<sup>72</sup> Mongolischer Titel: \( \Gamma and ansadr\( \tilde{u} bdar jayiling \) keyed-\( \tilde{u}n \) \( \tilde{c}am-un \) bičig \( \tilde{s}asin-u \) sakuyulsun-i bayasqan üiledügči yayiqamsiytu čam büjig kemekü.

<sup>73</sup> Es trägt den Titel Subury-a-yin süm-e-yin čam qural-un sudur.

<sup>74</sup> Narasun/Temürbayatur 2000: 409–431; vgl. auch Chiodo 2003/2004: 296–297.

<sup>75</sup> So z. B. Labbé 1909; Pozdneev 1978: 506-521; Korostovetz 1926; Šastina 1935: 92-113; Lessing 1935: 110-136; Haslund-Christensen 1936.

<sup>76</sup> In den tibetischen 'Chams-Aufführungen sind dies die indischen Atsaras, Hva shang sowie in den osttibetischen Regionen, durch mongolischen Einfluss, der "weisse Alte".

Bevor wir den Khüree-Tsam im Detail beschreiben, sollen einige der überregionalen Versionen des mongolischen Tsam kurz vorgestellt werden. Hierbei werden sowohl die rituellen Tsam-Versionen als auch diejenigen, die narrative Elemente in das Zentrum der Aufführung rücken, berücksichtigt.

#### 2.1 Der Erdeni Zuu-Tsam

Dieser *Tsam*, der im Kloster Erdeni Zuu aufgeführt wurde, geht auf den im rNam rgyal-Kloster von Zentraltibet aufgeführten 'Chams zurück und führt damit die Tradition des dGe lugs pa "'Chams der Dharmapālas" (tib. chos rgyal gyi 'chams) weiter. Neben den ethnographischen Berichten, die wir über diesen Tsam besitzen, gibt Nebesky-Wojkowitz eine ausführliche Beschreibung des Tanzes.<sup>77</sup> Im Mittelpunkt des Erdeni Zuu-Tsam<sup>78</sup> stehen die "Beschützer der Lehre" (mong. nom-un sakiyulsun, khalkh-mong. nomyn sachiulsan, tib. chos skyong, Skt. dharmapāla). So treten in diesem Tsam Mahākāla (mong. Magagala, khalkhmong. Machgal, tib. Nag po chen po) und sechs Begleiter auf. Der Fokus auf Mahākāla, den "Grossen Schwarzen", ist nicht allein dem Sa skya-Hintergrund des vom 5. Dalai Lama rezipierten 'Chams zu verdanken, sondern auch dem Sa skya-Hintergrund des Erdeni Zuu-Klosters. Eine der frühesten mongolischen Übersetzungen eines tibetischen buddhistischen Textes vom Ende des 13. Jahrhunderts respektive dem frühen 14. Jahrhundert ist eine Hymne an die Gefährtin des Mahākāla, der besonders bei den Sa skya pa verehrt wird.<sup>79</sup> Der im Jahr 1434 vom g' Yas ru stag tshang pa dPal 'byor bzang po verfassten Chronik rGya bod yig tshang80 zufolge fertigte der berühmte nepalesische Künstler Anige für Qubilai Qayan ein Abbild dieses Dharmapālas an.<sup>81</sup> Die Statue, deren Anfertigung der Tradition nach sogar 'Phags pa bla ma selbst zugeschrieben wird,<sup>82</sup> spielte im frühen 17. Jahrhundert eine zentrale Rolle für die Herrschaftslegitimation des letzten mongolischen Grosskhans Ligdan. Nach ihrer Herstellung soll sie von 'Phags pa selbst zuerst zum Wutai shan und

<sup>77</sup> Nebesky-Wojkowtz 2007: 43–46.

<sup>78</sup> Mong. Erdeni juu-yin čam.

**<sup>79</sup>** Cerensodnom/Taube 1993: 114–120.

<sup>80</sup> Mit vollem Titel rGya bod kyi yig tshang mkhas pa dga' byed chen mo 'dzam gling gsal ba'i me long. Zu diesem Werk s. Macdonald 1963: 53-159.

**<sup>81</sup>** dPal 'byor bzang po 1979: Bd. 1, Fol. 201v3-4. Anige wird hier als *E ner dga*' wiedergegeben. Zu diesem wohl berühmtesten nepalesischen Künstler des 13. Jahrhunderts s. Jing 1994: 40–86.

<sup>82</sup> Berger 1995: 54. Berger beruft sich auf die Qing-zeitliche Chronik Da Qingchao shilu. Auf die Bedeutung des Mahākāla für Liydan Qayan und die spätere Herrschaftslegitimation der Mandschus machte zuerst Samuel Grupper aufmerksam, s. die folgende Anmerkung.

anschliessend in die mongolische Sa skya-Region, wahrscheinlich das heutige Gansu, verbracht worden sein. 83 1617 fand die Mahākāla-Statue 84 des 'Phags pa dann ihren Weg in die Čagar-Region zu Ligdan Qayan, wo sie einen neuen imperialen Kult begründen half.<sup>85</sup> So wie im frühen 17. Jahrhundert die Statue des Mahākāla die vergangene imperiale Grösse des mongolischen Weltreichs evozierte, so stellte ein Jahrhundert später Mahākāla in seiner performativen Vergegenwärtigung im *Erdeni Zuu-Tsam* die Verbindung zur historischen Bedeutung der Sa skya pa für die Buddhisierung der Mongolen dar. Dieser Tsam, der auf die höchsten Dharmapālas der 'Jig rten las 'das pa'i srung ma<sup>86</sup> fokusiert, ist in der Inneren Mongolei auch als Doysid-un čam, "Tsam der Zornvollen Gottheiten", bekannt.87

## 2.2 Der Milarepa-Tsam

Unter den Fragmenten auf Birkenbast geschriebener mongolischer Handschriften, die in Xarbuxyn Balgas gefunden wurden und um das Jahr 1600 datieren, befinden sich sieben Fragmente dreier bislang unbekannter Lieder, die dem grösseren Kontext der Lieder des Milarepa (mong. Milarasba, tib. Mi la ras pa) zuzurechnen sind. Vier von ihnen sind dem Kapitel über das "Treffen [Milarepas] mit dem geistigen Sohn, dem baumwollgekleideten Jäger, in gNyi shang 'gur rta"88 zuzuordnen. Der Fund solcher früher mongolischer Handschriften-Fragmente des Milarepa-Zyklus zeigt die enorme Beliebtheit dieser

<sup>83</sup> Vgl. Grupper 1979 und 1981: 53-55.

<sup>84</sup> Ob es sich um die Statue aus dem 13. Jahrhundert handelte oder eine andere Mahākāla-Statue, ist unbekannt.

**<sup>85</sup>** Hierzu s. Berger 1995: 54–55.

<sup>86</sup> Die Schutzgottheiten, die nicht mehr dem Bereich der sechs Existenzen angehören. Zu ihnen gehören die höchsten Meditationsgottheiten im Tantra. Zur Einteilung der Schutzgottheiten in 'Jig rten las 'das pa'i srung ma und 'Jig rten pa' srung ma s. Nebesky-Wojkowitz 1975: 3-5.

<sup>87</sup> Altanyarudi/Bao De 1995: 273–280. Mong. doysin leitet sich aus tib. drag gshed, "zornvolle Vollstrecker", ab, einer Bezeichnung für die Dharmapālas.

<sup>88</sup> Tib. gNyi shang 'gur rta thugs sras khyi ra ras pa dang mjal ba'i skor, mong. snyi šang gurdadur görögegči rasba-luy-a ayuljaysan bölög. Das Kapitel ist in den mgur 'bum, den "Gesammelten Liedern", der 1488 von Tsang smyon Heruka (1452–1507; über ihn s. Smith 2001) verfassten Biographie des Milarepa enthalten. Sie wurde zu Beginn des 17. Jahrhunderts von dem berühmten Übersetzer Siregetü Güsi Čorji das erste Mal ins Mongolische übersetzt unter dem Titel Getülgegči milarasba-yin tuyuji: egesiglegsen mgur bum, s. Heissig/Sagaster 1961: 94 (Libr. Mong. 46, Nr. 147). Detaillierte Angaben zu weiteren mongolischen Übersetzungen und Textausgaben finden sich in Chiodo 2009: 15-19. Die Sammlung Ernst (Winterthur) enthält eine reich illustrierte mongolische Handschrift der Biographie des Milarepa (Signatur: ET 771). Eine neue Übersetzung der tibetischen Biographie des Milarepa ist Tsangnyön Heruka 2010.

Geschichten bei den Mongolen. Die Episode, wie Milarepa den Jäger Gombodorji (tib. mGon po rdo rje) bekehrt, der mit seinem Jagdhund während der Verfolgung eines Hirsches zur Höhle des Asketen gelangt ist, ist in der gesamten tibetomongolischen buddhistischen Welt noch heute äusserst populär. In Tibet bildet die Episode die Grundlage für eine bekannte und populäre Tanzaufführung. Sie gehört zu den bod 89 'chams, die oft von Laien anschliessend an die den Mönchstänzern vorbehaltenen eigentlichen 'Chams-Maskentänze aufgeführt werden. 90 In Bhutan wird der Mila-'Chams heute noch aufgeführt. 91 In den grossen osttibetischen Klöstern sKu 'bum und Bla brang wurde der Mila-Tsam ebenfalls aufgeführt, wie Baradijn<sup>92</sup> und später Filchner<sup>93</sup> für sKu 'bum berichteten. In Bla brang ist die Tradition heute noch lebendig. So konnte Elisabetta Chiodo im Jahr 2001 dort eine Aufführung des *Mila-Tsam* miterleben. <sup>94</sup>

Bei den Mongolen genoss der Milarepa-Tsam in den innermongolischen Regionen besondere Popularität. Er wurde in zahlreichen Klöstern des Ordos-Gebiets<sup>95</sup> und in der südöstlichen Mongolei aufgeführt. Das Kloster Mončoy im Naiman Banner der Inneren Mongolei führte diesen Tsam sowohl am 15. Tag des 1. Monats als auch am 15. Tag des 7. Monats auf. 96 Auch hier spielen lokale Varianten eine bedeutende Rolle: Im Tsam des Mončoy-Klosters, wie auch im Milarepa-Tsam (mong. miyal/mila čam) der Mongoljin, steht nicht Milarepa im Zentrum des Geschehens, sondern die beiden Asketen Siyarabdorji und Rayičangva.<sup>97</sup> Im Gegensatz zu den innermongolischen Regionen spielte der Mila-Tsam bei den Khalkha wohl eine eher unbedeutende Rolle. Rintschen, der den Tanz ausführlich beschreibt, begründet die relativ seltenen Aufführungen im Khalkha-Gebiet mit den sozialkritischen Inhalten dieses Tsam.98

#### 2.3 Der Geser-Tsam

Im Milarepa-Tsam zeigt sich, dass der rituelle Maskentanz bei den Mongolen eng mit eher narrativ angelegten Theatervorführungen verbunden ist, wobei es

<sup>89</sup> Aus Tibetisch 'bod pa, "rufen, einladen".

<sup>90</sup> Nebesky-Wojkowitz 2007: 37, erwähnt eine solche Aufführung anschliessend an einen 'Chams in Sikkim.

<sup>91</sup> Der Sha ba sha kyi 'chams, s. Montmollin 1988: 293-300.

**<sup>92</sup>** Baradiin 1999: 107–114.

<sup>93</sup> Filchner 1933: 332-337.

<sup>94</sup> Chiodo 2009: 48, Anm. 174.

<sup>95</sup> Narasun/Temürbayatur 2000, nach Chiodo 2009: 48, Anm. 174.

<sup>96</sup> Kürelša et al. 1993: 215.

<sup>97</sup> Kürelša et al. 1993: 215–219; Altanyarudi/Bao De 1995: 280–288.

<sup>98</sup> Forman/Rintschen 1967: 52-56.

intensiverer Forschung bedürfte, um die Frage zu klären, ob sich die Anfänge des mongolischen Theaters direkt aus dem *Tsam* entwickelten, ob der *Tsam* nur einen von verschiedenen Einflüssen für die Entwicklung des mongolischen Theaters darstellte, oder ob es sich um gleichzeitige, aber voneinander unabhängige Entwicklungen handelt.<sup>99</sup> Jedenfalls wird die enge Verknüpfung des *Tsam* mit populären Narrativen auch beim so genannten Geser-Tsam deutlich, in dessen Mittelpunkt der Epenheld Geser steht. Das Geser-Epos ist wohl zu Beginn des 17. Jahrhunderts aus dem tibetischen Kulturraum zu den Mongolen gekommen, wie eine frühe mongolische Prosaversion, die aus dem Tibetischen um das Jahr 1614 übersetzt wurde, bezeugt. 100 Unter dem Kangxi-Herrscher wurden 1716 die ersten sieben Kapitel des Geser-Epos in Beijing unter dem Titel Arban jüg-ün ejen geser qayan-u tuyuji orosibai gedruckt. 101 Die zahlreichen Kopien dieser Ausgabe in asiatischen und europäischen Bibliotheken bezeugen die Beliebtheit des Epos. 102 Geser Khan wurde als Schutzgottheit der Herden und des Besitzes noch in den vierziger Jahren des 20. Jahrhunderts in der Inneren Mongolei verehrt, wie Walther Heissig berichtet. 103 Druckausgaben und ihre Abschriften wurden in der Jurte aufbewahrt und sollten vor allem dem Schutz der Herden dienen. Darüber hinaus wurde Geser Khan, dessen Ikonographie ihn als kriegerische Reitergottheit charakterisiert, 104 mit dem chinesischen Kriegsgott Guandi identifiziert. Die Mandschus hatten die Verehrung dieser Gottheit übernommen und überzogen die Mandschurei und die Grenzregionen des Qing-Reichs mit Tempeln, in denen Guandi als Schutzgott des Qing-Reichs verehrt wurde. Der im Jahr 1859 von Galdan verfassten mongolischen Chronik Erdeni-yin erike zufolge wurden allein im Jahr 1787 in Kansu, in der Mongolei, Xinjiang und Tibet 65 Guandi-Tempel errichtet.105 Aber nicht nur mit Guandi, sondern auch mit dem Lokapāla Vaiśrāvaṇa wurde Geser identifiziert. Die Neudeutung des Geser Khan als "Beschützer der Lehre" wurde im 19. Jahrhundert durch den Ilayuysan Qutuytu

<sup>99</sup> Vgl. Pegg 2001: 163-164. Ihr zufolge sagt man in der Mongolei, dass der berühmte Choreograph Sevjid vom Tsam beeinflusst gewesen sein soll. Leider gibt sie keinen Beleg für ihre Aussage.

<sup>100</sup> Rintchen, zitiert nach Heissig 1970: 407, Anm. 42.

<sup>101</sup> Die sieben Kapitel der Druckausgabe gehen wohl auf eine tibetische Vorlage zurück. Der Text wurde schon im 19. Jahrhundert von Isaac Jakob Schmidt ins Deutsche (Schmidt 1925 [1839]) und 1935 von S.A. Kozin ins Russische übersetzt (Kozin 1935). Vgl. auch Roerich 1942: 297-298. Die immer noch umfassendste Untersuchung zum mongolischen Geser Epos bietet Damdinsuren 1957.

<sup>102</sup> Auch die Schweizer Sammlung von Richard Ernst (Winterthur) besitzt zwei Exemplare des Drucks von 1716 (Sign. ET 299, ET 85).

<sup>103</sup> Heissig 1992: 28-29.

<sup>104</sup> Heller 2012.

<sup>105</sup> Galdan 1960, s. Heissig 1970: 409.

mergen bandida Don grub rdo rje (1820–1882) vorangetrieben. 106 In seinem Kloster wurde Rintschen zufolge der Geser-Tsam aufgeführt. 107 Der Geser-Kult und der mit ihm verbundene *Tsam* wurden nach Forman/Rintschen vom "Chutuktu Ilagugsan Arthosiddhavadschra" in einer in tibetischer Sprache im 19. Jahrhundert herausgegebenen Textsammlung dokumentiert. 108

## 2.4 Der Saran kökege sibayun-Tsam

Auf Wunsch des 2. lČang skya Qutuytu Rol pa'i rdo rje übersetzte der mongolische Gelehrte Dai güsi Ngag dbang bstan 'phel (1700-1780) im Jahr 1770 eine tibetische Erzählung, die auf Motiven des indischen Śukasaptati ("Die siebzig Erzählungen eines Papagei") und des Vetālapañcaviṃśati-Zyklus beruht. Im Mongolischen erlangte sie unter dem Titel Bodi sedkil tegüsügsen köke qoyulaitu saran kökege neretü sibayun-u tuyuji, "Geschichte des Mondkuckucks mit der blauen Kehle, der ein Bodhisattva war", 109 schnell grosse Bekanntheit. 110 Die tibetische Erzählung war nur wenige Jahrzehnte zuvor von dem Mönch Blo bzang bstan pa'i rgyal mtshan verfasst worden, 111 die Druckstöcke wurden im zentraltibetischen Kloster 'Bras spungs geschnitzt. 112 Die von Dai güsi angefertigte mongolische Übersetzung zeichnet sich durch eine hohe literarische Qualität aus. Sie ist durchweg in alliterierenden Versen abgefasst. Von ihrer Beliebtheit zeugen die vielen Abschriften der Geschichte, die bei den Mongolen kursierten. Der zuerst in Peking gedruckte Text wurde ein zweites Mal in einem buryatischen Kloster gedruckt. 113 Heissig zufolge wurde die Geschichte schon in Tibet in Klöstern als Singspiel aufgeführt, bei den Mongolen wurde sie als Tsam im Barayun keyid der Urat im südmongolischen Alashan-Gebiet aufgeführt. 114

Die Entstehungsgeschichte des Saran kökege-Tsam (khalkh-mong. saran chööchöö tsam) spricht für die These, dass die Entwicklung des mongolischen säkularen Theaters viel dem Tsam verdankt. Der berühmte 5. Noyan Qutuytu

<sup>106</sup> Heissig 1970: 410.

**<sup>107</sup>** Forman/Rintschen 1967: 57.

**<sup>108</sup>** Formann/Rintschen 1967: 58.

<sup>109</sup> Der vollständige mongolische Titel lautet Bodi sedkil tegüsügsen köke qoyulai-tu saran kökege neretü sibayun-u tuyuji orčilang bükün-i jirüken ügei kemen medegčid-ün čikin-ü čimeg kemekü orosiba, s. Heissig 1954: 132.

<sup>110</sup> Eine Inhaltszusammenfassung gibt Heissig 1954: 133–134.

<sup>111</sup> S. Khuvsgul 2011: 201, gibt das Jahr 1737 als Abfassungsdatum an.

<sup>112</sup> Muzraeva 1994: 581–582. Er ist in der Mongolei als toyin ("Mönch") Madi (tib. blo) bekannt, nach dem ersten Wort seines tibetischen Namens, vgl. auch Heissig 1954: 132.

<sup>113</sup> Heissig 1954, Nr. 146, und Muzraeva 1994: 581.

<sup>114</sup> Heissig 1994: 195.

Danjin Rabjai<sup>115</sup> (1803–1856), der sich schon in seiner Jugend für den Tsam zu interessieren begann, entwickelte aus der "Geschichte des Mondkuckucks" ein Singspiel, zu dem er Musik und Text selbst verfasste. 1832 gelangte es unter dem Titel Saran kököge-yin namtar, "Das Leben des Mondkuckucks", in seinem Kloster Qamar-un keyid mit einer reinen Laienbesetzung das erste Mal zur Aufführung.<sup>116</sup> Noch in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts wurde der "Mondkuckuck" in Klöstern in der Gobi, aber auch im Čagar-Gebiet der Inneren Mongolei, aufgeführt, meistens mit Laienschauspielern. 117

## 2.5 Der Šambhala-Tsam des Danjin Rabjai: Der "grosse Unbekannte" unter den Tsam-Tänzen

Walther Heissig erwähnt in seiner monumentalen Geschichte der mongolischen Literatur, dass der 5. Noyan Qutuytu Danjin Rabjai im Jahr 1830 in einer Tsam-Aufführung "des auf Grund der vom 3. Pañcen [!] Blo bzan dpal ldan ye šes (1737-1780) herausgegebenen Schrift entstandenen "Krieg um Šambala" (Šambala-yin dayin)" mitspielte.118 Für einen Tsam, der auf die bei den Mongolen sehr beliebte Vorstellung von Shambhala fokussiert, dem Land im Norden Tibets, in dem die Lehren des Kālacakra Tantra bewahrt werden und von dem aus am Ende der Zeiten der letzte Herrscher von Shambhala ausziehen und eine grosse Schlacht gegen die "Ungläubigen" (tib. kla klo, mong. lalo) schlagen wird, finden sich (mit Ausnahme der Biographie des Danjin Rabjai)<sup>119</sup> weder in der mongolischen Literatur noch in ethnographischen Berichten Belege. Vielleicht ist dieser Tsam identisch mit dem Düingqor-un čam, den Altan yarudi und Bao De beschreiben? 120 Er wurde am 15. Tag des 3. Monats ausschliesslich im innermongolischen Kloster Soyol-i badarayuluyči<sup>121</sup> aufgeführt. In diesem *Tsam* steht die Reise zum

<sup>115</sup> Khalkh-mong. Danzan Ravjaa.

<sup>116</sup> Heissig 1994, I: 196. Heissig 1964: 250-257, beschreibt die Entdeckung des Theaterstücks durch den grossen mongolischen Gelehrten Damdinsüren und gibt zugleich eine kurze Biographie des Danjin Rabjai.

<sup>117</sup> Heissig 1964: 248. Erdeni 1997: 151-163, informiert umfassend über diesen Tsam.

<sup>118</sup> Heissig 1994: 195.

<sup>119</sup> Teüke namtar-un sudur, s. Heissig 1994: 225, Anm. 73.

**<sup>120</sup>** Altanyarudi/Bao De 1995: 288–289, und 273.

<sup>121</sup> In dem heutigen Fuxin Mongolischen Autonomen Kreis. Eine Fotographie des Klosters von Soyol-i badarayuluyči findet sich bei Altanyarudi/Bao De 1995 auf der zweiten Seite der beigefügten Fotoserie (ohne Seitenzahlen im Buch).

Land Shambhala im Mittelpunkt, der Krieg um Shambhala spielt aber wohl keine Rolle. 122

### 3 Der Khüree-Tsam

Dieser Tsam, der in Yeke Küriy-e (Ikh Khüree) im Jahr 1811 das erste Mal aufgeführt wurde, wurde 2003 in Dashchoilin wiederbelebt. Er ist auch unter den Bezeichnungen *Žagar-Tsam* und *Erlig-Tsam* bekannt. Im Zentrum dieses Tsam, der die mongolische Version des tibetischen dGe lugs pa-Dam can chos rgyal gyi 'chams, des "Tanzes der eidgebundenen Dharmapālas", darstellt, steht Erlig nom-un qayan<sup>123</sup> (tib. gShin rje chos kyi rgyal po),<sup>124</sup> der Herrscher über den Tod. Rintschen hat den auch Erlig-Tsam genannten Tanz ausführlich beschrieben. Der "Tsam von Urga"<sup>125</sup> wurde einmal im Jahr, immer am 9. Tag des letzten Sommermonats (Juli/August) aufgeführt. 126 Die mongolische Form dieses Tsam hat auch auf seine tibetische Form zurückgewirkt: Auf Anweisung des 13. Dalai Lama wurde die Gestalt des "Weissen Alten" (mong. čayan ebügen) im jährlich zum tibetischen Neujahr im rNam rgyal-Kloster aufgeführten Dam can chos rgyal gyi 'chams nach 1906 eingeführt. Trotz der lokalen Unterschiede stimmen die tibetische 127 und mongolische Version des Khüree-Tsam im Grossen und Ganzen überein. Im Folgenden wird der Ablauf des Khüree-Tsam, wie er vor 1937 in der Mongolei aufgeführt worden ist, ausführlich beschrieben. Die Beschreibung ermöglicht die Einordnung der Khüree-Tsam- Aufführung von 2009 in Dashchoilin in die jahrhundertelange Tradition dieser Tsam-Aufführungen. Insbesondere können so die Kontinuitäten und Veränderungen, die dieser Tsam bei seiner Revitalisierung in den 2000er Jahren erfahren hat, herauszuarbeitet werden. Die hier gegebene Beschreibung des Ablaufs des bis 1937 jährlich aufgeführten Khüree-Tsam respektive Žagar-Tsam beruht auf der Darstellung Rintschens. 128

<sup>122</sup> Altanyarudi/Bao De 1995: 288.

<sup>123</sup> Auch Erlig nomun qayan geschrieben, s. Erdeni 1997: 2.

<sup>124</sup> Nebesky-Wojkowitz 1975: 82–87. Eine ikonographische Darstellung findet sich im Bris sku mthong ba don ldan, Nr. 404, s. Willson/Brauen 2000: 164-165.

**<sup>125</sup>** Forman/Rintschen 1967: 68.

<sup>126</sup> Forman/Rintschen 1967: 94.

<sup>127</sup> Nebesky-Wojkowitz 2007: 43–46, gibt eine Beschreibung des Dam can chos rgyal gyi 'chams, auf der Grundlage von Informationen seiner tibetischen Informanten sowie von diversen Reiseberichten, u. a. von Schäfer 1988: 119-133.

<sup>128</sup> Forman/Rintschen 1967: 94-143. Die mongolischen Namen werden in der von Forman/ Rintschen benutzten Umschrift wiedergegeben. Wir haben die mongolischen und tibetischen

Die Vorbereitungen zum Žaqar-Tsam begannen im mittleren Sommermonat, einen ganzen Monat vor der öffentlichen Aufführung. Sie bestanden zum einen aus den Proben der für die Tsam-Aufführung ausgewählten Mönche, zum anderen aus den nicht-öffentlichen Ritualen der Aktivierung des Linga. 129 Die Mönche, die die einzelnen Gottheiten im Tsam tanzten, mussten die entsprechenden Dhāranīs auswendig lernen und an vorbereitenden Ritualen der zornvollen Schutzgottheiten teilnehmen. Zweimal täglich mussten sie die Tanzschritte üben, in einem eigens dafür bestimmten Tempel in der Nähe des Dechengalab (tib. bDe chen  $k\bar{a}$   $l\bar{a}$  pa)<sup>130</sup>-Tempels in Urga, vor dem der öffentliche Tsamaufgeführt wurde. 131 Kurz vor der öffentlichen Aufführung, am 5. Tag des letzten Sommermonats, wurden der Žagar und der Sor aus Teig hergestellt. Mong. (und khalkh-mong.) sor leitet sich aus tib. zor, "gekrümmte Waffe, Sichel", ab. Ein Sor ist gleichzeitig eine Ritualgabe (mong. baling, khalkh-mong. balin, tib. gtor ma) und eine magische Waffe gegen destruktive spirituelle Kräfte, die als Dämonen vergegenwärtigt werden. 132 Von den vielen verschiedenen Arten von Sor wurde im Erlig-Tsam ein (tib.) thod zor ("Schädel-zor") verwendet. Er wurde 1937 aus Teig hergestellt und hatte die Form einer dreieckigen Pyramide, deren drei Seiten mit weissen Flammen verziert waren und auf deren Spitze ein ebenfalls aus Teig geformter kleiner Totenkopf sass. Dieser Sor wird auch (tib.) 'byung po'i thod zor, "Schädel-zor der 'Byung po [-Dämonen]" genannt.133 Der Sor im Erlig-Tsam von Urga wurde auf einem viereckigen Stück Stoff, auf dem eine menschliche Figur abgebildet war, aufgestellt. Die zweite Opfergabe dieses Tsam war der Žaqar (aus tib. lcags mkhar), der "Eisen-Palast" des Erlig nom-un qayan. 134 Obwohl der *Žagar Tsam* auf die tibetische Vorlage des *'Chams* von bKra shis lhun po und damit auf den dGe lugs pa-Dam can chos rgyal kyi 'chams

<sup>129</sup> Zum Linga s. unsere Ausführungen weiter unten.

<sup>130</sup> Forman/Rintschen 1967: 95 geben den tibetischen Namen als bde chen ka la pa wieder. Er findet sich als bde chen kā lā pa auf einer tibetischsprachigen Karte des Klosters, s. die Abbildung im Umschlag von Cedendamba 2009. Teleki 2011: 744 hingegen rekonstruiert den tibetischen Namen als bDe chen bskal pa. Dies ist insofern nachvollziehbar, als die Stadt Kalāpa im Mongolischen gewöhnlich als ga la ba wiedergegeben wird, s. z. B. die mongolische Übersetzung des Bittgebets um Wiedergeburt in Shambhala des 3. Pan chen Lamas, Umaratu *šambhala-yin oron-a törökü irüger orosiba*, Fol. 2r12, während tib. *bskal pa* (aus Skt. *kalpa*) im Mongolischen galab lautet.

<sup>131</sup> Dieser Tempel gehörte zum *Jegün küriy-e* (Khalkh-mong. züün chürėė), dem grössten Bezirk von Urga. Er wurde 1806 gegründet und war den Kālacakra-Lehren gewidmet, s. Teleki 2011: 744, und Teleki/Ernst 2013: 165.

<sup>132</sup> Zum zor allgemein s. Nebesky-Wojkowitz 1975: 354–358.

<sup>133</sup> Nebesky-Wojkowitz 1975: 355.

<sup>134</sup> In seinen Lebenserinnerungen beschreibt der Mönch Žambal die Herstellung eines *Žaqar*, s. Bawden 1997: 13 und 89-90.

zurückgeht, ist das Konzept des Žagar wohl im grösseren Kontext der Visualisierung eines "Palastes aus Schädeln" (tib. thod pa'i mkhar) in rNying ma pa-Ritualen zu situieren, in denen es ebenfalls um die Befreiung von negativen Kräften geht. 135 Der polnische Mongolist Władysław Kotwicz, der im Sommer 1912 den Erdeni Zuu-Tsam sah, erwähnt in seinen Tagebüchern ebenfalls den Eisenpalast des "Choijil" (tib. chos rgyal alias gShin rje), des Herren des Todes, bezeichnet ihn aber als das Gefäss für den Sor. 136 Wie aus weiteren Tagebuchpassagen hervorgeht, diente der Palast als Aufenthaltsort der Gottheit.<sup>137</sup> Rintschen wiederum beschreibt den *Žaqar* (bei ihm: "Dschagchar") als dem Sor vom Aussehen her ganz ähnlich: "Der Unterschied zwischen den beiden Gebilden bestand nur darin, daß Dschagchar mehr Verzierungen und Girlanden aus Hammeldärmen hatte als Sor. Am Fuss des Dschagchar legte man ausserdem die Lunge und das Herz eines Opfertieres nieder."<sup>138</sup>

Schliesslich wurde auch das Linga, eine kleine menschliche Figur mit gefesselten Armen und Beinen und aufgedunsenem Bauch, aus Teig angefertigt. Das Linga stellt im Tsam die Feinde der Lehre und die negativen karmischen Kräfte dar. In den tibetischen Ritualtexten, die während der rituellen Performanz rezitiert werden, werden sie dgra bgegs, "feindliche Kräfte und Hindernisse", genannt. 139 Die "Hindernisse" sind Unaufmerksamkeit und Zerstreutheit, die während der Meditation entstehen, die "feindlichen Kräfte" die Vorstellung eines Selbst, in dem die Subjekt-Objekt-Spaltung, die es zu überwinden gilt, kultiviert wird. 140 Die dgra bgegs werden auch mit den drei Giften gleichgesetzt, die Aktivitäten rund um das Linga gehören daher zur "Vertreibung der Gifte" (tib. gdug pa sgrol ba). 141 Rintschen beschreibt in groben Zügen das vier Mal durchgeführte Ritual der Zerstückelung des Linga,142 das zu den nichtöffentlichen Teilen des Tsam gehört. 143 Das Linga wird mit dem vielleicht wichtigsten Ritualinstrument im Tsam, dem (tib.) phur bu/phur pa, mong. purba,

**<sup>135</sup>** Cantwell 1997: 108–109.

<sup>136</sup> Bareja-Starzynska 2012: 161.

<sup>137</sup> Bareja-Starzynska 2012: 163. Auch in tibetischen 'Chams nehmen die Gottheiten in extra für diesen Zweck hergestellten gtor ma ihre temporäre Residenz, s. Marko 1994: 136 für den im Kloster Spituk in Ladakh aufgeführten 'Chams.

**<sup>138</sup>** Forman/Rintschen 1967: 95.

<sup>139</sup> Cantwell 1997: 108, Anm. 9. Die bgegs werden auch personifiziert als Dämonen vorgestellt, die religiöse Aktivitäten behindern, s. Nebesky-Wojkowitz 1975: 285. Die mongolische begriffliche Entsprechung lautet todgar dayisun, s. Oyunčimeg 2007: 625.

<sup>140</sup> Cantwell 1997: 109.

<sup>141</sup> Ngag dbang blo bzang rgya mtsho: Fol. 3r4. Die Gifte sind Begierde, Hass und Verblendung, die drei buddhistischen Grundübel (Skt. akuśala-mūla).

<sup>142</sup> Zum Linga als Mittelpunkt des 'Chams/Tsam s. Stein 1957: 200-234.

<sup>143</sup> Forman/Rintschen 1967: 95-97.

einem Ritualdolch, getötet. 144 Das Ritual in Urga wurde im "westlichen Palast" (mong. barayun örgöge, khalkh-mong. baruun örgöö) vollzogen. 145 Der von Rintschen geschilderte Vollzug korrespondiert mit der Aktivierung des Linga, wie sie Kohn für das Mani rimdu-Ritual beschreibt, das auf die tantrische Gottheit Vajrakīla, die Personifizierung des phur pa, fokussiert. 146

Zu den Vorbereitungen für den öffentlichen Tsam gehörte auch die Präparierung der Tanzfläche. In der Mitte des zuvor geebneten und gereinigten Platzes vor dem Dechengalab-Tempel wurde ein Baldachin gespannt. Vor Beginn des Tanzes wurden zu einer von Astrologen vermittelten Zeit Sor und Žagar auf ihre Plätze unter dem Baldachin gebracht. Um den Baldachin wurden insgesamt sieben konzentrische Kreise mit zerriebenem Kalk gezogen. Um diese Kreise wurde schliesslich noch ein grosses Viereck gezogen, dessen vier Seiten mit den Fahnen der Hüter der Himmelsrichtungen verziert wurden. 147

Die ersten Tänzer, die im Khüree-Tsam vor 1937 auftraten, waren die beiden "Herren des Leichenplatzes", Chochimoi (mong. durtoddagva oder qoqimoi, tib. dur bdag).148 Anschliessend trat der Rabe auf, der sich des Sor, der Opfergabe für die im Tsam evozierten buddhistischen Gottheiten, bemächtigen will. Der Auftritt des als unrein geltenden Raben<sup>149</sup> ist ein Spezifikum des Khüree-Tsam, kommt aber auch im buryatischen Tsam des Gusino Ozero-Klosters vor. 150 Der Rabe stellte eine visuelle Repräsentation der "Feinde der buddhistischen Lehre" dar. Die Raben-Symbolik findet sich auch in mongolischen Thangkas, die das mythische Land Shambhala und die apokalyptische Schlacht des letzten Kalkin von Shambhala, Raudracakrin, gegen die Feinde des Buddhismus abbilden. In einigen Thangkas setzen sich

<sup>144</sup> In Tibet steht der *phur pa* im Zentrum eines elaborierten tantrischen Kults um die Gottheit Vajrakīla, "Vajra-Dolch", s. Majer 1992: 163–192, und Majer 1996. Zur Beziehung von Linga und phur bu s. Kohn 2001: 84-86.

<sup>145</sup> Der Tempel lag ebenfalls im Jegün küriy-e-Bezirk. Nach Forman/Rintschen 1967: 96, galt dieser Tempel als die Wohnstätte des 1. Jibtsundamba Qutuytu, während Teleki (2011: 748) ihn als den Palast des Abadai Sayin Qan (1534–1589) bezeichnet. Beide nennen keine Belege für ihre Angaben.

**<sup>146</sup>** Kohn 2001: 74–78.

<sup>147</sup> In Forman/Rintschen 1967: 105 ist ein Diagramm des Tanzplatzes abgebildet.

<sup>148</sup> Mong. qokimai, "trocken, ausgetrocknet, skelletiert", s. Lessing 1960: 956. Kotwicz (Bareja-Starzynska 2012: 164) nennt sie tokhog. Bareja-Starzynska 2012: 164, Anm. 93, leitet die Bezeichnung aus mong. toquyu, "Unterhaltung" ab (was dem khalkh-mongolischen toglokh entspricht), da die Herren des Leichenplatzes auch die Rolle von Spassmachern hatten.

<sup>149</sup> Forman/Rintschen 1967: 110.

<sup>150</sup> Nebesky-Wojkowitz 2007: 62, er beruft sich auf den Reisebericht von Labbé aus dem Jahr 1909. Vgl. auch Bardaleeva 2008: 361.

die feindlichen, nicht-buddhistischen Truppen von den buddhistischen Truppen durch ihre rabenähnliche Kopfbedeckung ab. 151

Nach dem Raben trat der so genannte Argamtschi auf, 152 der eine mit Blut gefüllte Schädelschale hielt und mit dem Ausruf "argam"<sup>153</sup> das Blut symbolisch den herbeigerufenen Schutzgottheiten darbrachte. Anschliessend kamen die beiden Gugor<sup>154</sup> auf den Tsam-Platz. Die beiden letztgenannten stellen vielleicht den weissen und den schwarzen Mahākāla dar. 155 Sie wurden begleitet vom "Chaschin-Chan mit den acht Knaben in Masken."156 Hinter dem Namen Chaschin-Chan verbirgt sich Hva shang rgyal po, "König Hva", des tibetischen 'Chams, der den chinesischen Mönch Hva shang Mahāyāna repräsentiert, der im 8. Jahrhundert in der Debatte von bSam yas gegen die indischen Gelehrten Śantaraksita und Kamalaśila antrat und den Wettstreit um die künftige Ausrichtung des Buddhismus in Tibet der Tradition nach verlor. Im mongolischen *Tsam* verschmolz diese Gestalt mit der Legende über einen buddhistischen Mönch, der für den erkrankten Herrscher Chinas einen indischen Mönch einlud, der den Kaiser heilte. 157 Chaschin-Chan tritt entweder als Spassmacher auf oder als Begleiter der im *Tsam* auftretenden Schutzgottheiten. <sup>158</sup> Im Khüree-Tsam nahm er die letztgenannte Rolle ein.

Als nächstes traten die "beiden Todesgeister Luba"159 auf, der eine rotgekleidet mit roter Maske, der andere blaugekleidet mit blauer Maske. Rintschen zufolge handelt es sich bei ihnen um Schutzgeister der buddhistischen Lehre. Ihr Name leitet sich aus tib. bslu ba, "Lösegeld, Substitut", ab. Der Name suggeriert daher eine Verbindung zum Konzept des (tib.) glud, das als Substitut für (tib.) phyva, "gutes Geschick", gegeben wird. 160 Anschliessend traten zwei Shindö (tib. bzhi 'gros) auf. 161 Einer von ihnen ist Ulayan erlig qayan, eine

<sup>151</sup> Z.B. in dem Shambhala-Thangka, das im Museum für Geschichte in Prag aufbewahrt wird (Kollmar-Paulenz, in Vorbereitung), oder in dem Thangka, das im Musée Guimet aufbewahrt wird, s. Rhie/Thurman 1996: 378-379.

<sup>152</sup> Forman/Rintschen 1967: 110.

<sup>153</sup> Tib. a rgam., s. Jäschke 1949: 606, aus Skt. argha, "respectful reception of a guest (by the offering of rice, dūrva-grass, flowers [...])" (Monier-Williams 1979: 89, s.v. argha).

<sup>154</sup> Forman/Rintschen 1967: 76 geben als tibetische Entsprechung dgu skor, "neunfacher Kreis", an. Dies ist auch die Bezeichnung für eine Tanzfigur im 'Chams yig des 5. Dalai Lama.

<sup>155</sup> Im Erdeni Zuu-Tsam treten Mahākāla und Gongar, i.e. mGon dkar, zusammen auf, s. Baasansürėn 2011: 92.

<sup>156</sup> Forman/Rintschen 1967: 111.

<sup>157</sup> Forman/Rintschen 1967: 69-70.

<sup>158</sup> Weitere um Chašin Chan rankende Geschichten nennt Bareja-Starzynska 2012: 171, Anm. 95.

<sup>159</sup> Forman/Rintschen 1967: 112.

<sup>160</sup> Karmay 1991: 327-381. Vgl. auch die Glud 'gong rgyal po-Zeremonie am 29. Tag des 2. Monats des tibetischen Jahres, s. Richardson 1993: 61-73.

<sup>161</sup> Auch tib. bzhi 'gros bezeichnet eine Tanzfigur im 'Chams yig des 5. Dalai Lama.

rotgesichtige Form, 162 der bei Forman/Rintschen "Migmar" genannt wird, der "Rotäugige". 163 Der zweite stellt eine weisse Form des Erlig gayan dar. Sie agieren als Beschützer der Himmelsrichtungen. 164 Auf sie folgten die acht Paare der Dundschadma.<sup>165</sup> Rintschen zufolge trug einer dieser Tänzer eine dunkelblaue Stierkopf-Maske. Höchstwahrscheinlich handelt es sich hier um die "acht männlichen und weiblichen Herren des Todes" (tib. gshin rje pho brgyad mo brgyad), die im tibetischen Dam can chos rgyal gyi 'chams an dieser Stelle auftreten. 166 Nach ihrem Abgang traten die nächsten beiden Tänzer auf. Sie trugen eine Hirschkopf-Maske und eine Büffelmaske und stellen die Boten des Erlig Qayan dar. Es folgte der Auftritt einer Reihe wichtiger Schutzgottheiten, so des Gongar (mong. Čayan maqagala, tib. mGon dkar), des weissen Mahākāla, zusammen mit Namsarai (tib. rNam sras), dem Hüter der nördlichen Himmelsgegend und zugleich Reichtumsgottheit. Dann erschien Otschirvani (mong. Vačirbani, tib. Phyag na rdo rje, Skt. Vajrapāṇi) mit seiner Gefährtin (tib. yum), der löwenköpfigen Sendunme (tib. Seng gdong ma). 167 An sie schlossen sich die Ditokdschad, die "acht Schwertträger" (tib. gri thogs brgyad) oder "acht Schlächter mit Schwertern" (tib. gri thogs bshan pa brgyad) an, deren Masken und Kleidung rot waren.<sup>168</sup> Sie gehören zum Gefolge des Dschamsaran (mong. Jamsaran, tib. lCam sring), wie auch Rigbilchamo (tib. Rig pa'i lha mo)169 und Lätschansrogdak (tib. Las mkhan srog bdag). 170 Anschliessend erschien Dschamsaran selbst. Sein Erscheinen stellte einen Höhepunkt des Tsam dar. Diese Gottheit, die zu den 'Jig rten las 'das pa'i srung ma gehört und auch unter dem Namen Beg tse bekannt ist, tritt im tibetischen 'Chams sehr selten auf, spielt jedoch in der Mongolei eine umso grössere Rolle.<sup>171</sup> Dschamsaran trug eine

<sup>162</sup> Eine Abbildung findet sich im Bri sku mthong ba don ldan, s. Willson/Brauen 2000: 165 (Nr. 405).

**<sup>163</sup>** Forman/Rintschen 1967: 112.

<sup>164</sup> Die rote Form ist dem Westen zugeordnet, die weisse dem Osten, s. Nebesky-Wojkowitz 1975: 83.

**<sup>165</sup>** Tib. gdung brgyad ma?

<sup>166</sup> Nebesky-Wojkowitz 2007: 44.

<sup>167</sup> Der mongolische Name könnte Sengdungma lauten, im Bri sku mthong ba don ldan sind jedoch nur die Namen Köke arsalan terigütü für die blaue Erscheinungsform und Ulayan arsalan terigütü für die rote Erscheinungsform verzeichnet, s. Willson/Brauen 2000: 108, Nr. 234 und 235.

**<sup>168</sup>** Nebesky-Wojkowitz 1975: 92 beschreibt sie ausführlich.

<sup>169</sup> Sie taucht schon in einem frühen Tantra als Gefährtin des Beg tse auf, s. Heller 1988: 189. Zu Beg tse allgemein s. Heller 2003.

<sup>170</sup> Für eine ikonographische Beschreibung s. Nebesky-Wojkowitz 1975: 91.

<sup>171</sup> Häufig wurde über den mongolischen Ursprung dieser Gottheit spekuliert. Amy Heller hat jedoch gezeigt, dass die Ursprünge von Beg tse in tibetischen Texten bis auf das 11. Jahrhundert zurückgehen, s. Heller 1988. Von ihr untersuchte Ritualtexte verweisen überdies auf einen engen Zusammenhang zwischen Beg tse und Linga Ritualen.

vollständig aus Korallen gefertigte rote Maske, die heute im Choijin Lama Temple Museum in Ulaanbaatar aufbewahrt wird. 172 Anschliessend kamen die vier Begleiter des Mahākāla auf die Tanzfläche, Tschadrabala (mong. Čadrabala, tib. Kṣe tra pā la), Dsanamidra (mong. Cinamidr-a, tib. Dzi na mi tra), Dagiradsa (mong. Daygiranca, tib. Takki rā dza) und Dragschad (mong. Dagšad yala, tib. Traksad). 173 Nach dem Auftritt der Schutzgöttin der dGe lugs pa, Lhamo (mong. Ökin tngri, tib. dPal ldan lha mo), erschien Machakala (mong. und khalkh-mong. Gombo, tib. mGon po) selbst auf der Tanzfläche. Ihm schlossen sich die autochthonen Herrengeister der vier die Hauptstadt Urga umgebenden Berge an (mong. dörben ayula-yin ejed, khalkh-mong. dörvön uulyn ezed). Der Herr des Bogdochanula (mong. boydo qan) im Süden trug die Maske des mythischen Vogels Garuda (mong. garudi, khalkh-mong. gardi und khangarid), während der Gott des Songgina als schwarzer alter Mann auftrat. Rintschen identifiziert ihn mit einem mächtigen Schamanen, der auf dem Berg Songgina seine Wohnstätte hatte. 174 Sein Auftritt ruft den Zuschauern eindrücklich die Dominanz des Buddhismus über die Schamanen in Erinnerung. Die beiden anderen Herrengeister werden von Forman/Rintschen nur implizit erwähnt. Sie beschreiben ihre Masken, einen blauen Hundekopf und einen blauen Eberkopf. 175 Diese autochthonen Territorialgottheiten treten schon im Tsam vor 1937 auf 176 und stellen daher kein rezentes Merkmal seiner Revitalisierung dar. 177

Nach den autochthonen Berggottheiten erschienen die vier indischen Adsar (tib. a tsa ra), indische Wandermönche, die an den indischen Ursprung des Buddhismus erinnern. Anschliessend trat der "Weisse Alte" (mong. čayan ebügen,khalkh-mong. tsagaan övgön, tib. rgan po dkar po) auf,178 der für die Zuschauer, besonders für die Kinder, sicherlich stets einen Höhepunkt der Tsam-Aufführung darstellte. Čayan ebügen ist eine mongolische Gottheit der Fruchtbarkeit, des Wohlergehens und langen Lebens. Im Tsam hatte er die

<sup>172</sup> Otgonsuren 2011: 44.

<sup>173</sup> Zu ihnen s. Nebesky-Wojkowitz 1975: 39–40. Die mongolischen Namen und Abbildungen dieser vier Begleiter des Mahākāla geben wir nach dem Bri sku mthong ba don ldan (Willson/ Brauen 2000: 144, Abb. 340 und 342).

<sup>174 &</sup>quot;Das Volk hielt diesen Geist für den Herrn des Zwiebelberges" (Forman/Rintschen 1967: 122). Mong. songgin-a bedeutet "Zwiebel".

<sup>175</sup> Forman/Rintschen 1967: 122. Berger/Bartholomew 1995: 160–162, zeigen Abbildungen von drei der vier Masken. Die Eberkopfmaske wurde vom Herrengeist des Čenggeltü getragen, der Herrengeist des Bayan jirüke trug die Hundekopfmaske.

<sup>176</sup> Vgl. Rintchen 1958; Forman/Rintschen 1967: 121–122; Tsultem 1989; Berger/Batholomew 1995: 160.

<sup>177</sup> Majer/Teleki 2014: 44.

**<sup>178</sup>** Heissig 1970: 383–389; Birtalan 2001: 958–960; Birtalan 2013: 84–94.

Rolle eines Spassmachers, der Süssigkeiten an die Kinder und Tabak an die Alten verteilte und sich schliesslich auf dem Tanzplatz zum Schlafen niederlegte, eine Mütze unter seinen Kopf geschoben. Geweckt wurde er von vier Löwen (mong. arslan), die von acht Mönchen gespielt wurden und die Zuschauer unterhielten.

Nach dieser Unterhaltungseinlage trat der Tschambon (mong. čambun, tib. 'chams dpon), der Tanzmeister, auf, der in seinem Tanz Yamāntaka selbst verkörperte.<sup>179</sup> Er gehörte zu den einundzwanzig Schunak (mong. šanag, tib. zhva nag), den Schwarzhut-Tänzern, die ihn auf dem Tanzplatz ablösten. Sie trugen schwarze ausladende Hüte, geschmückt mit einem Totenschädel, schwarze Kleidung und in ihren Händen einen Ritualdolch (mong. purba, tib. phur bu/phur pa). Nach dem Auftritt der Schwarzhut-Tänzer gab es eine Pause für die Tänzer, während der der Weisse Alte die Zuschauer unterhielt. Nach der Pause trat der Tsam in die entscheidende Phase ein. Die tantrische Gefährtin des Erlik Nomun-chan, Dsamudi (mong. Jamundi, tib. Tsā mundi)<sup>180</sup> erschien. Nach ihrem Tanz blieb sie auf dem Platz und wartete auf Erlik Nomun-chan, der erst nach dreimaliger Aufforderung erschien, inmitten eines grossen Gefolges, das aus den schon aufgetretenen Gestalten des Tsam, wie den Chochimoi, Adsar und anderen bestand. Er trug eine dunkle stierköpfige Maske mit einem tantrischen Totenkopf und eine dunkelblaue Robe, ebenfalls mit den tantrischen Knochenschmuck-Regalia. Durch seinen Tanz vernichtete er die Feinde der buddhistischen Lehre. Nach seinem Tanz begann die Bannung des Bösen in das Linga. Alle bisher erschienenen Gottheiten wurden erneut eingeladen, zu erscheinen. Sie kamen der Einladung nach und führten einen Tanz auf, dem sich schliesslich auch die Schwarzhut-Tänzer anschlossen. Sodann errichtete man an der Südseite des Tanzplatzes hinter den Zuschauern eine Feuerstelle, auf die ein grosser Kessel gesetzt wurde, der siedendes Butterfett enthielt. Die Tempeldiener hielten die auf lange Stangen gespannte Abbildung des Linga<sup>181</sup> über den Kessel, und der Tschambon goss eine Schädelschale voller Alkohol in den Kessel, aus dem sofort eine Stichflamme emporschoss und das Linga verbrannte. An die Linga-Verbrennung schloss sich die Verbrennung von Sor und Žagar an. Der hierzu

<sup>179</sup> Yamāntaka (mong. Yamandaga, tib. gShin rje gshed) tritt im Tsam in seiner Form als Vajrabhairava (mong. Vačir ayuyuluyči, tib. rDo rje 'jigs byed) auf. Vgl. auch Essen/Thingo 1989: 168, sowie Willson/Brauen 2000: 207, Nr. 208-210.

<sup>180</sup> Willson/Brauen 2000: 371.

<sup>181</sup> Bestand das im "Inneren Tsam" rituell getötete Linga aus Teig (tib. zan ling), handelt es sich hier um ein so genanntes shog ling (Nebesky-Wojkowitz 2007: 106), ein auf Papier gezeichnetes Linga.

bestimmte Ort, der ausserhalb des Klosterbezirks lag, war zuvor von Astrologen ermittelt worden. Sor und Žagar wurden dorthin auf einer Trage gebracht, hinter der der Tschambon, die Astrologen, die höchsten Lamas, die am Ritual teilgenommen hatten, sowie die Tsam-Maskentänzer entsprechend ihrer Rangordnung folgten. Der Opferscheiterhaufen hatte die Form eines Zeltes. Lange Holzstangen waren aufgestellt worden, und auf das in dem zeltähnlichen Gebilde gestapelte Holz war mit Fett getränktes Heu gelegt worden. Sor und Žagar wurden in die Öffnung dieses Scheiterhaufens<sup>182</sup> geworfen und verbrannt. Die Verbrennung des Sor und des Žagar entspricht dem tibetischen gtor rgyab, "Werfen der gtor ma". In tibetischen Regionen werden die aus Teig geformten gtor ma im "gtor ma-Loch" (gtor khung) verbrannt, einer wie ein Zelt aussehenden Struktur, die aus dornigen Zweigen und, wenn möglich, aus Zweigen des Senf-Strauches<sup>183</sup> angefertigt und an einer Seite offen ist. 184

# 4 Die Aufführung des Khüree-Tsam 2009 im Kloster Dashchoilin (Ulaanbaatar)

Seit 2003<sup>185</sup> findet einmal im Jahr, am 9. Tag des letzten Sommermonats, eine Tsam-Aufführung im Kloster Dashchoilin<sup>186</sup> in Ulaanbaatar statt (Abb. 1). Die folgende Beschreibung des Tsam in Dashchoilin im Jahr 2009 beruht auf den Daten, die Mungunchimeg Batmunkh im Rahmen ihrer Dissertation an der Universität Wien durch teilnehmende Beobachtung, Experteninterviews mit

<sup>182</sup> Er wird als Sorijn ovoochoj, "Hütte des Sor", bezeichnet.

**<sup>183</sup>** Senfsamen (tib. *ske tshe*, Skt. *rājikā*) gehören in tantrischen "Befreiungsritualen" (tib. *sgrol* ba) durch Tötung zu den mächtigen Substanzen, die zur Bezwingung des Linga eingesetzt werden s. z. B. Hevajra-Tantra, I.ii.24 (Snellgrove 1980, II: 9; 1980, I: 53). Vgl. auch die kurze Notiz von Lessing 1959: 143-144.

<sup>184</sup> Persönliche Beobachtung (Kollmar-Paulenz) während eines 'Chams am tibetischen Neujahr im bKa' brgyud-Kloster, Clement Town, Dehra Dun (U.P., Indien) im März 1985; s. auch Nebesky-Wojkowitz 2007: 46.

<sup>185</sup> Nach 1990 erfolgte die Wiederbelebung des Tsam zuerst im Kloster Gandanthegchinlin in Ulaanbaatar. Dort wurde 1999 der Ikh Khüree-Tsam, unter Anweisung der beiden alten Mönche Sereeter und Danzan, aufgeführt. In Gandan wurde der Tanz allerdings nur dieses eine Mal aufgeführt. 2001 wurde der Khüree-Tsam von vier Mönchen des Dashchoilin Klosters auf einer internationalen buddhistischen Tagung in Bonn aufgeführt, 2002 folgte eine Aufführung in Seoul. 2003 wurde der Tsam dann erstmals vollständig in Dashchoilin aufgeführt.

<sup>186</sup> Zu diesem Kloster s. Cédéndamba 2009: 820-823.



Abbildung 1: Das Kloster Dashchoilin in Ulaanbaatar.

verschiedenen Lamas und Mönchen des Klosters<sup>187</sup> sowie von ihr selbst angefertigte Film- und Fotoaufnahmen<sup>188</sup> erhoben hat. Ein Vergleich historischer Beschreibungen von Tsam-Tänzen in verschiedenen Regionen und Klöstern zu unterschiedlichen Zeiten hat gezeigt, dass die Choreographie des Tsam einer Dynamik unterworfen ist, die ständig kleinere, teilweise aber auch grössere Veränderungen produziert, z.B. bei den auftretenden Gottheiten und ihrer Reihenfolge, oder bei der Anzahl der Tänzer. Die hier gegebene Darstellung weist daher zwar signifikante Ähnlichkeiten mit anderen rezenten Berichten auf, enthält jedoch auch eine Reihe von Abweichungen, die den Tsam des Klosters Dashchoilin im Sommer 2009 charakterisierten. Der öffentliche Teil des *Tsam* fand am 30. Juli statt, nach dem lunaren Kalender der 9. Tag des letzten Sommermonats. Tatsächlich bezeichnet dieses Datum aber nur jenen Teil der jährlichen Tsam-Aufführung, der für Zuschauer offen ist. Die Vorbereitungen und nicht-öffentlichen Phasen des Tsam beginnen gewöhnlich fünfundvierzig Tage vorher, 189 mit der Bekanntgabe der Namen der Mönche, die den Tsam tanzen werden. Am 4. Tag des mittleren Sommermonats (das entspricht dem 6.

<sup>187</sup> Ein Teil der Interviews wurde gefilmt, andere Interviews wurden mitgeschrieben.

<sup>188</sup> Sämtliche hier publizierten Fotos wurden während des Tsam im Sommer 2009 aufgenommen.

<sup>189</sup> Nach Auskunft des Čambon Altanchujag (28.7.2009). Er betonte aber, dass die Zeitspanne durchaus unterschiedlich sein kann. Kimura 1997: 50, nennt für den Khüree-Tsam ebenfalls die Spanne von fünfundvierzig Tagen.

gaben der Khambo<sup>191</sup> Lama (Abt) von Dashchoilin, der Juni 2009)<sup>190</sup> Zeremonienmeister (mong. čorji lama, khalkh-mong. corž lama) sowie der damals hundertundzweijährige Mönch Dašdorž<sup>192</sup> die Namen der Mönche bekannt, die den Tsam in jenem Jahr tanzen sollten. 193 Die Schutzgottheiten dürfen nur von voll ordinierten Mönchen dargestellt werden, andere Tsam-Figuren hingegen werden auch von Novizen getanzt. Der Rabe, die Helden und die Chochimoj, die "Herren des Leichenplatzes", werden von Laien gespielt. Insgesamt nahmen 2009 fünfundsechzig Tänzer teil. 194

### 4.1 Die Vorbereitungen

Die Mönche, die den Khüree-Tsam im Kloster Dashchoilin tanzen, unterteilen den Tsam in insgesamt vier Phasen: Chéériin Tsam ("Tsam auf dem Land"), Goyo Tsam ("Schöner Tsam"), Dotor Tsam ("Innerer Tsam") und Gaduur/Gadaa Tsam ("Äusserer Tsam"). Im Chėėriin Tsam übten die Mönche ohne Masken und Kostüme unter der Begleitung einiger Musikinstrumente die einzelnen Tanzschritte und Handbewegungen ein. Einmal täglich wurde der Ritualtext (tib. cho ga) des Damžinčojžal (tib. Dam can chos rgyal) rezitiert, zweimal täglich wurden die Tanzschritte und Bewegungen eingeübt. Diese Proben fand während mehrerer Tage Anfang Juli unter Ausschluss der Öffentlichkeit in einem kleinen Waldstück am Fluss Tuul unweit von Ulaanbaatar statt.<sup>195</sup> Sie waren begleitet von Meditation. 196 2009 fand der Chéériin Tsam unter der Leitung des Corž Lama Bujandelger und des Čambon Altanchujag statt.

Wesentlich für die korrekte Durchführung des *Tsam* ist die mentale Einstellung der Tänzer, die die Gottheiten darstellen. Letztlich sind es das Zusammenspiel von korrekter Körperbewegung, korrekter Mantra-Rezitation, und mentaler Verfassung der Tänzer, 197 die den Tsam davor bewahrt, ein reines "Unterhaltungsspektakel und Spiel" zu sein. Und nur durch die Beachtung und korrekte Umsetzung dieser drei Aspekte erweist sich der Tsam als ein Instrument, eine völlige Veränderung des

<sup>190</sup> Nach Auskunft von Lama Ulambajar (Interview 28.7.2009). 2009 betrug die Zeitspanne damit 54 Tage.

<sup>191</sup> Aus Tibetisch mkhan po.

<sup>192</sup> Interview mit dem Čambon Altanchujag (28.7.2009).

<sup>193</sup> Diese drei Lamas waren 2009 für die Durchführung des Tsam zuständig.

<sup>194</sup> In dieser Zahl sind die fünfzehn "Hüter der Himmelsrichtungen" eingeschlossen.

<sup>195</sup> Am 9. Juli konnte die Autorin Batmunkh die Gruppen der Tänzer kurz beobachten und einige Fotoaufnahmen machen.

**<sup>196</sup>** Interview mit Lama Batsajchan (12.8.2009).

<sup>197</sup> Die Trias Körper (tib. lus, mong. bey-e), Rede (tib. ngag, mong. kelen) und Geist (tib. yid, mong. sedkil), s. Ngag dbang blo bzang rgya mtsho: Fol. 2v3-4.

Bewusstseinszustands seiner Zuschauer zu erreichen. 198 Daher spielt neben der Einübung der Tanzschritte und Bewegungen die vorbereitende Meditation eine wichtige Rolle. Die Tänzer müssen sich mit der darzustellenden Gottheit identifizieren. Im Khüree-Tsam steht die Meditation<sup>199</sup> über Yamāntaka in seiner eingesichtigen Form (mong. Γαγča baγatur vačir ayuγuluγči, tib. 'Jigs byed dpa'gcig)<sup>200</sup> im Zentrum. Die am Tanz teilnehmenden Mönche, die die Initiation (mong. abisig. khalkh-mong. avšig, tib. dbang, skt. abhişeka) in den Zyklus des Yamāntaka erhalten haben, üben sich eine Woche lang in dieser Meditation. Die Meditationsphase wird mit einem Brandopfer (mong. jinsreg, tib. sbyin sreg) beschlossen, das im Klosterhof vollzogen wird.<sup>201</sup> Anschliessend folgt ein **Tshogs** "Ansammlungsopfer" an Yamāntaka. Über die Meditationswoche und die damit verbundenen Rituale konnten keine Daten erhoben werden.

Am 6. Tag des letzten Sommermonats, dem 27. Juli des gregorianischen Kalenders, vier Tage vor der öffentlichen Aufführung, fand der Goyo Tsam<sup>202</sup> statt. In ihm wurden den Tänzern ihre Masken und Kostüme übergeben. Die mongolischen Tsam-Masken werden gewöhnlich aus Papiermaché hergestellt. Sie sind doppelt so gross wie ein menschlicher Kopf, und die Tänzer sehen durch den Mund der Maske. Die Masken des Khüree-Tsam, die die kommunistische Verfolgung überdauert haben, sind heute im Choijin Lama Temple Museum<sup>203</sup> und im Zanabazar Museum of Fine Art ausgestellt. Unter ihnen befindet sich eine aus 7881 (oder 6000)<sup>204</sup> roten Korallen hergestellte Maske des Jamsran, die von dem berühmten Čambon Puntsog Odser (tib. Phun tshogs 'od zer) im 19. Jahrhundert angefertigt worden ist.

Während des Goyo Tsam probierten die Mönche die Masken an und überprüften ihre Passform. Die Masken und Roben wurden am nächsten Tag während des *Dotor* Tsam geweiht. Die Weihung der Masken macht sie bereit, als temporärer Wohnort der Gottheiten zu dienen.<sup>205</sup> Auch diese Phase des *Tsam* fand unter Ausschluss der Öffentlichkeit statt, allerdings wurden der Autorin Batmunkh Fotos zur Verfügung

<sup>198</sup> Ngag dbang blo bzang rgya mtsho: Fol. 35r3.

<sup>199</sup> Bei der Meditation handelt es sich um den "Prozess der Erzeugung" (tib. bskyed rim), der in den "vier Phasen der Aufwartung und der Evokation" (tib. bsnyen sgrub lag bzhi) standardisiert worden ist, s. hierzu Beyer 1978: 106-107, sowie, für das Guhyasamājatantra, Wayman 1977: 156-163; vgl. auch Rigzin 1986: 142.

**<sup>200</sup>** Eine Abbildung der Gottheit findet sich im *Bris sku mthong ba don ldan*, s. Willson/Brauen 2000: 207, Abbb. 508.

<sup>201</sup> Das Ritual ist von Majer/Teleki 2014: 26–29 ausführlich dokumentiert worden.

<sup>202</sup> Diesen Begriff benutzte Lama Ulambajar.

<sup>203</sup> Ab 1916 wurde der Khüree-Tsam in diesem Tempel aufgeführt.

**<sup>204</sup>** Otgonsuren 2011: 46.

<sup>205</sup> Thingo 1982: 356.

gestellt sowie ein Interview mit dem für die Öffentlichkeitsarbeit des Klosters verantwortlichen Churalyn Lama Batsajchan gewährt.

Ein wichtiger Teil der Vorbereitungsphase des *Tsam* ist der Konsekration (mong. adistid, khalkh-mong. adis, tib. byin rlabs) der Ritualgaben und anderer Opfergaben sowie der Roben und Masken gewidmet. Die letztgenannten wurden zu beiden Seiten des Altars und in den Regalen hinter dem Altar im Tempel aufgebaut, die Opfergaben auf Tischen vor dem Altar aufgeschichtet und durch einen schwarzen Vorhang den Blicken der Tempelbesucher entzogen. Die Ritualgaben galten den im *Tsam* auftretenden grossen Schutzgottheiten. Ein Tisch im Zentrum wurde mit einem Stück Stoff bedeckt, das ein Tiger- oder Leopardenfell symbolisieren sollte. Auf dieses Tuch wurde am ersten Tag des "Inneren Tsam" der Sor gestellt. Auf einem weiteren, mit einem schwarzen Tuch bedeckten Tisch wurde in einer dreieckigen schwarzen Kiste<sup>206</sup> das *Linga* plaziert. Die Kiste wurde ebenfalls mit einem schwarzen Tuch bedeckt.

## 4.2 Der Dotor Tsam ("Innerer Tsam")

An den drei Tagen vor dem "Äusseren Tsam" wurden der Žagar, die Mandala-Residenz des Erlig nom-un qayan, hergestellt, und der Dotor Tsam aufgeführt. Zwei riesige Thangkas wurden im Klosterhof aufgehängt, von denen das linke den Medizinbuddha Manal<sup>207</sup> (tib. sMan bla), das rechte die weisse Tārā, Čayan dara eke (tib. sGrol ma dkar mo) abbildete.208 Die Rezitationen im Tempel begannen schon am frühen Morgen mit bla ma'i mchod pa, der Opferdarbringung an den Lama.<sup>209</sup> Es folgten *bgegs gtor*, das *gTor ma*-Opfer für die *bGeg*s, die Hindernisse hervorbringenden Dämonen, und Textrezitationen für den Yi dam Yamāntaka sowie für die fünf Schutzgottheiten Gombo (Schwarzer Mahākāla), Gongor (Weisser Mahākāla), Ochin tenger (Śrī Devī), Čojžil (Yama) und Jamsran (lCam sring), die im Tsam auftreten. Schliesslich lud der Covombo (tib. mchod dpon), der die Opferzeremonie leitete, Yama und Yamāntaka ein. Während der Rezitation

<sup>206</sup> Tib. brub khung. Zu ihrer Symbolik s. Beyer 1978: 312.

<sup>207</sup> Im Mongolischen auch Otoči oder Otoči Manal genannt.

<sup>208</sup> Majer/Teleki 2014: 39 geben an, dass statt des Medizinbuddhas ein Buddha namens Senggera auf dem einen Thangka abgebildet war. Den Namen haben wir im Bris sku mthong ba don ldan nicht belegt gefunden. Wahrscheinlich ist Senggera eine andere Bezeichnung von Arsalan dayutu (tib. seng ge sgra), einer Form des Avalokita. Die im Klosterhof aufgehängten Thangkas variieren von Jahr zu Jahr (mündliche Auskunft von Lama Jamdamsüren, Telefongespräch vom 20.12. 2014).

<sup>209</sup> Bei den dGe lugs pa wird vorzugsweise das vom 1. Panchen Lama Blo bzang chos kyi rgyal mtshan (1570–1662) verfasste bla ma'i mchod pa rezitiert, eine Übersetzung mit Kommentar gibt Lopez 2007: 282-292.

des lCags mkhar chos rgyal-Textes fand der Dotor Tsam statt. Er wurde 2009 in Dashchoilin an drei aufeinander folgenden Tagen aufgeführt.<sup>210</sup> Der *Dotor Tsam* fand im Tempel statt, zwischen den beiden Reihen der Mönchssitze. Er wurde begleitet von der Musik der mit einem gebogenen Schlegel (mong. dokiyur, khalkhmong. dochiur, tib. mga lcags) geschlagenen grossen Trommel (mong. kenggerge, khalkh-mong. chengereg, tib. mga), dem grossen Becken (mong. čang, khalkhmong. can oder sėlnėn, tib. sil snyan), 211 der Handtrommel damar (aus skt. damaru, tib. da chung), der Glocke (mong. qongqo, khalkh-mong. chonch, tib. dril bu), der Knochentrompete (mong. yangdang büriy-e, khalkh-mong. gandan büree, tib. rkang gling)212 und der Muscheltrompete (mong. čayan labai/büriy-e labai, khalkh-mong. cagaan bürėė/dun bürėė, tib. dung dkar). Jedes Mal tanzte nur ein einziger Tänzer. Der erste Dotor Tsam begann am 28. Juli um sieben Uhr morgens mit der Weihung der Masken und Roben der Tänzer. Die Gesgüi (tib. dge skyos), die für die Disziplin zuständigen Lamas, und zwei Bisgüürč<sup>213</sup> (die Lamas, die die "Oboe", <sup>214</sup> mong. *biskigür*, khalkh-mong. *bišgüür*, tib. *rgya gling*, blasen), holten den Tänzer, der den Sanag, den Schwarzhut-Tänzern, angehört, ab. Die drei an den einzelnen Tagen nacheinander auftretenden Tänzer, der Argamba, der Seržimba, d. h. der Lama, der für seržim (aus tib. gser skyems, mong. serjim), das "goldene Libationsopfer", verantwortlich ist, sowie der Čambon, trugen ähnliche dunkelblaue, weitärmelige Gewänder, die mit Flammenornamenten, Totenschädeln und dem Donnerkeil (tib. dor je) verziert waren. Auf dem Kopf trugen sie einen schwarzen Hut mit einer breiten Krempe, ähnlich den Schwarzhut-Tänzern. Der Hut war mit den tantrischen fünf Schädeln und einer goldenen Flammenaureole geschmückt. An beiden Seiten hingen schwarze Bänder (mong. qar-a sačay/čačay, khalkh-mong. char cacag) herab. Die Gesichter der Tänzer waren auf beiden Wangen und auf der Nasenspitze mit schwarzen Punkten bemalt. Diese Punkte sollen aus der "Asche eines Leichnams" (tib. thal chen gyi tshom bu) gewonnen sein respektive diese symbolisieren, wie es im 'Chams yig des 5. Dalai Lama heisst.<sup>215</sup> In der rechten Hand hielten sie den Ritualdolch (mong. purba) und in der linken die Schädelschale, die symbolisch mit Blut gefüllt war. Ausserdem waren sie mit den Paraphernalia der tantrischen Schutzgottheiten, einer aus Knochen hergestellten Halskette und einer Schürze, geschmückt.

<sup>210</sup> Die ersten beiden Tage konnten gefilmt werden.

<sup>211</sup> Auch sbug 'chal genannt; zu ihnen s. Scheidegger 1988: 59-65.

<sup>212</sup> Scheidegger 1988: 23-25.

<sup>213</sup> Mong. biskigürči.

<sup>214</sup> Übersetzungen dieses Musikinstrumentes variieren von "Schalmei" (z. B. Pegg 2001: 150) über "Oboe" bis zu "Trompete". Der Klang dieses Blasinstrumentes entspricht keinem dieser Musikinstrumente, unsere Übersetzung erfüllt daher lediglich heuristische Zwecke.

<sup>215</sup> Ngag dbang blo bzang rgya mtsho: Fol. 15r2.

Am 28. Juli trat der Argamba als Tänzer auf. Sein Tanz diente dazu, die Feinde der buddhistischen Lehre herbeizuzitieren und in das Linga<sup>216</sup> zu bannen, das er auf dem Höhepunkt seines Tanzes rituell mit dem purba, seinem Ritualdolch, zerstörte. Das in seinem Gefängnis, der schwarzen dreieckigen Kiste, befindliche *Linga* war zuvor hinter dem schwarzen Vorhang hervorgeholt und auf einem kleinen Tisch, unter dem eine Tigerhaut ausgebreitet worden war, neben dem Tempeleingang platziert worden. Unter der Rezitation von Dhāraṇīs zerschnitt der Argamba symbolisch das *Linga*, indem er immer wieder mit dem phur pa unter dem Tuch, das das Linga vor den Blicken verbarg, Schneidebewegungen durchführte. Zuvor jedoch waren ihm im Tanz von den Tachilč, den Lamas, die für die Opferungen verantwortlich waren, nacheinander die "zehn Waffen"<sup>217</sup> überreicht worden, unter ihnen Haken (mong. temür yog-a, khalkh-mong. žagžü, tib. lcags kyu), Schlinge (mong. čelme, khalkh-mong. shavag, tib. zhags pa) und eiserne Kette (mong. temür ginji, khalkh-mong. žagdog, tib. lcags sgrog). Auch sie hatten sich hinter dem schwarzen Vorhang befunden und waren nun ebenfalls, von einem schwarzen Tuch bedeckt, auf einem am Eingang des Tempels befindlichen Tisch bereitgestellt. Sie dienen dazu, die als Dämonen vorgestellten "feindlichen Kräfte und Hindernisse" (tib. dgra bgegs)<sup>218</sup> herbeizurufen, sie zu fesseln und gefügig zu machen. Die rituelle Zerstörung des Linga wird im 'Chams yig des 5. Dalai Lama als bsgral ba, "Befreiung", bezeichnet,<sup>219</sup> im Khüree-Tsam heisst sie Linga ėvdėch, "das Linga zerstören".<sup>220</sup> Der phur pa als Emanation der Gottheit zerstört alle in das Linga gebannten negativen Qualitäten, während sein Bewusstsein durch den phur pa befreit wird und in das Sukhāvatī-Buddhafeld eingeht.<sup>221</sup> Anschliessend soll dem 'Chams yig zufolge das "Befreiungsopfer" (tib. bsgral mchod) folgen, währenddessen Teile des Linga den zuvor herbeigerufenen Gottheiten geopfert werden. Der Argamba tanzte mit der dreieckigen Kiste in seinen Händen zu dem schwarzen Vorhang und legte die Überreste des *Linga* vor den *Sor*, mit dem zusammen sie am Ende, nach dem Abschluss des öffentlich aufgeführten Gadaa Tsam, verbrannt werden.

Der zweite Dotor Tsam begann am 29. Juli um 7 Uhr morgens und dauerte bis 17 Uhr am Nachmittag. Der Ablauf glich dem des Vortags, der Tänzer war jedoch diesmal der Seržimba. Seržim gehört zur Verehrung der Schutzgottheiten. In tibetischen Regionen besteht es oft aus Chang, dem tibetischen Bier, das mit

<sup>216</sup> Ein Linga aus Teig, tib. zan ling, mong. baling linga.

<sup>217</sup> Sie werden bei Majer/Teleki 2014: 35-36, aufgelistet.

<sup>218</sup> Kohn 2001: 74.

<sup>219</sup> Ngag dbang blo bzang rgya mtsho: Fol. 23v3.

<sup>220</sup> Vgl. auch das Lingga ebdekü ungsily-a-yin sudur in Erdeni 1997: 352-355.

<sup>221</sup> Marko 1994: 145 und Cantwell 1997: 114.

Getreide vermischt wird, hier bestand es aus Archi, dem aus gesäuerter Milch hergestellten Schnaps.<sup>222</sup>

Der dritte Dotor Tsam begann am 30. Juli, dem Tag der Aufführung des "Äusseren Tsam", um Mitternacht. An diesem Tag wurden dieselben Texte wie zuvor rezitiert und der "Innere" und der "Äussere" Tsam wurden nacheinander aufgeführt. Daher begannen die Zeremonien schon in der Nacht. Der Tänzer des Dotor Tsam war diesmal der Čambon Altanchujag. Der Dotor Tsam endete wie zuvor mit der rituellen Tötung des Linga (Abb. 2). Am Ende des Gadaa Tsam wurden Linga, Sor und Žagar rituell verbrannt.

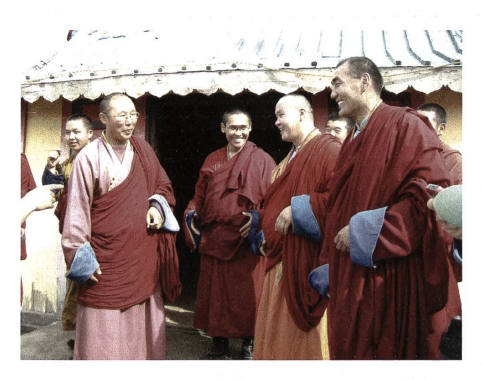


Abbildung 2: (von links nach rechts) Argamba, Seržimba, Čambon am Morgen des 29.7. 2009 nach dem 3. Dotor Tsam.

## 4.3 Der Gadaa Tsam ("Äusserer Tsam")

Noch während der Dotor Tsam im Tempel aufgeführt wurde, wurden vor dem Tempel, im Klosterhof, die Vorbereitungen zur Durchführung des Gadaa Tsam, des "Äusseren *Tsam*", getroffen. Zuerst wurde der Platz vor dem hinteren runden Tempel von Dashchoilin gereinigt. Anschliessend zeichnete ein Mönch sieben konzentrische Kreise mit Kreide auf den Boden (Abb. 3).<sup>223</sup> Der innerste Kreis ist der Žagar tig, der "Žagar-Kreis", in dem ein gelber Baldachin errichtet wurde, in

<sup>222</sup> Auskunft von Lama Jadamsüren (Telefongespräch vom 4.1.2015). Zur Herstellung von Archi s. Schubert 1971: 174-175.

<sup>223 2009</sup> war dies der Pressesprecher des Klosters, Batsajchan.



Abbildung 3: Die Tanzfläche wird präpariert.

dem später Žagar, Sor und Linga auf einem Tisch platziert werden. Es folgte ein so genannter "Leerkreis" (ich tig). Der dritte Kreis, in dem der Čambon tanzt, heisst čambon tig, "Čambon- Kreis". An ihn schloss sich als vierter Kreis wieder ein "Leerkreis" an. Im fünften Kreis, dem bag tig, "Maskenkreis", traten die Maskentänzer auf. Auf den anschliessenden "Leerkreis" folgte als siebter und äusserster Kreis der Šanag tig, der "Kreis der Šanag", der Schwarzhut-Tänzer.<sup>224</sup> Um die Kreise wurde ein Viereck gezeichnet, an dessen Seiten und Ecken später fünfzehn Standarten der Hüter der Himmelsrichtungen aufgestellt wurden. Der Tanzplatz wurde so zum Mandala transformiert, in das später die Schutzgottheiten einzeln eintraten.<sup>225</sup> Der Baldachin im innersten Kreis stellte dabei den Palast des Erlig nom-un qayan dar. Zur linken Seite des Tanzplatzes wurde ein blaues Zelt errichtet für die den Tsam begleitenden Musiker. Zwei weitere Zelte für ranghohe Lamas und Gäste wurden zur Rechten des Tanzplatzes aufgestellt. Der Gadaa Tsam begann um die Mittagszeit am 30. Juli, angekündigt mit Glockenschlägen vom Bürėėnij šat (mong. büriye-e-yin šatu), der hölzernen Plattform vor dem Tempel, von der die Mönchsgemeinschaft zur Versammlung gerufen wird.

Circa zehn Minuten nach der Errichtung des gelben Baldachins traten die beiden *Chochimoj*, die "Herren des Leichenplatzes", aus dem Tempel. Sie umrundeten die sieben Kreise von aussen, bewegten sich jedoch innerhalb des

**<sup>224</sup>** Forman/Rintschen 1967: 106, geben ein Diagramm der Kreise. Majer/Teleki 2014: 39 geben eine andere Anordnung der Kreise, hier Gangaa 2003 folgend.

<sup>225</sup> Zur Transformation des Raums in eine sakrale Sphäre beim 'Chams s. Schrempf 1994.

gezeichneten Vierecks. Dann kehrten sie zum Tempel zurück und stellten sich links und rechts von der Tempeltür auf. Nach einiger Zeit kamen die hochrangigen Lamas und die Musiker aus dem Tempel heraus und setzten sich auf ihre Plätze. Zwei Mönche postierten sich rechts vor der Tempeltür. Während des Tsam bliesen sie jedes Mal, wenn eine neue Gottheit erschien, ihre "Oboen", bišgüür.226 Zur Rechten der Tür standen zwei weitere Mönche mit einem fünffarbigen Seidenband (mong.yandar, khalkh-mong. jandar, tib. g'yab dar),227 deren Aufgabe es war, die Gottheiten mit winkenden Bewegungen des Seidenbandes in das Mandala einzuladen. Die Zuschauer selbst hielten sich an den drei offenen Seiten des Platzes auf, sie waren durch ein mit blauen Khadag geschmücktes Seil von der Tanzfläche getrennt. Eine Reihe einfacher, um den Platz aufgestellter Holzbänke standen ihnen zur Verfügung. Zuschauer, die keinen freien Platz gefunden hatten, standen (Abb. 4).



Abbildung 4: Das Publikum des Gadaa Tsam.

Anschliessend betraten die fünfzehn Hüter der Himmelsrichtungen (mong. jüg-i tedkikü sakiyulsun, khalkh-mong. sachiulsan, tib. phyogs skyong)<sup>228</sup> den Tanzplatz

<sup>226</sup> Pegg 2001: 155 sagt, dass der Einzug der Tsam-Tänzer von einer Gandan büréé begleitet wird.

<sup>227</sup> Bod rgya tshig mdzod chen mo 1985: 2615, s.v. g'yab dar.

<sup>228</sup> Nach dem Bod sog rgya gsum gyi shan sbyar tshig mdzod chen mo 2001: 985 (freundliche Auskunft von Prof. Dr. Klaus Sagaster) entspricht dem tib. phyogs skyong das mongolische jüg-i tedkikü sakiyulsun. In der khalkh-mongolischen Sprache hat die Autorin Batmunkh allerdings stets nur den Terminus sachiulsan gehört.

und stellten sich mit ihren Standarten an den vier Eckpunkten und an den Seiten des Platzes auf. In tibetischen 'Chams-Tänzen, mit Ausnahme des 'Chams von bKra shis lhun po, tauchen sie selten auf.<sup>229</sup> Der 5. Dalai Lama beschreibt in seinem 'Chams yig lediglich den Auftritt der vier Lokapāla.<sup>230</sup> Nun wurde der Tisch unter den Baldachin gestellt und die beiden Opferlamas brachten aus dem Tempel Linga, Sor und Žagar, die auf dem Tisch platziert wurden. Der Zeitpunkt der Platzierung war zuvor von den Klosterastrologen bestimmt worden. Der Sor im Tsam von 2009 bestand nicht wie der von Forman/Rintschen 1937 beschriebene aus Teig, sondern aus Holz und war von oranger Farbe (Abb. 5). An seiner Spitze waren ein aus Teig geformter Totenschädel und ein blauer Halbvajra angebracht, darunter ein Bild von Očirvani, das in einem kleinen goldenen Rahmen befestigt war. Die drei Teile des Sor wurden von Schnüren, die menschliche Eingeweide symbolisieren, zusammengehalten. In seinem Inneren befanden sich ein dreieckiger balin und die Überreste des Linga aus Teig. In den Sor waren zuvor alle negativen Kräfte hineingebannt worden, die durch seine Zerstörung im Feuer beseitigt werden. Der Einzug des Sor war von der Musik der grossen Becken begleitet.<sup>231</sup> Der schwarze Žaqar war rund<sup>232</sup> und bestand aus insgesamt sieben Schichten (Abb. 6). Auf sie waren kleine, aus Teig geformte menschliche Figuren



Abbildung 5: Sor.

<sup>229</sup> Nebesky-Wojkowitz 2007: 80.

<sup>230</sup> Ngag dbang blo bzang rgya mtsho: Fol. 4v4, hier phyogs dpon bzhi genannt.

<sup>231</sup> Helffer 2004: 94-96.

<sup>232</sup> Das runde Fundament bestand aus schwarzem Metall und wurde wieder verwendet.



Abbildung 6: Žagar.

mit Holzstäben gesteckt, und Schnüre, die menschliche Eingeweide darstellten, waren um den Žaqar gewunden. Gekrönt wurde er von einem Totenschädel. Unter dem Baldachin nahm auch der Lünnemba (von tib. rlung bsnyen pa), der "Windberuhiger", Platz. Ihm oblag es, den Sor und die anderen Opfergaben vor Naturgewalten wie Sturm und Hagel zu beschützen. Anschliessend traten drei Tänzer auf. Zwei waren die Helden (mong. bayatur, khalkh-mong. baatar, tib. dpa' bo) Büvejbaatar<sup>233</sup> und Šižerbaatar, die den Sor vor dem dritten Tänzer, der einen Raben verkörperte, beschützten. Der nach dem Sor schnappende Rabentänzer<sup>234</sup>

<sup>233</sup> Es gibt ein Epos mit einem Helden dieses Namens, Qatan bübei bayatur, "Der feste Held Bübei", s. Heissig 1994: 389. Den Hinweis auf dieses Epos verdanken wir Prof. Dr. Klaus Sagaster. 234 Vgl. seine prominente Darstellung im Tsam-Gemälde von Damdinsüren aus dem Jahr 1966 im Zanabazar Museum of Fine Art in Ulaanbaatar. Vgl. auch die Abbildungen der Tsam-Figuren

spielt wohl eine ähnliche Rolle wie der tibetische glud 'gong, eine Art "Sündenbock" (mong. joliy).<sup>235</sup> Die drei Tänzer hielten sich während der gesamten Aufführung im zweiten Kreis auf.

Nun traten zwei Tänzer in Hirsch- und Büffelmasken auf. Obwohl sie im Tsam die Rolle der Boten des Erlig nom-un gayan innehaben, werden sie Nebesky-Wojkowitz zufolge in keinem der Sādhanas, die Yama gewidmet sind, erwähnt.<sup>236</sup> Der Hirsch und der Büffel vollführten einen schnellen und wilden Tanz, der die Feinde der Lehre erschrecken und vertreiben sollte.<sup>237</sup> Nach Beendigung ihres Tanzes trat Chašin Chan zusammen mit acht Knaben auf (Abb. 7).<sup>238</sup> Während er in der Aufführung von 1937 die Aufgabe hatte, die auftretenden Gottheiten zu empfangen, kam ihm diese Aufgabe 2009 nicht zu. Chašin Chan und die acht Knaben setzten sich auf eine Bank an der rechten Seite des Tanzplatzes. Anschliessend traten zwei friedliche Gottheiten auf,



Abbildung 7: Chašin Chan und seine Begleiter.

<sup>235</sup> Nebesky-Wojkowitz 2007: 81–82; vgl. auch Richardson 1993: 61–71.

**<sup>236</sup>** Nebesky-Wojkowitz 2007: 78.

<sup>237</sup> Im Erdeni Zuu-Tsam trat der Hirschtänzer ebenfalls auf. In seinem Tagebuch widmet ihm Kotwicz einen längeren Eintrag: "A small, wild stag, very movable. He is a fearsome servant of all deities, very powerful [...]." (Bareja-Starzynska 2012: 184).

<sup>238</sup> Majer/Teleki 2014: 44 berichten, dass Chašin Chan "with his six sons" schon nach dem Auftritt der beiden Helden und des Raben auf dem Tanzplatz erscheinen. Leider wird aus ihrer Schilderung nicht klar, welchem Jahr diese Reihenfolge zugeordnet ist. Chašin Chan wurde, wie Majer/Teleki (ebenda) mitteilen, von den Mönchen des Klosters mit dem Kangxi-Kaiser identifiziert.

Gongor, Mahākāla in seiner weissen Erscheinungsform, und Namsrai, die Reichtumsgottheit Vaiśrāvana und zugleich Hüter der nördlichen Weltgegend. Nach ihrem Abgang kamen die beiden *Gugor* auf die Tanzfläche. Beide trugen rote Masken, und auch die Kleidung eines Tänzers war rot, die des anderen blau. Vielleicht haben die beiden Gugor des Khüree-Tsam von 2009 Elemente der beiden Luba von 1937 aufgenommen, die ebenfalls rot- und blaubekleidet aufgetreten waren. Die Gugor tanzten im bag tig, dem "Maskenkreis", dann begaben sie sich zum Durchgang und warteten dort auf Jamsran. Die beiden Gugor fungierten also als Begleiter des Jamsran, eine Rolle, die 1937 Rigbilkhamo und Lätschansrogdak einnahmen<sup>239</sup> und in anderen Jahren, wie Majer/Teleki berichten, wohl auch heute noch einnehmen.240 Jamsran, der "zornvolle rote Beschützer" (mong. dogsin ulayan sakiyulsun, khalkh-mong. dogsin ulaan sachius),<sup>241</sup> erschien unter der Begleitung kriegerischer Musik. Seine Maske war besonders beeindruckend, da sie aus einer Vielzahl von roten Korallen gefertigt war. Auch seine Kleidung war in Rot gehalten. Die Gugor begleiteten Jamsran nicht nur zu seinem Platz auf dem Tanzfeld, sondern tanzten auch mit ihm in langsamen, erhabenen Tanzschritten. Nach ihrem Abgang trat die Göttin Lchamo<sup>242</sup> zusammen mit einer Begleitung<sup>243</sup> auf. Beide trugen blaue Masken, die mit drei Pfauenfedern geschmückt waren. Sie führten ihren Tanz mit pathetischen, Furcht gebietenden Gesten und Bewegungen auf, die die Vernichtung der unsichtbaren Feinde der Lehre symbolisieren sollten, die durch Beschwörungen zuvor in den Tanzkreis gerufen worden waren.

Anschliessend kamen zwei Adsar auf den Tanzplatz. Zusammen mit dem Weissen Alten sorgten sie für etwas Entspannung zwischen den Auftritten der Schutzgottheiten. Sie tanzten einen langsamen Tanz, sich im Uhrzeigersinn drehend. Nachdem sie den Platz verlassen hatten, trat der Weisse Alte auf und unterhielt mit seinen komödiantischen Einlagen die Zuschauer. Löwen traten im Tsam von 2009 nicht auf.

Der Tsam näherte sich nun langsam seinem Höhepunkt. Während der Weisse Alte in Begleitung der beiden Adsar um den Platz lief und Süssigkeiten an die Zuschauer verteilte, trat der Čambon hinaus auf den Tanzplatz, wo er in dem ihm zugeordneten Čambon-Kreis an ein- und derselben Stelle vor dem

<sup>239</sup> Forman/Rintschen 1967: 118–119.

<sup>240</sup> Majer/Teleki 2014: 48.

<sup>241</sup> Zu ihm s. Erdeni 1997: 87–88. Der innermongolische Name lautet hier Jamsürüng.

<sup>242</sup> Zu Lchamo als Gefährtin von Jamsran s. Syrtypova 2003: 108.

<sup>243</sup> Beide Gestalten waren äusserlich nicht voneinander zu unterscheiden. Es ist daher anzunehmen, dass beide die *Lchamo* darstellten. Das Auftreten in Paaren kommt auch in tibetischen 'Chams-Aufführungen vor, so in Spituk in Ladakh, wo "a pair of dPal ldan Lha mo perform the dance of the female dharmapāla" (Marko 1994: 141).



Abbildung 8: Die Schwarzhut-Tänzer.

Eingang zum Platz tanzte. Nun trafen auch die einundzwanzig Schwarzhut-Tänzer (mong. *šanag*, tib. *zhva nag*) ein (Abb. 8). Sie tanzten, Dhāraṇīs rezitierend und um ihre eigene Achse kreisend, zsammen mit dem Čambon im Čambon-Kreis rund um den Platz. Nach diesem wirbelnden Tanz verliessen sie den Kreis und jeder setzte sich auf einen Stuhl innerhalb des *Tsam*-Vierecks. Während sich die Schwarzhut-Tänzer ausruhten, kam der Weisse Alte mit der Verteilung seiner Gaben zu einem Ende und segnete die Zuschauer.

Die nach *Erlig nom-un qayan* wohl wichtigste Schutzgottheit, der schwarze *Mahākāla*, kam nun auf den *Tsam-*Platz. Im Gegensatz zum *Khüree-Tsam* vor 1937 trat er 2009 nicht zusammen mit seinen vier Begleitern auf.<sup>244</sup> An ihn schloss sich direkt die Hauptfigur des *Tsam* an, *Erlig nom-un qayan* (Abb. 9). Sein Kommen wurde durch die Musik von *Bürėė* und *Bišgüür* angekündigt. Er tanzte fast zwanzig Minuten mit langsamen Tanzbewegungen an derselben Stelle wie zuvor der Čambon. Alle bisher aufgetretenen Tänzer traten nun in umgekehrter Reihenfolge wieder auf den *Tsam-*Platz hinaus und tanzten, den Platz umrundend, mit ihm zusammen. Während dieses Tanzes verteilte Chašin Chan mit seinen Knaben Süssigkeiten unter den Zuschauern und segnete sie mit seiner langen Gebetskette. Schliesslich liessen sich Mahākāla und Erlig nom-un qayan auf zwei Stühlen nahe beim Zugang zur Tanzfläche nieder.

Nun begann die letzte Phase des *Tsam*. Der Čambon zerstückelte unter dem gelben Baldachin zum letzten Mal das *Linga*. Anschliessend wurde das *Linga* in

**<sup>244</sup>** Auch Majer/Teleki 2014: 50 dokumentieren den Auftritt der vier Begleiter, allerdings erfahren wir nicht, in welchem Jahr oder Jahren die vier Begleiter auftraten.



Abbildung 9: Erlig nom-un qayan.

seiner Papierform, als "Papier-Linga", šoglin (aus tib. shog ling) verbrannt. Während die Schwarzhut-Tänzer ihren Tanz unterbrachen, verliess der Čambon die konsekrierte Tanzfläche und tanzte zu der Feuerstelle (mong. tuly-a, khalkhmong. tulga),<sup>245</sup> die sich schräg gegenüber dem Zugang zum Tanzplatz ausserhalb des Mandala hinter den Zuschauern befand und über der ein Kessel mit geschmolzener Butter hing. Begleitet wurde er vom Gesgüi und vom Tachilč. Die geschmolzene Butter entfachte er mit einer Opfergabe aus Alkohol<sup>246</sup> zu einer Stichflamme. Der Tachilč hielt nun das Papier-Linga, das am Ende eines langen Holzstockes befestigt war, in die Stichflamme (Abb. 10). Tanzend bewegte sich der Čambon anschliessend zum Baldachin in der Mitte des Tanzplatzes zurück. Während dieser Handlung rezitierten die Tsam-Tänzer ununterbrochen Dhāranīs.

Einige Zuschauer, 247 die an diesem Tag als Öglögijn ezed, "Gabenherren", für die Verköstigung der Mönche aufgekommen waren, ergriffen nun Žagar und Sor und trugen beide unter Begleitung der Tsam-Tänzer und der übrigen Zuschauer aus dem Kloster heraus zu einem zuvor vorbereiteten Scheiterhaufen, dem Sorijn ovoochoj, "Hütte des Sor (mong. ugiyadasun-u nüke, tib. gtor khung, "gtor ma-Loch"), der wie 1937 die Form eines Zeltes hatte (Abb. 11). In seine Öffnung wurden nun unter der Leitung des Sorijn Lama der Daldalagu nüke (tib. brub

**<sup>245</sup>** Der traditionelle drei- oder vierfüssige Herd in der mongolischen Jurte.

**<sup>246</sup>** Als Libationsopfer (*seržim*).

<sup>247</sup> Majer/Teleki 2014: 55 berichten, dass der Sor von den beiden für die Opfer zuständigen Lamas (den Tachilč) getragen wurde. Laien nahmen in der von Majer/Teleki beobachten Verbrennung von *Žagar* und *Sor* keine Funktion ein.



Abbildung 10: Verbrennung des Papier-Linga.



Abbildung 11: Die Verbrennung von Linga, Sor, und Žaqar.

khung), der dreieckige Behälter für *Linga*, *Sor* und *Žaqar* geworfen und verbrannt. Anschliessend kehrten die Tänzer ins Kloster zurück und zogen ihre Masken und Roben aus. Der *Äussere Tsam* war nun beendet.<sup>248</sup>

Ein Vergleich mit dem von Forman/Rintschen geschilderten Ablauf des Khüree-Tsam, dem im Jahr 2003 beobachteten Tsam im Dashchoilin-Kloster

**<sup>248</sup>** Am Abend beschloss die Mönchsgemeinschaft den *Tsam* mit einem Dankopfer im Tempel, s. Majer/Teleki 2014: 58.

sowie mit der von Majer/Teleki gegebenen Schilderung zeigt, dass sich jede Tsam-Aufführung durch Unterschiede in den auftretenden Personen und in der Reihenfolge ihres Erscheinens auszeichnet. Die folgende Tabelle verdeutlicht die mitunter erheblichen Unterschiede:

| Forman/Rintschen 1937 <sup>249</sup>                | Majer/Teleki 2014 <sup>250</sup>                 | Batmunkh 2009               |
|-----------------------------------------------------|--------------------------------------------------|-----------------------------|
| 2 Helden                                            | 2 Chochimoj                                      | 2 Chochimoj                 |
| 2 Chochimoi                                         | 2 Helden, Rabe                                   | 15 Hüter der                |
|                                                     |                                                  | Himmelsrichtungen           |
| Rabe                                                | Chašin Chan mit 6 Knaben                         | 2 Helden, Rabe              |
| Argamtschi <sup>251</sup>                           | 15 Hüter der Himmelsrichtungen                   | Hirsch und Büffel           |
| 2 Gugor, begleitet von Chashin-Chan<br>mit 8 Knaben | 4 Territorialgottheiten <sup>252</sup>           | Chašin Chan mit 8<br>Knaben |
| 2 Luba                                              | Argamba                                          | Gongor und Namsrai          |
| 2 Shindö                                            | Hirsch und Büffel                                | 2 Gugor                     |
| 8 Dundshadma                                        | Gongor und Namsraj                               | Jamsran                     |
| Hirsch und Büffel                                   | Rigbi Ichamo und Lajchan                         | Lchamo mit 1 Begleitung     |
| Gongor und Namsrai                                  | Jamsran                                          | 2 Adsar                     |
| Otschirvani und Sendunme                            | Lcham <sup>253</sup>                             | Der Weisse Alte             |
| 8 Ditokdshad                                        | Čandra bala, Žina midra, Daggi raža,<br>Daragčid | Čambon                      |
| Rigbilkhamo und Lätschansrogdak <sup>254</sup>      | Mahākāla                                         | 21 Šanag                    |
| Dschamsaran                                         | 2 Adsar                                          | Mahākāla                    |
| Tschadrabala, Dsanamidra, Dagiradsa,<br>Drakschad   | Der Weisse Alte                                  | Erlig nom-un qayan          |
| Lhamo                                               | Der Löwe                                         |                             |
| Machakala                                           | 21 Šanag, unter ihnen Čambon,                    |                             |
|                                                     | Argamba, Sėržimba                                |                             |
| 4 Herren der Gegend                                 | Žamundi                                          |                             |
| 4 Adsar                                             | Čojžo/Erlig nomun chan                           |                             |
| Der Weisse Alte                                     |                                                  |                             |
| 4 Löwen                                             |                                                  |                             |
| Tschambon                                           |                                                  |                             |
| 21 Schunag                                          |                                                  |                             |
| Dsamudi                                             |                                                  |                             |
| Erlik Nomun-chan                                    |                                                  |                             |

<sup>249</sup> Die Namen in der Spalte werden in der von Forman/Rintschen benutzten Umschrift gegeben. 250 Leider ist in der sehr ausführlichen und gründlichen Darstellung von Majer/Teleki unklar, auf welches Jahr sich ihre Angaben jeweils beziehen. Sie haben in den Jahren 2004 und 2005 sowie 2009–2013 an den Tsam-Aufführungen in Dashchoilin als Zuschauer teilgenommen (Majer/ Teleki 2014: 4). Gerade wegen der offensichtlichen Divergenzen in den einzelnen Aufführungen wäre es interessant gewesen zu erfahren, welche Figuren in welchem Jahr auftreten.

<sup>251</sup> Identisch mit Argamba bei Majer/Teleki und Batmunkh.

<sup>252</sup> Identisch mit den "4 Herren der Gegend" bei Forman/Rintschen.

<sup>253</sup> Etwas abweichende Aussprache von Lchamo.

<sup>254</sup> Identisch mit Lajchan bei Majer/Teleki.

Der öffentliche Teil des Khüree-Tsam von 2009 dauerte vier Stunden. Wesentlich weniger Tänzer als 1937 traten auf, was insgesamt zu einer Verkürzung der Aufführungszeit führte. Diese Tendenz findet sich auch in exiltibetischen Gemeinschaften.<sup>255</sup> Inwiefern die Tänzer selbst auch schneller tanzten, ein Phänomen, das im tibetischen 'Chams schon vor 1959 in Tibet festgestellt wurde, 256 konnte nicht eruiert werden.

Die Aufführung eines *Tsam* ist teuer. Generell obliegt die Finanzierung eines solchen Ritualtanzes dem Kloster, aber auch Laien können als Sponsoren, "Gabenherren" (skt. dānapati, tib. yon bdag, mong. öglige-yin ejen, khalkhmong. öglögijn ezen), einen Tsam finanziell ausrichten. Die Kosten des Khüree-Tsam von Dashchoilin wurden 2009 aus dem täglichen Spendenaufkommen gedeckt, wie der Khambo Lama auf Nachfrage mitteilte. Im Tsam von 2009 konnten die Sponsoren aktiv partizipieren, indem sie Sor und Žagar am Ende des Gadaa Tsam zum Verbrennungsplatz trugen. Die Einbindung von Laien in diese Aktivitäten ist eher ungewöhnlich.

## 5 Der Tsam heute: Zwischen religiöser Inszenierung, Theateraufführung und **Touristenattraktion**

In seiner Zusammenfassung des vom 5. Dalai Lama begonnenen und von ihm selbst fertig gestellten Handbuchs über den 'Chams beklagt sich der Schlussredaktor dGe steng bla ma Byams pa kun dga' 'byung gnas über angebliche Tendenzen, den 'Chams als unterhaltendes Spektakel aufzuführen:

Heutzutage sind da jene, die, da sie die Praktiken der Geheimen Mantras nicht kennen und anscheinend um eine Mahlzeit [zu erhalten], einen willkürlich ausgedachten 'Chams vorführen und so den anderen den Kopf verdrehen. Daher rutschen gewöhnliche Worte heraus, die suggerieren, der 'Chams sei wie ein Schauspiel und ein Spiel, [aber] das ist leeres Gerede. [...] Diejenigen, die, nachdem sie die massvollen Praktiken verworfen haben, ihren selbst ausgedachten, willkürlichen 'Chams in der Mitte des Marktplatzes tanzen, die die Verursacher der Zerstörung der geheimen, grossen Lehre sind, sind sie nicht von dem Ort gekommen, in dem man Kräfte besitzt, die andere betrügen?<sup>257</sup>

<sup>255</sup> Vgl. Schrempf 1997: 98.

<sup>256</sup> Tethong 1979: 21.

<sup>257</sup> Ngag dbang blo bzang rgya mtsho: Fol. 39v5 und Fol. 40r1–2. Vgl. auch die Übersetzungen in Nebesky-Wojkowitz 2007: 243, und Ellingson 1979: 172, die beide teilweise von der hier gegebenen Übersetzung abweichen.

Die Anschuldigungen, die sich gegen den Sa skya pa-Autor Kun dga' rin chen und dessen 1576 verfassten 'Chams yig, auf den sich der 5. Dalai Lama in seinem 'Chams yig stützte, 258 wenden, spiegeln die polemischen Auseinandersetzungen innerhalb der dGe lugs pa-Schultradition zu Beginn des 18. Jahrhunderts wieder. Während der 5. Dalai Lama sowohl rNying ma- als auch Sa skya-Lehren und Rituale in die dGe lugs pa-Tradition zu integrieren versucht hatte,<sup>259</sup> sahen eine Reihe seiner orthodoxeren Zeitgenossen hierin eine grosse Gefahr für die "Reinheit" der dGe lugs pa-Lehre. Die polemische Auseinandersetzung wurde unter anderem über symbolisch aufgeladene, öffentliche rituelle Performanzen, wie sie der 'Chams darstellt, ausgetragen. Der Vorwurf der öffentlichen Zuschaustellung tantrischer geheimer Lehren und ihrer Herabwürdigung zu einem allein der Unterhaltung dienenden Spektatel begleitet damit die Geschichte des tibetischen 'Chams bis heute. Anfang des 20. Jahrhunderts verbot Sidkeong Tulku (Srid skyong rnam rgyal sprul sku, 1879–1914), der damals für die religiöse Kontrolle der sikkimesischen Klöster zuständig war,260 nicht nur Rauchen und Trinken in den Klöstern Sikkims, sondern auch 'Chams-Aufführungen ausserhalb der Klosterhöfe, da solche Aufführungen den 'Chams zur reinen Unterhaltung degradieren würden.<sup>261</sup> In den zwanziger Jahren des 20. Jahrhunderts sorgte die "devil dance" Aufführung tibetischer Lamas vor einem britischen Publikum in London trotz des expliziten Verbots des 13. Dalai Lama, religiöse Tänze im Ausland aufzuführen, für eine ernste Krise in den britischtibetischen Beziehungen. 262 Fast zeitgleich aber wurden im benachbarten, von der tibetisch-buddhistischen 'Brug pa bKa' brgyud-Schultradition dominierten Bhutan 'Chams-Tänze zur Unterhaltung für britische Gäste aufgeführt, auf direkte Anweisung des Gouverneurs von Paro, der ihre ursprünglich religiösen Funktionen zugunsten ihrer Unterhaltungsfunktion anpasste.<sup>263</sup> In den achtziger Jahren des 20. Jahrhunderts, mit dem Aufkommen des Tourismus in den Himalayaregionen, wurde der 'Chams endgültig zu einer Touristenattraktion, besonders in Ladakh, das als "Klein-Tibet" touristischer Ersatz für die damals immer noch für Ausländer unzugängliche Tibetische Autonome Region (TAR)

<sup>258</sup> Ngag dbang blo bzang rgya mtsho 1989: 346 und Karmay 2014: 263; vgl. auch Ellingson 1979: 169. Zu den sektarischen Kontroversen über die Angemessenheit öffentlicher 'Chams- Aufführungen, die die Schlussedition des 'Chams yig des 5. Dalai Lama bestimmen, s. Ellingson 1979: 169–174.

<sup>259</sup> Dies lag sicherlich in seinem politischen Projekt der Reintegration der einzelnen tibetischen Regionen zu einem homogenen Reich mit einer Zentralregierung begründet, s. Karmay 2003.

<sup>260</sup> Sikkim war damals britisches Protektorat, und Sidkeong Tulku wurde entsprechend von Charles Bell, dem damaligen "Political Officer" in Sikkim, in das Amt eingesetzt.

<sup>261</sup> Jansen 2014: 611.

**<sup>262</sup>** Hansen 1996.

<sup>263</sup> Aris 2005: 130.

wurde. In Ladakh wurde der Zeitpunkt für die 'Chams-Aufführungen schon in den achtziger Jahren an die Hochsaison für Touristen im Sommer angepasst. 1995 schliesslich erfolgte die Integration des 'Chams in das Ladakh Festival, eine touristische Veranstaltung in Leh, der Hauptstadt Ladakhs.<sup>264</sup> Damit war der 'Chams in Ladakh sowohl aus seinem zeitlichen wie auch räumlichen rituellen Kontext herausgelöst. Seine endgültige Transformation in eine säkulare Tanz-Aufführung erfuhr der tibetische 'Chams in den "world tours", die von tibetischen Mönchs-Tanzgruppen aus verschiedenen tibetischen Exilklöstern bestritten werden und unter anderem dazu dienen, finanzielle Unterstützung für die Klostergemeinschaft einzuwerben. Am erfolgreichsten sind hier die dGe lugs pa, deren orthodoxe Exponenten in früheren Jahrhunderten anderen tibetischen Schultraditionen vorgeworfen hatten, geheime Lehren "auf dem Marktplatz" zur Schau zu stellen. Die Mönche des exiltibetischen Klosters Drepung Loseling ('Bras spungs blo gsal gling) begannen ihre erste Welttournee 1988/89, während der sie 130 nordamerikanische und europäische Städte besuchten.<sup>265</sup> Sie sind bis heute die bekannteste 'Chams-Tanzgruppe weltweit. In diesen globalen 'Chams-Aufführungen wird eine essentialisierte und homogenisierte tibetische religiöse Kultur einem westlichen Publikum dargeboten.

Im Lichte der exiltibetischen Entwicklungen erstaunt es nicht, dass die Wiederaufnahme der Tradition des Tsam in der Mongolei gleichzeitig lokal und global erfolgte. Die erste *Tsam*-Aufführung der Mönche des Dashchoilin-Klosters fand, wie schon erwähnt, nicht in Ulaanbaatar statt, sondern 2001 auf einer internationalen buddhistischen Konferenz in Bonn. Die Wiederbelebung des mongolischen Tsam stand damit von Anbeginn an im Spannungsfeld zwischen religiöser Performanz und säkularer Unterhaltung, deren gemeinsame Schnittmenge die Repräsentation eines kollektiven mongolischen kulturellen Erbes darstellt, das in der *Tsam*-Performanz objektiviert und visuell und sinnlich erlebbar wird. Es erstaunt daher auch nicht, dass sich, wie im tibetischen 'Chams, auch im mongolischen Tsam Verkürzungstendenzen feststellen lassen. So dauerten die Vorbereitungen für den Khüree-Tsam früher drei Monate, während die Zeitspanne heute unterschiedlich lang ist. 266

Den buddhistischen Zuschauern verspricht die Tsam-Aufführung spirituelle Reinigung,<sup>267</sup> Segen und Verdienstansammlung. So sagte ein Zuschauer vor der

<sup>264</sup> Schrempf 1997: 99.

**<sup>265</sup>** Schrempf 1997: 96.

<sup>266</sup> Nach mündlicher Auskunft von Lama Altanchujag (28.7.2009).

<sup>267</sup> Reinigung von tib. sgrib, "Befleckung", mong. tüidker, khalkh-mong. tüjtger. Während im scholastischen buddhistischen Kontext sgrib (skt. āvaraṇa, "Verdunkelung") die beiden Faktoren bezeichnet, die dazu führen, dass ein Lebewesen im Samsāra verstrickt bleibt,

Aufführung des Khüree-Tsam im Sommer 2009 auf die Frage, ob ihm der Tsam-Tanz gefalle: "Es geht hier nicht um Gefallen, sondern um den Segen. [...] Es ist ein Muss, denn die Götter kommen und es geht um ihr Versprechen, meine Kinder im kommenden Jahr zu beschützen. Das ist nur einmal im Jahr möglich."268 Eine andere Zuschauerin, die nach der Aufführung befragt wurde, betonte hingegen neben einem spirituellen Interesse auch ästhetische Aspekte: "Ja, es war interessant, da der alte Mönch mit dem Lautsprecher den Tanz erläutert hat. Die Musik war sehr gut. Vor allem aber hat es mir seelisch gut getan."269 Spirituelles Wohlbefinden respektive, buddhistisch formuliert, die Reinigung der Gemeinschaft von übelwollenden Kräften und die Erzeugung von "gutem Geschick" durch den Tanz sind Ziele, die schon im 'Chams yig des 5. Dalai Lama formuliert wurden,<sup>270</sup> und, wie bereits Schrempf festhielt,<sup>271</sup> sich geschmeidig einem unterschiedlichen Publikum anpassen können. So lässt sich auch die Aufführung des mongolischen Tsam auf der buddhistischen Konferenz in Bonn nahtlos in die traditionellen Aufführungsziele einfügen.

Der Tsam, der den Zuschauern im Dashchoilin-Kloster in einem die Aufführung begleitenden Kommentar erläutert wird, erfüllt neben spirituellen Bedürfnissen identifikatorische Funktionen in der post-sozialistischen Mongolei. Im 20. Jahrhundert wurde die kulturelle und politische Identität der Mongolen im universalhistorischen Deutungskontext des Marxismus-Leninismus ausgehandelt. Der Zusammenbruch der sozialistischen Gesellschaftsordnung und der Wegfall dieser universalen Weltdeutung führten zu einer Krise in der kollektiven Selbstwahrnehmung, die zu einer Rückbesinnung auf als spezifisch mongolisch imaginierte Traditionen geführt hat.<sup>272</sup> Zu diesen räumlich<sup>273</sup> und performativ inszenierten Traditionen gehört auch der Tsam-Tanz. So treten beim jährlichen Naadam-Fest, das sich seit der demokratischen Wende zu Beginn der neunziger Jahre immer mehr zu einem "gesamtmongolischen Kulturfest"<sup>274</sup> entwickelt hat,

nämlich kleśāvaraṇa, die "Verdunkelung der Befleckungen", und jñeyāvaraṇa, die "Verdunkelung falscher Ansichten", wird sgrib von Laien zumeist als eine Form physischer und sozialer Verunreinigung verstanden. sGrib umfasst alle negativen, Leben und Wohlergehen bedrohenden Aspekte und wird als physischer "Schmutz" empfunden, der durch byin rlabs, "Segen" oder besser "spirituelle Ermächtigung", gereinigt werden kann. Zu diesem Verständnis von sgrib s. Huber 1999: 16–17. Zu den chojor tüjtger s. Čojmaa 2000: 428.

<sup>268</sup> Interview (30.7.2009).

<sup>269</sup> Interview mit der Russisch-Lehrerin D. Ojumaa (52 J.) (30.7.2009).

**<sup>270</sup>** Ngag dbang blo bzang rgya mtsho: Fol. 1r3 und Fol. 35r3.

<sup>271</sup> Schrempf 1997: 97

<sup>272</sup> Vgl. Kollmar-Paulenz 2005.

<sup>273</sup> Z.B. im gigantischen Chinggis Qan-Denkmal in Ulaanbaatar, dessen Grundsteinlegung zum 840. Geburtstag des "historischen Staatsgründers" im Jahr 2002 erfolgte.

<sup>274</sup> Batmunkh 2010: 127.

Schauspieler als Tsam-Tänzer verkleidet auf. Damit wird der Tsam Teil postsozialistischer Identitätspolitiken, die vom Staat gewollt und gefördert werden. Da der Tanz aus mahāyāna-buddhistischer Perspektive "mit dem Ursprung des Tantra verbunden ist und eine grosse Anzahl von Segen hervorbringt",275 hat diese Entwicklung, die in der exil-tibetischen Gesellschaft vor mehr als dreissig Jahren begonnen hat, dort eine kontroverse Debatte über die spirituellen Gefahren einer inkorrekten Aufführung<sup>276</sup> angestossen. Auch in der Mongolei wird die Kommerzialisierung des Tsam zu kulturidentifikatorischen und touristischen Zwecken vom buddhistischen Sangha kritisch betrachtet. Der Mönch Dašdorž sagte in einem Interview 2009, dass der Auftritt von mit Tsam-Masken verkleideten Tänzern während des Naadam-Festes nicht richtig sei. 277 Dieselbe Kritik äusserte der Čambon Altanchujag.<sup>278</sup>

Heute wird der Tsam-Tanz im Rahmen der Identitätspolitiken des mongolischen Staates gleichzeitig als mongolisch-buddhistischer Identitätsmarker und als mongolisches Kulturerbe zelebriert. Dabei spielt es keine Rolle, ob er in seinem religiösen Kontext belassen oder dieses Kontextes entkleidet auf seine visuell-performativen Elemente zurückgebunden wird. Die Inszenierung des Tsam als mongolisches Kulturerbe ist zudem keine post-sozialistische Neuerfindung, sondern knüpft an sozialistische Praktiken an. Schon zu sozialistischen Zeiten wurden die Tsam-Masken in einer Dauerausstellung in dem 1962 gegründeten Choijin Lama Museum in Ulaanbaatar in Szene gesetzt.<sup>279</sup>

Die Instrumentalisierung des Tsam im Rahmen der Identitätspolitiken des mongolischen Staates entfaltet ihre Wirkung nach innen, in die mongolische Gesellschaft, und nach aussen, für die Repräsentation der Mongolei auf dem globalen Tourismusmarkt. In der touristischen Vermarktung der Mongolei liegt ein Schwerpunkt auf dem immateriellen kulturellen Erbe der Mongolen. Der Tsam ist längst als "kulturtouristisches Potenzial"<sup>280</sup> der Mongolei entdeckt worden. Er nahm schon im 2003 ausgerufenen "Jahr des Tourismus"

<sup>275</sup> Ngag dbang blo bzang rgya mtsho: Fol. 2v2.

<sup>276</sup> Dazu gehören z.B. inkorrekt durchgeführte Tanzschritte, wenn die Tänzer nicht genau instruiert wurden, aber auch eine falsche Geisteshaltung durch fehlende Initiation, was bei professionellen Laientänzern die Regel ist. Vor diesen Gefahren warnt schon der 5. Dalai Lama in seinem 'Chams yig, das Problem ist also nicht neu. Auch eine Verkürzung oder der komplette Wegfall ritueller Sequenzen wie die Konsekration der Tanzfläche birgt aus buddhistischer Perspektive die Gefahr des Entstehens spiritueller Hindernisse. Vgl auch Schrempf 1997: 96.

<sup>277</sup> Interview vom 12.8.2009.

<sup>278</sup> Interview vom 28.7.2009.

<sup>279</sup> Otgonsuren 2011: 21.

<sup>280</sup> Uranchimeg 2006: 5.

einen festen Platz in der Marketing-Strategie der mongolischen Regierung ein. 281 In Ulaanbaatar haben sich mongolische Tanzensembles, die in einstündigen Aufführungen Einblicke in verschiedene Facetten der mongolischen Tanz- und Musikkultur geben, auf ausländische Touristengruppen spezialisiert. Nur die erfolgreichsten und grössten dieser Ensembles, wie Moonstone oder Tumen Ekh, 282 haben auch Ausschnitte aus dem Tsam in ihrem Repertoire. Die meisten mongolischen Touristikunternehmen binden solche Kompaktdarstellungen mongolischer performativer Kultur in ihre Angebote ein. In den Sommermonaten führen die Tanzensembles ihre Darbietungen, darunter auch Kurzepisoden aus dem Tsam, bis zu viermal täglich auf. 283 Die Nachfrage bestimmt dabei das Angebot: Die Gruppe Moonstone nahm den Tsam-Tanz erst nach vier Jahren in ihr Repertoire auf, auf spezifische Nachfrage von Touristen. Tumen Ekh hingegen hatte den *Tsam-*Tanz von Anfang an im Repertoire und verlängerte sogar die von ihnen angebotene Tsam-Aufführung, die sich am Khüree-Tsam orientiert, in Rahmen ihrer einstündigen Show von fünf auf zehn Minuten, aufgrund des grossen touristischen Interesses an "authentischer" mongolischer Kultur.<sup>284</sup> Die Tänzer nehmen sich dabei auch künstlerische Freiheiten heraus: "[...] we have added some dancing elements [...] since it is created for the public, for foreigners [...] it should be a dance. So we turned tsam mask dancing into a [artistic] dance, gave it dancing features, more scenic features to the characters."<sup>285</sup> Erklärtermassen würde *Tumen Ekh* bei vorhandenem Interesse vonseiten ausländischer Touristen auch den gesamten Tsam aufführen.<sup>286</sup> Die Vermarktung des Tsam in der Mongolei folgt damit anderen Regeln als in der tibetischen Exilgesellschaft und in den Himalayaregionen. Dort haben immer noch die Klöster und Mönche die Deutungshoheit über den Maskentanz, da er von Mönchstänzern aufgeführt wird. In der Mongolei hingegen besetzen professionelle Tänzer das Feld der zu kommerziellen Zwecken aufgeführten Maskentänze, während die Klöster, in denen der Tsam seine religiöse Renaissance erfährt, am starken touristischem Interesse für den Tsam nur wenig partizipieren. Diese Entflechtung der religiösen von der repräsentativen Aufführungskultur birgt, wie Mikaela Mroczynski meint, Chancen für die religiöse Reetablierung des Tsam. Wären die wenigen mongolischen Klöster während des Prozesses der

<sup>281</sup> Uranchimeg 2006: 79.

<sup>282</sup> Mikaela Mroczynski hat in einer qualitativen Studie mongolische Tanzensembles und ihre säkularen Aufführungspraktiken des Tsam untersucht. In den folgenden Ausführungen stütze ich mich auf diese Studie, s. Mroczynski 2008.

<sup>283</sup> Mroczynski 2008: 34.

<sup>284</sup> Mroczynski 2008: 35-38.

<sup>285</sup> Interview mit Enkjerel von der Truppe Tumen Ekh, s. Mroczynski 2008: 38.

<sup>286</sup> Mroczynski 2008: 36.

Wiederbelebung des Tsam gleichzeitig den touristischen Besucherströmen mit ihren spezifischen Bedürfnissen und Ansprüchen ausgesetzt gewesen, "visitors would have infiltrated the world of monastic tsam in pursuit of understanding it, in the process destroying the sacredness before it even had chance to reestablish itself as a ritual."287 Dieser Deutung zufolge könnte die in der Mongolei zu beobachtende Entflechtung von zu touristischen und zu religiösen Zwecken aufgeführten Maskentänzen letztlich zur Bewahrung einer gerade erst wiederentdeckten monastischen Kultur beitragen. Im Kontext einer global heritage tourist industry tragen die touristischen Tsam -Aufführungen gleichwohl bei "to fossilise and commodify heritage". 288

Zum Schluss sei noch einmal auf die Bedeutung des 'Chams/Tsam für die soziale Gemeinschaft verwiesen. In der Forschung wurde bisher das Hauptaugenmerk auf den Tanz selbst gelegt, während der soziale Kontext, mithin das Publikum, selten einbezogen wurde. Dabei zeigt schon die tibetische Diskussion um die Legitimität von Tanz-Aufführungen tantrischen Inhalts "auf dem Marktplatz", dass den Aufführungen von rituellen Maskentänzen immer schon eine hohe soziale Relevanz zukam und die Grenzen zwischen religiösem Ritual und sozialem Ereignis fliessend waren. In Tibet bildeten die öffentlichen Aufführungen in den Klosterhöfen, die während des tibetischen Neujahrs abgehalten wurden, den Höhepunkt in dem vielleicht wichtigsten sozialen Ereignis des Jahreszyklus im Leben der Gemeinschaft. Auch im tibetischen Exil werden heute in den Neujahrsfeierlichkeiten nicht nur die rituellen Vorkehrungen für ein erfolgreiches neues Jahr getroffen, sondern sie bilden mit ihren zahlreichen ritualisierten Sequenzen wie z.B. den gegenseitigen Besuchen, den symbolischen Speisen, <sup>289</sup> den Chang ("Bier")-Opfern<sup>290</sup> und nicht zuletzt dem Alkoholgenus und den Glücksspielen<sup>291</sup> ein für die Selbstvergewisserung des Kollektivs wichtiges Ereignis, das eine spezifische religiöse und kulturelle Identität in Szene setzt und symbolisch bestätigt. In der Mongolei spielten Tsam-Aufführungen in der

<sup>287</sup> Moczynski 2008: 43. Es fällt auf, dass "sacredness" hier als eine Kategorie sui generis gedacht wird.

<sup>288</sup> Brosius/Polit 2011: 6.

<sup>289</sup> So wird am Vorabend des Neujahrs eine Suppe, genannt dgu thug, "Neuner-Suppe", gereicht, in der kleine Knödel schwimmen, die mit Überraschungen gefüllt sind. Sie prophezeien den Findern ihre Zukunft für das neue Jahr. Am Neujahrsmorgen gibt es eine Speise ('bras sil) aus weissem Reis, Butter, Rosinen, Zucker und Nüssen.

<sup>290</sup> Zu Neujahr müssen Besucher, wenn sie ein Haus betreten, etwas bereitgestelltes Chang (tibetisches Bier, aus Gerste gebraut) sowie Gerstenmehl und -körner opfern.

<sup>291</sup> Ausführlich hierzu Marko 1994: 140 und 141. Die Beobachtungen von Marko über einen fast exzessiven Alkoholkonsum und Glücksspielaktivitäten während des 'Chams decken sich mit den Erfahrungen der Autorin Kollmar-Paulenz in exiltibetischen Klöstern in Nordindien.

Vergangenheit ebenfalls eine wichtige Rolle für die soziale Gemeinschaft. Kuo-Yi Pao, der zwischen 1925 und 1944 im Bo Wang-Banner der Qorčin forschte, schreibt über den jährlichen Maskentanz im Bayan Mangq-a-Tempel: "Most of the crowd, especially the young people and children, came for pleasure rather than worship. People of all ages jostled for the best places in the temple courtyard, so as to have a good view of the masked-dance."292 Bisher hat der Khüree-Tsam in Dashchoilin diesen Charakter eines zentralen sozialen Ereignisses noch nicht wieder angenommen. Die Revitalisierung des Tsam in der Mongolei verläuft bisher zeitgleich auf zwei verschiedenen, jedoch miteinander verflochtenen Ebenen. Zum einen ist eine religiöse Wiederbelebung erfolgreich umgesetzt worden, die für den buddhistischen Teil der mongolischen Gesellschaft hohe Relevanz hat. Zum anderen ist der Tsam, durch seine ausschnitthafte Zitierung während des mongolischen "Nationalfestes", seine Inkorporierung in die touristische Tanzdarbietung im Nationaltheater von Ulaanbaatar, und sein Dauer-Reenactment durch auf Touristen spezialisierte Tanzensembles auf einige wesentliche Szenen radikal reduziert, seines religiösen Kontextes entkleidet und in einen neuen, nunmehr kulturpolitischen Kontext integriert worden. Es bleibt abzuwarten, ob und in welcher Weise die Aneignung des Tsam als identifikatorisches Element in einer neuen kulturpolitischen Agenda auf den Tsam im monastischen Kontext rückwirken wird.

Danksagung: Prof. Dr. Ines Stolpe und Prof. Dr. Klaus Sagaster danken wir sehr herzlich für die konstruktiven Kommentare und Verbesserungsvorschläge.

## **Bibliographie**

## Primärquellen

- Anonymus (1607): Erdeni tunumal neretü sudur. Xeroxkopie der Handschrift, Bibliothek des Instituts für Geschichte und Literatur der Innermongolischen Akademie für Gesellschaftswissenschaften, Hohot, VR China.
- Arban jüg-ün ejen geser qayan-u tayuji [!]. Blockdruck, Peking 1716. Sammlung Ernst/ Winterthur (Sign. ET 299).
- Bawden, Ch.R. (1997): Tales of an Old Lama. Translated with Notes by C.R. Bawden. From a Mongolian Text Recorded and Edited by Ts. Damdinsüren. Tring, U.K.: The Institute of **Buddhist Studies.**
- Bu ston rin chen grub (o.J.): Dus 'khor lha mo bcu gnyis kyi mchod gar. In: Bu ston thams cad mkhyen pa'i bka' 'bum, o.O., Bd. 5, ca, Fol. 1-2v.

- Bu ston rin chen grub (o.J.): bDe mchog gi gnyer spyod rig ma bcu drug mchod pa'i gar dpe. In: Bu ston thams cad mkhyen pa'i bka' 'bum, o.O., Bd. 7, ja, Fol. 1-5r.
- Bu ston rin chen grub (o.J): bKa' bsgo bzhi'i gar dpe la. In: Bu ston thams cad mkhyen pa'i bka' 'bum, o.O., Bd. 10, tha, Fol. 1-8r.
- Bu ston rin chen grub (o.J): gSang ba yum bzhi'i mchod gar. In: Bu ston thams cad mkhyen pa'i bka' 'bum, Bd. 12, na, Fol. 1-3r.
- Bu ston rin chen grub (o.]): Zhang zhung mang nas brgyud pa'i rig ma bcu drug gi mchog gar. In: Bu ston thams cad mkhyen pa'i bka' 'bum, Bd. 13, pa, Fol. 1-5v.
- 'Cham dpon Ngag 'phel (1976): Lho tsan dang Nags mo'i ljongs kyi 'cham yig kun gsal me long. Thimphu: Governement of Bhutan.
- Galdan (1960): Erdeni-yin erike kemekü teüke bolai. Ulaanbaatar.
- (Inc.) Erte nigen čay-tur: sigem^üni burqan-i nirvan-u düri üjegülkü-yin urida. Geser-Epos, Blockdruck, Peking 1716. Sammlung Ernst/Winterthur (Sign. ET 85).
- (Inc.) Mila boyda-yin ijaqur anu. Handschrift, ca. 1915. Sammlung Ernst/Winterthur, Sign. ET 771.
- Lubsangdambijalsan (3. Mergen Gegen) (2006): Mergen süm-e-yin 'cham-un üy-e jerge-yin kerkejü bayičaqu temdeg bičig almas erke [!] kemekü orosiba. In: Včir dhara mergen diyanči blam-a-yin gegen-ü 'bum jarliy kemegdekü orosiba. V. Köke qota: Öbör mongyol-un suryan kümüjil-ün keblel-ün qoriy-a.
- Ngag dbang blo bzang rgya mtsho: dPal kun tu bzang po'i 'Chams kyi brjed byang lha'i rol gar bzhugs so. In: Gong sa Inga pa chen po'i gsungs 'bum (ga). The Collected Works of Vth Dalai Lama, Vol. 24, Fols. 1–40 (Textabbildung 811–890). Beijing. Nachdruck der Lhasa-Edition, o.J.
- Ngag dbang blo bzang rgya mtsho (1989): Za hor gyi ban de ngag dbang blo bzang rgya mtsho'i 'di snang 'khrul ba'i rol rtsed rtogs brjod kyi tshul du bkod pa du kūla'i gos bzang las glegs bam dang po bzhugs. Lhasa: Bod ljongs mi dmangs dpe skrun khang.
- Pan chen Blo bzang dpal ldan ye shes: Umaratu šambhala-yin oron-a törökü irüger orosiba. HS. Or.265, Preussische Staatsbibliothek Berlin.
- dPal 'byor bzang po (1979): rGya bod kyi yig tshang mKhas pa dga' byed chen mo 'dzam gling gsal ba'i me long. Hrsg. von Kunsang Tobgyel und Mani Dorji. Thim-phu.
- dPa' bo gtsug lag phreng ba (1986): Chos 'byung mkhas pa'i dga' ston. Beijing: Mi rigs dpe skrun khang.
- Sum pa mkhan po (2005 [1908]): Pag Sam Jon Zang. Edited with a List of Contents and Analytical Index in English by Sarat Chandra Das. Part I: History of the Rise, Progress and Downfall of Buddhism in India. Part II: History of Tibet and Lamaism. Facsimile Reprint of the Edition Calcutta, 1908. Ulm/Donau: Fabri Verlag.
- gTsang smyon Heruka: Getülgegeči milarasba-yin tuyuji: egesiglegsen mgur bum. Libr. Mong. 46, Staatsbibliothek Berlin.
- Tsendina, A.D. (1999): Istorija Erdeni-dzu. Faksimile rukopisi, perevod s mongol'skogo, vvedenie, kommentarii i prilozhenija A.D. Tsendinoj. Moskva: Vostochnaja literatura RAN.

## Sekundärliteratur

- Altanyarudi/Bao De (1995): Mongyolčin-u šasin surtayun. Qayilar: Öbör mongyol-un soyol-un keblel-ün qoriy-a.
- Aris, Michael (2005): The Raven Crown. The Origins of Buddhist Monarchy in Bhutan. Chicago: Serindia Publications.
- Atwood, Christopher P. (2004): Mongolia and the Mongol Empire. New York: Facts On File.

- Baasansüren, Chandsüren (Hrsg.) (2011): Ench tunch erdeni zuu. Erdene Zuu: The Jewel of Enlightenment. Mongol uls.
- Banzragč, Č./Sajnchüü, B. (2004): Mongolyn chürėė chijdijn tüüch. Ulaanbaatar.
- Baradijn, Bazar B. (1999): "Milarajba Tsam". In: Zhizn' v tangutskom monastyre Lavran. Dnevnik buddijskogo palomnika 1906-1907. Bazar B. Baradijn. Ulan-Ude/Ulanbator: IMBT SO RAN, 107-114.
- Bardaleeva, S.B. (2008): "Buddijskie ritual'nye tantsy". In: Zemlja Vadzhrapani. Buddizm v Zabajkal'e. Hrsg. von Tsymzhit P. Vanchikova. Moskva: "Dizajn. Informatsija. Kartografija", 358-363.
- Bareja-Starzyńska, Agata (2012): "Description of the Erdene Zuu Monastery Life (Including čam Ritual) Based on Notes from the Kotwicz Expedition". In: In the Heart of Mongolia. 100th Anniversary of W. Kotwicz's Expedition to Mongolia in 1912. Hrsg. von Jerzy Tulisow et al. Cracow: Polish Academy of Arts and Sciences, 131–189.
- Batmunkh, Mungunchimeg (2010): Mongolischer Tsam-Tanz: Geschichte, Entwicklung und Gegenwart. Unveröffentlichte Dissertation, Universität Wien.
- Berger, Patricia/Bartholomew, Terese Tse (1995): Mongolia. The Legacy of Chinggis Khan. Edited by P. Berger and T.T. Bartholomew. San Francisco: Thames and Hudson in association with Asian Art Museum of San Francisco.
- Berger, Patricia (1995): "After Xanadu. The Mongol Renaissance of the Sixteenth to Eighteenth Centuries". In: Mongolia. The Legacy of Chinggis Khan. Hrsg. von Patricia Berger und Terese Tse Bartholomew. San Francisco, CA: Thames and Hudson in association with Asian Art Museum of San Francisco, 50-75.
- Beyer, Stephan (1978): The Cult of Tārā. Magic and Ritual in Tibet. Berkeley, CA/Los Angeles/ London: University of California Press.
- Birtalan, Ágnes (2001): Die Mythologie der mongolischen Volksreligion. Wörterbuch der Mythologie. I. Abteilung: Die alten Kulturvölker. 34. Lieferung. Hrsg. von Egidius Schmalzriedt und Hans Wilhelm Haussig. Stuttgart: Klett-Cotta.
- Birtalan, Ágnes (2013): "Cagān Öwgön The White Old Man in the Leder Collections. The Textual and Iconographic Tradition of the Cult of the White Old Man among the Mongols". In: The Mongolian Collections Retracing Hans Leder. Hrsg. von Maria-Katharina Lang und Stefan Bauer. Wien: Austrian Academy of Sciences, 84-94.
- Bod rgya tshig mdzod chen mo (1985): Bod rgya tshig mdzod chen mo. Beijing: Mi rigs dpe skrun khang.
- Brosius, Christiane/Polit, K. (eds.) (2011): Ritual, Heritage, and Identity. The Politics of Culture and Performance in a Globalised World. London: Routledge.
- Cantwell, Cathy (1997): "To Meditate Upon Consciousness as vajra: Ritual 'Killing and Liberation' in the Rnying-ma-pa tradition". In: Tibetan Studies. Proceedings of the 7<sup>th</sup> Seminar of the International Association for Tibetan Studies, Graz 1995. Hrsg. von Helmut Krasser et al. Wien: Verlag der Österreichischen Akademie der Wissenschaften, 107–118.
- Cédéndamba, S. (Hrsg.) (2009): Mongolyn süm chijdijn tüüchen tovčoon. Ulaanbaatar: Admon.
- Cerensodnom, Dalantai/Taube, Manfred. (1993): Die Mongolica der Berliner Turfansammlung. Berlin: Akademie Verlag.
- Charleux, Isabelle (2002): "Padmasambhava's Travel to the North. The Pilgrimage to the Monastery of the Caves and the Old Schools of Tibetan Buddhism in Mongolia". Central Asiatic Journal 46.2: 168-232.
- Charleux, Isabelle (2006): Temples et monasteries de Mongolie-Intérieure. Paris: Editions du Comité des travaux historiques et scientifiques, Institut national d'histoire de l'art.

- Charleux, Isabelle (2014): "Recent Research on the Maitreya Monastery in Inner Mongolia (China)". Asiatische Studien/Etudes Asiatiques 68.1: 1–64.
- Chiodo, Elisabetta (2003/2004): "Narasun Sa./Temürbayatur (Hrsg.): Ordos-un süm-e keyid [Monasteries of Ordos] (5). Qayilar: Öbör mongyol-un soyol-un keblel-ün qoriy-a [Culture Press of Inner Mongolia] 2000. 435 S." Ural-Altaische Jahrbücher, Neue Folge, Band 18: 296-304.
- Chiodo, Elisabetta (2009): The Mongolian Manuscripts on Birch Bark from Xarbuxyn Balgas in the Collection of the Mongolian Academy of Sciences. Part 2. Wiesbaden: Otto Harrassowitz.
- Chürelbaatar, Lchamsürengijn (1996): Ogtorgujn Cagaan Gardi. Ulaanbaatar.
- Chürelbaatar, Lchamsürengijn (2002): Sudar šastiryn bilig. Ulaanbaatar.
- Čojmaa, Š. (Hrsg.) (2000): Buddyn šašin, sojolyn tajlbar tol'. Buddyn sudlal. 2 Bde. Hrsg. von Š. Cojmaa et al. Ulaanbaatar: Mongol Ulsyn Ich Surguul'.
- Damdinsüren, Ts. (1957): Istoricheskie korny Geseriady. Moskva: Izdatel'stvo Akademii Nauk SSSR.
- De Jong, Jan Willem (1967): "Sum-pa mkhan-po (1704–1788) and His Works". Harvard Journal of Asiatic Studies 27: 208-216.
- Dreyfuss, Georges (1999): "The Shugs Idan Affair: History and Nature of a Quarrel". Journal of the International Association of Buddhist Studies 21.2: 227-270.
- Ellingson, Ter (1979): "Review-Essay: Dancers in the Marketplace. Tibetan Religious Dances: Tibetan Text and Annotated Ranslation of the 'Chams yig by Rene de Nebesky-Wojkowitz; Christoph von Fürer-Haimendorf". Asian Music 10.2, Tibet Issue: 159–178.
- Erdeni (1997): Mongyol čam. Beijing: Ündüsüten-ü keblel-ün qoriy-a.
- Erdenibayar (2007): "Sumpa Khenpo Ishibaljur: A Great Figure in Mongolian and Tibetan Culture". In: The Mongolia – Tibet Interface. Opening New Research Terrains in Inner Asia. PIATS 2003: Tibetan Studies: Proceedings of the Tenth Seminar of the International Association for Tibetan Studies, Oxford 2003. Hrsg. von Uradyn E. Bulag und Hildegard G.M. Diemberger. Leiden/Boston, MA: Brill, 303-313.
- Essen, Gerd-Wolfgang/Thingo, Tsering Tashi (1989): Die Götter des Himalaya. Buddhistische Kunst Tibets. Die Sammlung Gerd-Wolfgang Essen. Tafelband. München: Prestel-Verlag.
- Filchner, Wilhelm (1933): Kumbum Dschamba Ling. Das Kloster der hunderttausend Bilder Maitreyas. Ein Ausschnitt aus Leben und Lehre des heutigen Lamaismus. Leipzig.
- Forman, Werner/Rintschen, Bjamba (1967): Lamaistische Tanzmasken. Der Erlik-Tsam in der Mongolei. Leipzig: Koehler & Amelang.
- Gangaa, D. (2003): Chürėė-Tsam. Ulaanbaatar.
- Grupper, Samuel (1979): The Manchu Imperial Cult of the Early Qing Dynasty: Texts and Studies on the Tantric Sanctuary of Mahakala in Mukden. Ph.D. Dissertation, Indiana University.
- Grupper, Samuel (1981): "Manchu Patronage and Tibetan Buddhism during the First Half of the Ch'ing Dynasty. A Review Article". The Journal of the Tibet Society 1: 47-75.
- Gyatso, Janet (1996): "Drawn from the Tibetan Treasury: The gTer ma Literature". In: Tibetan Literature. Studies in Genre. Hrsg. von José Ignacio Cabezón und Roger R. Jackson. Ithaca, NY: Snow Lion, 147-169.
- Hansen, P.H. (1996): "The Dancing Lamas of Everest: Cinema, Orientalism, and Anglo-Tibetan Relations in the 1920s". The American Historical Review 101.3: 712-747.
- Haslund-Christensen, Henning (1936): Zajagan. Menschen und Götter in der Mongolei. Stuttgart/Berlin/Leipzig: Union Deutsche Verlagsanstalt.

- Heissig, Walther (1953): "A Mongolian Source to the Lamaist Suppression of Shamanism". Anthropos 18: 1-29, 493-536.
- Heissig, Walther (1954): Die Pekinger lamaistischen Blockdrucke in mongolischer Sprache. Wiesbaden: Otto Harrassowitz.
- Heissig, Walther/Sagaster, Klaus (1961): Mongolische Handschriften, Blockdrucke, Landkarten, beschrieben von Walther Heissig unter Mitarbeit von Klaus Sagaster. Wiesbaden: Franz Steiner.
- Heissig, Walther (1964): Ein Volk sucht seine Geschichte. Die Mongolen und die verlorenen Dokumente ihrer großen Zeit. Düsseldorf/Wien: Econ Verlag.
- Heissig, Walther (1970): "Die Religionen der Mongolei". In: Die Religionen Tibets und der Mongolei. Hrsg. G. Tucci und W. Heissig. Stuttgart: Kohlhammer Verlag.
- Heissig, Walther (1989): "Der Tsam-Tanz und seine Masken". In: Die Mongolen. Begleitband zur Ausstellung im Haus der Kunst München 22. März bis 28. Mai 1989. Hrsg. von Walther Heissig und Claudius C. Müller. Innsbruck: Pinguin-Verlag, 240-244.
- Heissig, Walther (1992): "Schamanen und Geisterbeschwörer im Küriye-Banner". In: Schamanen und Geisterbeschwörer in der östlichen Mongolei. Gesammelte Aufsätze. Hrsg. W. Heissig. Wiesbaden: Otto Harrassowitz, 1–48.
- Heissig, Walther (1994): Geschichte der mongolischen Literatur. Band I. 19. Jahrhundert bis zum Beginn des 20. Jahrhunderts. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.
- Helffer, Mireille (2004): Musique du toit du monde. L'univers sonore des populations de culture tibétaine. Paris: L'Harmattan.
- Heller, Amy (1988): "Early Textual Sources for the Cult of Beg-ce". In: Tibetan Studies. Proceedings of the 4<sup>th</sup> Seminar of the International Association for Tibetan Studies Schloss Hohenkammer – Munich 1985. Hrsg. von Helga Uebach und Jampa L. Panglung. München: Kommission für zentralasiatische Studien, Bayrerische Akademie der Wissenschaften, 185-195.
- Heller, Amy (2003): "The great Protector Deities of the Dalai Lama". In: Lhasa in the Seventeenth Century. The Capital of the Dalai Lamas. Hrsg. von Françoise Pommaret. Leiden/Boston, MA: Brill, 81-98.
- Heller, Amy (2012): "The Life of Gesar Thangka Series in the Sichuan Provincial Museum: Historical and Art Historical Context". In: Gesar Thangka Yan Liu. Hrsg. von Zhang Changhong. Chengdu: Sichuan Provincial Museum, 159–174.
- Huber, Toni (1999): The Cult of Pure Crystal Mountain. Popular Pilgrimage and Visionary Landscape in Southeast Tibet. New York/Oxford: Oxford University Press.
- Humphrey, Caroline/Ujeed, Hürelbaatar (2013): A Monastery in Time. The Making of Mongolian Buddhism. Chicago und London: The University of Chicago Press.
- Jadamsüren, Uržingijn (2005): Chaant Mongol ulsijn ich Chüree cam. Ulaanbaatar.
- Jansen, Berthe (2014): "The Monastic Guidelines (bCa' yig) by Sidkeong Tulku: Monasteries, Sex and Reform in Sikkim". Journal of the Royal Asiatic Society 24: 597-622.
- Jäschke, H.A. (1949): A Tibetan-English Dictionary with special reference to the prevailing dialects to which is added an English-Tibetan vocabulary. London: Routledge & Kegan Paul Ltd.
- Jing, Anning (1994): "The Portraits of Khubilai Khan and Chabi by Anige (1245-1306), a Nepali Artist at the Yuan Court". Artibus Asiae 54.1-2: 40-86.
- Karmay, Samten (1983): Three Sacred Bon Dances ('Cham). Ochghat, India:Yungdrung Bon Monastic Centre.
- Karmay, Samten (1991): "L'homme et le boeuf: le ritual de glud « rançon »". Journal Asiatique cclxxix: 327-381.

- Karmay, Samten G. (2003): "The Fifth Dalai Lama and his Reunification of Tibet". In: Lhasa in the Seventeenth Century. The Capital of the Dalai Lamas. Hrsg. von Françoise Pommaret. Leiden/Boston, MA: Brill, 65-80.
- Karmay, Samten G. (2014): Nag-dban-blo-bzan-rgya-mtsho: The Illusive Play: The Autobiography of the Fifth Dalai Lama. Übers. von Samten G. Karmay. Chicago: Serindia Publications.
- Kas'janenko, Zoya K. (1993): Katalog peterburgskogo rukopisnogo "Gandzhura". Sostavlenie, vvedenie, transliteratsija i ukazateli. Moskva: Nauka.
- Khuvsgul, S. (2011): "On the Manuscripts of Drama "Biography of Saran Khukhuu" (Biography of Moon Cuckoo)". In: The 10th International Congress of Mongolists Being Convened Under The Patronage Of Ts. Elbegdorji, President Of Mongolia (9–13 August 2011, Ulaanbaatar). Ulaanbaatar: Secretariat International Association for Mongol Studies, 201-202.
- Kimura, Ayako (1997): Mongolyn Chürėė camyg busad orny camtaj char'cuulan sudalsan n'. Ph.D. Dissertation. Ulaanbaatar: Mongol ulsyn ich surguul'.
- Kohn, Richard J. (2001): Lord of the Dance. The Mani Rimdu Festival in Tibet and Nepal. New York: State University of New York Press.
- Kollmar-Paulenz, Karénina (2001): Erdeni tunumal neretü sudur. Die Biographie des Altan qayan der Tümed-Mongolen. Ein Beitrag zur Geschichte der religionspolitischen Beziehungen zwischen der Mongolei und Tibet im ausgehenden 16. Jahrhundert. Wiesbaden: Otto Harrassowitz.
- Kollmar-Paulenz, Karénina (2005): "Zwischen Činggis Qan und Vajrapani. Religiöse Identität und Geschichtsschreibung bei den Mongolen". Mitteilungen für Anthropologie und Religionsgeschichte, Bd. 17: Religionskonflikte – Religiöse Identität. Münster: Ugarit-Verlag, 199–216.
- Kollmar-Paulenz, Karénina (2009): "Religion und Öffentlichkeit in der tibetischen Exilgesellschaft". In: Religion und Öffentlichkeit. Probleme und Perspektiven. Hrsg. von Mariano Delgado, Ansgar Jödicke, und Guido Vergauwen. Stuttgart: Kohlhammer, 199-217.
- Kollmar-Paulenz, Karénina (2012): "Embodying the Dharma: The Buddhist Way into Mongolia". In: Transformations and Transfer of Tantra in Asia and Beyond. Hrsg. von István Keul. Berlin/Boston, MA: Walter de Gruyter, 239-261.
- Kollmar-Paulenz, Karénina (2013): "dGe lugs pa Supremacy in the [!] 16<sup>th</sup>-17<sup>th</sup> Centuries Mongolia Reconsidered". In: Strany i narody vostoka. Vyp. XXXIV. Tsentralnaja Azija i Dalnyj Vostok. Hrsg. von I.F. Popova und T.D. Skrynnikova. Moskva: Izdatel'skaja firma "Vostochnaja literatura", 5-15.
- Kollmar-Paulenz, Karénina (in Vorbereitung): "Shambhala and Its Visual Representation: The Prague Thangka".
- Korostovetz, Iwan J. (1926): Von Cinggis Khan zur Sowjetrepublik. Berlin und Leipzig: Walter de Gruyter.
- Kozin, S. A. (1935): Geseriada. Skazanie o milostivom Geser Mergen-Khane iskorenitele desjati zol v desjati stranakh sveta. Perevod, vstupitel'naja stat'ja i kommentarii. Moskva/ Leningrad: Izdatel'stvo Akademii Nauk SSSR.
- Kürelša et al. (1993): Jirim-ün süm-e keyed. Qayilar: Öbör mongyol-un soyol-un keblel-ün qoriy-a.
- Kuo-Yi Pao (1970–1971): "The Lama Temple and Lamaism in Bayin Man". Monumenta Serica 29: 659-684.
- Labbé, Paul (1909): Chez les Lamas de Sibérie. Paris: Hachette.

- Lang, Maria Katharina (2013): "The Tsam Figures in Leder's Collections A Reunion". In: The Mongolian Collections Retracing Hans Leder. Hrsg. von Maria-Katharina Lang und Stefan Bauer. Wien: Austrian Academy of Sciences, 58-75.
- Lessing, Ferdinand (1935): Mongolen. Hirten, Priester und Dämonen. Berlin.
- Lessing, Ferdinand (1959): "Miscellanous Lamaist Notes, III. Senfkörner". Central Asiatic Journal 4.2: 143-144.
- Lessing, Ferdinand (1960): Mongolian English Dictionary. Compiled by Mattai Haltod, John Gombojab Hangin, Serge Kassatkin and Ferdinand D. Lessing. Berkeley and Los Angeles: University of California Press.
- Lopez, Donald S. Jr. (2007): "A Prayer to the Lama". In: Religions of Tibet in Practice. Abridged Edition. Hrsg. von Donald S. Lopez, Jr. Princeton, NJ/Oxford: Princeton University Press, 282-292.
- Macdonald, Ariane (1963): "Préambule à la lecture d'un Rgya-Bod yig-chan". Jorunal Asiatique 251: 53-159.
- Majer, Robert (1992): "Observations on the Tibetan Phur-pa and the Indian Kīla". The Buddhist Forum II: 163-192.
- Majer, Robert (1996): A Scripture of the Ancient Tantra Collection: The Phur-pa bcu-gnyis. Edinburgh, Scotland: Kiscadale.
- Majer, Zsuzsa (2008a): A Comparative Study of the Ceremonial Practice in Present-Day Mongolian Monasteries. (Ph.D. thesis). Budapest: Eötvös Loránd University.
- Majer, Zsuzsa (2008b): "Cam tánc hagyományának felélesztése Mongóliában". Keréknyomok. Orientalisztikai és Buddhológiai folyóirat. Tan Kapuja Buddhista Főiskola, Budapest Tél 3: 37-62.
- Majer, Zsuzsa/Teleki, Krisztina (2014): Reviving the Cam Dance Tradition in Mongolia. (Traditional Mongolian Culture II). Budapest: Eötvös Loránd University, Department of Inner Asian Studies (DVD).
- Marko, Ana (1994): "'Cham: Ritual as Myth in a Ladakhi Gompa". In: Tantra and Popular Religion in Tibet. Hrsg. von Geoffrey Samuel, Hamish Gregor und Elisabeth Stutchbury. New Delhi: International Academy of Indian Culture and Aditya Prakashan, 135-153.
- Monier-Williams, Sir Monier (1979): A Sanskrit-English Dictionary Etymologically and Philologically Arranged with Special Reference to Cognate Indo-European Languages. New edition, greatly enlarged and improved with the collaboration of Professor E. Leumann, Ph.D., Professor C. Cappeller, Ph.D., and other scholars. Oxford: Clarendon Press.
- Montmollin, Marceline de (1988): "Some More on the ša ba ša kyi čham a Bhutanese čham on the Conversion of the Hunter mGon po rDo rje by Mi la ras pa". In: Tibetan Studies. Proceedings of the 4<sup>th</sup> Seminar of the International Association for Tibetan Studies Schloss Hohenkammer - Munich 1985. Hrsg. V. Uebach und Jampa L. Panglung. München: Kommission für zentralasiatische Studien, Bayrerische Akademie der Wissenschaften, Vol. II, 293-300.
- Mroczynski, Mikaela (2008): "Art, Ritual, and Representation: An Exploration of the Roles of Tsam Dance in Contemporary Mongolian Culture". Independent Study Project (ISP) Collection. Paper 57. http://digitalcollections.sit.edu/isp\_collection/57. (Abgerufen am 18.03.2015)
- Muzraeva, Deliash N. (1994): "'The Tale of the Moon Cuckoo, by Stag-phu-ba Blo-bzang Bstan-pa'i Rgyal-mtshan and its Spread in Central Asia". In: Tibetan Studies. Proceedings of the 6th Seminar of the International Association for Tibetan Studies, Fagerness 1992. Hrsg. von Per Kvaerne. Oslo: The Institute for Comparative Research in Human Culture, Vol. 2, 580-585.

- Narasun, S./Temürbayatur (Hrsg.) (2000): Ordos-un süm-e keyid. Qayilar: Öbör mongyol-un soyol-un keblel-ün goriy-a.
- Nebesky-Wojkowitz, René de (1975): Oracles and Demons of Tibet. The Cult and Iconography of the Tibetan Protective Deities. Graz: Akademische Druck- und Verlagsanstalt.
- Nebesky-Wojkowitz, René de (2007): Tibetan Religious Dances. Tibetan Text and Annotated Translation of the Chams Yig. Edited by Christoph von Furer-Haimendorf. With an Appendix by Walter Graf. Varanasi: Pilgrims Publishing.
- Njambuu, Ch. (2002): Mongol chuvcasny tüüch. Tüüch, ugsaatny züjn šinžilgėė. Ulaanbaatar. Otgonsuren, D. (Hrsg.) (2011): Čoyijin blam-a-yin süm-e müzei. Choijin Lama Temple Museum. Ulaanbaatar.
- Oyunčimeg (2007): Mongyol sudulul-un nebterkei toli šasin surtayun. Encyclopaedia of Mongol Studies. Kökeqota: Öbör mongyol-un arad-un keblel-ün qoriy-a.
- Pegg, Carole (2001): Mongolian Music, Dance, and Oral Narrative. Performing Diverse Identities. Seattle, WA/London: University of Washington Press.
- Pozdneev, Alexej M. (1978): Religion and Ritual in Society: Lamaist Buddhism in Late 19th Century Mongolia. Translated from Russian by Alo and Linda Raun. Bloomington, IN: The Mongolia Society.
- Prats, Ramon (1980): "Some preliminary considerations arising from the biographical study of the early gter ston". In: Tibetan Studies in Honour of Hugh Richardson. Proceedings of the International Seminar on Tibetan Studies Oxford 1979. Hrsg. von Michael Aris und Aung San Suu Kyi. New Delhi: Vikas Publishing House PVT LTD, 256-260.
- Rhie, Marylin M./Thurman, Robert A.F. (Hrsg.) (1996): Weisheit und Liebe. 1000 Jahre Kunst des tibetischen Buddhismus. Köln: DuMont.
- Richardson, Hugh (1993): Ceremonies of the Lhasa Year. London: Serindia Publications.
- Rintchen, Bjamba (1958): "Schamanistische Geister der Gebirge: Dörben avula-yin ejed in Urgaer Pantomimen". Acta Ethnographica Academiae Scientiarium Hungaricae 6: 444-448.
- Rigzin, Tsepak (1986): Nang don rig pa'i ming tshig bod dbyin shan sbyar. Tibetan-English Dictionary of Buddhist Terminology. Dharamsala: Library of Tibetan Works and Archives.
- Roerich, G.N. (1942): "The Epic of King Kesar of Ling". Journal of the Royal Asiatic Society of Bengal VIII.7: 277-311.
- Šastina, N.P. (1935): "Religioznaja misterija 'Cam' v monastyre Dzun-khure". Sovremennaja Mongolija 1: 92-113.
- Schäfer, Ernst (1988): Das Fest der Weißen Schleier. Begegnungen mit Menschen, Mönchen und Magiern in Tibet. Durach: Windpferd Verlagsgesellschaft mbH.
- Scheidegger, Daniel A. (1988): Tibetan Ritual Music. A General Survey with Sepcial Reference to the Mindroling Tradition. Rikon: Tibet-Institut.
- Schlieter, Jens (2008): "Die 'Befreiung des Bösen' in ritueller Wiederholung: Zur Symbolik tibetischer Maskentänze ('cham)". In: Riten, Gesten, Zeremonien. Gesellschaftliche Symbolik in Mittelalter und Früher Neuzeit. Hrsg. von Edgar Bierende, Sven Bretfeld und Klaus Oschema. Berlin/New York: Walter de Gruyter, 167-193.
- Schmidt, Isaac Jakob (1925 [1839]): Die Taten Bogda Gesser Chan's des Vertilgers der Wurzel der zehn Uebel in den zehn Gegenden. Aus dem Mongolischen uebersetzt von I.J. Schmidt. Zuerst erschienen Petersburg und Leipzig 1839. Berlin: Auriga Verlag.
- Schrempf, Mona (1994): "Tibetan Ritual Dances and the Transformation of Space". The Tibet Journal 19.2: 95-120.

- Schrempf, Mona (1997): "From "Devil Dance" to "World Healing": Some Representations, Perspectives and Innovations of Contemporary Tibetan Ritual Dances". In: *Tibetan Culture in the Diaspora. Papers Presented at a Panel of the 7<sup>th</sup> Seminar of the International Association for Tibetan Studies, Graz 1995.* Hrsg. von Frank J. Korom. Wien: Verlag der Österreichischen Akademie der Wissenschaften, 91–102.
- Schubert, Johannes (1971): *Paralipomena Mongolica*. Wissenschaftliche Notizen über Land, Leute und Lebensweise in der Mongolischen Volksrepublik. Berlin: Akademie-Verlag.
- Smith, E. Gene (2001): "The Life of Gtsang smyon Heruka". In: *Among Tibetan Texts. History and Literature of the Himalayan Plateau. E. Gene Smith.* Hrsg. von Kurtis R. Schaeffer. Boston, MA: Wisdom Publications, 59–79.
- Snellgrove, David L. (1980 [1959]): *The Hevajra Tantra. A Critical Study*. Part I: Introduction and Translation. Part II: Sanskrit and Tibetan Texts. London: Oxford University Press.
- Stein, Rolf A. (1957): "Le linga des danses masquées lamaïques et la théorie des âmes". In: Liebenthal Festschrift. Hrsg. von Kshitis Roy. Santiniketan: Visvabharati, 200–234.
- Syrtypova, Surun-Khanda (2003): *Kul't bogini-khranitel'nitsy baldan lkhamo v tibetskom buddizme*. (*Mif, ritual, pis'mennye istochniki*). Moskva: Izdatel'skaja firma "Vostochnaja literatura" RAN.
- Teleki, Krisztina (2011): "Sources, History, and Remnants of the Mongolian Monastic Capital City". *Asiatische Studien/Etudes Asiatiques* LXV.3: 735–765.
- Teleki, Krisztina (2013): "The Khüree-Tsam and its Relation with the Tsam Figures of the Leder Collections". In: *The Mongolian Collections Retracing Hans Leder*. Hrsg. von Maria-Katharina Lang und Stefan Bauer. Wien: Austrian Academy of Sciences, 76–83.
- Teleki, Krisztina/Ernst, Richard R. (2013): "Analysis of a Unique Painting Presenting Gandanthegchenlin Monastery in Ulaanbaatar around 1850". Zentralasiatische Studien 42: 161–180.
- Tethong, Raktra (1979): "Conversations on Tibetan Musical Traditions". *Asian Music* 10.2: 5–22. Thingo, Tsering Tashi (1982): "Masken und Kulttanz in Tibet". In: *Der Weg zum Dach der Welt*. Hrsg. von Claudius C. Müller und Walter Raunig. Innsbruck: Pinguin-Verlag, 354–360.
- Tsangnyön Heruka (2010): The Life of Milarepa. Translated by Andrew Quintman. Introduction by Donald S. Lopez Jr. London: Penguin Books.
- Tsultem, N. (1989): Mongolian Sculpture. Ulaanbaatar: State Publishing House.
- Uranchimeg, Dorjsuren (2006): KulturTourismus ~ MarketingKonzept für die Mongolei. Modell für den deutschen Reisemarkt. Dissertation zur Erlangung des Grades einer Doktorin der Philosophie (Dr. phil) an der Pädagogischen Hochschule Ludwigsburg.
- Vietze, Hans-Peter (1978): Lehrbuch der mongolischen Sprache. Leipzig: VEB Verlag Enzyklopädie. Wayman, Alex (1977): Yoga of the Guhyasamājatantra. The Arcane Lore of Forty Verses.

  A Buddhist Tantra Commentary. Delhi/Varanasi/Patna: Motilal Banarsidass.
- Willson, Martin/Brauen, M. (Hrsg.) (2000): *Deities of Tibetan Buddhism. The Zürich Paintings of the Icons Worthwhile to See (Bris sku mthon ba don Idan)*. Boston, MA: Wisdom Publications.