
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 69 (2015)

Heft: 1-2

Artikel: Die Artikulation des Schweigens in der Sprache : zum Sprachdenken
des Philosophen Ueda Shizuteru

Autor: Müller, Ralf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-696805

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-696805
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DE GRUYTER ASIA 2015; 69(2): 391-417

Ralf Müller

Die Artikulation des Schweigens in der
Sprache. Zum Sprachdenken des
Philosophen Ueda Shizuteru

Abstract: Ueda Shizuteru (born 1926) draws both on „Asian" and „Western" ideas

to highlight the importance of silence as a mode of expression, especially in the

Zen Buddhist tradition. This paper seeks to sort out the basic idea that stands

behind his analysis: the idea of articulation, a term - implicitly or explicitly -
taken from Wilhelm von Humboldt. Though Ueda acknowledges the importance of
language, and - in line with Emst Cassirer - of non-linguistic, i.e. symbolic forms

of articulation, the way in which he presents his concept of silence remains in itself

opaque and contests partly his basic assumption that the human being is essentially

linguistic. It will therefore be shown how Humboldt's and Cassirer's idea of
articulation can help to clarify Ueda's usage of the term, while its application by
Ueda in a number of analyses can help to rethink the idea of articulation from its

inception in voicing (Verlautlichung) and vocalizing (Verlautbarung) and hence the
relation of language and silence. The paper finally aims at an interpretation of
Ueda's analysis of how silence in sitting meditation is drawn towards articulating
the very idea of silent meditation in words.

Keywords: Silence, Philosophy of language, Zen, Kyoto school, Wilhelm von
Humboldt

DOI 10.1515/asia-2015-0025

Die moderne Sprachphilosophie hat das Schweigen nur selten thematisiert,
vielleicht weil es als Aussetzen der Rede trivialisiert oder als Ausdruck eines

Mangels des Menschen im Verhältnis zu einem ineffabile interpretiert wurde.
Dieses „Schweigen über das Schweigen" ist besonders bemerkenswert im Fall
der ersten großen Blüte der europäischen Sprachphilosophie bei Autoren wie
Wilhelm von Humboldt, Johann Georg Hamann oder Johann Gottfried Herder.

Ralf Müller, Universität Hildesheim, Institut für Philosophie, Kulturwissenschaften
und ästhetische Kommunikation, Universitätsplatz 1, 31141 Hildesheim.
E-mail: ralfmueller.eu@gmail.com



392 — Ralf Müller DE GRUYTER

Schon mit Beginn der Neuzeit tritt das Thema des Schweigens in
den Hintergrund, obwohl es für die Denker der philosophischen Mystik lange
Zeit zuvor einen nicht vernachlässigbaren Topos darstellte. Folgt aus der
Hinwendung der Philosophie zum Menschen in seiner Endlichkeit und Sprachlichkeit,

dass der Begriff des Schweigens als philosophisches Thema bedeutungslos
wird? Im Rekurs auf sowohl „östliche" wie „westliche" Ressourcen zeigt der

Philosoph Ueda Shizuteru, dass das nicht notwendig so sein muss.1

Auf den folgenden Seiten wird zunächst die Fragestellung entwickelt, ob

und in welchem Sinn das Schweigen ein bedeutsames Thema ist, und zwar im
Horizont einer philosophischen Anthropologie (I). Für die Analyse wird der

Begriff des Schweigens differenziert (II) und dann untersucht, in welchem
Verhältnis er zur Sprache steht (III). Die These ist, dass Schweigen nicht für
sich genommen, aber aus seinem Verhältnis sowohl zum sprachlichen wie
nichtsprachlichen Ausdrucksvermögen des Menschen zu einem Gegenstand der
Philosophie werden kann. Eine kritische Würdigung der Ideen Uedas im Ausgriff
auf Ansätze von Cassirer und Merleau-Ponty erschließt den Weg zur Analyse
dieses Verhältnisses. Der vorliegende Artikel endet mit einer Interpretation des

Schweigens im Zen, wie sie Ueda in der Beschäftigung mit dem Zen-Buddhisten

Dogen skizziert (IV).
Die grundlegende Denkfigur der folgenden Argumentation schließt an

Wilhelm von Humboldt an: Sprache ist „das Mittel, durch welches der Mensch

zugleich sich selbst und die Welt bildet oder vielmehr seiner dadurch bewusst

wird, dass er eine Welt von sich abscheidet".2 Das menschliche Selbst- und
Weltverhältnis konstituiert sich also durch eine Vermittlung, und zwar vermittelt
durch Sprache. Welche Rolle spielt dann das Schweigen für den Menschen?

1 Vgl. J. Kreuzers Bemerkung, dass ,,[m]it dem Beginn der Neuzeit [...] das Ineffable als bloßes

Negat oder bloße Absenz von Sprache nur noch von peripherem Interesse" (HWdPh 11: 259,

Lemma „das Unsagbare") ist. - Zur Begriffsgeschichte in Ost und West vgl. die Darstellung von
Kreuzer und Wohlfahrt (HWdPh 8, Lemma „Schweigen und Stille"). Dort heißt es einerseits:

„Bei den großen neuzeitlichen Sprachdenkem G. Vico, J. G. Hamann, J. G. Herder und W. von
Humboldt finden sich keine philosophisch relevanten Ausführungen zum Thema. - Das gleiche

gilt für I. Kant und J. G. Fichte. - Auch G. W. F. Hegel ist kein Denker des Schweigens" (HWdPh
8:1488). - Sie fördern gleichfalls ein bestimmtes Bild des Ostens, das wenigstens der Erläuterung

bedarf: „Die Kultur des Zen ist eine Kultur des Schweigens, die ihre Wurzeln im Dauismus

wie im Buddhismus hat. Das Schweigen des Buddha ist eine der bekanntesten Stellen in den

Sutten, die vom Ursprung des Buddhismus erzählen" (HWdPh 8: 1494). Der folgende Beitrag
zielt auf Korrekturen dieser Gegenüberstellung von „Ost" und „West".
2 WvH 2: 207.



DE GRUYTER Die Artikulation des Schweigens in der Sprache 393

1 In welchem Verhältnis steht das Schweigen
zur Sprache?

Für eine anthropologisch-philosophische Herangehensweise bleibt das Phänomen

des Schweigens solange von nur eingeschränkter Bedeutung, wie es etwa in
der Tradition der europäischen Philosophie im Zusammenhang mit der ars
moriendi als eine Praktik zur Vorbereitung auf den Tod behandelt wird. Dasselbe

gilt für seine Thematisierung in der Theologie, wo das Schweigen oft auf
mönchisch-asketische Übungen bezogen wird. Obwohl es plausibel ist, das

Schweigen einem bestimmten lebensweltlichen oder kulturellen Raum
zuzuschreiben, bleibt die Frage, was „Schweigen" unabhängig von einem spezifisch
geistesgeschichtlichen oder religiösen Kontext bedeutet, und zwar für ein in
seiner Endlichkeit sprachliches Wesen.

Da das Wort und der Begriff des Schweigens viele Gebrauchsweisen und
bekannte Metaphern beinhalten, ist eine umfassende Definiüon als Ausgangspunkt

der Untersuchung kaum möglich. Das Spektrum der Erscheinungsformen
lässt sich aber provisorisch gliedern, um einen Kernbestand für die weitere

Analyse zu umreißen.3 Von der verbalen Rede her gedacht, liegt die einfachste

Bestimmung des Schweigens darin, dass nichts gesagt wird: Man spricht nicht,
sei es, dass man im Umgang mit einer gänzlich unbekannten
Sprachgemeinschaft nichts sagen kann, in der Ausübung einer bestimmten Lebenspraxis
nichts sagen darf oder vor Müdigkeit nichts sagen will. Man schweigt.

Die Alltagserfahrung lehrt aber auch, dass man des Schweigens nicht immer
mächtig ist und es etwas anderes als das gezielte Aussetzen der Rede darstellt.
So gibt es Momente, in denen einem die Worte fehlen. Man verstummt. Dann
bricht plötzlich das Schweigen, weil sich ein prägnanter Ausdruck findet, der

3 Der vorliegende Artikel sollte zunächst dazu dienen, Uedas Sprachdenken einen eindeutigen
Sinn abzugewinnen. Im weiteren Verlauf ist daraus der Versuch geworden, in kritischer
Aufnahme seines Denkens das von ihm behandelte Phänomen des Schweigens zu theoretisieren. -
Dabei hat sich immer deutlicher gezeigt, dass die fruchtbaren Ideen Uedas nach einem
Theorierahmen verlangen, den er selbst nicht bietet oder wenigstens nicht expliziert. Die existierende

Forschungsliteratur zum Thema Schweigen ist wegen der Auseinandersetzung mit Ueda in
den Hintergrund gerückt worden und musste auch dort, wo es wünschenswert gewesen wäre,
weitgehend unberücksichtigt bleiben. Orientierung bot - neben Kreuzers und Wohlfahrts
Abriss, vgl. Fn. 1 - auch Mayer 2007. Besonders beachtenswert für die vielfältigen Dimensionen
des transzendenten Bezugs des Schweigens ist Mensching 1926; vgl. Mühlhäuser 2014 für die

Komplexität der Bestandsaufnahme aus literaturwissenschaftlicher Sicht. Die erste philosophische

Dissertation findet sich erst mit Plitz 1987, die letzte Sammlung von Texten, die auch
noch einmal Wittgenstein thematisiert ist Markewitz 2013.



394 Ralf Müller DE GRUYTER

sich verlautlicht und als Verlautbarung einer Idee verstehen lässt.4 Hier bedeutet

Schweigen so etwas wie Sprachverlust, auch wenn dieser bloß temporär ist.
Denn man vermag am Ende wieder am Diskurs teilzuhaben. Nur die in der
Medizin beschriebenen Formen von Aphasie zeugen von einem Sprachverlust,
bei dem im Extremfall der globalen Aphasie das Verhältnis zwischen Sprache
und Schweigen unwiderruflich gestört ist und sich der Mensch seines Wesens

beraubt findet.5

Ein anderes Bild dafür, dem Schweigen ausgeliefert zu sein, findet sich mit
der Therapiesituation in der Psychoanalyse. Während von Seiten des Analytikers
sichtbar wird, warum Schweigen ein therapeutisches Mittel darstellen kann, um
den Patienten zum Reden zu bringen, entgleiten dem Patienten nicht nur die

Worte, sondern bisweilen auch das Schweigen, insofern ihm nicht bewusst wird,
dass und warum er schweigt und was er verschweigt.6

Abschließend sei noch an das Schweigen als Verschweigen erinnert: Zu

verstummen und etwas nicht zu sagen, setzt voraus, dass es etwas zu sagen
gibt und man imstande ist, sich sprachlich zu artikulieren. Man denke auch an
den Charakter der Verschwiegenheit, der in einem Verhältnis zur Redseligkeit
steht und so auf Sprache bezogen bleibt.

Worauf es in dieser ersten Annäherung an das Phänomen des Schweigens

ankommt, ist, dass es zwar als ein Nichtssagen und Verstummen bestimmt
werden kann, es aber auch auf dieser Ebene selbst in einer extremsten Form

auf die Sprache, das Sprechen und das Sprachvermögen bezogen bleibt: Schon

auf dieser Ebene gilt, dass nur ein der Sprache mächtiges Wesen auch zu

schweigen vermag. Vor allem aber ist ein Verständnis des Schweigens als

Aussetzen der Rede der Frage vorgeordnet, ob die Sprache selber „spricht"
oder doch stumm bleibt und ob im Schweigen und durch Schweigen in einer

spezifischen Situation etwas gesagt werden soll.
Schaut man nun zurück auf die Religion und ihre Praktiken, die von einer

Beschäftigung mit dem Phänomen des Schweigens von alters her zeugen, stellt
sich die Frage, ob diese die Bezogenheit des Schweigens auf die Sprache bestätigen.

Im Fall des Buddhismus scheint genau das nicht der Fall zu sein - jedenfalls

4 Vgl. etwa Kleists Aufsatz „Über die allmähliche Verfertigung der Gedanken beim Reden"

(2011). So wenig Kleist über das Schweigen handelt, lässt sich der Prozess, den er so trefflich
beschreibt, doch als eine Bewegung des Sprechens im Verhältnis zum Schweigen verstehen,

und zwar vom Ungesagten her oder auf das hin, was noch zu sagen bleibt. In jeder Äußerung
kreuzt sich das Gesagte mit dem Ungesagten.
5 Vgl. die u.a. nach Läsionen bestimmter Gehirnareale benannten Formen, die sich von der

amnestischen bzw. anomischen Aphasie über die Broca-, Wernicke- zur globalen Aphasie steigern.

6 Vgl. für die Sicht der Freudianischen Psychoanalyse beispielhaft Ferenczi 1919 und Päramo-

Ortega 1967.



DE GRUYTER Die Artikulation des Schweigens in der Sprache 395

wenn man einem prominenten Topos in der Literatur folgt, die seinen Gründer

dafür rühmt, das Sprechen überwunden und ein „ursprüngliches" Schweigen
erschlossen zu haben.

2 Das „ursprüngliche Schweigen" unter
dem Diskurs

Auch für den Buddhismus gilt, dass Schweigen im Aussetzen der Rede auf

Sprache bezogen bleibt, und zwar auch in solchen Fällen, die an einen Sprachverlust

grenzen wie im Ringen um eine Antwort auf ein Koan. Ein Textbeispiel

aus dem Buddhismus erlaubt es, diesen gewissermaßen trivialen, weil bloß
formalen Begriff des Schweigens genauer zu bestimmen und von diesem einen

nicht-trivialen zu unterscheiden. Für die Deutung des nicht-trivialen Begriffs des

Schweigens gibt Maurice Merleau-Ponty die analytischen Instrumente an die

Hand.

2.1 Schweigen als diskursives Mittel

Geht man vom buddhistischen Kanon aus, zeigt sich schnell, dass die verschiedenen

Legenden des Buddhismus von einer differenzierten Haltung zur Sprache

zeugen und aus dieser Sicht die buddhistische Praxis des Schweigens nur
scheinbar gegen Sprache gerichtet ist. Im frühbuddhistischen Kanon, d.h. in
den sogenannten Lehrreden des Buddha ist nur eine Stelle (aus der Samyutta
Nikäya) bekannt, die das Schweigen des Buddha explizit behandelt. Hat dieses

Schweigen zu unterschiedlichsten Spekulationen über seinen tieferen Sinn

Anlass gegeben,7 lässt sich die Fundstelle wenigstens auch und ohne große

Anstrengung als bloßes Aussetzen der Sprache und des Diskurses interpretieren,
ohne dabei eine sprachfeindliche Haltung unterstellen zu müssen.

Die Passage erzählt von der Reaktion des Buddha auf die Fragen eines

Pilgers: ,„Wie ist es, Herr Gotamo, gibt es ein Selbst?' - Auf diese Worte schwieg
der Erhabene. - ,Wie ist es denn, Herr Gotamo, gibt es kein Selbst?' - Ein

zweites Mal nun schwieg der Erhabene. Da erhob sich der Pilger Vacchagotto
und ging fort."8 Das Verhalten des Buddha, sein Schweigen, ist einfach zu
erklären: Er unterbricht den von ihm selbst initiierten Lehrdiskurs, da er sich

7 Vgl. die summarische Darstellung und Abwägung in Schlieter 2000:176-180.
8 Frauwallner 1956: 18.



396 — Ralf Müller DE GRUYTER

bezüglich der Frage des Selbst weder auf der Seite der „Eternalisten" noch auf
der Seite der „Nihilisten" positionieren will. Weiterhin erklärt der Buddha

gegenüber einem Schüler auch die pädagogische Dimension seines Schweigens:

„.Hätte ich aber, Anando, auf die Frage des Pilgers Vacchagotto, ob es kein
Selbst gibt, geantwortet: ,Es gibt kein Selbst', so würde der verwirrte Vacchagotto

noch mehr in Verwirrung geraten sein: .Früher hatte ich ein Selbst, jetzt
nicht mehr'."9

Hier ist das Schweigen des Buddha also nicht gegen die Sprache gerichtet,
sondern gegen die Fortsetzung des Lehrdiskurses aus pädagogischen und
argumentativen Gründen. Denn der Buddha ist ja, so die Überlieferung, grundsätzlich

bereit, Fragen zu seiner Lehre zu beantworten. Nur im zitierten

Gesprächszusammenhang wählte er gegenüber zwei Positionen eine andere

und damit die dritte von drei Möglichkeiten, auf eine Ja-Nein-Frage zu antworten:

Er enthält sich einer Antwort. Dem Schweigen kommt hier also keine

eigenständige Bedeutung zu, sondern es erklärt sich aus dem Gesprächszusammenhang.

Es gibt keine weiteren Textpassagen, die eine solche Interpretation
direkt in Frage stellen oder Grund geben könnten, dem Schweigen einen höheren

Stellenwert zuzusprechen.
Der Ausfall der Worte und das Aussetzen der Rede bleibt also auf die

Sprache bezogen: Da das Schweigen des Buddha den Diskurs nicht radikal
unterminiert, sondern in seiner Weise fortführt, kann es als diskursives Schweigen

bezeichnet werden.
Aber das ist nicht alles, was vom Schweigen des Buddha überliefert wird.

Ein prominenter Typ von Buddha-Statuen bezeugt eine Praxis schweigender
Übung, die in den Lehrreden nur am Rande thematisiert wird, wenn sie davon

erzählen, dass sich der Buddha wiederholt in die Einsamkeit zur Meditation

zurückgezogen und sich so der sprachlichen Unterweisung seiner Schüler durch
Lehrreden entledigt hat. Eine plastische Darstellung macht den Buddha zwar
nicht sprechend, gibt aber umgekehrt das künstlerische Mittel an die Hand, um
dem einen treffenden Ausdruck zu geben, wovon vor allem die zen-buddhis-
tische Tradition handelt: vom Schweigen als Ausdruck und Verkörperung der

Erleuchtung. Dieses geht nicht unmittelbar aus dem Lehrdiskurs hervor und
lässt sich nicht in gleicher Weise auf Sprache beziehen wie das diskursive

Schweigen.
Die Frage ist also, ob dieses andere Schweigen noch einen Bezug zur

Sprache hat, und wenn ja, zu welcher Form des Sprechens. Lässt sich die

Verkörperung des .erleuchteten' Schweigens möglicherweise analog zur Geste

9 Frauwallner 1956: 19.



DE GRUYTER Die Artikulation des Schweigens in der Sprache 397

interpretieren? Und reflektiert sich in der Darstellung des Schweigens mit den

Mitteln der darstellenden Kunst die Differenz zum diskursiven Schweigen?

2.2 Die Bestimmung des nicht-diskursiven Schweigens

Der Rückgriff auf Ressourcen der westlichen Philosophie erlaubt es, das nicht-
diskursive Schweigen näher zu bestimmen. Zwei Aspekte werden dabei
herausgearbeitet: Erstens wird gezeigt, inwiefern die Sprache auch im Fall des anderen

Schweigens immer noch den Bezugsrahmen zum Verständnis vorgibt. Zweitens

wird der plastische und gestenartige Charakter des nicht-diskursiven Schweigens

plausibilisiert.
Ueda selbst schlägt diesen Brückenschlag nach Europa vor, da er in Mer-

leau-Ponty einen Gewährsmann sieht, um das Konzept eines Schweigens zu

entwickeln, das sich nicht auf den bloßen Ausfall von Sprache reduzieren
lässt. Die zentrale Bestimmung, von der Ueda ausgeht, findet sich mit einer

Formulierung aus Phänomenologie de la perception. Dort ist die Rede von „le
silence primordial" „sous le bruit des paroles".10 Das nicht-diskursive Schweigen

liegt „unter" der Sprache. Besteht seine Besonderheit gegenüber dem
diskursiven Schweigen also darin, von der Sprache gänzlich entkoppelt zu sein?

In der deutschen Übersetzung wird „sous" als „diesseits" und in der
englischen als „beyond" übersetzt. Aber kann das nicht-diskursive Schweigen
gegenüber der Sprache so weit entrückt sein? Uedas Auslegung folgt der
japanischen Übersetzung der fraglichen Passage, die die Bedeutung von „sous"
wörtlich als „unter" oder „unterhalb" interpretiert.11 Das nicht-diskursive oder

„ursprüngliche" Schweigen findet sich in dieser Metaphorik nicht in den

Redepausen, also in den Zwischenräumen der Sprache, sondern liegt ihr zugrunde
und bleibt im selben Moment durch sie verdeckt. Es ist durch die Fülle der

Wörter und die Betriebsamkeit der Rede verborgen.
Wenn das Schweigen aber gegenüber der Sprache ursprünglich ist, scheint

es so, als ob das Nicht-Gesagte und Unausgesprochene die Wörter trägt. Lässt
sich das verständlich machen? Merleau-Ponty wählt gegenüber dem zeitlichen
Phänomen des Sprechens eine räumliche Metapher, wenn er das Verhältnis zum
„ursprünglichen Schweigen" bestimmt. Denn das Schweigen gibt, so kann man
die Metapher interpretieren, der Sprache einen Raum, in der sie sich entfalten
kann. Das Schweigen ist der Ort, an dem die Rede stattfinden kann. Allerdings

10 Merleau-Ponty 2001: 214.

11 USS 4: 201: „Kotoba no zawameki no shita ni mö ichido shigen no chinmoku" m H



398 Ralf Müller DE GRUYTER

ist die Metapher nicht so zu deuten, als existiere das Schweigen unabhängig von
der Sprache. Vielmehr entzieht es sich als Leere, insofern es der Rede den Raum

gibt, den diese beansprucht. Mit anderen Worten, das Schweigen bleibt durch
die Sprache vermittelt.

Die Zusammengehörigkeit lässt sich genauer bestimmen, wenn man das

kurze Zitat Merleau-Pontys mithilfe der korrelativen Begriffe „Stille", „Geräusch"
und „Laut" weiter ausdeutet. Das „ursprüngliche Schweigen" liegt nicht unter
der Sprache schlechthin, sondern verbirgt sich unter „dem Lärm der Rede" („le
bruit des paroles"). Der Lärm meint nicht bloß ein störendes Geräusch, da hier in
dem Geräusch der Charakter von Sprache noch hörbar bleibt, auch wenn die

sprachlichen Einheiten ihrer Bedeutung nahezu beraubt sind. Möglicherweise
gleicht der Lärm noch entfernt dem Klang einzelner Wörter und Worte. Dass es

im vorliegenden Kontext nicht um den Lärm schlechthin geht, sondern um den

Lärm der Rede, begründet sich dadurch, dass sich das Schweigen, wie unten
gezeigt wird, nur auf sprachliche Phänomene beziehen kann. Dass ein Geräusch

oder ein Rauschen jeden Wert als sprachliches Kommunikationsmittel einbüßt,
ist offensichtlich. Demgegenüber bietet ein Klang als strukturiertes Ereignis der

Akustik immerhin die Basis von Sprache, wie sie in der Phonetik thematisiert
wird.

Die Phonetik untersucht aber nur die „materiale Außenseite" von Sprache,

wohingegen sich die Sprache als semantisches System durch ein in sich gegliedertes

System von Klängen, d.h. durch Laute konstituiert. Die Sprachlaute sind

aufgrund ihrer Systematizität aber weder auf Klänge noch auf Geräusche
reduzierbar. Mit anderen Worten, das „ursprüngliche Schweigen" bleibt seines nicht-
diskursiven, nicht-sprachlichen Charakters zum Trotz deshalb auf Sprache bezogen,

weil es ebenso wie diese Anteil hat an der Welt der Bedeutung.12

Merleau-Ponty bestimmt das „ursprüngliche Schweigen" also in einem

Verhältnis zur Sprache. So wird verständlich, warum er die Frage nach dem

Schweigen als zentral für ein Verständnis des Menschen hält,13 ohne dabei die

Bestimmung des Menschen als sprachliches Wesen zu unterminieren. Diese

Argumentationsfigur bleibt im Folgenden maßgeblich, obgleich oder gerade

weil bei Ueda das Verhältnis zwischen Sprache und Schweigen mal als komplementär

und mal als antagonistisch erscheint.

12 Durch diese Teilhabe oder in Hinblick auf diese sind die Sprache und das „ursprüngliche
Schweigen" wiederum radikal getrennt von der natürlichen Welt als Gesamtheit bloß
akustischer Ereignisse. Selbst wenn das semantische Netz der Sprache zumindest sekundär den Rest

der Welt zu erschließen vermag, kann man Sprache nur dann in einen Bezug zur Stille als

Abwesenheit akustischer Ereignisse setzen, wenn man sie auf ein Geräusch reduziert.
13 Vgl. Merleau-Ponty 2001: 214.



DE GRUYTER Die Artikulation des Schweigens in der Sprache —— 399

2.3 Das Schweigen im Verhältnis zur Geste

Das, was im Folgenden als nicht-diskursives Schweigen gefasst wird, lässt sich

ausgehend von der bildlichen Figur des schweigenden Buddha erschließen. Wie

lässt sich der plastische und gestenartige Charakter des nicht-diskursiven

Schweigens plausibilisieren? Wie wird seine wenigstens relative Selbständigkeit
gegenüber dem Diskurs verständlich?

Dass dem ursprünglichen, nicht-diskursiven Schweigen zwar ein Bezug zur
Sprache wesentlich eigen ist, es aber darauf nicht reduziert werden kann, zeigt
sich an Folgendem: Wie Merleau-Ponty treffend bemerkt, kann das Schweigen,
insofern es nicht bloß das Aussetzen der Rede ist, selbst „bedeutungsschwanger"

sein. Ein solches Schweigen kann auch, aber nicht allein durch Worte

gebrochen werden. Merleau-Ponty schreibt eher beiläufig von „le geste qui
rompt ce silence"14: von der Geste, die das ursprüngliche Schweigen bricht.
Dieser Redeweise folgend, korreliert das nicht-diskursive, ursprüngliche Schweigen

nicht nur mit der Sprache, sondern auch mit anderen, nicht-diskursiven
Formen des menschlichen Ausdrucks.

Der wichtigste Argumentationsschritt zur Darlegung dieser Idee besteht darin,
das Verständnis der Geste dem der Sprache anzunähern. Dabei betrachtet Merleau-

Ponty nicht mehr das Nicht-Sprachliche von der Sprache her, sondern nimmt das

umgekehrte Verhältnis in den Blick. So heißt es bei ihm: „La parole est un geste et

sa signification un monde".15 Natürlich bleiben die gesprochenen Worte, was sie

sind: sprachlicher Ausdruck, der wenig kontextgebunden ist. Doch formuliert
Merleau-Ponty in diesem Zitat mehr als eine Analogie. Es gilt, die Rede als eine
Geste zu betrachten, weil jeder Akt des Sprechens sehr viel fundamentalere Schichten

des Ausdrucks in Bewegung setzt, wogegen die lautliche Verbalisierung
zumindest in einer Hinsicht wie ein Oberflächenphänomen erscheint.

Ohne eine textnahe Interpretation im Detail auszuführen, lässt sich der

Perspektivwechsel so erläutern: Der Mensch lebt in einer bedeutsamen Welt,
in der umfassende Handlungsbezüge den lebensweltlich primären Kontext von
einzelnen Aussagen bilden. Gesten lassen sich dann als zu einer Kurzform
verdichtete Handlungen interpretieren, die ihre Bedeutung aus dem Kontext
und der Situation gewinnen. Sprachliche Aussagen beruhen auf diesen Gesten

oder gehen mit diesen einher. Doch die Nähe zwischen Sprache und Geste ergibt
sich nicht nur aus der Abhängigkeit der diskursiven Ausdrucksform von ihrer
situativen Einbettung. Denn sowohl die Geste als plastische, wenn auch wesentlich

lautlose Erscheinung als auch das Wort als lautliche, wesentlich

14 Merleau-Ponty 2001: 214.

15 Merleau-Ponty 2001: 214.



400 — Ralf Müller DE GRUYTER

stimmliche Erscheinung haben einen gemeinsamen Ort und Ursprung im
menschlichen Leib, der alle divergenten Handlungsbezüge in sich vereint und ihnen
eine Bedeutsamkeit verleiht. Merleau-Pontys Ausdrucksweise kann daher so

interpretiert werden, dass die Verbalsprache als System semantisch gehaltvoller
Einheiten in ein ganzheitliches Bedeutungsgefüge eingelassen ist und von
diesem getragen wird.

Was bedeutet Merleau-Pontys Annäherung der Geste an die Sprache für das

Verständnis des nicht-diskursiven Schweigens? Wie oben zunächst gesagt worden
ist, ist das Schweigen durch die sprachliche Rede vermittelt. Doch wenn die Worte

ausbleiben, fehlt für die Sinngebung die lautliche Substanz. Was bleibt dann vom
Schweigen? Es kann sich ebenso gut durch eine Geste vermittelt finden. Es bleibt
dann eine empirische Frage, welche von zwei Formen des Schweigens wirksam
wird und ob sich beide sogar überlagern: ob also das Schweigen in der einfachsten

Form als Ausfall der Rede oder als nicht-diskursives Schweigen aus dem

Verhältnis zum sprachlichen bzw. nicht-sprachlichen Ausdruck in Erscheinung
tritt. Während das diskursive Schweigen durch Worte gefüllt wird, hat das nicht-
diskursive Schweigen als Geste den Charakter eines Verweises auf das kontextuell
Ungesagte oder noch zu Sagende, es geht mit ihm „schwanger" - und bleibt doch

in seiner Unbestimmtheit zugleich stumm.
Fällt damit jede Form der Sinngebung aus? Nicht notwendigerweise: Ist die

Bedeutung der Geste gegenüber der Rede in einem weit höheren Maß an den

Kontext und die Situation gebunden, bleibt im Schweigen nichts anderes als

Kontext und Situation, weil das Schweigen nichts eigenständig zum Ausdruck

bringt. Selbst der Verweis auf den Kontext und die Situation als letztes Moment
der Sinngebung kann nur indirekt geleistet werden. Das Zurücktreten der
sinnlichen Seite nimmt letztlich jeden spezifischen Sinn, um am Ende nur noch auf
die Funktion der Sinngebung überhaupt bezogen werden zu können.

Wie die Sprache sich durch eine Doppelstruktur von Laut und Bedeutung
auszeichnet, hat auch eine Geste eine sinnhafte und eine sinnliche Seite. Sie ist

nur in höherem Maß als Sprache durch Situation und Kontext gebunden. Insofern

das Schweigen als Geste verstanden werden kann, hat es mit dem Aussetzen

jeder positiven oder aktiven Bedeutungsgebung das Maximum an Bindung
an Situation und Kontext erreicht und ist nichts anderes. Folglich hat es auch

kein sinnliches Moment, das ihm eigen ist. Es bleibt nichts als die „passive
Präsenz" des Schweigens.

Will man also verstehen, wie sich das Schweigen als bedeutungshaftes
Phänomen realisiert, muss nicht nur das „äußere" Verhältnis zur Sprache und
Geste, sondern auch seine „innere" Eigenstruktur von Sinn und Sinnlichkeit

herausgearbeitet werden. Die Frage ist, wie sich der Sinngehalt des Schweigens

wenigstens indirekt auf einer sinnlichen Ebene realisieren kann.



DE GRUYTER Die Artikulation des Schweigens in der Sprache 401

3 Verlautbarung als Ursprung der Artikulation

Wie deutlich geworden ist, können weder das diskursive noch das nicht-diskursive

Schweigen unmittelbar erschlossen werden. Das diskursive Schweigen
bleibt auf die Sprache, das nicht-diskursive sowohl auf sprachlichen wie
nichtsprachlichen Ausdruck bezogen. Um nun genauer zu verstehen, wie das nicht-
diskursive Schweigen in Erscheinung tritt, muss im Detail untersucht werden,
wie sich das Verhältnis von Sinn und Sinnlichkeit ausprägt.

Doch bevor im III. Abschnitt zunächst die Details-Analyse eines sprachlichen

und dann im IV. die eines nicht-sprachlichen Ausdrucks entlang der

Argumentation von Ueda diskutiert wird, gilt es, das Verhältnis von Sinn und
Sinnlichkeit auf den Begriff zu bringen.

3.1 Die Doppelstruktur des Artikulationsbegriffs

Das „Phänomen" der Bedeutung konstituiert sich - und dabei spielt es keine

Rolle, ob es um sprachliche oder nicht-sprachliche Formen geht - nur in der und
durch die Verbindung, besser gesagt, durch die Einheit als ursprüngliche
Verbundenheit von Sinn und Sinnlichkeit. Diese Doppelstruktur ist aus der
Sprachwissenschaft Wilhelm von Humboldts bekannt. Er fasst sie unter den Begriff der

Artikulation und bezeichnet die doppelte Gliederung eines Wortes durch Laut
und Bedeutung. In der Abstraktion vom Lautmaterial lässt sich der Begriff auch

auf nicht-sprachliche Formen des Ausdrucks übertragen. Genau dieses Projekt
verfolgt Ernst Cassirer und macht so Humboldts Sprachtheorie zur fruchtbaren

Grundlage seiner Kulturphilosophie.
Der zentrale Schritt Cassirers besteht darin, das Prinzip der Gestalt- und

Formenbildung nicht als einen Prozess der äußeren Welt zu interpretieren,
sondern in die Innerlichkeit der Wahrnehmung selbst zu verlegen. Von der

Gestaltpsychologie her entwickelt er den Kernbegriff seiner Kulturphilosophie,
d.h. die Idee der symbolischen Prägnanzbildung. Cassirer schreibt: Es ist „die
Wahrnehmung selbst, die kraft ihrer eigenen immanenten Gliederung eine Art
von geistiger .Artikulation' gewinnt - die, als in sich gefügte, auch einer
bestimmten Sinnfügung angehört. In ihrer vollen Aktualität, in ihrer Ganzheit und

Lebendigkeit, ist sie zugleich ein Leben ,im' Sinn".16

Cassirer setzt in der zitierten Passage „Artikulation" in Anführungszeichen,
da der ursprünglich sprachwissenschaftliche Begriff auf nicht-sprachliche Fälle

16 Cassirer 1994: 234-235.



402 — Ralf Müller DE GRUYTER

übertragen wird. Artikulation fasst aber weiterhin den Kern des Humboldtschen
Konzepts, d.h. die Vermittlungsleistung von Selbst und Welt in der Bildung von
sprachlichen und nicht-sprachlichen Synthesen in der Objektivation von Sinn in
Sinnlichkeit. Allerdings abstrahiert Cassirer an dieser Stelle vom jeweiligen
sinnlichen Medium des Sinns: Es geht also um „die Art", „in der ein
Wahrnehmungserlebnis, als .sinnliches' Erlebnis, zugleich einen unmittelbaren
nichtanschaulichen ,Sinn' in sich faßt und ihn zur immittelbaren konkreten Darstellung

bringt".17 Nur durch diese Abstraktion und Erweiterung gelingt es Cassirer,
seiner Kulturphilosophie die notwendige Reichweite zu geben.

Losgelöst von programmatischen Ansprüchen übernimmt Ueda Cassirers

weiten Begriff von Artikulation für seine Untersuchung von Sprache und Schweigen

im Zen-Buddhismus.18 Denn abgesehen von der Frage, ob an dieser Stelle

ein rezeptionsgeschichtlicher Zusammenhang zwischen Cassirer und Ueda oder

Merleau-Ponty und Ueda besteht, wird die sachliche Parallele zu Cassirer schnell
ersichtlich. Ueda fasst den Kern der Artikulation, die bei ihm zum theoretisch
nicht weiter ausgeführten Grundbegriff zahlreicher Analysen geworden ist, in
dem Sinn, dass „die ursprüngliche konzentrierte Ganzheit jeweils in der

gespannten Einheit zum Ausdruck gebracht wird".19 Diese quasi-definitorische
Fassung lässt sich im Sinn Cassirers interpretieren, da in beiden Fällen eine

dreiteilige Struktur vorliegt: a) ein holistisches Phänomen, bei Cassirer das

„Wahrnehmungserlebnis", bei Ueda die „Ganzheit"; b) eine dichotome Struktur,
bei Cassirer das „sinnliche Erlebnis" und der „immittelbare nicht-anschauliche
,Sinn"', bei Ueda die zwischen zwei Polen auf-„gespannte Einheit"; c) eine

dynamische Synthesenbildung in der Objektivation, bei Cassirer das zur „konkreten

Darstellung Bringen", bei Ueda die objektivierende Entäußerung im „zum
Ausdruck" Bringen.

Allerdings bleibt es der Übertragbarkeit des Artikulationsbegriffs zum Trotz

wichtig, zwei Momente im Verhältnis von sprachlichen zu nicht-sprachlichen
Formen des Ausdrucks zu beachten. Cassirer hat gezeigt, dass es andere Formen
der Sinnobjektivation neben und gleichberechtigt mit Sprache gibt. Das ist ein

17 Cassirer 1994: 234-235.

18 Faktisch äußert sich Ueda zu Humboldt und Cassirer wiederholt abwägend (vgl. USS 2: 295,

301, 383) und fragt sich, ob Sprache oder Symbol wirklich die geeigneten Mittel sind, um
gegenüber Nishidas Konzept der reinen Erfahrung die Einheit von Selbst und Welt zu denken.

Es ist die Vorstellung einer für den Menschen außersprachlichen Realität, die den Referenzpunkt

einer Bewegung aus und in die Sprache bilden soll (vgl. USS 2: 300). Wichtigster
Ideengeber dafür ist, wie bereits angedeutet, Merleau-Ponty (vgl. USS 2: 302).

19 Ueda 1982: 225. Ueda behandelt den Begriff Artikulation setsubun Wft ausführlicher im
Zusammenhang des Urworts auch in japanischen Texten wie USS 2: 304-307 Allerdings findet
sich keine prägnantere Formulierung im japanischen Text als im deutschen.



DE GRUYTER Die Artikulation des Schweigens in der Sprache 403

zentraler Gedanke, um die Geste - und damit auch das Schweigen - nicht bloß
als gegenüber Sprache defizienter Form der Artikulation abzuwerten. Andererseits

darf man nicht unterschlagen, dass sich die nicht-sprachlichen
Artikulationsformen korrelativ zur Sprache ausdifferenzieren und von Sprache als einzig
vollentwickeltem System der Bedeutung strukturell abhängig bleiben.

Der Begriff der Artikulation ist im Folgenden das analytische Mittel, um die

Komplementarität im Verhältnis zwischen Sprache und Schweigen theoretisch

zu erschließen. Für das Verhältnis zwischen Sprache und Geste allgemein ließ
sich die Komplementarität schnell fassen. Doch muss sie im vorliegenden Fall

für das Schweigen als eine bestimmte Form der Geste strukturell spezifiziert
werden. Diese Spezifizierung bedeutet zugleich, den Begriff der Artikulation zu

präzisieren, und zwar im Hinblick auf die Dynamizität und Konkretion des

sprachlichen Ausdrucks.
Der Artikulationsbegriff gibt auch vor, wie mit den von Ueda behandelten

Beispielen, durch die hindurch er das Phänomen des Schweigens thematisiert,
zu verfahren ist: Sie lassen sich in die zwei Gruppen von sprachlicher und
nichtsprachlicher Artikulation teilen und nacheinander diskutieren. Vorrangig bleibt
für Ueda die Sprache. Seine Gründe dafür werden im Folgenden deutlich.

3.2 Von der Sprache zum Sprechen

Uedas Einkreisen des Schweigens von der Sprache her begründet sich vor allem

dadurch, dass er einerseits von der Humboldt'schen Sprachlichkeitsthese her

argumentiert, aber im Schweigen zugleich ein Phänomen sieht, das die
Sprachlichkeitsthese unterminiert.

Das menschliche Wesen ist nach Humboldt tief in der Sprache verwurzelt,
da Sprache entgegen einer konventionalistischen Sprachauffassung kein bloßes

Instrument oder Werkzeug, sondern ein bildendes Organon ist, wie es bei
Humboldt heißt. Sprache ist, wie eingangs zitiert, „das Mittel, durch welches
der Mensch zugleich sich selbst und die Welt bildet oder vielmehr seiner

dadurch bewusst wird, dass er eine Welt von sich abscheidet".20 Sprache ist
also die Bedingung und zugleich die Möglichkeit des menschlichen
Selbstverhältnisses. Denn „alle unsre Endlichkeit führt daher, daß wir uns nicht unmittelbar

durch und an uns selbst, sondern nur in einem Entgegengesetzten eines

andren erkennen können".21

20 WvH 2: 207.

21 WvH 2: 208.



404 Ralf Müller DE GRUYTER

Dem Prinzip der Abscheidung liegt zugrunde, dass der Sprache ein
dynamischer Charakter eigen ist. Bei Humboldt heißt es: „Die Sprache, in ihrem
wirklichen Wesen aufgefasst, ist etwas beständig und in jedem Augenblick
Vorübergehendes. [...] Sie selbst ist kein Werk (Ergon), sondern eine Tätigkeit
(Energeiä)".22 In dieser Auffassung von Sprache kommt es zu einer radikalen
Verschiebung von der Sprache zum Sprechen, womit die Sprache nun als

„System der Rede" und nicht mehr als „totes Gerippe" sprachlicher Regeln
und Ausdrücke definiert wird. Bei Humboldt rückt also der individuelle Redeakt

ins Zentrum der Sprachforschung und bringt damit auch solche Momente in den
Blick wie das plötzliche Stocken des gewöhnlichen Redeflusses und die Suche

nach dem rechten Ausdruck, der passenden Formulierung oder dem angemessen

Stil. Was für Humboldt also im Mittelpunkt steht, ist das sich Artikulieren,
die Aktivität der Synthesenbildung im Sprechen, die Verbindung von Sinn und
Sinnlichkeit im sprachlichen Laut.

Von diesem Punkt gilt es auszugehen, um das analytische Mittel zur
Rekonstruktion der von Ueda vorgenommenen Gedichtanalyse, die unten vorgestellt
wird, zu präzisieren. Zunächst wird die Dynamizität von Sprache nur dann

wirklich erfasst, wenn sie in ihrem unabgeschlossenen Vollzug und ihrer Offenheit

gedacht wird. Sprache als energeia im Sinn von Aristoteles meint primär
nicht den Vorgang, sondern den Vollzug, also eine seiner Phasen und damit
immer schon den Vorgang in seiner teilweisen Realisierung: es ist also ein

Vollzug einer Möglichkeit des sich entfaltenden Seienden.23 Außerdem hat die

Sprache kein Ziel in einem äußeren Werk, sondern nur in sich selbst. Insofern ist
die Zielgerichtetheit in ihrer Unabgeschlossenheit zugleich die Quelle niemals
endender Schöpfungskraft.

Ueda nimmt diese Dynamizität in der Verwendung des Ausdrucks „Artikulation"

auf. Doch was bei Humboldt selbst nahezu ausfällt und von Ueda ergänzt
wird, ist die Untersuchung dieser Dynamizität in ihrem Ursprung, der drei
Momente in sich fasst: der individuelle Sprechakt hat seinen Ort in einem
belebten Körper (i), er gewinnt stimmliche Realität (ii) und hat eine lautliche
Materialität (iii). Mit anderen Worten: Die Artikulation der Sprache hat ihren
materialen Ursprung in der stimmlichen Verlautbarung, wobei nicht allein und

primär der Beginn eines einzelnen, empirischen Sprechakts gemeint ist, sondern
des menschlichen Vermögens zur Sprache und zum Sprechen.24

22 Humboldt 1998: 174.

23 Vgl. Aristoteles, Metaphysik 1048, b34-35.
24 Der Begriff der Verlautbarung stammt im vorliegenden Kontext nicht von Ueda. Er wird im
Folgenden für den Zusammenhang gebraucht, den Ueda anhand des Ausdrucks „oh"
interpretiert. Uedas Sprachdenken ist nach Humboldt vor allem durch Heidegger beeinflusst.



DE GRUYTER Die Artikulation des Schweigens in der Sprache — 405

Humboldt nähert sich der Verlautbarung nur indirekt. Zwar beschreibt er die

verschiedenen Lautsysteme in ihrer konkreten Gestalt, doch bleibt diese

Beschreibung dem individuellen Sprechakt gegenüber unvermittelt. Nur in zwei

Momenten berührt er das Phänomen der Verlautbarung: in der Analyse der

Akzentsetzung in einem Wort und in der Betrachtung der Pause zwischen den

Wörtern. Immerhin bringt Humboldt in einer gegenüber der Verlautbarung
statischen Sicht der Dinge den zentralen Begriff auf den Punkt: den des Lauts.

So steht für Humboldt fest, dass „der körperliche, wirklich gestaltete Laut allein
in Wahrheit die Sprache ausmacht".25 Allerdings interessiert ihn die sinnliche
Seite des Lauts nicht per se, sondern nur in Hinblick auf die Fähigkeit, eine

geistige Funktion zu erfüllen. Denn es geht stets um die sich durch den Laut
vollziehende Vereinigung der Merkmale, die die Vorstellung des Artikulierten
ausmachen.

3.3 Vom Laut zur Verlautbarung

Hält Ueda der Sprache immer auch nicht-sprachliche Formen der Artikulation
entgegen, ist es doch bezeichnend, dass er von einem sprachlichen Ausdruck
her für die Bedeutung des Schweigens argumentiert.

Um aufzuzeigen, dass man Humboldts Begriff der Artikulation auf seinen

Vollzugscharakter hin vertiefen kann, rückt Ueda einen Vers aus einem Gedicht

von Rainer Maria Rilke ins Zentrum der Analyse, genauer gesagt, einen einzigen
Laut daraus: das „oh" aus der Zeile „Rose, oh reiner Widerspruch, Lust,|
Niemandes Schlaf zu sein unter soviell Lidern". Die zentrale Bestimmung, durch die
Ueda über Humboldt hinausgeht, ergibt sich aus der Lautlichkeit: ,,[D]ieses ,0h!'

Heidegger weist aber die Ebene der Analyse, wie sie hier vorgeschlagen wird, als gegenüber der

Sprache sachfremd zurück: Die sprachliche Verlautbarung mag Thema der Phoneük sein, bleibt
aber als empirisches Objekt einer philosophischen Betrachtung gegenüber abgeleitet. Schon in
Sein und Zeit heißt es: „Das Hören ist für das Reden konstitutiv. Und wie die sprachliche
Verlautbarung in der Rede gründet, so das akustische Vernehmen im Hören" (1995: 163). An
anderer Stelle macht Heidegger die Differenz zwischen Mensch und Tier am Begriff der
Verlautbarung in Abgrenzung zur menschlichen Stimme fest und übersetzt eine bekannte Passage

aus der Politik des Aristoteles folgendermaßen: „Nun ist die stimmliche Verlautbarung [...] eine

Anzeige [...] des Angenehmen und Betrüblichen, [...] weshalb sie als Weise des Lebens auch bei

den anderen Lebewesen vorhanden ist" (2002: 46). Anders als Heidegger hat sich Cassirer

immer auch mit den „tieferen" Schichten des Lebens beschäftigt, wie etwa das Pathologie-
Kapitel im dritten Band der Philosophie der symbolischen Formen bezeugt. Nur hat er seinerzeit
daraus keine Konsequenzen gezogen, was in der gegenwärtigen Cassirer-Forschung aber
nachgeholt wird.
25 Humboldt 1998: 206.



406 — Ralf Müller DE GRUYTER

ist zugleich auch der anhebende, der erste Beginn der folgenden Versworte [...]

Es ist der allererste Urlaut [...] das allererste Wort".26

Das „oh" als ,,allererste[r] Urlaut" meint hier nicht ein Element zur
empiristischen oder naturphilosophischen Erklärung des menschlichen Sprachvermögens.

Er steht hier paradigmatisch für das, was den Menschen zum Menschen

macht: die Fähigkeit, einen sprachlichen Laut zu bilden, der immer schon Teil
eines vollentwickelten Systems darstellt.

Allerdings betont Ueda das „oh", da es nicht um die abstrakte Fähigkeit,
sondern um den Vollzug der Sprachbildung geht: von seinem Ursprung in der

Stimme über die Verlautlichung der Vokale, Konsonanten und Silben hin zur
Verlautbarung ganzer Wörter. Das „oh" liegt am Ursprung der Verlautbarung
des Gesagten oder zu Sagenden, mit ihm „hebt" das Gedicht „an". Der Rückgang
auf den lautlichen „Ursprung" meint also nicht ein Zurückfallen in einen
„natürlichen Urzustand", in dem nichts als ein dumpfes Stöhnen bliebe. Jeder noch

so einfache Sprachlaut steht in einer systematischen Kontinuität zur
vollentwickelten Artikulation; im vorliegenden Beispiel also in Kontinuität zur künstlerischen

Artikulation eines Dichters.

Allerdings wirft die Analyse des „oh" Fragen auf: Wenn das „oh" voller Teil
der Sprache ist, wie lässt es sich dann in eine andere Sprache übersetzen? Hat es

einen semantischen Wert? Fällt dieser vielleicht in eins mit seinem Klangwert?
Offensichtlich verweist das „oh" auf eine Schicht der natürlichen Sprache, die

sich (noch) nicht allein durch ihre denotative Funktion bestimmen lässt. Das

„oh" ist in dem Sinn (noch) kein Wort, dass ihm kein kontextinvarianter Sinn

zugesprochen werden kann. Und zugleich ist es doch kein bedeutungsloses
Geräusch. Das wird vor allem dann verständlich, wenn man Sprache nicht als

starres Skelett, sondern als dynamisches Gefüge oder gar als „lebendigen
Organismus" betrachtet: Das „oh" als Urlaut hat insofern eine sinnlichere Dimension
als stärker differenzierte Formen der Artikulation, da sein Ursprung im Leib

hörbar ist. Das kann auch als Grund dafür interpretiert werden, dass Ueda

vom „oh" als Atemlaut spricht. Es fungiert als lautmalerischer und dabei

schon konventionalisierter Ausdruck, aber nicht als der eines entfernten
Geräuschs, sondern als Ausdruck einer vitalen Funktion.

Berücksichtigt man außerdem, dass der Atem das Fundament der Stimme

und damit der Verlautbarung darstellt und folglich die Grundlage jeder Sinnbildung

bietet, kommt dem Atemlaut die „Urfunktion" der Sinnbildung zu. Nach

einer kurzen Pause setzt der Atem erneut ein, mit jeder Verlautlichung wird
neuer Sinn erzeugt. In einem kurzen Moment durchbricht das „oh" die

voreingenommene Sicht auf die Welt, wie sie durch den andauernden Diskurs

26 Ueda 1982: 219.



DE GRUYTER Die Artikulation des Schweigens in der Sprache 407

konstituiert wird, während es zugleich einen neuen Bedeutungshorizont eröffnet.

So reflektiert die Emergenz eines neuen Vokals das ins Sein Treten eines

neuen Wortes und damit verbunden das Entstehen einer neuen Welt. In dieser

Perspektive interpretiert Ueda das Gedicht: das „oh" zeugt von einem Moment
des Erstaunens und der Verwunderung. Ueda fasst ihn so: „Es blitzt die Rose,

nein, nicht die Rose, sondern ETWAS Unsagbares".27

Vielleicht ist der Duft und die Röte einer Blume so eindrücklich, dass das

Erstaunen erregende Exemplar nicht sogleich in das bekannte Raster einer
botanischen Zuordnung fällt: die einzelne Rose erscheint noch nicht oder nicht
mehr bloß als eine Rose. In diesem Erstaunen gerät auch die übrige Welt ein

wenig aus den Fugen klarer kategorialer Zuordnungen. Fügt sich das Einzelne

nicht mehr dem gewöhnlichen Bild der Welt und wird die Welt insgesamt ihrer
Gewöhnlichkeit entrückt: das Ungewöhnliche wird kontrastiv spürbar. Deshalb

betont Ueda, dass ,,[d]as ,Oh!' [...] sozusagen ein Ur -laut der Präsenz [ist], der
die Sprachwelt durchbricht".28 Das „Oh!" durchbricht die Sprache, insofern die

Verlautlichung neu einsetzt und noch nicht klar ist, zu welchem Laut und weiter
zu welchem Wort sich die Stimme formt. In der Unbestimmtheit des Lauts liegt
die Offenheit und Wandelbarkeit des zu Sagenden.

3.4 Vom „oh" zum Schweigen und zurück

Die sprachliche Artikulation ist also eine stetige Bewegung, die immer von
neuem einsetzt - der Atmung gleich. Das schließt aber einen Moment der
Pause ein, weshalb Ueda nicht nur von einem Durchbrechen zur Sprachwelt
im Anlauten des Atemlauts, sondern auch von einem Durchbrechen der Sprachwelt,

von einem Aussetzen der Sprachfunktion schreibt. Der Atemlaut liegt nah
beim Schweigen. Denn das „oh" „gehört zwar noch nicht zur Sprache, es ist aber
ein un-wortliches Vorwort zur Sprache, durch das überhaupt der Weg zur
Sprache wieder erschlossen wird".29 Es handelt sich sozusagen um ein Wort in
statu nascendi: es ist noch nicht Teil der Sprache, doch auch kein bloßes
Geräusch.

Es ist mehr als ein wortloses Schweigen, da das „oh" als singulärer Laut
zwei Richtungen einer Bewegung in sich vereint: das Verlassen und Zurückkommen

zur Sprache. Wie fundamental das erste Moment des Verlassens, des

Sprachverlusts, wirklich ist, formuliert Ueda in aller Radikalität des

27 Ueda 1982: 219.

28 Ueda 1982: 219.

29 Ueda 1982: 219.



408 Ralf Müller DE GRUYTER

menschlichen Lebens: ,„Oh!' ist der letzte Atemlaut, mit dem der Mensch in
seiner Sprachlichkeit stirbt".30 Reicht der Atemlaut in die vitalen Lebensfunktionen

bis zum spürbaren Herzrhythmus zurück, wird mit jedem Aussetzen der

Artikulation zugleich das Lebensende assoziiert.

Allerdings fasst Ueda die Artikulation als einen offenen Prozess, dessen

Bewegungsrichtung eine Ambivalenz aufweist. Er behauptet, es gebe eine

„extreme Bewegung aus der Sprache heraus in das absolute Schweigen und
aus dem Schweigen heraus wieder in die Sprache hinein" Die Adjektive
„extrem" und „absolut" sowie die Metapher einer Bewegung „aus" der Sprache

„heraus" insinuieren eine radikale Differenz zwischen Sprache und Schweigen
und eine Endgültigkeit der Bewegung in Richtung auf den Tod. Die Radikalität
der Bewegung wird zusätzlich dadurch unterstrichen, dass Ueda von einem
„Durchbruch"31 schreibt: „Die Sprache muß zum Schweigen durchbrochen und
dieses Schweigen muß wiederum zum Sprechen hin durchbrochen werden".32

Wird damit die ausführlich begründete Zusammengehörigkeit von Sprache und

Schweigen wieder fraglich? Letztlich ist doch von einer Komplementarität die

Rede, da die Dynamik zum Durchbruch sich nicht bloß äußerlich konstituiert,
sondern aus einer inneren Bezogenheit erwächst.

3.5 Vom Urwort zum philosophischen System

Ueda zeigt also auf, dass Schweigen und Sprache durch und durch als
komplementäre Momente aufzufassen sind, auch wenn manche Formulierungen eine

andere Interpretation nahezulegen scheinen. Zumindest im Horizont einer
philosophischen Anthropologie lassen sich Uedas Überlegungen als ein kohärenter

Gedankengang fruchtbar machen. Dazu gehört seine Verwendung des Begriffs
der Artikulation über den engen Horizont der Sprache hinaus, wobei zu beachten

bleibt, inwiefern ähnlich dem Verhältnis des Schweigens zur Sprache auch

andere Formen der nicht-sprachlichen Artikulation an die Sprache gebunden
bleiben.

Sich oder etwas zu artikulieren bedeutet nach Ueda, wie zuvor bereits zitiert,
dass „die ursprüngliche konzentrierte Ganzheit jeweils in der gespannten Einheit

zum Ausdruck gebracht wird".33 Von dieser Bestimmung ausgehend
„intensiviert" Ueda, so könnte man sagen, die Artikulation durch den Laut und die

30 Ueda 1982: 219.

31 Ueda 1982: 219.

32 Ueda 1982: 219.

33 Ueda 1982: 225.



DE GRUYTER Die Artikulation des Schweigens in der Sprache 409

Verlautbarung in Richtung auf seine Verlautlichung. Er zeigt also einen Weg

vom artikulierten Diskurs zurück zum Einsatzpunkt der Verlautbarung an der

Stelle, wo sich der lautliche Klang kontrastiv vom Schweigen abhebt. In der

Gegenrichtung zeigt Ueda aber auch auf, wie sich die Artikulation ausweitet und
sich in mehreren Stufen über den einfachen Laut erhebt.

Die ursprüngliche Form der Artikulation hat noch einen vorpropositionalen
Charakter. Das „oh" als „Urwort" ist Ausdruck von gespannter Ganzheit, die

über sich hinaus eine Ausdifferenzierung anstrebt. Es führt weiter zur vollen
Satzform und erlangt so eine propositionale Form: Das Urwort differenziert sich

hin auf die polare Struktur von Subjekt und Prädikat. Als Beispiel wählt Ueda

Nishidas „Urwort" „reine Erfahrung", das „sich" auf der nächsten Ebene zum
Grundsatz eines philosophischen Systems entfaltet: „Die reine Erfahrung ist die

einzige Realität." Auf der dritten Ebene geht dieser Grundsatz über in ein

philosophisches System.

Im Fall Rilkes ist das Urwort „Oh", die zweite Stufe die Entfaltung zum
Gedicht und dann schließlich zu seinem dichterischen Werk.

4 Schweigen als Negation von Sprache?

Wie steht es nun um die nicht-sprachliche Dimension der Artikulation? Wie die
bereits ausgeführte Darstellung deutlich gemacht hat, steht die sprachliche
Artikulation immer in einem Verhältnis zu einem „ursprünglichen", nicht-diskursiven
Schweigen. Ein Antagonismus erweist sich nur als ein Schein, als eine
missverstandene Komplementarität. Lässt sich diese Komplementarität gleichfalls im
Verhältnis des Schweigens zur nicht-sprachlichen Artikulation erweisen?

Im Folgenden wird einerseits aufgezeigt, wie Ueda nicht nur den Begriff der

Artikulation „intensiviert" und auch „extensiviert", sondern schließlich noch
„modifiziert". Dabei ist wichtig zu beachten, wie der Kern des Zen-Buddhismus,
das Schweigen im Sitzen, zwar eine eigenständige Form ausmacht, aber doch
erstens durch den Begriff der Artikulation in das Netz der verschiedenen
menschlichen Artikulationsformen integriert ist, darüber hinaus aber auch durch die

spezifische Praxis an die Sprache gebunden bleibt.

4.1 Formen und Modi der Artikulation

Uedas Verhältnis zur Sprache ist ambivalent nicht nur aus seinen Überlegungen

zum Schweigen heraus. Auch im Verhältnis zu anderen Formen der Artikulation
fällt ein Schwanken auf. So scheint der Sprache kein Privileg zuzukommen,



410 Ralf Müller DE GRUYTER

obwohl er die Bewegung zum Schweigen hin und zurück nicht nur ausgehend

von einem sprachlichen Beispiel, dem „Oh-Ereignis" aus diskutiert, sondern ,,[d]
ieses Oh-Ereignis [...] terminologisch als .Urwort'"34 fasst. Er schreibt, dass die

Möglichkeiten der Artikulation weit über die Sprache hinausgehen: ,,[D]ieses

Ereignis [ist] an kein bestimmtes Wort gebunden, auch nicht an das ,oh' als eine

Interjektion. Das betreffende Ereignis kann sich auch in vorsprachlichen Formen

wie Lachen oder Weinen, ebenso in einem Atemzug, einem einzigen Atemzug,

genauso gut auch in einer Körperbewegung vollziehen, die wir Leib-Sprache

nennen könnten".35

Es sollte aufhorchen lassen, dass Ueda einerseits von „vorsprachlichen
Formen" spricht, die man wohl eher als nicht-sprachlich bezeichnen sollte, da

sie eben nicht sprachlich sind und auch nicht zur Sprache werden, dafür aber

zur Sprache korrelativ und wohl nur in einem Netz von Artikulationsformen
denkbar sind, die ein entwickeltes System von Sprache einschließen. Andererseits

bemerkt Ueda zurecht, dass von einer „Leib-Sprache" insofern die Rede

sein kann, als die Differenziertheit der menschlichen Ausdrucksweisen zu einem
umfassenden System kultiviert werden kann, die der menschlichen Sprache
nahe kommen. So wird ersichtlich, dass die Entkopplung von der Sprache
auch im Verhältnis zu anderen Formen der Artikulation problematisch ist.

Ausgehend von der Fragestellung, ob der Begriff der Artikulation über das

Moment der Semantik an das vollkommenste Artikulationssystem gebunden
bleibt, liegt es nahe, für eine Kontinuität der Beispiele zwischen Sprache und

Nicht-Sprache zu argumentieren. Natürlich stützt Ueda in einer Hinsicht selbst

die Kontinuität. Denn er spricht auch - und hier kommt die Basalität des

Artikulationsbegriffs zum Tragen - von den drei fundamentalen Momenten

dichterischer, logoshafter und Tatartikulation,36 die bei aller Verschiedenheit
ihre Einheit wahren: „Diese Artikulationen liegen bei ihrer modalen Verschiedenheit

doch auf derselben Ebene, die als die erste Artikulationsebene bezeichnet

werden sollte, da die Artikulation über diese Ebene hinaus weitergehen
kann."37 Diese erste Ebene ist oben bereits beschrieben worden.

4.2 Der Ort des Schweigens im Raum der Artikulationen

Hat sich seit der Begegnung mit der akademischen Philosophie des Westens

auch eine „logoshafte Artikulation" des Zen, d.h. eine „Zen-Philosophie"

34 Ueda 1982: 220.

35 Ueda 1982: 220.

36 Vgl. Ueda 1982: 220.

37 Vgl. Ueda 1982: 220.



DE GRUYTER Die Artikulation des Schweigens in der Sprache — 411

entwickelt, deren Hauptrepräsentanten mit Nishida, Nishitani und Ueda genannt
sind, hat sich in der Vormoderne Zen vor allem als eine „dichterische" und

„Tatartikulation" entfaltet. Mit anderen Worten, die Spezifizität des Zen kann

nicht durch ein Schweigen als solches bestimmt werden, da dem Schweigen „an
sich" jede Bestimmtheit abgeht. Es lässt sich nur vermittelt über die Art und
Weise bestimmen, wie das Schweigen, wenn dieses denn als Kern der buddhistischen

Praxis erachtet wird, in die verschiedenen sprachlichen und
nichtsprachlichen Formen des ritualisierten Ausdrucks eingelassen ist.

In seiner Bestimmung des Zen gliedert Ueda vor allem die sprachliche Seite

der Übung, obwohl die umfassenden Handlungszusammenhänge auch in
Hinsicht auf die Tatartikulation beschrieben werden könnten. Allerdings bringt er
abermals zum Ausdruck, dass auch in der Praxis des Zen-Buddhimus der

Sprache ein Primat einzuräumen ist. Die dreifältige Gliederung lässt sich
folgendermaßen zusammenfassen: „Auf dem Weg der Übung bedeutet das Za-zen den

Ort des Schweigeniemens, das Samu [Arbeit] und Angya [Wanderschaft] den Ort
des Hörenlernens, das San-zen [Gespräch mit dem Lehrer und Meister] den Ort
des Sprechenlernens. Einerseits .Schweig!', andererseits ,Sag ein Wort dazu!',
das ist des Meisters zweischneidiges Schwert".38 Mit anderen Worten, das „dritte
zeigt den Dialog, die Zwiesprache".39

All dieses zielt auf „das Erwachen" „als Wortereignis",40 womit Ueda eine

gegenüber dem herkömmlichen Bild des Zen radikale Neuinterpretation
vorschlägt. Genauer gesagt, er zeigt nicht nur auf, dass das Schweigen als Praxis
und Ausdruck dieser Praxis umfassend eingelassen ist in spezifische Formen der

sprachlichen und nicht-sprachlichen Artikulation. Die Radikalität besteht vor
allem darin, dass das Erwachen selbst plötzlich nicht mehr mit einem Moment
gänzlicher Innerlichkeit, die allein im Schweigen zu ergründen wäre, identifiziert

wird, sondern ganz im Gegenteil mit der Sprache als „Wortereignis"41 und
so mit einer Form der Objektivation der Innerlichkeit. Oder weniger psycholo-
gistisch formuliert, Erleuchtung nimmt in der Interpretation Uedas die Form
einer Verlautbarung an, in der der „innere" Sinn und die „äußere" Sinnlichkeit
eine Einheit bilden.

Was bleibt dann vom nicht-diskursiven Schweigen? Löst es sich gänzlich auf
in die verschiedenen Bezüge der sprachlichen und nicht-sprachlichen
Artikulationsformen? Lässt es jede Eigenheit der Bedeutungsgebung missen, obwohl im
zazen als der Sitzmeditation das Schweigen gelernt werden kann und soll?

38 Ueda 1982: 214.

39 Ueda 1982: 214.

40 Ueda 1982: 214.

41 Ueda 1982: 214.



412 — Ralf Müller DE GRUYTER

4.3 Die Negation der Sprache im Schweigen?

Es gibt eine Textpassage in Uedas Werk zum Zen-Buddhisten Dögen (1200-1253),
die diese Fragen direkt angeht und eine radikale Lösung des Verhältnisses des

Schweigens zur Sprache zunächst zu versprechen scheint. Die besagte Passage

behandelt die Frage, „warum Dögen das Shöbögenzö geschrieben hat".42 Dieses

in Teilen sehr theoretische und spekulative Werk Dögens wird in einer Spannung

dazu gesehen, dass der Zen-Buddhismus „eigentlich" gleichbedeutend
sein soll mit einer „reinen" Praxis.

Der Beginn der Passage lässt sich so interpretieren, dass das stille Schweigen

in der strengen Sitzmeditation eine radikale Negation ist, die auch die

Sprache mit einschließt (vgl. die vollständige Übersetzung der Passage im
Anhang). Ueda schreibt: „[Das ,nur'] in Dögens [Fassung der Meditation als]

,nur Sitzen' [shikan taza ist kein leichtfertiges ,nur', wie man sagt, ,es

genügt, nur sitzend zu meditieren'. Es ist der Vollzug einer tiefen und
durchdringenden Negativität und es wird von Negativität durchzogen. [...] Sitzend
Meditieren ist Ausfallen von Leib und Herz [shinjin datsuraku das

ist nur-Sitzen."
Mit anderen Worten, die sprachliche Formulierung als Nur-Sitzen gleicht

nach Uedas Deutung einer vollkommenen Negation aller anderen Formen der

sprachlichen und nicht-sprachlichen Artikulation. Was bleibt, ist der radikale

Entzug aller Ausdrucksformen. Allerdings enden die Ausführungen Uedas nicht
mit dieser Feststellung einer radikalen Negation, ebenso wenig wie es Dögen
dabei bewenden ließ, fortan sitzend zu schweigen. Folglich stellt sich überhaupt
erst die Frage, wie Theorie und Praxis, Sprache und Übung zusammenfinden,
ohne den radikalen Anspruch, wie er sich sprachlich formuliert findet, in der

Übung aufzugeben.
Was sich an dieser Stelle allein radikalisiert, ist das Verhältnis zwischen

Sprache und Schweigen in seiner Komplementarität. Doch die Struktur der

Synthesenbildung in der Entäußerung des Sinns in der Sinnlichkeit wird an
keiner Stelle unterminiert. So interpretiert Ueda die Struktur im Verhältnis vom
Schweigen der Sitzmeditation, ihrer Reflexion und wiederum der Artikulation
dieser Reflexion wie folgt: „Die Sache der gründlichen Negativität ,nur Sitzen' ist
im gleichen Moment der Urgedanke ,nur Sitzen', weshalb es möglich wird, durch
das Wort ,nur Sitzen' einen Standpunkt (z.B. den Dögen-Zen genannten
Standpunkt) zum Ausdruck zu bringen [hyömei suru 5 ]."

Die Denkbewegung und das Moment der Entäußerung ergeben sich daraus,
dass der Gedanke einer alles negierenden Praxis diesen Gedanken selbst negiert,

42 Ueda 1995: 221.



DE GRUYTER Die Artikulation des Schweigens in der Sprache — 413

es kommt zu einer Entäußemng des Gedankens in den Ausdruck und so zu einer

Vermittlung zwischen Praxis und Ausdruck. Die Bewegung und der Vollzugscharakter

des Gedankens überwinden die ihm scheinbar eigene Widersprüchlichkeit,
auch wenn Ueda schreibt: „Gleichwohl ist der Gedanke ,nur-Sitzen' ein Gedanke,

der die Negation des Gedankens umfasst, es ist ein solcher Urgedanke {genshisö

ÜÜSSS], weil er der Gedanke der Sache ,nur-Sitzen' ist, das eine durchdringende

Negation, d.h. auch eine durchdringende Negation des Gedankens ist."
Schließlich heißt es in der Erweiterung der Denkbewegung in Richtung auf

ihre lautliche Artikulation, wie folgt: „Die Sache ,nur Sitzen' ist das Wort ,nur
Sitzen', aber zwischen Sache und Wort gibt es eine durchdringende Negativität
[tettei teki hiteisei M/kW'Säi'S]; dadurch, dass dies wiederum in Worten
reflektiert wird, wird der Dynamismus selbst [...] dort ergründet, wo [die

Sache] nur Sitzen schon das so lautende Wort ist." Ueda behauptet also, dass

die sprachliche Artikulation der Sitzmeditation intrinsisch ist gerade dadurch,
dass das schweigende Sitzen Sprache negiert: „Schweigen" wird hier als Vollzug
der Negativität, d.h. der Negation zwischen Sprache und Welt gefasst. Die

Negativität besteht darin, dass ein Wort nur funktioniert, insofern es die
angesprochene Sache in ihrer Unabhängigkeit von der Sprache negiert. Der Ort der

Vermittlung von Sprache und Welt liegt, so Ueda, im Selbstgewahren.
Diese bewusstseinsphilosophische Spekulation und alle weiteren

Konsequenzen daraus mögen dahin gestellt bleiben. Der wichtige Beitrag Uedas für
die vorliegende Darstellung liegt in der Analyse des Zusammenhangs vom
Schweigen im Sitzen zur verbalen Artikulation dieses Schweigens. Er zeigt
dabei den Punkt auf, wo die zenbuddhistische Praxis wenigstens instantan die

theoretische Reflexion berührt, und damit, inwiefern der Gebrauch von Sprache
im Buddhismus die Vermitteltheit des Schweigens illustriert.

5 Die Vermitteltheit des Schweigens durch
die Sprache

Der Schlüssel zum Verständnis des Titels des vorliegenden Aufsatzes liegt in der

Idee der Vermittlung. Denn um die Ausgangsfrage zu modifizieren: Kann etwas

Nicht-Sprachliches sprachlich artikuliert werden? In welcher Weise kann dem

Ungesagten eine Stimme gegeben werden? Wie kommt es zu einer Verlautbarung

des Schweigens durch und in der Sprache? In welchem Sinn spricht sich das

Schweigen in der Sprache aus?

Ausgangspunkt zur Beantwortung dieser Fragen ist die Bestimmung des

Menschen als sprachliches Wesen. Damit ist eine Priorität des Sprachlichen



414 — Ralf Müller DE GRUYTER

gegenüber den anderen, nicht-sprachlichen Formen von Artikulation formuliert.
Die Priorität besteht in Hinsicht auf die Vervollkommnung der denotativen
Funktion und der Ausbildung eines umfassenden und differenzierten Zeichensystems.

Nur aus diesem gewinnen die nicht-sprachlichen Formen der Artikulation

ihr denotatives Potential. Unabhängig davon also, ob Schweigen selbst als

eine Form der Artikulation begriffen werden kann oder nicht, kann es nur
vermittelt begriffen werden, insofern es stets durch Sprache vermittelt bleibt.

Umgekehrt wurde eingangs argumentiert, dass die Sprache in nicht-sprachlichen

Formen der Artikulation fundiert ist: basaler, weil sie in konkreten

Handlungskontexten und körperlichen Lebensvollzügen fundiert ist. Durch
diese ist nicht-sprachlkhen Artikulationsformen eine hohe semantische Dichte

eigen. Wenn also das Schweigen - analog zur Sprache - einen treffenden
Ausdruck darstellt, dann durch die Situiertheit, die natürlich auch kontrastiv
gegeben sein kann.

Wenn nun aber Schweigen tatsächlich selbst als Form der Artikulation
verstanden werden muss, ist damit sogar eine doppelte Indirektheit im Bezug

zur Sprache gegeben. Diese doppelte Indirektheit kann den Sachverhalt vernebeln

und erklärt, warum das Schweigen oftmals als das radikal Andere der

Sprache interpretiert wird. Die Indirektheit besteht in zweierlei Hinsicht: Erstens

besteht sie darin, dass das Schweigen anders als andere Formen der
nichtsprachlichen Artikulation, vom Körper her gesehen, anders als die Geste also,

sozusagen passiv bleibt, da es sich im Schweigen nicht um einen aktiven oder

positiven Ausdruck handelt. Es ist in sich nicht mehr als ein Aussetzen oder
Unterbleiben. Dabei macht der Vergleich mit der Geste auch deutlich, dass es

sich nicht um ein bloßes Aussetzen im Sinn der Unterbrechung des sprachlichen
Diskurses handelt. Eine Geste durchbricht einen Diskurs nicht primär linear,
sondern durch seine Überlagerung mit einer Vielzahl konnotativer Bezüge.

Die denotative Funktion von Sprache erklärt sich nicht aus dem System der

Sprache allein, sondern ist fundiert in einer umfassenderen Pragmatik. Diese

Abhängigkeit und Fundierung ändert aber nichts daran, dass die idealisierte
Funktion der Sprache als kontextfreies, rein konventionelles Bedeuten zugleich
den Bezugsraum der Geste ausmacht: sie ist wesentlich kontextuell und spezifisch,

nicht allgemein. Nur aus diesem Bezug erlangt die Geste das Potential zur
„reinen" Bedeutung, und zwar aus einem kontrastiven Verhältnis zueinander.
Was passiert nun, wenn die Geste noch enger an die Sprache gebunden ist, aber

dabei zugleich passiver als jede positive Geste oder radikal passiv ist, weil es um
ein Unterbleiben geht? Dann schweigt man. Und in diesem Schweigen als

Negation von Sprache im Gestus des schweigenden Sitzens liegt zunächst und
im emphatischen Sinn nicht mehr als eine indirekte, aber dennoch radikale
Affirmation des sprachlichen Wesens des Menschen.



DE GRUYTER Die Artikulation des Schweigens in der Sprache — 415

Allerdings ist dem Schweigen als Geste zugleich ein ikonischer Charakter

eigen und es wird so von historischen und existentiellen Schichten der

Bedeutungsverdichtung überlagert. Dem Schweigen kommt deshalb ein spezifischer
ikonischer Charakter zu, weil es Teil einer ritualisierten und kodifizierten Praxis

ist. Wie Steineck treffend bemerkt, hat das Schweigen als „die Meditation ,mit
dem Gesicht zur Wand' [...] zwar auch Darstellungs- und Aufführungscharakter,

sozusagen als imitatio Bodhidharmae, aber sie ist, zumindest in Dögens
Deutung, nicht nur Auf-, sondern auch Durchführung des religiösen Ideals und
somit nicht nur ein Nach- oder Abbild, sondern Wiederholung des Urbilds
selbst."43

Insofern es sich um Dögens Deutung des Sitzens handelt, ist klar, dass das

Schweigen als Artikulation im Entzug nicht nur auf Sprache bezogen bleibt,
sondern auch in die reflexive Ebene eingeht. Zahlreiche Texte zeugen davon.
Dennoch schreckt Dögen nicht davor zurück zu behaupten, dass „all die
Buddhas und Patriarchen vermögen, [die Wahrheit] vollkommen auszudrücken

[dötoku itIf]."44 Hier ist zwar nicht nur die verbale Sprache gemeint, sie wird
aber an dieser Stelle rückhaltlos bejaht.45 Diese reflexive Affirmation der

Sprache aus buddhistischer Perspektive ist vor allem dann plausibel, wenn
man wie Dögen realisiert, dass Schweigen mit der Sprache auch im Sprechen
vermittelt wird: „Wenn dieser vollkommene Ausdruck geäußert wird, bleibt das

Unausgedrückte allerdings ungesagt."46

5.1 Anhang: Übersetzung: Auszug aus Uedas
Dögen-Kommentar47

„[Das ,nur'] in Dögens [Fassung der Meditation als] ,nur Sitzen' [shikan taza Kl?
fTM]48 ist kein leichtfertiges ,nur', wie man sagt, ,es genügt, nur sitzend zu
meditieren'. Es ist der Vollzug einer tiefen und durchdringenden Negativität und
es wird von Negativität durchzogen. .Beende das Ermessen von Erinnerung,
Vorstellung und unterscheidender Betrachtung', ,lass also davon ab, Erklärungen

zu suchen und Worten nachzujagen' und [lerne,] das Licht sich

43 Steineck 2008: 293.

44 DZZ 1: 374; dt. Übersetzung des Faszikels Dötoku in Müller 2013: 274-279.
45 Vgl. die umfangreiche Darstellung von „Dögens Sprachdenken" im Sinn einer
„Vorgeschichte" zur vorliegenden Thematisierung des Schweigens in Müller 2013: 249-321.

46 DZZ 1: 375; vgl. zum „Unausgedrückten" Müller 2013: 285-287.

47 Ueda 1995: 222.

48 Auch geschrieben, wird nur-Sitzen von Dögen in Eihei Köroku zKTlZ® 4 (DZZ 3:

218) über den Ausdruck „Ausfallen von Leib und Herz" shinjin datsuraku bestimmt.



416 — Ralf Müller DE GRUYTER

zurückwenden und [auf die eigene Natur] scheinen zu lassen, das ist sitzend
Meditieren [zazen ]$#]. Sitzend Meditieren ist Ausfallen von Leib und Herz

[shinjin datsuräku ^s>hl&Ür], das ist nur-Sitzen. Dann wird die Sache [koto #]
,nur Sitzen', also der Vollzug der durchdringenden Negativität, im gleichen
Moment zum Wort [kotoba "SÜ] ,nur-Sitzen' [...], es ist schon der Gedanke,
der Urgedanke ,nur Sitzen'. Die Sache der gründlichen Negativität ,nur Sitzen' ist
im gleichen Moment der Urgedanke ,nur Sitzen', weshalb es möglich wird, durch
das Wort ,nur Sitzen' einen Standpunkt (z.B. den Dögen-Zen genannten
Standpunkt) zum Ausdruck zu bringen [hyömei suru ^ ]. Gleichwohl ist der

Gedanke ,nur-Sitzen' ein Gedanke, der die Negation des Gedankens umfasst,
es ist ein solcher Urgedanke [genshisö JÜSlffi], weil er der Gedanke der Sache

,nur-Sitzen' ist, das eine durchdringende Negation, d.h. auch eine durchdringende

Negation des Gedankens ist. Das ist der Grund [yuen ff\ Iii], warum ,nur
Sitzen' in sich selbst ein ursprünglicher Dynamismus [kongenteki dainamismu
fStÜW A] ist. Die Sache ,nur Sitzen' ist das Wort ,nur Sitzen', aber

zwischen Sache und Wort gibt es eine durchdringende Negativität [feffei teki

hiteisei dadurch, dass dies wiederum in Worten reflektiert wird,
wird der Dynamismus selbst auf der Ebene des Urgedankens ergründet, der

grundsätzlich im Selbstgewahren entsteht, also dort, wo [die Sache] nur Sitzen

schon das so lautende Wort ist. Dies ist der ursprüngliche Anlass [konpontekina

yuen & ff\ ö.], warum das Shöbögenzö geschrieben worden ist."

Danksagung: Für viele kritische und konstruktive Gedanken zum vorliegenden
Thema während der Entstehung dieses Aufsatzes habe ich Ullrich Thiemann, Aur-

elio Calderon, Sascha Freyberg und den Diskutanden bei einem Vortrag im
Colloquium der DFG-Kolleg-Forschergruppe „Bildakt und Verkörperung" unter Leitimg
von Prof. Horst Bredekamp und Prof. Jürgen Trabant an der Humboldt Universität zu
Berlin zu danken.

Bibliographie

DZZ. Dogen Zenji zenshü iS7Ü#fW:£lt (7 Bde., 1989-1993). Tökyö: Shunjusha.
HWdPh. Historisches Wörterbuch der Philosophie (13 Bde., 1971-2007). Basel: Schwabe.

USS. Ueda Shizuteru shü (11 Bde., 2001-2003). Tökyö: Iwanami shoten.

WvH. Wilhelm von Humboldt. Werke (5 Bde., 1960-1981). Stuttgart: Cotta.

Aristoteles (1994): Politik. Reinbek: Rowohlt.

Aristoteles (1995): Metaphysik. Studienausgabe, Bd. 5. Hamburg: Meiner.

Cassirer, Ernst (1994): Phänomenologie der Erkenntnis. (Philosophie der symbolischen
Formen 3). Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.



DE GRUYTER Die Artikulation des Schweigens in der Sprache 417

Ferenczi, Sändor (1919): „Zur psychoanalytischen Technik". Internationale Zeitschrift für
Psychoanalyse V, 1919: 181-192.

Frauwallner, Erich (1956): Die Philosophie des Buddhismus. Berlin: Akademie-Verlag.

Heidegger, Martin (1995): Sein und Zeit. Tübingen: Niemeyer.

Heidegger, Martin (2002): Grundbegriffe der aristotelischen Philosophie. (Gesamtausgabe 18).

Frankfurt: Kostermann.

Humboldt, Wilhelm von (1998): Über die Verschiedenheit des menschlichen Sprachbaues und
ihren Einfluß auf die geistige Entwicklung des Menschengeschlechts. Hrsg. von Donatella
Di Cesare. Paderborn: Schöningh.

Kleist, Heinrich von (2011): Sämtliche Erzählungen; Über die allmähliche Verfertigung der
Gedanken beim Reden; Über das Marionettentheater. Köln: Anaconda.

Mayer, Heike (2007): „Schweigen". Historisches Wörterbuch der Rhetorik. Tübingen. Bd. 8:

686-706.
Markewitz, Sandra (Hrsg.) (2013): Jenseits des beredten Schweigens. Neue Perspektiven auf den

sprachlosen Augenblick. Bielefeld: Aisthesis Verlag.
Mühlhäuser, Matthias (2014): Schweigen und Schweigeformen in der Literatur: Zur Hermetik

des beredten Schweigens in Gottfried von Straßburgs „Tristan". Hamburg: Diplomica
Verlag.

Mensching, Gustav (1926): Das heilige Schweigen. Eine religionsgeschichtliche Untersuchung.
Gießen: Töpelmann.

Merleau-Ponty, Maurice (2001): Phänomenologie de la perception. Paris: Gallimard.

Müller, Ralf (2013): Dögens Sprachdenken. Historische und systemtheoretische Annäherungen.
Freiburg: Karl Alber-Verlag.

Päramo-Ortega, Raul (1967): „Einige Bemerkungen über das Schweigen des Analytikers".
Jahrbuch für Psychologie, Psychotherapie und medizinische Anthropologie 15.3/4:
247-252.

Plitz, Wolfgang (1987): Die Philosophie des Schweigens - das Schweigen in der Philosophie.
Dissertation an der Universität Würzburg.

Schlieter, Jens-Uwe (2000): Versprachlichung-Entsprachlichung: Untersuchungen zum philo¬

sophischen Stellenwert der Sprache im europäischen und buddhistischen Denken. Köln:

edition chöra.

Steineck, Raji C. (2008): „Rituale in der Bildung der Sötö-Schule". Hörin: Vergleichende Studien

zur japanischen Kultur, 15: 277-293.
Ueda, Shizuteru (1982): „Das Erwachen im Zen-Buddhismus als Wort-Ereignis". In: Offenbarung

als Heilserfahrung im Christentum, Hinduismus und Buddhismus. Hrsg. von Walter Strolz.

Freiburg: Herder, 209-234.
Ueda, Shizuteru (1995): „Kaisetsu MM". In: Daijö butten 23: Dogen ütc. Hrsg. von

Ueda Shizuteru ±E0pi|M und Yanagida Seizan ftPEBSiil. Tökyö: Chüö köron sha. 93-255.




	Die Artikulation des Schweigens in der Sprache : zum Sprachdenken des Philosophen Ueda Shizuteru

