Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 69 (2015)

Heft: 1-2

Artikel: Die Artikulation des Schweigens in der Sprache : zum Sprachdenken
des Philosophen Ueda Shizuteru

Autor: Muller, Ralf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-696805

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-696805
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DE GRUYTER ASIA 2015; 69(2): 391-417

Ralf Miiller

Die Artikulation des Schweigens in der
Sprache. Zum Sprachdenken des
Philosophen Ueda Shizuteru

Abstract: Ueda Shizuteru (born 1926) draws both on ,,Asian“ and ,,Western® ideas
to highlight the importance of silence as a mode of expression, especially in the
Zen Buddhist tradition. This paper seeks to sort out the basic idea that stands
behind his analysis: the idea of articulation, a term - implicitly or explicitly —
taken from Wilhelm von Humboldt. Though Ueda acknowledges the importance of
language, and - in line with Emst Cassirer — of non-linguistic, i.e. symbolic forms
of articulation, the way in which he presents his concept of silence remains in itself
opaque and contests partly his basic assumption that the human being is essen-
tially linguistic. It will therefore be shown how Humboldt’s and Cassirer’s idea of
articulation can help to clarify Ueda’s usage of the term, while its application by
Ueda in a number of analyses can help to rethink the idea of articulation from its
inception in voicing (Verlautlichung) and vocalizing (Verlautbarung) and hence the
relation of language and silence. The paper finally aims at an interpretation of
Ueda’s analysis of how silence in sitting meditation is drawn towards articulating
the very idea of silent meditation in words.

Keywords: Silence, Philosophy of language, Zen, Kyoto school, Wilhelm von
Humboldt

DOl 10.1515/asia-2015-0025

Die moderne Sprachphilosophie hat das Schweigen nur selten thematisiert,
vielleicht weil es als Aussetzen der Rede trivialisiert oder als Ausdruck eines
Mangels des Menschen im Verhaltnis zu einem ineffabile interpretiert wurde.
Dieses ,,Schweigen iiber das Schweigen“ ist besonders bemerkenswert im Fall
der ersten groflen Bliite der europdischen Sprachphilosophie bei Autoren wie
Wilhelm von Humboldt, Johann Georg Hamann oder Johann Gottfried Herder.

Ralf Miiller, Universitdt Hildesheim, Institut fiir Philosophie, Kulturwissenschaften
und dsthetische Kommunikation, Universitdtsplatz 1, 31141 Hildesheim.
E-mail: ralfmueller.eu@gmail.com



392 —— Ralf Miiller DE GRUYTER

Schon mit Beginn der Neuzeit tritt das Thema des Schweigens in
den Hintergrund, obwohl es fiir die Denker der philosophischen Mystik lange
Zeit zuvor einen nicht vernachldssigbaren Topos darstellte. Folgt aus der Hin-
wendung der Philosophie zum Menschen in seiner Endlichkeit und Sprachlich-
keit, dass der Begriff des Schweigens als philocsophisches Thema bedeutungslos
wird? Im Rekurs auf sowohl ,,0stliche” wie ,,westliche* Ressourcen zeigt der
Philosoph Ueda Shizuteru, dass das nicht notwendig so sein muss.!

Auf den folgenden Seiten wird zundchst die Fragestellung entwickelt, ob
und in welchem Sinn das Schweigen ein bedeutsames Thema ist, und zwar im
Horizont einer philosophischen Anthropologie (I). Fiir die Analyse wird der
Begriff des Schweigens differenziert (I) und dann untersucht, in welchem
Verhéltnis er zur Sprache steht (III). Die These ist, dass Schweigen nicht fiir
sich genommen, aber aus seinem Verhaltnis sowohl zum sprachlichen wie nicht-
sprachlichen Ausdrucksvermégen des Menschen zu einem Gegenstand der Phi-
losophie werden kann. Eine kritische Wiirdigung der Ideen Uedas im Ausgriff
auf Ansdtze von Cassirer und Merleau-Ponty erschlief3t den Weg zur Analyse
dieses Verhiltnisses. Der vorliegende Artikel endet mit einer Interpretation des
Schweigens im Zen, wie sie Ueda in der Beschiftigung mit dem Zen-Buddhisten
Dogen skizziert (IV).

Die grundlegende Denkfigur der folgenden Argumentation schlief3t an Wil-
helm von Humboldt an: Sprache ist ,das Mittel, durch welches der Mensch
zugleich sich selbst und die Welt bildet oder vielmehr seiner dadurch bewusst
wird, dass er eine Welt von sich abscheidet“.” Das menschliche Selbst- und
Weltverhdltnis konstituiert sich also durch eine Vermittlung, und zwar vermittelt
durch Sprache. Welche Rolle spielt dann das Schweigen fiir den Menschen?

1 Vgl. J. Kreuzers Bemerkung, dass ,,[mlit dem Beginn der Neuzeit [...] das Ineffable als blof3es
Negat oder blof3e Absenz von Sprache nur noch von peripherem Interesse (HWdPh 11: 259,
Lemma ,,das Unsaghare®) ist. — Zur Begriffsgeschichte in Ost und West vgl. die Darstellung von
Kreuzer und Wohlfahrt (HWdPh 8, Lemma ,,Schweigen und Stille*). Dort heifdt es einerseits:
»Bei den groflen neuzeitlichen Sprachdenkern G. Vico, J. G. Hamann, J. G. Herder und W. von
Humboldt finden sich keine philosophisch relevanten Ausfithrungen zum Thema. — Das gleiche
gilt fiir I. Kant und J. G. Fichte. — Auch G. W. F. Hegel ist kein Denker des Schweigens* (HWdPh
8: 1488). — Sie fordern gleichfalls ein bestimmtes Bild des Ostens, das wenigstens der Erlduter-
ung bedarf: ,,Die Kultur des Zen ist eine Kultur des Schweigens, die ihre Wurzeln im Dauismus
wie im Buddhismus hat. Das Schweigen des Buddha ist eine der bekanntesten Stellen in den
Sutren, die vom Ursprung des Buddhismus erzdhlen“ (HWdPh 8: 1494). Der folgende Beitrag
zielt auf Korrekturen dieser Gegeniiberstellung von ,,0st” und ,,West“.

2 WvH 2: 207.



DE GRUYTER Die Artikulation des Schweigens in der Sprache = 393

1 In welchem Verhaltnis steht das Schweigen
zur Sprache?

Fiir eine anthropologisch-philosophische Herangehensweise bleibt das Phédno-
men des Schweigens solange von nur eingeschrinkter Bedeutung, wie es etwa in
der Tradition der europdischen Philosophie im Zusammenhang mit der ars
moriendi als eine Praktik zur Vorbereitung auf den Tod behandelt wird. Dasselbe
gilt fiir seine Thematisierung in der Theologie, wo das Schweigen oft auf
ménchisch-asketische Ubungen bezogen wird. Obwohl es plausibel ist, das
Schweigen einem bestimmten lebensweltlichen oder kulturellen Raum zuzus-
chreiben, bleibt die Frage, was ,,Schweigen® unabhdngig von einem spezifisch
geistesgeschichtlichen oder religiosen Kontext bedeutet, und zwar fiir ein in
seiner Endlichkeit sprachliches Wesen.

Da das Wort und der Begriff des Schweigens viele Gebrauchsweisen und
bekannte Metaphern beinhalten, ist eine umfassende Definition als Ausgang-
spunkt der Untersuchung kaum mdéglich. Das Spektrum der Erscheinungsformen
lasst sich aber provisorisch gliedern, um einen Kernbestand fiir die weitere
Analyse zu umreiffen.? Von der verbalen Rede her gedacht, liegt die einfachste
Bestimmung des Schweigens darin, dass nichts gesagt wird: Man spricht nicht,
sei es, dass man im Umgang mit einer ganzlich unbekannten Sprachge-
meinschaft nichts sagen kann, in der Ausiibung einer bestimmten Lebenspraxis
nichts sagen darf oder vor Miidigkeit nichts sagen will. Man schweigt.

Die Alltagserfahrung lehrt aber auch, dass man des Schweigens nicht immer
madchtig ist und es etwas anderes als das gezielte Aussetzen der Rede darstellt.
So gibt es Momente, in denen einem die Worte fehlen. Man verstummt. Dann
bricht plétzlich das Schweigen, weil sich ein prdgnanter Ausdruck findet, der

3 Der vorliegende Artikel sollte zundchst dazu dienen, Uedas Sprachdenken einen eindeutigen
Sinn abzugewinnen. Im weiteren Verlauf ist daraus der Versuch geworden, in kritischer Auf-
nahme seines Denkens das von ihm behandelte Phdanomen des Schweigens zu theoretisieren. —
Dabei hat sich immer deutlicher gezeigt, dass die fruchtbaren Ideen Uedas nach einem Theo-
rierahmen verlangen, den er selbst nicht bietet oder wenigstens nicht expliziert. Die existier-
ende Forschungsliteratur zum Thema Schweigen ist wegen der Auseinandersetzung mit Ueda in
den Hintergrund geriickt worden und musste auch dort, wo es wiinschenswert gewesen ware,
weitgehend unberiicksichtigt bleiben. Orientierung bot — neben Kreuzers und Wohlfahrts
Abriss, vgl. Fn. 1 - auch Mayer 2007. Besonders beachtenswert fiir die vielfdltigen Dimensionen
des transzendenten Bezugs des Schweigens ist Mensching 1926; vgl. Miihlhduser 2014 fiir die
Komplexitdt der Bestandsaufnahme aus literaturwissenschaftlicher Sicht. Die erste philoso-
phische Dissertation findet sich erst mit Plitz 1987, die letzte Sammlung von Texten, die auch
noch einmal Wittgenstein thematisiert ist Markewitz 2013.



394 - Ralf Miiller DE GRUYTER

sich verlautlicht und als Verlautbarung einer Idee verstehen ldsst.* Hier bedeutet
Schweigen so etwas wie Sprachverlust, auch wenn dieser blof3 temporér ist.
Denn man vermag am Ende wieder am Diskurs teilzuhaben. Nur die in der
Medizin beschriebenen Formen von Aphasie zeugen von einem Sprachverlust,
bei dem im Extremfall der globalen Aphasie das Verhdltnis zwischen Sprache
und Schweigen unwiderruflich gestort ist und sich der Mensch seines Wesens
beraubt findet.

Ein anderes Bild dafiir, dem Schweigen ausgeliefert zu sein, findet sich mit
der Therapiesituation in der Psychoanalyse. Wahrend von Seiten des Analytikers
sichtbar wird, warum Schweigen ein therapeutisches Mittel darstellen kann, um
den Patienten zum Reden zu bringen, entgleiten dem Patienten nicht nur die
Worte, sondern bisweilen auch das Schweigen, insofern ihm nicht bewusst wird,
dass und warum er schweigt und was er verschweigt.®

Abschliefiend sei noch an das Schweigen als Verschweigen erinnert: Zu
verstummen und etwas nicht zu sagen, setzt voraus, dass es etwas zu sagen
gibt und man imstande ist, sich sprachlich zu artikulieren. Man denke auch an
den Charakter der Verschwiegenheit, der in einem Verhadltnis zur Redseligkeit
steht und so auf Sprache bezogen bleibt.

Worauf es in dieser ersten Anndaherung an das Phdnomen des Schweigens
ankommt, ist, dass es zwar als ein Nichtssagen und Verstummen bestimmt
werden kann, es aber auch auf dieser Ebene selbst in einer extremsten Form
auf die Sprache, das Sprechen und das Sprachvermdgen bezogen bleibt: Schon
auf dieser Ebene gilt, dass nur ein der Sprache méachtiges Wesen auch zu
schweigen vermag. Vor allem aber ist ein Verstindnis des Schweigens als
Aussetzen der Rede der Frage vorgeordnet, ob die Sprache selber ,spricht®
oder doch stumm bleibt und ob im Schweigen und durch Schweigen in einer
spezifischen Situation etwas gesagt werden soll.

Schaut man nun zuriick auf die Religion und ihre Praktiken, die von einer
Beschéaftigung mit dem Phdnomen des Schweigens von alters her zeugen, stellt
sich die Frage, ob diese die Bezogenheit des Schweigens auf die Sprache bestéti-
gen. Im Fall des Buddhismus scheint genau das nicht der Fall zu sein - jedenfalls

4 Vgl. etwa Kleists Aufsatz ,,Uber die allméhliche Verfertigung der Gedanken beim Reden*
(2011). So wenig Kleist iiber das Schweigen handelt, 14sst sich der Prozess, den er so trefflich
beschreibt, doch als eine Bewegung des Sprechens im Verhdltnis zum Schweigen verstehen,
und zwar vom Ungesagten her oder auf das hin, was noch zu sagen bleibt. In jeder Auflerung
kreuzt sich das Gesagte mit dem Ungesagten.

5 Vgl. die u.a. nach Lisionen bestimmter Gehirnareale benannten Formen, die sich von der
amnestischen bzw. anomischen Aphasie {iber die Broca-, Wemicke- zur globalen Aphasie steigern.
6 Vgl. fiir die Sicht der Freudianischen Psychoanalyse beispielhaft Ferenczi 1919 und Paramo-
Ortega 1967.



DE GRUYTER Die Artikulation des Schweigens in der Sprache =—— 395

wenn man einem prominenten Topos in der Literatur folgt, die seinen Griinder
dafiir rithmt, das Sprechen iiberwunden und ein ,,urspriingliches* Schweigen
erschlossen zu haben.

2 Das ,,urspriingliche Schweigen® unter
dem Diskurs

Auch fiir den Buddhismus gilt, dass Schweigen im Aussetzen der Rede auf
Sprache bezogen bleibt, und zwar auch in solchen Fillen, die an einen Sprach-
verlust grenzen wie im Ringen um eine Antwort auf ein Koan. Ein Textbeispiel
aus dem Buddhismus erlaubt es, diesen gewissermaflen trivialen, weil blof3
formalen Begriff des Schweigens genauer zu bestimmen und von diesem einen
nicht-trivialen zu unterscheiden. Fiir die Deutung des nicht-trivialen Begriffs des
Schweigens gibt Maurice Merleau-Ponty die analytischen Instrumente an die
Hand.

2.1 Schweigen als diskursives Mittel

Geht man vom buddhistischen Kanon aus, zeigt sich schnell, dass die verschie-
denen Legenden des Buddhismus von einer differenzierten Haltung zur Sprache
zeugen und aus dieser Sicht die buddhistische Praxis des Schweigens nur
scheinbar gegen Sprache gerichtet ist. Im frithbuddhistischen Kanon, d.h. in
den sogenannten Lehrreden des Buddha ist nur eine Stelle (aus der Samyutta
Nikaya) bekannt, die das Schweigen des Buddha explizit behandelt. Hat dieses
Schweigen zu unterschiedlichsten Spekulationen iiber seinen tieferen Sinn
Anlass gegeben,’ ldsst sich die Fundstelle wenigstens auch und ohne grofie
Anstrengung als blof3es Aussetzen der Sprache und des Diskurses interpretieren,
ohne dabei eine sprachfeindliche Haltung unterstellen zu miissen.

Die Passage erzahlt von der Reaktion des Buddha auf die Fragen eines
Pilgers: ,,,Wie ist es, Herr Gotamo, gibt es ein Selbst?‘ — Auf diese Worte schwieg
der Erhabene. — ,Wie ist es denn, Herr Gotamo, gibt es kein Selbst?* — Ein
zweites Mal nun schwieg der Erhabene. Da erhob sich der Pilger Vacchagotto
und ging fort.“® Das Verhalten des Buddha, sein Schweigen, ist einfach zu
erkldren: Er unterbricht den von ihm selbst initiierten Lehrdiskurs, da er sich

7 Vgl. die summarische Darstellung und Abwédgung in Schlieter 2000: 176-180.
8 Frauwallner 1956: 18.



396 —— Ralf Miiller DE GRUYTER

beziiglich der Frage des Selbst weder auf der Seite der ,,Eternalisten® noch auf
der Seite der ,Nihilisten“ positionieren will. Weiterhin erkldart der Buddha
gegeniiber einem Schiiler auch die pddagogische Dimension seines Schweigens:
»Hafte ich aber, Anando, auf die Frage des Pilgers Vacchagotto, ob es kein
Selbst gibt, geantwortet: ,Es gibt kein Selbst’, so wiirde der verwirrte Vaccha-
gotto noch mehr in Verwirrung geraten sein: ,Friiher hatte ich ein Selbst, jetzt
nicht mehr*.*’

Hier ist das Schweigen des Buddha also nicht gegen die Sprache gerichtet,
sondern gegen die Fortsetzung des Lehrdiskurses aus padagogischen und argu-
mentativen Griinden. Denn der Buddha ist ja, so die Uberlieferung, grundsiit-
zlich bereit, Fragen zu seiner Lehre zu beantworten. Nur im zitierten
Gesprachszusammenhang wdhlte er gegeniiber zwei Positionen eine andere
und damit die dritte von drei Méglichkeiten, auf eine Ja-Nein-Frage zu antwor-
ten: Er enthdlt sich einer Antwort. Dem Schweigen kommt hier also keine
eigenstandige Bedeutung zu, sondern es erkladrt sich aus dem Gesprachszusam-
menhang. Es gibt keine weiteren Textpassagen, die eine solche Interpretation
direkt in Frage stellen oder Grund geben kénnten, dem Schweigen einen hohe-
ren Stellenwert zuzusprechen.

Der Ausfall der Worte und das Aussetzen der Rede bleibt also auf die
Sprache bezogen: Da das Schweigen des Buddha den Diskurs nicht radikal
unterminiert, sondern in seiner Weise fortfiihrt, kann es als diskursives Schwei-
gen bezeichnet werden.

Aber das ist nicht alles, was vom Schweigen des Buddha {iberliefert wird.
Ein prominenter Typ von Buddha-Statuen bezeugt eine Praxis schweigender
Ubung, die in den Lehrreden nur am Rande thematisiert wird, wenn sie davon
erzdhlen, dass sich der Buddha wiederholt in die Einsamkeit zur Meditation
zuriickgezogen und sich so der sprachlichen Unterweisung seiner Schiiler durch
Lehrreden entledigt hat. Eine plastische Darstellung macht den Buddha zwar
nicht sprechend, gibt aber umgekehrt das kiinstlerische Mittel an die Hand, um
dem einen treffenden Ausdruck zu geben, wovon vor allem die zen-buddhis-
tische Tradition handelt: vom Schweigen als Ausdruck und Verkorperung der
Erleuchtung. Dieses geht nicht unmittelbar aus dem Lehrdiskurs hervor und
lasst sich nicht in gleicher Weise auf Sprache beziehen wie das diskursive
Schweigen.

Die Frage ist also, ob dieses andere Schweigen noch einen Bezug zur
Sprache hat, und wenn ja, zu welcher Form des Sprechens. Ladsst sich die
Verkorperung des ,erleuchteten Schweigens moglicherweise analog zur Geste

9 Frauwallner 1956: 19.



DE GRUYTER Die Artikulation des Schweigens in der Sprache == 397

interpretieren? Und reflektiert sich in der Darstellung des Schweigens mit den
Mitteln der darstellenden Kunst die Differenz zum diskursiven Schweigen?

2.2 Die Bestimmung des nicht-diskursiven Schweigens

Der Riickgriff auf Ressourcen der westlichen Philosophie erlaubt es, das nicht-
diskursive Schweigen ndher zu bestimmen. Zwei Aspekte werden dabei heraus-
gearbeitet: Erstens wird gezeigt, inwiefern die Sprache auch im Fall des anderen
Schweigens immer noch den Bezugsrahmen zum Verstandnis vorgibt. Zweitens
wird der plastische und gestenartige Charakter des nicht-diskursiven Schwei-
gens plausibilisiert.

Ueda selbst schldgt diesen Briickenschlag nach Europa vor, da er in Mer-
leau-Ponty einen Gewdhrsmann sieht, um das Konzept eines Schweigens zu
entwickeln, das sich nicht auf den bloflen Ausfall von Sprache reduzieren
lasst. Die zentrale Bestimmung, von der Ueda ausgeht, findet sich mit einer
Formulierung aus Phénoménologie de la perception. Dort ist die Rede von ,le
silence primordial® ,,sous le bruit des paroles“.'® Das nicht-diskursive Schwei-
gen liegt ,,unter der Sprache. Besteht seine Besonderheit gegeniiber dem dis-
kursiven Schweigen also darin, von der Sprache géanzlich entkoppelt zu sein?

In der deutschen Ubersetzung wird ,,sous® als ,diesseits* und in der eng-
lischen als ,beyond“ iibersetzt. Aber kann das nicht-diskursive Schweigen
gegeniiber der Sprache so weit entriickt sein? Uedas Auslegung folgt der japa-
nischen Ubersetzung der fraglichen Passage, die die Bedeutung von ,sous“
wortlich als ,,unter” oder ,,unterhalb® interpretiert." Das nicht-diskursive oder
yurspriingliche“ Schweigen findet sich in dieser Metaphorik nicht in den Rede-
pausen, also in den Zwischenrdumen der Sprache, sondern liegt ihr zugrunde
und bleibt im selben Moment durch sie verdeckt. Es ist durch die Fiille der
Worter und die Betriebsamkeit der Rede verborgen.

Wenn das Schweigen aber gegeniiber der Sprache urspriinglich ist, scheint
es so, als ob das Nicht-Gesagte und Unausgesprochene die Worter tragt. Lasst
sich das verstdndlich machen? Merleau-Ponty wahlt gegeniiber dem zeitlichen
Ph&nomen des Sprechens eine rdumliche Metapher, wenn er das Verhéltnis zum
surspriinglichen Schweigen“ bestimmt. Denn das Schweigen gibt, so kann man
die Metapher interpretieren, der Sprache einen Raum, in der sie sich entfalten
kann. Das Schweigen ist der Ort, an dem die Rede stattfinden kann. Allerdings

10 Merleau-Ponty 2001; 214.
11 USS 4: 201: ,,Kotoba no zawameki no shita ni mo ichido shigen no chinmoku®“ S 0 & b & %
DT b ) — EHBE O ILER.



398 — Ralf Miiller DE GRUYTER

ist die Metapher nicht so zu deuten, als existiere das Schweigen unabhéngig von
der Sprache. Vielmehr entzieht es sich als Leere, insofern es der Rede den Raum
gibt, den diese beansprucht. Mit anderen Worten, das Schweigen bleibt durch
die Sprache vermittelt.

Die Zusammengehorigkeit ldsst sich genauer bestimmen, wenn man das
kurze Zitat Merleau-Pontys mithilfe der korrelativen Begriffe ,,Stille®, ,,Gerdusch*
und ,Laut” weiter ausdeutet. Das ,,urspriingliche Schweigen® liegt nicht unter
der Sprache schlechthin, sondern verbirgt sich unter ,,dem Larm der Rede” (,,le
bruit des paroles®). Der Lirm meint nicht blof3 ein storendes Gerdusch, da hier in
dem Gerdusch der Charakter von Sprache noch horbar bleibt, auch wenn die
sprachlichen Einheiten ihrer Bedeutung nahezu beraubt sind. Méglicherweise
gleicht der Larm noch entfernt dem Klang einzelner Worter und Worte. Dass es
im vorliegenden Kontext nicht um den Lédrm schlechthin geht, sondern um den
Larm der Rede, begriindet sich dadurch, dass sich das Schweigen, wie unten
gezeigt wird, nur auf sprachliche Phdnomene beziehen kann. Dass ein Gerdusch
oder ein Rauschen jeden Wert als sprachliches Kommunikationsmittel einbiifit,
ist offensichtlich. Demgegeniiber bietet ein Klang als strukturiertes Ereignis der
Akustik immerhin die Basis von Sprache, wie sie in der Phonetik thematisiert
wird.

Die Phonetik untersucht aber nur die ,,materiale Aufienseite® von Sprache,
wohingegen sich die Sprache als semantisches System durch ein in sich geglie-
dertes System von Kldngen, d.h. durch Laute konstituiert. Die Sprachlaute sind
aufgrund ihrer Systematizitdt aber weder auf Kldnge noch auf Gerdausche redu-
zierbar. Mit anderen Worten, das ,,urspriingliche Schweigen“ bleibt seines nicht-
diskursiven, nicht-sprachlichen Charakters zum Trotz deshalb auf Sprache bezo-
gen, weil es ebenso wie diese Anteil hat an der Welt der Bedeutung.'?

Merleau-Ponty bestimmt das ,urspriingliche Schweigen“ also in einem
Verhéltnis zur Sprache. So wird verstdndlich, warum er die Frage nach dem
Schweigen als zentral fiir ein Verstindnis des Menschen hilt,”® ohne dabei die
Bestimmung des Menschen als sprachliches Wesen zu unterminieren. Diese
Argumentationsfigur bleibt im Folgenden mafigeblich, obgleich oder gerade
weil bei Ueda das Verhiltnis zwischen Sprache und Schweigen mal als komple-
mentdr und mal als antagonistisch erscheint.

12 Durch diese Teilhabe oder in Hinblick auf diese sind die Sprache und das ,,urspriingliche
Schweigen“ wiederum radikal getrennt von der natiirlichen Welt als Gesamtheit blof3 akus-
tischer Ereignisse. Selbst wenn das semantische Netz der Sprache zumindest sekunddr den Rest
der Welt zu erschliefen vermag, kann man Sprache nur dann in einen Bezug zur Stille als
Abwesenheit akustischer Ereignisse setzen, wenn man sie auf ein Gerdusch reduziert.

13 Vgl. Merleau-Ponty 2001: 214.



DE GRUYTER Die Artikulation des Schweigens in der Sprache = 399

2.3 Das Schweigen im Verhiltnis zur Geste

Das, was im Folgenden als nicht-diskursives Schweigen gefasst wird, lasst sich
ausgehend von der bildlichen Figur des schweigenden Buddha erschlief3en. Wie
ldsst sich der plastische und gestenartige Charakter des nicht-diskursiven
Schweigens plausibilisieren? Wie wird seine wenigstens relative Selbstdndigkeit
gegeniiber dem Diskurs verstdndlich?

Dass dem urspriinglichen, nicht-diskursiven Schweigen zwar ein Bezug zur
Sprache wesentlich eigen ist, es aber darauf nicht reduziert werden kann, zeigt
sich an Folgendem: Wie Merleau-Ponty treffend bemerkt, kann das Schweigen,
insofern es nicht blof3 das Aussetzen der Rede ist, selbst ,,bedeutungsschwan-
ger” sein. Ein solches Schweigen kann auch, aber nicht allein durch Worte
gebrochen werden. Merleau-Ponty schreibt eher beildufig von ,le geste qui
rompt ce silence*’*: von der Geste, die das urspriingliche Schweigen bricht.
Dieser Redeweise folgend, korreliert das nicht-diskursive, urspriingliche Schwei-
gen nicht nur mit der Sprache, sondern auch mit anderen, nicht-diskursiven
Formen des menschlichen Ausdrucks.

Der wichtigste Argumentationsschritt zur Darlegung dieser Idee besteht darin,
das Verstdndnis der Geste dem der Sprache anzundhern. Dabei betrachtet Merleau-
Ponty nicht mehr das Nicht-Sprachliche von der Sprache her, sondern nimmt das
umgekehrte Verhaltnis in den Blick. So heifit es bei ihm: ,,La parole est un geste et
sa signification un monde“." Natiirlich bleiben die gesprochenen Worte, was sie
sind: sprachlicher Ausdruck, der wenig kontextgebunden ist. Doch formuliert
Merleau-Ponty in diesem Zitat mehr als eine Analogie. Es gilt, die Rede als eine
Geste zu betrachten, weil jeder Akt des Sprechens sehr viel fundamentalere Schich-
ten des Ausdrucks in Bewegung setzt, wogegen die lautliche Verbalisierung
zumindest in einer Hinsicht wie ein Oberflichenphdnomen erscheint.

Ohne eine textnahe Interpretation im Detail auszufiihren, ldsst sich der
Perspektiviwechsel so erldutern: Der Mensch lebt in einer bedeutsamen Welt,
in der umfassende Handlungsbeziige den lebensweltlich primédren Kontext von
einzelnen Aussagen bilden. Gesten lassen sich dann als zu einer Kurzform
verdichtete Handlungen interpretieren, die ihre Bedeutung aus dem Kontext
und der Situation gewinnen. Sprachliche Aussagen beruhen auf diesen Gesten
oder gehen mit diesen einher. Doch die Ndhe zwischen Sprache und Geste ergibt
sich nicht nur aus der Abhdngigkeit der diskursiven Ausdrucksform von ihrer
situativen Einbettung. Denn sowohl die Geste als plastische, wenn auch wesen-
tlich lautlose Erscheinung als auch das Wort als lautliche, wesentlich

14 Merleau-Ponty 2001: 214.
15 Merleau-Ponty 2001: 214.



400 — Ralf Miiller DE GRUYTER

stimmliche Erscheinung haben einen gemeinsamen Ort und Ursprung im mens-
chlichen Leib, der alle divergenten Handlungsbeziige in sich vereint und ihnen
eine Bedeutsamkeit verleiht. Merleau-Pontys Ausdrucksweise kann daher so
interpretiert werden, dass die Verbalsprache als System semantisch gehaltvoller
Einheiten in ein ganzheitliches Bedeutungsgefiige eingelassen ist und von die-
sem getragen wird.

Was bedeutet Merleau-Pontys Anndherung der Geste an die Sprache fiir das
Verstdndnis des nicht-diskursiven Schweigens? Wie oben zunéchst gesagt worden
ist, ist das Schweigen durch die sprachliche Rede vermittelt. Doch wenn die Worte
ausbleiben, fehlt fiir die Sinngebung die lautliche Substanz. Was bleibt dann vom
Schweigen? Es kann sich ebenso gut durch eine Geste vermittelt finden. Es bleibt
dann eine empirische Frage, welche von zwei Formen des Schweigens wirksam
wird und ob sich beide sogar iiberlagern: ob also das Schweigen in der einfach-
sten Form als Ausfall der Rede oder als nicht-diskursives Schweigen aus dem
Verhdltnis zum sprachlichen bzw. nicht-sprachlichen Ausdruck in Erscheinung
tritt. Wahrend das diskursive Schweigen durch Worte gefiillt wird, hat das nicht-
diskursive Schweigen als Geste den Charakter eines Verweises auf das kontextuell
Ungesagte oder noch zu Sagende, es geht mit ihm ,,schwanger” — und bleibt doch
in seiner Unbestimmtheit zugleich stumm.

Fallt damit jede Form der Sinngebung aus? Nicht notwendigerweise: Ist die
Bedeutung der Geste gegeniiber der Rede in einem weit hoheren Maf3 an den
Kontext und die Situation gebunden, bleibt im Schweigen nichts anderes als
Kontext und Situation, weil das Schweigen nichts eigenstindig zum Ausdruck
bringt. Selbst der Verweis auf den Kontext und die Situation als letztes Moment
der Sinngebung kann nur indirekt geleistet werden. Das Zuriicktreten der sinn-
lichen Seite nimmt letztlich jeden spezifischen Sinn, um am Ende nur noch auf
die Funktion der Sinngebung {iberhaupt bezogen werden zu kdnnen.

Wie die Sprache sich durch eine Doppelstruktur von Laut und Bedeutung
auszeichnet, hat auch eine Geste eine sinnhafte und eine sinnliche Seite. Sie ist
nur in htherem Maf} als Sprache durch Situation und Kontext gebunden. Inso-
fern das Schweigen als Geste verstanden werden kann, hat es mit dem Ausset-
zen jeder positiven oder aktiven Bedeutungsgebung das Maximum an Bindung
an Situation und Kontext erreicht und ist nichts anderes. Folglich hat es auch
kein sinnliches Moment, das ihm eigen ist. Es bleibt nichts als die ,,passive
Prdsenz“ des Schweigens.

Will man also verstehen, wie sich das Schweigen als bedeutungshaftes
Phéanomen realisiert, muss nicht nur das ,,dufdere” Verhdltnis zur Sprache und
Geste, sondern auch seine ,innere“ Eigenstruktur von Sinn und Sinnlichkeit
herausgearbeitet werden. Die Frage ist, wie sich der Sinngehalt des Schweigens
wenigstens indirekt auf einer sinnlichen Ebene realisieren kann.



DE GRUYTER Die Artikulation des Schweigens in der Sprache =—— 401

3 Verlautbarung als Ursprung der Artikulation

Wie deutlich geworden ist, konnen weder das diskursive noch das nicht-diskur-
sive Schweigen unmittelbar erschlossen werden. Das diskursive Schweigen
bleibt auf die Sprache, das nicht-diskursive sowohl auf sprachlichen wie nicht-
sprachlichen Ausdruck bezogen. Um nun genauer zu verstehen, wie das nicht-
diskursive Schweigen in Erscheinung tritt, muss im Detail untersucht werden,
wie sich das Verhiltnis von Sinn und Sinnlichkeit auspragt.

Doch bevor im III. Abschnitt zundchst die Details-Analyse eines sprachli-
chen und dann im IV. die eines nicht-sprachlichen Ausdrucks entlang der
Argumentation von Ueda diskutiert wird, gilt es, das Verhaltnis von Sinn und
Sinnlichkeit auf den Begriff zu bringen.

3.1 Die Doppelstruktur des Artikulationsbegriffs

Das ,,Phdnomen” der Bedeutung konstituiert sich — und dabei spielt es keine
Rolle, ob es um sprachliche oder nicht-sprachliche Formen geht — nur in der und
durch die Verbindung, besser gesagt, durch die Einheit als urspriingliche Ver-
bundenheit von Sinn und Sinnlichkeit. Diese Doppelstruktur ist aus der Sprach-
wissenschaft Wilhelm von Humboldts bekannt. Er fasst sie unter den Begriff der
Artikulation und bezeichnet die doppelte Gliederung eines Wortes durch Laut
und Bedeutung. In der Abstraktion vom Lautmaterial ldsst sich der Begriff auch
auf nicht-sprachliche Formen des Ausdrucks iibertragen. Genau dieses Projekt
verfolgt Ernst Cassirer und macht so Humboldts Sprachtheorie zur fruchtbaren
Grundlage seiner Kulturphilosophie.

Der zentrale Schritt Cassirers besteht darin, das Prinzip der Gestalt- und
Formenbildung nicht als einen Prozess der dufleren Welt zu interpretieren,
sondern in die Innerlichkeit der Wahrnehmung selbst zu verlegen. Von der
Gestaltpsychologie her entwickelt er den Kernbegriff seiner Kulturphilosophie,
d.h. die Idee der symbolischen Prdagnanzbildung. Cassirer schreibt: Es ist ,die
Wahrnehmung selbst, die kraft ihrer eigenen immanenten Gliederung eine Art
von geistiger ,Artikulation‘ gewinnt — die, als in sich gefiigte, auch einer bes-
timmten Sinnfligung angehort. In ihrer vollen Aktualitédt, in ihrer Ganzheit und
Lebendigkeit, ist sie zugleich ein Leben ,im‘ Sinn“'®

Cassirer setzt in der zitierten Passage ,,Artikulation“ in Anfiihrungszeichen,
da der urspriinglich sprachwissenschaftliche Begriff auf nicht-sprachliche Fille

16 Cassirer 1994: 234-235.



402 — Ralf Miiller DE GRUYTER

libertragen wird. Artikulation fasst aber weiterhin den Kern des Humboldtschen
Konzepts, d.h. die Vermittlungsleistung von Selbst und Welt in der Bildung von
sprachlichen und nicht-sprachlichen Synthesen in der Objektivation von Sinn in
Sinnlichkeit. Allerdings abstrahiert Cassirer an dieser Stelle vom jeweiligen
sinnlichen Medium des Sinns: Es geht also um ,,die Art*, ,,in der ein Wahmeh-
mungserlebnis, als ,sinnliches‘ Erlebnis, zugleich einen unmittelbaren nicht-
anschaulichen ,Sinn‘ in sich fat und ihn zur unmittelbaren konkreten Darstel-
lung bringt“."” Nur durch diese Abstraktion und Erweiterung gelingt es Cassirer,
seiner Kulturphilosophie die notwendige Reichweite zu geben.

Losgeltst von programmatischen Anspriichen iibernimmt Ueda Cassirers
weiten Begriff von Artikulation fiir seine Untersuchung von Sprache und Schwei-
gen im Zen-Buddhismus.'® Denn abgesehen von der Frage, ob an dieser Stelle
ein rezeptionsgeschichtlicher Zusammenhang zwischen Cassirer und Ueda oder
Merleau-Ponty und Ueda besteht, wird die sachliche Parallele zu Cassirer schnell
ersichtlich. Ueda fasst den Kern der Artikulation, die bei ihm zum theoretisch
nicht weiter ausgefiihrten Grundbegriff zahlreicher Analysen geworden ist, in
dem Sinn, dass ,die urspriingliche konzentrierte Ganzheit jeweils in der
gespannten Einheit zum Ausdruck gebracht wird“.”® Diese quasi-definitorische
Fassung ldsst sich im Sinn Cassirers interpretieren, da in beiden Fdllen eine
dreiteilige Struktur vorliegt: a) ein holistisches Phdnomen, bei Cassirer das
»Wahrnehmungserlebnis*, bei Ueda die ,,Ganzheit“; b) eine dichotome Struktur,
bei Cassirer das ,,sinnliche Erlebnis“ und der ,,unmittelbare nicht-anschauliche
,Sinn‘“, bei Ueda die zwischen zwei Polen auf-,gespannte Einheit*; c) eine
dynamische Synthesenbildung in der Objektivation, bei Cassirer das zur ,konk-
reten Darstellung Bringen“, bei Ueda die objektivierende Entduflerung im ,,zum
Ausdruck® Bringen.

Allerdings bleibt es der Ubertragbarkeit des Artikulationsbegriffs zum Trotz
wichtig, zwei Momente im Verhiltnis von sprachlichen zu nicht-sprachlichen
Formen des Ausdrucks zu beachten. Cassirer hat gezeigt, dass es andere Formen
der Sinnobjektivation neben und gleichberechtigt mit Sprache gibt. Das ist ein

17 Cassirer 1994: 234-235.

18 Faktisch duflert sich Ueda zu Humboldt und Cassirer wiederholt abwagend (vgl. USS 2: 295,
301, 383) und fragt sich, ob Sprache oder Symbol wirklich die geeigneten Mittel sind, um
gegeniiber Nishidas Konzept der reinen Erfahrung die Einheit von Selbst und Welt zu denken.
Es ist die Vorstellung einer fiir den Menschen auBersprachlichen Realitdt, die den Referenz-
punkt einer Bewegung aus und in die Sprache bilden soll (vgl. USS 2: 300). Wichtigster
Ideengeber dafiir ist, wie bereits angedeutet, Merleau-Ponty (vgl. USS 2: 302).

19 Ueda 1982: 225. Ueda behandelt den Begriff Artikulation setsubun §i4) ausfiihrlicher im
Zusammenhang des Urworts auch in japanischen Texten wie USS 2: 304-307. Allerdings findet
sich keine prdgnantere Formulierung im japanischen Text als im deutschen.



DE GRUYTER Die Artikulation des Schweigens in der Sprache = 403

zentraler Gedanke, um die Geste — und damit auch das Schweigen — nicht blof3
als gegeniiber Sprache defizienter Form der Artikulation abzuwerten. Anderer-
seits darf man nicht unterschlagen, dass sich die nicht-sprachlichen Artikula-
tionsformen korrelativ zur Sprache ausdifferenzieren und von Sprache als einzig
vollentwickeltem System der Bedeutung strukturell abhdngig bleiben.

Der Begriff der Artikulation ist im Folgenden das analytische Mittel, um die
Komplementaritdt im Verhdltnis zwischen Sprache und Schweigen theoretisch
zu erschlieflen. Fiir das Verhdltnis zwischen Sprache und Geste allgemein lief3
sich die Komplementaritdt schnell fassen. Doch muss sie im vorliegenden Fall
fiir das Schweigen als eine bestimmte Form der Geste strukturell spezifiziert
werden. Diese Spezifizierung bedeutet zugleich, den Begriff der Artikulation zu
prdzisieren, und zwar im Hinblick auf die Dynamizitdt und Konkretion des
sprachlichen Ausdrucks.

Der Artikulationsbegriff gibt auch vor, wie mit den von Ueda behandelten
Beispielen, durch die hindurch er das Phdnomen des Schweigens thematisiert,
zu verfahren ist: Sie lassen sich in die zwei Gruppen von sprachlicher und nicht-
sprachlicher Artikulation teilen und nacheinander diskutieren. Vorrangig bleibt
fiir Ueda die Sprache. Seine Griinde dafiir werden im Folgenden deutlich.

3.2 Von der Sprache zum Sprechen

Uedas Einkreisen des Schweigens von der Sprache her begriindet sich vor allem
dadurch, dass er einerseits von der Humboldt’schen Sprachlichkeitsthese her
argumentiert, aber im Schweigen zugleich ein Phdnomen sieht, das die Spra-
chlichkeitsthese unterminiert.

Das menschliche Wesen ist nach Humboldt tief in der Sprache verwurzelt,
da Sprache entgegen einer konventionalistischen Sprachauffassung kein blof3es
Instrument oder Werkzeug, sondern ein bildendes Organon ist, wie es bei
Humboldt heifit. Sprache ist, wie eingangs zitiert, ,,das Mittel, durch welches
der Mensch zugleich sich selbst und die Welt bildet oder vielmehr seiner
dadurch bewusst wird, dass er eine Welt von sich abscheidet“.?° Sprache ist
also die Bedingung und zugleich die Moglichkeit des menschlichen Selbstver-
haltnisses. Denn ,alle unsre Endlichkeit fiihrt daher, daf3 wir uns nicht unmit-
telbar durch und an uns selbst, sondern nur in einem Entgegengesetzten eines

andren erkennen kénnen®.%

20 WvH 2: 207.
21 WvH 2: 208.



404 — Ralf Miller DE GRUYTER

Dem Prinzip der Abscheidung liegt zugrunde, dass der Sprache ein dyna-
mischer Charakter eigen ist. Bei Humboldt heif3t es: ,Die Sprache, in ihrem
wirklichen Wesen aufgefasst, ist etwas bestdndig und in jedem Augenblick
Voriibergehendes. [...] Sie selbst ist kein Werk (Ergon), sondern eine Tatigkeit
(Energeia)“.” In dieser Auffassung von Sprache kommt es zu einer radikalen
Verschiebung von der Sprache zum Sprechen, womit die Sprache nun als
»oystem der Rede“ und nicht mehr als ,totes Gerippe® sprachlicher Regeln
und Ausdriicke definiert wird. Bei Humboldt riickt also der individuelle Redeakt
ins Zentrum der Sprachforschung und bringt damit auch solche Momente in den
Blick wie das plotzliche Stocken des gewdhnlichen Redeflusses und die Suche
nach dem rechten Ausdruck, der passenden Formulierung oder dem angemes-
sen Stil. Was fiir Humboldt also im Mittelpunkt steht, ist das sich Artikulieren,
die Aktivitdt der Synthesenbildung im Sprechen, die Verbindung von Sinn und
Sinnlichkeit im sprachlichen Laut.

Von diesem Punkt gilt es auszugehen, um das analytische Mittel zur Rekon-
struktion der von Ueda vorgenommenen Gedichtanalyse, die unten vorgestellt
wird, zu prazisieren. Zunachst wird die Dynamizitdt von Sprache nur dann
wirklich erfasst, wenn sie in ihrem unabgeschlossenen Vollzug und ihrer Offen-
heit gedacht wird. Sprache als energeia im Sinn von Aristoteles meint primér
nicht den Vorgang, sondern den Vollzug, also eine seiner Phasen und damit
immer schon den Vorgang in seiner teilweisen Realisierung: es ist also ein
Vollzug einer Méglichkeit des sich entfaltenden Seienden.” Auferdem hat die
Sprache kein Ziel in einem dufieren Werk, sondern nur in sich selbst. Insofern ist
die Zielgerichtetheit in ihrer Unabgeschlossenheit zugleich die Quelle niemals
endender Schopfungskraft.

Ueda nimmt diese Dynamizitédt in der Verwendung des Ausdrucks ,,Artikula-
tion“ auf. Doch was bei Humboldt selbst nahezu ausfillt und von Ueda erganzt
wird, ist die Untersuchung dieser Dynamizitdt in ihrem Ursprung, der drei
Momente in sich fasst: der individuelle Sprechakt hat seinen Ort in einem
belebten Korper (i), er gewinnt stimmliche Realitdt (ii) und hat eine lautliche
Materialitdt (iii). Mit anderen Worten: Die Artikulation der Sprache hat ihren
materialen Ursprung in der stimmlichen Verlautbarung, wobei nicht allein und
primdr der Beginn eines einzelnen, empirischen Sprechakts gemeint ist, sondern
des menschlichen Vermégens zur Sprache und zum Sprechen.?

22 Humboldt 1998: 174.

23 Vgl. Aristoteles, Metaphysik 1048, b34-35.

24 Der Begriff der Verlautbarung stammt im vorliegenden Kontext nicht von Ueda. Er wird im
Folgenden fiir den Zusammenhang gebraucht, den Ueda anhand des Ausdrucks ,oh“ inter-
pretiert. Uedas Sprachdenken ist nach Humboldt vor allem durch Heidegger beeinflusst.



DE GRUYTER Die Artikulation des Schweigens in der Sprache = 405

Humboldt ndhert sich der Verlautbarung nur indirekt. Zwar beschreibt er die
verschiedenen Lautsysteme in ihrer konkreten Gestalt, doch bleibt diese Bes-
chreibung dem individuellen Sprechakt gegeniiber unvermittelt. Nur in zwei
Momenten beriihrt er das Phdnomen der Verlautbarung: in der Analyse der
Akzentsetzung in einem Wort und in der Betrachtung der Pause zwischen den
Wortern. Immerhin bringt Humboldt in einer gegeniiber der Verlautbarung
statischen Sicht der Dinge den zentralen Begriff auf den Punkt: den des Lauts.
So steht fiir Humboldt fest, dass ,,der kdrperliche, wirklich gestaltete Laut allein
in Wahrheit die Sprache ausmacht“.” Allerdings interessiert ihn die sinnliche
Seite des Lauts nicht per se, sondern nur in Hinblick auf die Fahigkeit, eine
geistige Funktion zu erfiillen. Denn es geht stets um die sich durch den Laut
vollziehende Vereinigung der Merkmale, die die Vorstellung des Artikulierten
ausmachen.

3.3 Vom Laut zur Verlautbarung

Hélt Ueda der Sprache immer auch nicht-sprachliche Formen der Artikulation
entgegen, ist es doch bezeichnend, dass er von einem sprachlichen Ausdruck
her fiir die Bedeutung des Schweigens argumentiert.

Um aufzuzeigen, dass man Humboldts Begriff der Artikulation auf seinen
Vollzugscharakter hin vertiefen kann, riickt Ueda einen Vers aus einem Gedicht
von Rainer Maria Rilke ins Zentrum der Analyse, genauer gesagt, einen einzigen
Laut daraus: das ,,oh“ aus der Zeile ,,Rose, oh reiner Widerspruch, Lust,| Nie-
mandes Schlaf zu sein unter soviel| Lidern“. Die zentrale Bestimmung, durch die
Ueda tiber Humboldt hinausgeht, ergibt sich aus der Lautlichkeit: ,,[D]ieses ,Oh!¢

Heidegger weist aber die Ebene der Analyse, wie sie hier vorgeschlagen wird, als gegeniiber der
Sprache sachfremd zuriick: Die sprachliche Verlautbarung mag Thema der Phonetik sein, bleibt
aber als empirisches Objekt einer philosophischen Betrachtung gegeniiber abgeleitet. Schon in
Sein und Zeit heifdit es: ,Das Horen ist fiir das Reden konstitutiv. Und wie die sprachliche
Verlautbarung in der Rede griindet, so das akustische Vernehmen im Ho6ren* (1995: 163). An
anderer Stelle macht Heidegger die Differenz zwischen Mensch und Tier am Begriff der Ver-
lautbarung in Abgrenzung zur menschlichen Stimme fest und iibersetzt eine bekannte Passage
aus der Politik des Aristoteles folgendermafien: ,Nun ist die stimmliche Verlautbarung [...] eine
Anzeige [...] des Angenehmen und Betriiblichen, [...] weshalb sie als Weise des Lebens auch bei
den anderen Lebewesen vorhanden ist* (2002: 46). Anders als Heidegger hat sich Cassirer
immer auch mit den ,tieferen” Schichten des Lebens beschdftigt, wie etwa das Pathologie-
Kapitel im dritten Band der Philosophie der symbolischen Formen bezeugt. Nur hat er seinerzeit
daraus keine Konsequenzen gezogen, was in der gegenwartigen Cassirer-Forschung aber nach-
geholt wird.

25 Humboldt 1998: 206.



406 — Ralf Miiller DE GRUYTER

ist zugleich auch der anhebende, der erste Beginn der folgenden Versworte [...]
Es ist der allererste Urlaut [...] das allererste Wort“.2°

Das ,,oh“ als ,,allererste[r] Urlaut“ meint hier nicht ein Element zur empiri-
stischen oder naturphilosophischen Erklarung des menschlichen Sprachvermo-
gens. Er steht hier paradigmatisch fiir das, was den Menschen zum Menschen
macht: die Fahigkeit, einen sprachlichen Laut zu bilden, der immer schon Teil
eines vollentwickelten Systems darstellt.

Allerdings betont Ueda das ,,oh“, da es nicht um die abstrakte Fahigkeit,
sondern um den Vollzug der Sprachbildung geht: von seinem Ursprung in der
Stimme {iber die Verlautlichung der Vokale, Konsonanten und Silben hin zur
Verlautbarung ganzer Worter. Das ,,oh“ liegt am Ursprung der Verlautbarung
des Gesagten oder zu Sagenden, mit ihm ,,hebt“ das Gedicht ,an“. Der Riickgang
auf den lautlichen ,,Ursprung® meint also nicht ein Zuriickfallen in einen ,nat-
tirlichen Urzustand®, in dem nichts als ein dumpfes St6hnen bliebe. Jeder noch
so einfache Sprachlaut steht in einer systematischen Kontinuitdt zur vollent-
wickelten Artikulation; im vorliegenden Beispiel also in Kontinuitdt zur kiinstle-
rischen Artikulation eines Dichters.

Allerdings wirft die Analyse des ,,oh*“ Fragen auf: Wenn das ,,oh* voller Teil
der Sprache ist, wie ldsst es sich dann in eine andere Sprache iibersetzen? Hat es
einen semantischen Wert? Fillt dieser vielleicht in eins mit seinem Klangwert?
Offensichtlich verweist das ,,oh*“ auf eine Schicht der natiirlichen Sprache, die
sich (noch) nicht allein durch ihre denotative Funktion bestimmen ldsst. Das
,oh“ ist in dem Sinn (noch) kein Wort, dass ihm kein kontextinvarianter Sinn
zugesprochen werden kann. Und zugleich ist es doch kein bedeutungsloses
Gerdusch. Das wird vor allem dann verstdndlich, wenn man Sprache nicht als
starres Skelett, sondern als dynamisches Gefiige oder gar als ,lebendigen Orga-
nismus* betrachtet: Das ,,oh“ als Urlaut hat insofern eine sinnlichere Dimension
als stdrker differenzierte Formen der Artikulation, da sein Ursprung im Leib
horbar ist. Das kann auch als Grund dafiir interpretiert werden, dass Ueda
vom ,0h“ als Atemlaut spricht. Es fungiert als lautmalerischer und dabei
schon konventionalisierter Ausdruck, aber nicht als der eines entfernten Ger-
dauschs, sondern als Ausdruck einer vitalen Funktion.

Beriicksichtigt man auflerdem, dass der Atem das Fundament der Stimme
und damit der Verlauthbarung darstellt und folglich die Grundlage jeder Sinnbil-
dung bietet, kommt dem Atemlaut die ,,Urfunktion®“ der Sinnbildung zu. Nach
einer kurzen Pause setzt der Atem erneut ein, mit jeder Verlautlichung wird
neuer Sinn erzeugt. In einem kurzen Moment durchbricht das ,,oh“ die vorein-
genommene Sicht auf die Welt, wie sie durch den andauernden Diskurs

26 Ueda 1982: 219.



DE GRUYTER Die Artikulation des Schweigens in der Sprache = 407

konstituiert wird, wiahrend es zugleich einen neuen Bedeutungshorizont eroff-
net. So reflektiert die Emergenz eines neuen Vokals das ins Sein Treten eines
neuen Wortes und damit verbunden das Entstehen einer neuen Welt. In dieser
Perspektive interpretiert Ueda das Gedicht: das ,,oh* zeugt von einem Moment
des Erstaunens und der Verwunderung. Ueda fasst ihn so: ,,Es blitzt die Rose,
nein, nicht die Rose, sondern ETWAS Unsagbares“.”

Vielleicht ist der Duft und die Rote einer Blume so eindriicklich, dass das
Erstaunen erregende Exemplar nicht sogleich in das bekannte Raster einer
botanischen Zuordnung féillt: die einzelne Rose erscheint noch nicht oder nicht
mehr blof} als eine Rose. In diesem Erstaunen gerdt auch die iibrige Welt ein
wenig aus den Fugen klarer kategorialer Zuordnungen. Fiigt sich das Einzelne
nicht mehr dem gewd6hnlichen Bild der Welt und wird die Welt insgesamt ihrer
Gewdhnlichkeit entriickt: das Ungewdhnliche wird kontrastiv spiirbar. Deshalb
betont Ueda, dass ,,[d]as ,0h! [...] sozusagen ein Ur -laut der Pridsenz [ist], der
die Sprachwelt durchbricht“.?® Das ,,Oh!“ durchbricht die Sprache, insofern die
Verlautlichung neu einsetzt und noch nicht klar ist, zu welchem Laut und weiter
zu welchem Wort sich die Stimme formt. In der Unbestimmtheit des Lauts liegt
die Offenheit und Wandelbarkeit des zu Sagenden.

3.4 Vom ,,0h*“ zum Schweigen und zuriick

Die sprachliche Artikulation ist also eine stetige Bewegung, die immer von
neuem einsetzt — der Atmung gleich. Das schlief3t aber einen Moment der
Pause ein, weshalb Ueda nicht nur von einem Durchbrechen zur Sprachwelt
im Anlauten des Atemlauts, sondern auch von einem Durchbrechen der Sprach-
welt, von einem Aussetzen der Sprachfunktion schreibt. Der Atemlaut liegt nah
beim Schweigen. Denn das ,,oh“ ,,gehdrt zwar noch nicht zur Sprache, es ist aber
ein un-wortliches Vorwort zur Sprache, durch das tiberhaupt der Weg zur
Sprache wieder erschlossen wird“.”® Es handelt sich sozusagen um ein Wort in
statu nascendi: es ist noch nicht Teil der Sprache, doch auch kein blofles
Gerdusch.

Es ist mehr als ein wortloses Schweigen, da das ,,oh“ als singuldrer Laut
zwei Richtungen einer Bewegung in sich vereint: das Verlassen und Zuriickkom-
men zur Sprache. Wie fundamental das erste Moment des Verlassens, des
Sprachverlusts, wirklich ist, formuliert Ueda in aller Radikalitit des

27 Ueda 1982: 219.
28 Ueda 1982: 219.
29 Ueda 1982: 219.



408 —— Ralf Miiller DE GRUYTER

menschlichen Lebens: ,,,Oh!‘ ist der letzte Atemlaut, mit dem der Mensch in
seiner Sprachlichkeit stirbt“.>® Reicht der Atemlaut in die vitalen Lebensfunktio-
nen bis zum spiirbaren Herzrhythmus zuriick, wird mit jedem Aussetzen der
Artikulation zugleich das Lebensende assoziiert.

Allerdings fasst Ueda die Artikulation als einen offenen Prozess, dessen
Bewegungsrichtung eine Ambivalenz aufweist. Er behauptet, es gebe eine
»extreme Bewegung aus der Sprache heraus in das absolute Schweigen und
aus dem Schweigen heraus wieder in die Sprache hinein“ (...). Die Adjektive
»extrem® und ,absolut” sowie die Metapher einer Bewegung ,,aus“ der Sprache
»heraus® insinuieren eine radikale Differenz zwischen Sprache und Schweigen
und eine Endgiiltigkeit der Bewegung in Richtung auf den Tod. Die Radikalitét
der Bewegung wird zusdtzlich dadurch unterstrichen, dass Ueda von einem
,Durchbruch“® schreibt: ,Die Sprache mufl zum Schweigen durchbrochen und
dieses Schweigen mufl wiederum zum Sprechen hin durchbrochen werden®.*?
Wird damit die ausfiihrlich begriindete Zusammengehdrigkeit von Sprache und
Schweigen wieder fraglich? Letztlich ist doch von einer Komplementaritdt die
Rede, da die Dynamik zum Durchbruch sich nicht blof3 duflerlich konstituiert,
sondern aus einer inneren Bezogenheit erwachst.

3.5 Vom Urwort zum philosophischen System

Ueda zeigt also auf, dass Schweigen und Sprache durch und durch als komple-
mentdre Momente aufzufassen sind, auch wenn manche Formulierungen eine
andere Interpretation nahezulegen scheinen. Zumindest im Horizont einer phi-
losophischen Anthropologie lassen sich Uedas Uberlegungen als ein kohérenter
Gedankengang fruchtbar machen. Dazu gehort seine Verwendung des Begriffs
der Artikulation iiber den engen Horizont der Sprache hinaus, wobei zu beach-
ten bleibt, inwiefern dhnlich dem Verhéaltnis des Schweigens zur Sprache auch
andere Formen der nicht-sprachlichen Artikulation an die Sprache gebunden
bleiben.

Sich oder etwas zu artikulieren bedeutet nach Ueda, wie zuvor bereits zitiert,
dass ,die urspriingliche konzentrierte Ganzheit jeweils in der gespannten Ein-
heit zum Ausdruck gebracht wird“.>®> Von dieser Bestimmung ausgehend ,,inten-
siviert“ Ueda, so konnte man sagen, die Artikulation durch den Laut und die

30 Ueda 1982: 219.
31 Ueda 1982: 219.
32 Ueda 1982: 216.
33 Ueda 1982: 225.



DE GRUYTER Die Artikulation des Schweigens in der Sprache =—= 409

Verlautbarung in Richtung auf seine Verlautlichung. Er zeigt also einen Weg
vom artikulierten Diskurs zuriick zum Einsatzpunkt der Verlautbarung an der
Stelle, wo sich der lautliche Klang kontrastiv vom Schweigen abhebt. In der
Gegenrichtung zeigt Ueda aber auch auf, wie sich die Artikulation ausweitet und
sich in mehreren Stufen {iber den einfachen Laut erhebt.

Die urspriingliche Form der Artikulation hat noch einen vorpropositionalen
Charakter. Das ,,oh* als ,,Urwort” ist Ausdruck von gespannter Ganzheit, die
iiber sich hinaus eine Ausdifferenzierung anstrebt. Es fiihrt weiter zur vollen
Satzform und erlangt so eine propositionale Form: Das Urwort differenziert sich
hin auf die polare Struktur von Subjekt und Prddikat. Als Beispiel wahlt Ueda
Nishidas ,,Urwort“ ,reine Erfahrung®, das ,,sich“ auf der ndchsten Ebene zum
Grundsatz eines philosophischen Systems entfaltet: ,,Die reine Erfahrung ist die
einzige Realitdt.“ Auf der dritten Ebene geht dieser Grundsatz iiber in ein
philosophisches System.

Im Fall Rilkes ist das Urwort ,,Oh“, die zweite Stufe die Entfaltung zum
Gedicht und dann schliefdlich zu seinem dichterischen Werk.

4 Schweigen als Negation von Sprache?

Wie steht es nun um die nicht-sprachliche Dimension der Artikulation? Wie die
bereits ausgefiihrte Darstellung deutlich gemacht hat, steht die sprachliche Arti-
kulation immer in einem Verhéltnis zu einem ,,urspriinglichen®, nicht-diskursiven
Schweigen. Ein Antagonismus erweist sich nur als ein Schein, als eine missver-
standene Komplementaritdt. Lasst sich diese Komplementaritdt gleichfalls im
Verhidltnis des Schweigens zur nicht-sprachlichen Artikulation erweisen?

Im Folgenden wird einerseits aufgezeigt, wie Ueda nicht nur den Begriff der
Artikulation ,intensiviert“ und auch ,extensiviert“, sondern schliefilich noch
w,modifiziert“. Dabei ist wichtig zu beachten, wie der Kern des Zen-Buddhismus,
das Schweigen im Sitzen, zwar eine eigenstindige Form ausmacht, aber doch
erstens durch den Begriff der Artikulation in das Netz der verschiedenen mens-
chlichen Artikulationsformen integriert ist, dariiber hinaus aber auch durch die
spezifische Praxis an die Sprache gebunden bleibt.

4.1 Formen und Modi der Artikulation

Uedas Verhdltnis zur Sprache ist ambivalent nicht nur aus seinen Uberlegungen
zum Schweigen heraus. Auch im Verhdltnis zu anderen Formen der Artikulation
fallt ein Schwanken auf. So scheint der Sprache kein Privileg zuzukommen,



410 =— Ralf Miiller DE GRUYTER

obwohl er die Bewegung zum Schweigen hin und zuriick nicht nur ausgehend
von einem sprachlichen Beispiel, dem ,,Oh-Ereignis“ aus diskutiert, sondern ,,[d]
ieses Oh-Ereignis [...] terminologisch als ,Urwort*“** fasst. Er schreibt, dass die
Méoglichkeiten der Artikulation weit tiber die Sprache hinausgehen: ,,[D]ieses
Ereignis [ist] an kein bestimmtes Wort gebunden, auch nicht an das ,oh‘ als eine
Interjektion. Das betreffende Ereignis kann sich auch in vorsprachlichen Formen
wie Lachen oder Weinen, ebenso in einem Atemzug, einem einzigen Atemzug,
genauso gut auch in einer Kérperbewegung vollziehen, die wir Leib-Sprache
nennen kénnten“.*

Es sollte aufhorchen lassen, dass Ueda einerseits von ,vorsprachlichen
Formen* spricht, die man wohl eher als nicht-sprachlich bezeichnen sollte, da
sie eben nicht sprachlich sind und auch nicht zur Sprache werden, dafiir aber
zur Sprache korrelativ und wohl nur in einem Netz von Artikulationsformen
denkbar sind, die ein entwickeltes System von Sprache einschlief3en. Anderer-
seits bemerkt Ueda zurecht, dass von einer ,Leib-Sprache” insofern die Rede
sein kann, als die Differenziertheit der menschlichen Ausdrucksweisen zu einem
umfassenden System kultiviert werden kann, die der menschlichen Sprache
nahe kommen. So wird ersichtlich, dass die Entkopplung von der Sprache
auch im Verhaltnis zu anderen Formen der Artikulation problematisch ist.

Ausgehend von der Fragestellung, ob der Begriff der Artikulation iiber das
Moment der Semantik an das vollkommenste Artikulationssystem gebunden
bleibt, liegt es nahe, fiir eine Kontinuitédt der Beispiele zwischen Sprache und
Nicht-Sprache zu argumentieren. Natiirlich stiitzt Ueda in einer Hinsicht selbst
die Kontinuitdt. Denn er spricht auch — und hier kommt die Basalitdt des
Artikulationsbegriffs zum Tragen — von den drei fundamentalen Momenten
dichterischer, logoshafter und Tatartikulation,*® die bei aller Verschiedenheit
ihre Einheit wahren: ,Diese Artikulationen liegen bei ihrer modalen Verschie-
denheit doch auf derselben Ebene, die als die erste Artikulationsebene bezeich-
net werden sollte, da die Artikulation iiber diese Ebene hinaus weitergehen
kann.“*” Diese erste Ebene ist oben bereits beschrieben worden.

4.2 Der Ort des Schweigens im Raum der Artikulationen

Hat sich seit der Begegnung mit der akademischen Philosophie des Westens
auch eine ,logoshafte Artikulation” des Zen, d.h. eine ,Zen-Philosophie“

34 Ueda 1982: 220.
35 Ueda 1982: 220.
36 Vgl. Ueda 1982: 220.
37 Vgl. Ueda 1982: 220.



DE GRUYTER Die Artikulation des Schweigens in der Sprache = 411

entwickelt, deren Hauptreprdsentanten mit Nishida, Nishitani und Ueda genannt
sind, hat sich in der Vormoderne Zen vor allem als eine ,dichterische® und
»Tatartikulation“ entfaltet. Mit anderen Worten, die Spezifizitit des Zen kann
nicht durch ein Schweigen als solches bestimmt werden, da dem Schweigen ,,an
sich“ jede Bestimmtheit abgeht. Es ldsst sich nur vermittelt {iber die Art und
Weise bestimmen, wie das Schweigen, wenn dieses denn als Kern der buddhis-
tischen Praxis erachtet wird, in die verschiedenen sprachlichen und nicht-
sprachlichen Formen des ritualisierten Ausdrucks eingelassen ist.

In seiner Bestimmung des Zen gliedert Ueda vor allem die sprachliche Seite
der Ubung, obwohl die umfassenden Handlungszusammenhinge auch in Hin-
sicht auf die Tatartikulation beschrieben werden konnten. Allerdings bringt er
abermals zum Ausdruck, dass auch in der Praxis des Zen-Buddhimus der
Sprache ein Primat einzurdumen ist. Die dreifdltige Gliederung ldsst sich folgen-
dermafen zusammenfassen: ,Auf dem Weg der Ubung bedeutet das Za-zen den
Ort des Schweigenlernens, das Samu [Arbeit] und Angya [Wanderschaft] den Ort
des Horenlernens, das San-zen [Gesprdch mit dem Lehrer und Meister] den Ort
des Sprechenlernens. Einerseits ,Schweig!, andererseits ,Sag ein Wort dazu!,
das ist des Meisters zweischneidiges Schwert*.>® Mit anderen Worten, das ,,dritte
zeigt den Dialog, die Zwiesprache*.>

All dieses zielt auf ,,das Erwachen“ ,,als Wortereignis“,*® womit Ueda eine
gegeniiber dem herkémmlichen Bild des Zen radikale Neuinterpretation vors-
chldagt. Genauer gesagt, er zeigt nicht nur auf, dass das Schweigen als Praxis
und Ausdruck dieser Praxis umfassend eingelassen ist in spezifische Formen der
sprachlichen und nicht-sprachlichen Artikulation. Die Radikalitdt besteht vor
allem darin, dass das Erwachen selbst plotzlich nicht mehr mit einem Moment
ganzlicher Innerlichkeit, die allein im Schweigen zu ergriinden wire, identifi-
ziert wird, sondern ganz im Gegenteil mit der Sprache als ,,Wortereignis“*! und
so mit einer Form der Objektivation der Innerlichkeit. Oder weniger psycholo-
gistisch formuliert, Erleuchtung nimmt in der Interpretation Uedas die Form
einer Verlautbarung an, in der der ,,innere* Sinn und die ,,duflere* Sinnlichkeit
eine Einheit bilden.

Was bleibt dann vom nicht-diskursiven Schweigen? Lost es sich gdnzlich auf
in die verschiedenen Beziige der sprachlichen und nicht-sprachlichen Artikula-
tionsformen? Lasst es jede Eigenheit der Bedeutungsgebung missen, obwohl im
zazen als der Sitzmeditation das Schweigen gelernt werden kann und soll?

38 Ueda 1982: 214.
39 Ueda 1982: 214.
40 Ueda 1982: 214.
41 Ueda 1982: 214.



412 — Ralf Miiller DE GRUYTER

4.3 Die Negation der Sprache im Schweigen?

Es gibt eine Textpassage in Uedas Werk zum Zen-Buddhisten Dogen (1200-1253),
die diese Fragen direkt angeht und eine radikale Losung des Verhiltnisses des
Schweigens zur Sprache zundchst zu versprechen scheint. Die besagte Passage
behandelt die Frage, ,,warum Dogen das Shobogenzo geschrieben hat“.*? Dieses
in Teilen sehr theoretische und spekulative Werk Dogens wird in einer Span-
nung dazu gesehen, dass der Zen-Buddhismus ,eigentlich“ gleichbedeutend
sein soll mit einer ,,reinen“ Praxis.

Der Beginn der Passage ldsst sich so interpretieren, dass das stille Schwei-
gen in der strengen Sitzmeditation eine radikale Negation ist, die auch die
Sprache mit einschlieft (vgl. die vollstindige Ubersetzung der Passage im
Anhang). Ueda schreibt: ,[Das ,nur] in Dogens [Fassung der Meditation als]
,nur Sitzen* [shikan taza K& ¥ 4£] ist kein leichtfertiges ,nur’, wie man sagt, ,es
geniigt, nur sitzend zu meditieren‘. Es ist der Vollzug einer tiefen und durch-
dringenden Negativitit und es wird von Negativitdt durchzogen. [...] Sitzend
Meditieren ist Ausfallen von Leib und Herz [shinjin datsuraku 5-0:fi3%], das
ist nur-Sitzen.“

Mit anderen Worten, die sprachliche Formulierung als Nur-Sitzen gleicht
nach Uedas Deutung einer vollkommenen Negation aller anderen Formen der
sprachlichen und nicht-sprachlichen Artikulation. Was bleibt, ist der radikale
Entzug aller Ausdrucksformen. Allerdings enden die Ausfithrungen Uedas nicht
mit dieser Feststellung einer radikalen Negation, ebenso wenig wie es Dogen
dabei bewenden lief3, fortan sitzend zu schweigen. Folglich stellt sich {iberhaupt
erst die Frage, wie Theorie und Praxis, Sprache und Ubung zusammenfinden,
ohne den radikalen Anspruch, wie er sich sprachlich formuliert findet, in der
Ubung aufzugeben.

Was sich an dieser Stelle allein radikalisiert, ist das Verhdltnis zwischen
Sprache und Schweigen in seiner Komplementaritdt. Doch die Struktur der
Synthesenbildung in der Entduflerung des Sinns in der Sinnlichkeit wird an
keiner Stelle unterminiert. So interpretiert Ueda die Struktur im Verhdltnis vom
Schweigen der Sitzmeditation, ihrer Reflexion und wiederum der Artikulation
dieser Reflexion wie folgt: ,,Die Sache der griindlichen Negativitat ,nur Sitzen® ist
im gleichen Moment der Urgedanke ,nur Sitzen‘, weshalb es méglich wird, durch
das Wort ,nur Sitzen‘ einen Standpunkt (z.B. den Dogen-Zen genannten Stand-
punkt) zum Ausdruck zu bringen [hyomei suru FH¥5].“

Die Denkbewegung und das Moment der Entduferung ergeben sich daraus,
dass der Gedanke einer alles negierenden Praxis diesen Gedanken selbst negiert,

42 Ueda 1995: 221.



DE GRUYTER Die Artikulation des Schweigens in der Sprache = 413

es kommt zu einer Entduflerung des Gedankens in den Ausdruck und so zu einer
Vermittlung zwischen Praxis und Ausdruck. Die Bewegung und der Vollzugschar-
akter des Gedankens {iberwinden die ihm scheinbar eigene Widerspriichlichkeit,
auch wenn Ueda schreibt: ,,Gleichwohl ist der Gedanke ,nur-Sitzen ein Gedanke,
der die Negation des Gedankens umfasst, es ist ein solcher Urgedanke [genshiso
J& FiAH], weil er der Gedanke der Sache ,nur-Sitzen® ist, das eine durchdringende
Negation, d.h. auch eine durchdringende Negation des Gedankens ist.“

Schliefilich heifdt es in der Erweiterung der Denkbewegung in Richtung auf
ihre lautliche Artikulation, wie folgt: ,Die Sache ,nur Sitzen‘ ist das Wort ,nur
Sitzen‘, aber zwischen Sache und Wort gibt es eine durchdringende Negativitat
[tettei teki hiteisei HUERIE EM]; dadurch, dass dies wiederum in Worten
reflektiert wird, wird der Dynamismus selbst [...] dort ergriindet, wo [die
Sache] nur Sitzen schon das so lautende Wort ist.“ Ueda behauptet also, dass
die sprachliche Artikulation der Sitzmeditation intrinsisch ist gerade dadurch,
dass das schweigende Sitzen Sprache negiert: ,,.Schweigen* wird hier als Vollzug
der Negativitdt, d.h. der Negation zwischen Sprache und Welt gefasst. Die
Negativitdt besteht darin, dass ein Wort nur funktioniert, insofern es die ange-
sprochene Sache in ihrer Unabhédngigkeit von der Sprache negiert. Der Ort der
Vermittlung von Sprache und Welt liegt, so Ueda, im Selbstgewahren.

Diese bewusstseinsphilosophische Spekulation und alle weiteren Konse-
quenzen daraus mogen dahin gestellt bleiben. Der wichtige Beitrag Uedas fiir
die vorliegende Darstellung liegt in der Analyse des Zusammenhangs vom
Schweigen im Sitzen zur verbalen Artikulation dieses Schweigens. Er zeigt
dabei den Punkt auf, wo die zenbuddhistische Praxis wenigstens instantan die
theoretische Reflexion beriihrt, und damit, inwiefern der Gebrauch von Sprache
im Buddhismus die Vermitteltheit des Schweigens illustriert.

5 Die Vermitteltheit des Schweigens durch
die Sprache

Der Schliissel zum Verstandnis des Titels des vorliegenden Aufsatzes liegt in der
Idee der Vermittlung. Denn um die Ausgangsfrage zu modifizieren: Kann etwas
Nicht-Sprachliches sprachlich artikuliert werden? In welcher Weise kann dem
Ungesagten eine Stimme gegeben werden? Wie kommt es zu einer Verlautbar-
ung des Schweigens durch und in der Sprache? In welchem Sinn spricht sich das
Schweigen in der Sprache aus?

Ausgangspunkt zur Beantwortung dieser Fragen ist die Bestimmung des
Menschen als sprachliches Wesen. Damit ist eine Prioritdt des Sprachlichen



414 =— Ralf Miiller DE GRUYTER

gegeniiber den anderen, nicht-sprachlichen Formen von Artikulation formuliert.
Die Prioritdt besteht in Hinsicht auf die Vervollkommnung der denotativen
Funktion und der Ausbildung eines umfassenden und differenzierten Zeichen-
systems. Nur aus diesem gewinnen die nicht-sprachlichen Formen der Artikula-
tion ihr denotatives Potential. Unabhédngig davon also, ob Schweigen selbst als
eine Form der Artikulation begriffen werden kann oder nicht, kann es nur
vermittelt begriffen werden, insofern es stets durch Sprache vermittelt bleibt.

Umgekehrt wurde eingangs argumentiert, dass die Sprache in nicht-spra-
chlichen Formen der Artikulation fundiert ist: basaler, weil sie in konkreten
Handlungskontexten und korperlichen Lebensvollziigen fundiert ist. Durch
diese ist nicht-sprachlichen Artikulationsformen eine hohe semantische Dichte
eigen. Wenn also das Schweigen - analog zur Sprache - einen treffenden
Ausdruck darstellt, dann durch die Situiertheit, die natiirlich auch kontrastiv
gegeben sein kann.

Wenn nun aber Schweigen tatsdchlich selbst als Form der Artikulation
verstanden werden muss, ist damit sogar eine doppelte Indirektheit im Bezug
zur Sprache gegeben. Diese doppelte Indirektheit kann den Sachverhalt verne-
beln und erklart, warum das Schweigen oftmals als das radikal Andere der
Sprache interpretiert wird. Die Indirektheit besteht in zweierlei Hinsicht: Erstens
besteht sie darin, dass das Schweigen anders als andere Formen der nicht-
sprachlichen Artikulation, vom Korper her gesehen, anders als die Geste also,
sozusagen passiv bleibt, da es sich im Schweigen nicht um einen aktiven oder
positiven Ausdruck handelt. Es ist in sich nicht mehr als ein Aussetzen oder
Unterbleiben. Dabei macht der Vergleich mit der Geste auch deutlich, dass es
sich nicht um ein blofies Aussetzen im Sinn der Unterbrechung des sprachlichen
Diskurses handelt. Eine Geste durchbricht einen Diskurs nicht primdr linear,
sondern durch seine Uberlagerung mit einer Vielzahl konnotativer Beziige.

Die denotative Funktion von Sprache erklart sich nicht aus dem System der
Sprache allein, sondern ist fundiert in einer umfassenderen Pragmatik. Diese
Abhédngigkeit und Fundierung dndert aber nichts daran, dass die idealisierte
Funktion der Sprache als kontextfreies, rein konventionelles Bedeuten zugleich
den Bezugsraum der Geste ausmacht: sie ist wesentlich kontextuell und spezi-
fisch, nicht allgemein. Nur aus diesem Bezug erlangt die Geste das Potential zur
»reinen” Bedeutung, und zwar aus einem kontrastiven Verhaltnis zueinander.
Was passiert nun, wenn die Geste noch enger an die Sprache gebunden ist, aber
dabei zugleich passiver als jede positive Geste oder radikal passiv ist, weil es um
ein Unterbleiben geht? Dann schweigt man. Und in diesem Schweigen als
Negation von Sprache im Gestus des schweigenden Sitzens liegt zundchst und
im emphatischen Sinn nicht mehr als eine indirekte, aber dennoch radikale
Affirmation des sprachlichen Wesens des Menschen.



DE GRUYTER Die Artikulation des Schweigens in der Sprache = 415

Allerdings ist dem Schweigen als Geste zugleich ein ikonischer Charakter
eigen und es wird so von historischen und existentiellen Schichten der Bedeu-
tungsverdichtung {iberlagert. Dem Schweigen kommt deshalb ein spezifischer
ikonischer Charakter zu, weil es Teil einer ritualisierten und kodifizierten Praxis
ist. Wie Steineck treffend bemerkt, hat das Schweigen als ,,die Meditation ,mit
dem Gesicht zur Wand‘ [...] zwar auch Darstellungs- und Auffiihrungscharakter,
sozusagen als imitatio Bodhidharmae, aber sie ist, zumindest in Dogens Deu-
tung, nicht nur Auf-, sondern auch Durchfiihrung des religiosen Ideals und
somit nicht nur ein Nach- oder Abbild, sondern Wiederholung des Urbilds
selbst.“4

Insofern es sich um Dogens Deutung des Sitzens handelt, ist klar, dass das
Schweigen als Artikulation im Entzug nicht nur auf Sprache bezogen bleibt,
sondern auch in die reflexive Ebene eingeht. Zahlreiche Texte zeugen davon.
Dennoch schreckt Dégen nicht davor zuriick zu behaupten, dass ,,all die Bud-
dhas und Patriarchen vermogen, [die Wahrheit] vollkommen auszudriicken
[dotoku iE73).““* Hier ist zwar nicht nur die verbale Sprache gemeint, sie wird
aber an dieser Stelle riickhaltlos bejaht.*’ Diese reflexive Affirmation der
Sprache aus buddhistischer Perspektive ist vor allem dann plausibel, wenn
man wie Dogen realisiert, dass Schweigen mit der Sprache auch im Sprechen
vermittelt wird: ,,Wenn dieser vollkommene Ausdruck gedufdert wird, bleibt das
Unausgedriickte allerdings ungesagt.““®

5.1 Anhang: Ubersetzung: Auszug aus Uedas
Dogen-Kommentar®’

»[Das ,nur‘] in Dogens [Fassung der Meditation als] ,nur Sitzen‘ [shikan taza R.%&
FTAL]*® ist kein leichtfertiges ,nur‘, wie man sagt, ,es geniigt, nur sitzend zu
meditieren‘. Es ist der Vollzug einer tiefen und durchdringenden Negativitdt und
es wird von Negativitdt durchzogen. ,Beende das Ermessen von Erinnerung,
Vorstellung und unterscheidender Betrachtung’, ,lass also davon ab, Erkldrun-
gen zu suchen und Worten nachzujagen’ und [lerne,] das Licht sich

43 Steineck 2008: 293.

44 DZZ 1: 374; dt. Ubersetzung des Faszikels Dotoku in Miiller 2013: 274-279.

45 Vgl. die umfangreiche Darstellung von ,Dogens Sprachdenken“ im Sinn einer ,,Vor-
geschichte* zur vorliegenden Thematisierung des Schweigens in Miiller 2013: 249-321.

46 DZZ 1: 375; vgl. zum ,Unausgedriickten” Miiller 2013: 285-287.

47 Ueda 1995: 222.

48 Auch fXEFT 44 geschrieben, wird nur-Sitzen von Dogen in Eihei Koroku 7k °F)55% 4 (DZZ 3:
218) iiber den Ausdruck ,,Ausfallen von Leib und Herz“ shinjin datsuraku £ .0>fi7% bestimmt.



416 — Ralf Miiller DE GRUYTER

zuriickwenden und [auf die eigene Natur] scheinen zu lassen, das ist sitzend
Meditieren [zazen JE##]. Sitzend Meditieren ist Ausfallen von Leib und Herz
[shinjin datsuraku 50 i¥%], das ist nur-Sitzen. Dann wird die Sache [koto =]
,nur Sitzen®, also der Vollzug der durchdringenden Negativitdt, im gleichen
Moment zum Wort [koteba %] ,nur-Sitzen‘ [...], es ist schon der Gedanke,
der Urgedanke ,nur Sitzen‘. Die Sache der griindlichen Negativitat ,nur Sitzen‘ ist
im gleichen Moment der Urgedanke ,nur Sitzen‘, weshalb es méglich wird, durch
das Wort ,nur Sitzen‘ einen Standpunkt (z.B. den Dogen-Zen genannten Stand-
punkt) zum Ausdruck zu bringen [hyomei suru BT % ]. Gleichwohl ist der
Gedanke ,nur-Sitzen‘ ein Gedanke, der die Negation des Gedankens umfasst,
es ist ein solcher Urgedanke [genshiso & B 48], weil er der Gedanke der Sache
,nur-Sitzen‘ ist, das eine durchdringende Negation, d.h. auch eine durchdrin-
gende Negation des Gedankens ist. Das ist der Grund [yuen FTLA], warum ,nur
Sitzen‘ in sich selbst ein urspriinglicher Dynamismus [kongenteki dainamismu
WRYE ) #1+ 32 4] ist. Die Sache ,nur Sitzen‘ ist das Wort ,nur Sitzen‘, aber
zwischen Sache und Wort gibt es eine durchdringende Negativitat [tettei teki
hiteisei U 7 £ 1E]; dadurch, dass dies wiederum in Worten reflektiert wird,
wird der Dynamismus selbst auf der Ebene des Urgedankens ergriindet, der
grundsétzlich im Selbstgewahren entsteht, also dort, wo [die Sache] nur Sitzen
schon das so lautende Wort ist. Dies ist der urspriingliche Anlass [konpontekina
yuen MR A % FrLA], warum das Shobogenzo geschrieben worden ist.“

Danksagung: Fiir viele kritische und konstruktive Gedanken zum vorliegenden
Thema wahrend der Entstehung dieses Aufsatzes habe ich Ullrich Thiemann, Aur-
elio Calderon, Sascha Freyberg und den Diskutanden bei einem Vortrag im Collo-
quium der DFG-Kolleg-Forschergruppe ,,Bildakt und Verkorperung® unter Leitung
von Prof. Horst Bredekamp und Prof, Jiirgen Trabant an der Humboldt Universitat zu
Berlin zu danken.

Bibliographie

DZZ. Dogen Zenji zenshi TEJCHEAT44E (7 Bde., 1989-1993). Tokyd: Shunjusha.

HWdPh. Histarisches Warterbuch der Philosophie (13 Bde., 1971-2007). Basel: Schwabe.

USS. Ueda Shizuteru sha L H RS (11 Bde., 2001-2003). Tokyo: lwanami shoten.

WvH. Wilhelm von Humboldt. Werke (5 Bde., 1960-1981). Stuttgart: Cotta.

Aristoteles (1994): Politik. Reinbek: Rowohlt.

Aristoteles (1995): Metaphysik. Studienausgabe, Bd. 5. Hamburg: Meiner.

Cassirer, Ernst (1994): Phdnomenologie der Erkenntnis. (Philosophie der symbolischen
Formen 3). Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.



DE GRUYTER Die Artikulation des Schweigens in der Sprache =— 417

Ferenczi, Sandor (1919): ,,Zur psychoanalytischen Technik®. Internationale Zeitschrift fiir
Psychoanalyse V, 1919: 181-192.

Frauwallner, Erich (1956): Die Philosophie des Buddhismus. Berlin: Akademie-Verlag.

Heidegger, Martin (1995): Sein und Zeit. Tiibingen: Niemeyer.

Heidegger, Martin (2002): Grundbegriffe der aristotelischen Philosophie. (Gesamtausgabe 18).
Frankfurt: Kostermann.

Humboldt, Wilhelm von (1998): Uber die Verschiedenheit des menschlichen Sprachbaues und
ihren Einfluf auf die geistige Entwicklung des Menschengeschlechts. Hrsg. von Donatella
Di Cesare. Paderborn: Schoningh.

Kleist, Heinrich von (2011): Sdmtliche Erzéiihlungen; Uber die allméhliche Verfertigung der
Gedanken beim Reden; Uber das Marionettentheater. Kéln: Anaconda.

Mayer, Heike (2007): ,,Schweigen“. Historisches Warterbuch der Rhetorik. Tiibingen. Bd. 8:
686-706.

Markewitz, Sandra (Hrsg.) (2013): Jenseits des beredten Schweigens. Neue Perspektiven auf den
sprachlosen Augenblick. Bielefeld: Aisthesis Verlag.

Miihlhduser, Matthias (2014): Schweigen und Schweigeformen in der Literatur: Zur Hermetik
des beredten Schweigens in Gottfried von Straf8burgs ,,Tristan“. Hamburg: Diplomica
Verlag.

Mensching, Gustav (1926): Das heilige Schweigen. Eine religionsgeschichtliche Untersuchung.
Gief3en: Topelmann.

Merleau-Ponty, Maurice (2001): Phénoménologie de la perception. Paris: Gallimard.

Miiller, Ralf (2013): Dégens Sprachdenken. Historische und systemtheoretische Annidherungen.
Freiburg: Karl Alber-Verlag.

Paramo-Ortega, Radl (1967): ,Einige Bemerkungen iiber das Schweigen des Analytikers®.
Jahrbuch fiir Psychologie, Psychotherapie und medizinische Anthropologie 15.3/4:
247-252,

Plitz, Wolfgang (1987): Die Philosophie des Schweigens — das Schweigen in der Philosophie.
Dissertation an der Universitdt Wiirzburg.

Schlieter, Jens-Uwe (2000): Versprachlichung-Entsprachlichung: Untersuchungen zum philo-
sophischen Stellenwert der Sprache im europdischen und buddhistischen Denken. Koln:
edition chora.

Steineck, Raji C. (2008): ,,Rituale in der Bildung der S6t6-Schule“. Harin: Vergleichende Studien
zur japanischen Kultur, 15: 277-293.

Ueda, Shizuteru (1982): ,Das Erwachen im Zen-Buddhismus als Wort-Ereignis“. In: Offenbarung
als Heilserfahrung im Christentum, Hinduismus und Buddhismus. Hrsg. von Walter Strolz.
Freiburg: Herder, 209-234.

Ueda, Shizuteru (1995): ,Kaisetsu fi#ai“. In: Daijé butten X 3F{Ad 23: Dogen FETT. Hrsg. von
Ueda Shizuteru M PIfE und Yanagida Seizan #IHEE L. Tokyd: Chid kéron sha. 93-255.






	Die Artikulation des Schweigens in der Sprache : zum Sprachdenken des Philosophen Ueda Shizuteru

