Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 69 (2015)

Heft: 1-2

Artikel: Zen, Erfahrung und Philosophe : Ueda Shizuteru und die Schopfung
einer Zen-Philosophie

Autor: Kopf, Gereon

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-696804

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-696804
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DE GRUYTER ASIA 2015; 69(2): 363-390

Gereon Kopf

Zen, Erfahrung und Philosophie: Ueda
Shizuteru und die Schopfung einer
Zen-Philosophie

Abstract: The philosophers of the so-called Kyoto school famously synthesized
Zen Buddhist thought and the academic philosophy of 19th and early 20th
century Europe in their work. Shizuteru Ueda, one of disciples of Nishitani,
developed a model to categorize three different types of Zen discourse. However,
in the English language literature “Zen” is frequently essentialized as “mystical”
and as at odds with the philosophical project. Such a misconception not only
does injustice to the diverse and vibrant traditions of Zen Buddhism, it also
belittles the contributions many of their members have made to the philosophi-
cal discourse in general. This essay will introduce Ueda’s model to present one
of way of imagining “Zen philosophy” and to investigate how the project of
philosophy in general can be understood from within the Japanese Zen Buddhist
tradition. It will argue that since philosophy is not a matter of ideology but one
of method, “doing philosophy within the Zen tradition” requires a translation of
the Zen idiom. It will further demonstrate how Ueda identifies sources for and
methods of philosophy within the Zen Buddhist traditions. The goal of this essay
is to better understand the philosophical projects of one member of the Kyoto
school, on the one side, and to envision a notion of “philosophy” that is relevant
for the age of globalism and multiculturalism, on the other.

Keywords: Ueda Shizuteru, Zen, Philosophy, Nishitani Keiji, D. T. Suzuki,
Hisamatsu Shin’ichi

DOI 10.1515/asia-2015-0023

1 Einleitung: Zen vs. Philosophie?

Dieser Artikel behandelt die philosophischen Fragen, dier sich im Prozess der
Bestimmung einer Zen-Philosophie ergeben. Um es gleich zu Beginn deutlich zu

Gereon Kopf, Professor of Religion, Department of Religion, Luther College, 700 College

Dr. Decorah, |A 52101, USA. E-mail: kopfg@luther.edu

Ubersetzung: Ralf Miiller, Universitat Hildesheim, Institut fiir Philosophie, Kulturwissenschaften
und dsthetische Kommunikation. E-Mail: ralfmueller.eu@gmail.com



364 = Gereon Kopf DE GRUYTER

sagen: Es ist nicht meine Absicht, ,,Philosophie“ oder ,Zen“ zu definieren. Es
soll auch nicht um die Frage gehen, ob eine Zen-Philosophie moglich ist, oder
um den Versuch, Zen und Philosophie mit einander in Einklang zu bringen. Ein
solcher Versuch beruht auf dem fundamentalen Kategorienfehler anzunehmen,
Philosophie und Zen seien artverwandt, obwohi Philosophie eine akademische
Disziplin oder Untersuchungsmethode bezeichnet und Zen eine religiGs-philoso-
phische Tradition; ,,Philosophie” und ,,Zen* wirklich definieren zu wollen, birgt
die Gefahr, Zen und Philosophie als separate und ahistorische und somit unver-
anderliche Entitaten darzustellen.

Es besteht vielmehr die Notwendigkeit, die gegenwértigen Diskurse inner-
halb der Zen-Tradition zu durchdenken und zu klassifizieren, und zwar im
Verhiltnis zu den herkémmlichen Kategorien der akademischen Diskurse, wie
sie zundchst durch den europdischen und dann nordamerikanischen Kontext
bestimmt worden sind. Die Frage ist weniger, ob eine Zen-Philosophie méglich
ist, sondern wie wir Diskurse kategorisieren und klassifizieren konnen, die sich
so stark voneinander unterscheiden wie die ,,Dharma-Reden* (j. seppd #ii%) der
Zen-Lehrer von der systematischen Philosophie Nishitani Keijis (1900-1990).
Welche Kriterien erméglichen eine solche Klassifikation? Liefert die Tradition
des Zen-Buddhismus eigene Kriterien oder ist es notwendig, sich auf die Klassi-
fikationssysteme der akademischen Philosophie zu stiitzen?

2 Die ideologischen und politischen Fallen der
Diskussion um ,,Zen-Philosophie*

In seinem Buch Zen und die Welt (j. Zen to sekai # &t 5)! entwickelt Ueda
Shizuteru (geboren 1926) ein heuristisches Modell, das nicht nur diese Fragen
beantwortet, sondern dariiber hinaus einen Weg weist, sowohl den Streit um
Definitionen wie auch die oftmals in jenen Abhandlungen verborgene orientali-
sierende Rhetorik zu vermeiden, die ,,Zen® gegen ,,Philosophie* ausspielen.

2.1 Die Kyoto-Schule und Zen

Historisch betrachtet, stellt die Idee einer ,,Zen-Philosophie” in Japan sowohl
eine Mdglichkeit wie auch ein Problem dar, als in der Meiji-Periode (1868-1912)
die intellektuellen Traditionen Japans auf die euro-amerikanische Philosophie

1 Ueda 2002a: 11-181.



DE GRUYTER Zen, Erfahrung und Philosophie =—— 365

treffen. Nishi Amane (1829-1897) fiihrte in dieser Zeit den Unterschied zwischen
japanischem ,,Denken® (shisd) und westlicher ,,Philosophie” (tetsugaku) ein. In
gewisser Hinsicht spiegelt diese Terminologie zweierlei wider: zum einen
die orientalisierende Unterscheidung zwischen ,,0stlicher Weisheit“ und ,,west-
lichem Wissen“, zum anderen die japanische Aneignung dieser Unterscheidung
in Form des Schlagworts ,Japanischer Geist und westliche Technik“ (wakon-
yosai). In beiden Fillen werden japanisches Denken und euro-amerikanische
Philosophie als zwei grundsatzlich verschiedene Entitdten behandelt.

Die Philosophen der Kyoto-Schule betrachteten sich selbst im Besonderen
und die japanische Kultur im Allgemeinen als Briicke zwischen den beiden
kulturellen Hemisphéren bzw. den darin gespiegelten Denkweisen. In diesem
Kontext ,entdeckte Watsuji Tetsurd (1889-1960) in den 1920er Jahren die
Philosophie des Zen-Meisters Dogen (1200-1253) fiir die akademische Welt.?
Watsuji war ein einflussreicher japanischer Philosoph, der eine eher randstéin-
dige Rolle im Kreis der Kyoto-Schule spielte. Die Reprdasentanten dieser Schule
erklarten ihre Philosophie entweder als beeinflusst durch oder als Reflexion von
Zen. Einige der Hauptreprdsentanten der Kyoto-Schule behaupteten, es bestehe
eine Affinitdt zwischen buddhistischer Philosophie und ihrem eigenen Werk,
manche stellten die Philosophie der Kyoto-Schule gar in Begriffen der buddhisti-
schen Philosophie dar.

Nishida Kitard (1870-1945) zum Beispiel vergleicht seine Philosophie an
mehreren Stellen mit buddhistischen Texten®, buddhistischen Schulen, vor
allem mit dem Buddhismus des Huayan (j. Kegon #f&) und des Tiantai
(j. Tendai X&)% oder mit ,buddhistischer Philosophie® (bukkyé tetsugaku
{A#H5 %) im eigentlichen Sinne’. Letzeres verdient, eigens erwidhnt zu werden,
da es, obwohl nicht unmittelbar auf die Zen-Tradition anwendbar, Nishidas
Offenheit zum Ausdruck bringt, den Terminus ,Philosophie” auf Denker der
buddhistischen Tradition anzuwenden. Er widersetzt sich damit einem Gebrauch
des Ausdrucks tetsugaku, der sich ausschlief3lich auf europdische und amerika-
nische Philosophie bezieht. Aus dem gleichen Grund nennt Nishitani seine
eigene Philosophie ,,Standpunkt des Zen“ (j. zen no tachiba #i® 3715)° und
Ueda ,,Philosophie des Zen“ (j. zenteki tetsugaku # /)45 %)’

2 Vgl. Miiller 2009: 114.

3 Nishida 1988, Vol. 11: 398-399, 420.
4 Nishida 1988, Vol. 10: 438.

5 Nishida 1988, Vol. 12: 365.

6 Nishitani 1993, Vol. 11: 3-157.

7 Ueda 2002a: 13.



366 —— Gereon Kopf DE GRUYTER

In allen genannten Féllen ist die Ansage laut und klar: Die Philosophen der
Kyoto-Schule, insbesondere Nishida, Nishitani und spdter Ueda, bestehen nicht
nur darauf, dass ihre philosophischen Systeme eine Affinitdt zu buddhistischem
Denken aufweisen, sondern schrecken auch nicht davor zuriick, ,,Zen“ und
»Philosophie“ im selben Ausdruck zu gebrauchen. Wahrend eine zynische Kritik
dazu tendieren mag, einen solch zusammengesetzten Ausdruck so zu interpre-
tieren, dass er nichts anderes meint als ,Zen-Seele und philosophische
Methode®, haben Nishitani und Ueda {iberzeugend dafiir argumentiert, dass
eine ,,Zen-Philosophie“ nicht nur eine Mdglichkeit, sondern dariiber hinaus
auch eine plausible und giiltige Denkoption darstellt.

Auf den folgenden Seiten werde ich erbrtern, inwiefern eine solche
Zen-Philosophie auch in einer akademisch akzeptablen Art und Weise gedacht
werden kann, und wie Uedas dreifdltiges Modell der Zen-Diskurse Kriterien und
Kategorien aus der zen-buddhistischen Tradition heraus zur Anwendung bringt,
um diesem Anspruch Substanz zu geben.

2.2 Die politisch-ideologischen Implikationen

Geht man von den geistesgeschichtlichen Tendenzen aus, wie sie zu Lebzeiten
Nishidas und Nishitanis herrschten, war es vorhersehbar, dass allein schon der
Gedanke an oder der Hinweis auf die Moglichkeit von Zen-Philosophie Kritik
sowohl von Seiten der akademischen Philosophie als auch der Intellektuellen
in Japan hervorrufen wiirde. Europdische und amerikanische Philosophen und
Interpreten des Zen-Buddhismus haben hdufig behauptet, dem Zen-Buddhismus
mangele es an logischer Struktur, an ontologischen Festlegungen und einem
ethischen Rahmenwerk, um sich als Philosophie zu qualifizieren.

Mit Bezug auf die Zen-Ethik wird diese kritische Haltung gerade in neuster
Zeit durch Lee Stauffer besonders deutlich artikuliert und kann sehr einfach auf
die Idee ,,Zen-Philosophie“ angewandt werden. Stauffer argumentiert: ,,Ethics
has been variously described as: the study of good and evil, guidance about
what to do and seek and how to treat other, systematic account of moral
knowledge, and prescriptive discourse. All of these definitions seem to have in
common the notion of one action being morally required over another [...] It is
precisely this discrimination that Zen cannot make.“® Analog zu diesem Argu-
ment wurde gezeigt, dass jede Tradition oder Disziplin, die das Prinzip der
Nicht-Unterscheidung betont, unfahig ist, Wahrheit von Unwahrheit zu unter-
scheiden und Wahrheitswerte dem einen, aber nicht dem anderen zuzuordnen.

8 Stauffer 1989: 80.



DE GRUYTER Zen, Erfahrung und Philosophie = 367

Auf der anderen Seite reagierten die beiden wichtigsten Popularisierer des
Zen-Denkens in englischer Sprache, Suzuki Daisetsu (1870-1966) and Abe
Masao (1915-2006), iibereinstimmend und behaupteten, ,,Zen [has] nothing to
teach us in the way of intellectual analysis“®, weshalb auch gelte: ,[It] is not a
philosophy*“'°. Suzuki insistiert darauf, dass ,,Zen“ Rationalitit iiberschreite und
ein paradoxales Paradigma notwendig mache; Abe betrachtet Zen als einen
Diskurs iiber ,,absolute nothingness*“ (j. zettai mu 4%} #) und als die ,,position-
less position“", welcher, ihm zufolge, die sogenannte westliche Tradition
ermangele. In beiden Fillen wird ,,Zen* als anti-intellektuell und nicht-dualis-
tisch und folglich in einem Grundkonflikt mit jeglichem philosophischen Unter-
nehmen betrachtet.

Letztlich jedoch ist keines der Argumente durch intellektuelle Neugier oder
akademische Sorgfalt getrieben, sondern eher durch politische oder ideologische
Agenden und den Versuch motiviert, eine diskursive Hegemonie zu etablieren.
Die Philosophen, die meinen, dass ,Zen“ nicht ausreichend Sorgfalt und
Methode aufweise, die notwendig seien, um sich als Philosophie zu qualifizie-
ren, streben danach, einen gegebenen philosophischen Kanon zu universalisie-
ren, der — ironischerweise — geographisch und methodisch'? derart definiert ist,
dass damit die Uberlegenheit des westlichen Denkens geltend gemacht und die
Reinheit des philosophischen Unternehmens gesichert wird."

Andererseits kehren Suzuki und Abe den orientalisierenden Blick um und
verweisen auf eine wesentliche Differenz zwischen ,,éstlichem® und ,,west-
lichem*“ Denken, um festzustellen, dass nur ,,Zen“ erschliefie, was es bedeute,
Mensch zu sein. In der gleichen Weise, in der einige europdische und amerika-
nische Denker sich daran machen zu beweisen, dass alle Traditionen Siid- und
Ostasiens einer Logik oder Ethik ermangelten, interpretiert Abe die Idee des
wabsoluten Nichts“, welche der ,Westen® ihm zufolge so schmerzhaft

9 Suzuki 1964: 38.

10 Abe 1985: 3.

11 Abe 2003: 10.

12 In seinem Aufsatz , Tradition, Textuality, and the Trans-lation of Philosophy* weist Maraldo
darauf hin, dass Argumente dhnlich solchen, mit denen man versuchte, siid- und ostasiatische
Philosophien vom philosophischen Kanon auszuschliefien, dazu dienten ,reine Philosophie®
vor anderen Disziplinen wie Literatur zu schiitzen. Ich pflichte Maraldo bei, dass auch dieses
Projekt duflerst problematisch ist.

13 Um Thomas P. Kasulis’ treffende Beobachtung in Hinsicht auf die akademische Suche nach
einer ,,Zen-Ethik* zu paraphrasieren, ,,the hidden assumption in the conversation is often that a
tradition must, or at least should, develop some philosophical system. If Buddhism does not
have a philosophical system ... it is somehow flawed ... as a tradition.” ,,The second assumption
is ... that a philosophical system in Buddhism ... would be immediately recognizable to a
Westerner as a philosophical system* (Kasulis 1990: 41).



368 —— Gereon Kopf DE GRUYTER

vermissen lisst, als ein Anzeichen fiir die intellektuelle Uberlegenheit des
»,Buddhismus*.

Ironischerweise tappen beide Seiten in die gleiche Falle: Sie essentialisieren
Zen-Buddhismus ebenso wie Philosophie und identifizieren ,,Zen“ mit ,,Un-Den-
ken“ (c. feisiliang, j. hishiryo 3k & &) und ,,westliche Philosophie® mit ,,systema-
tischem Denken“. Eine solche Ideologie verleugnet die Diversitdat und den
Reichtum einer religidsen Tradition einerseits, einer akademischen Disziplin
andererseits. Schliefilich beanspruchen beide Seiten die Autoritdt festzulegen,
was ,reines Zen“ und was ,,wahre Philosophie“ darstellt.

Wenn man sich der Frage nach Zen-Philosophie anndhert, ist es wichtig,
nicht das hochst politische und ideologische Wesen der Fragen wie ,,Was ist
Philosophie?“ oder ,Hat Zen eine Philosophie?”“ zu iibersehen. Gerade die
Frage, was Philosophie ist, ist letztlich eine Frage des Kanons und zielt darauf
ab, eine Axiologie zu etablieren und somit eine Hierarchie der Traditionen.
Insofern geht es hier nicht allein um ein Problem der Methodologie, sondern
der Ideologie. Das gilt insbesondere in Hinblick auf die Frage nach japanischer
Philosophie: Innerhalb des Diskurses um Meiji- und Taisho-Japan diente die
japanische Ubersetzung von ,,Philosophie*, ,tetsugaku®“, dazu, eher eine Tradi-
tion als eine akademische Disziplin zu bezeichnen. Oder die Bezeichnungen
»Zen“ und ,Philosophie“ wurden beide, um die Dinge noch schlimmer zu
machen, mal dazu gebraucht, eine Tradition zu bezeichnen, d.h. den Zen-
Buddhismus und die euro-amerikanische Philosophie, und mal dazu, eine
epistemische Modalitdt zu bestimmen, d.h. ,,Un-Denken“ und ,,systematisches
Denken*“.

2.3 Wie ldsst sich die Essenzialisierung von ,,Zen* und
»Philosophie® iiberwinden?

Unabhédngig davon jedoch, ob ,Zen“ und ,Philosophie“ als unwandelbare
und getrennte Entitdten betrachtet, oder die Termini dazu genutzt wurden,
eine Tradition bzw. eine Untersuchungsmethode zusammenzufassen, begin-
gen die oben erwdhnten Herangehensweisen an die Frage der Zen-Philosophie
den Fehler, Traditionen zu essentialisieren und als unwandelbare Monolithen
zu behandeln.!* Sie ignorierten in der Folge die Tatsache, dass sich

14 Robert Sharf argumentiert {iberzeugend, dass gerade die Idee des ,Zen“, d.h. die Vorstel-
lung, dass das ,Zen“ ein Wesen bestimmt, ,,ein Konstrukt des 20.Jahrhunderts“ ist (Sharf 1994:
44-46).



DE GRUYTER Zen, Erfahrung und Philosophie = 369

Traditionen wandeln und sich nicht klar von einander abgrenzen lassen,
sondern vielmehr, um einen Ausdruck von Kwame Anthony Appiah zu bor-
gen, ,shape-shifting targets*“'® darstellen. Oder in den Worten Maraldos, ,[s]
eldom is considered the possibility that traditions are shifting entities, and
that the traditionalizing of a select group of texts has become the condition for
doing philosophy“".

Wie kénnen wir ,,Philosophie“ also moéglichst angemessen definieren und
iiber ,,Zen-Philosophie“ reden, ohne in die Fallen des hegemonialen Diskurses
und des Streits um Definitionen zu tappen? Ein Aufsatz, der einen Schliissel zu
diesem Dilemma bietet, ist Maraldos ,,Tradition, Textuality, and the Trans-lation
of Philosophy“. Um das Ritsel der japanischen Philosophie zu 16sen, d.h. die
Frage, ob es vor der Meiji-Zeit eine Philosophie in Japan gab, definiert Maraldo
Philosophie ,,as an idiom of translation“’®. Seine Definition basiert auf der
Betrachtung, dass ,,texts convey philosophical methods, problems and termino-
logy“*. Er stellt die Behauptung auf, Philosophie schliefe immer die Uberset-
zung von Texten zwischen unterschiedlichen Perioden, Kulturen und Sprachen
innerhalb einer oder zwischen verschiedenen Traditionen ein.

Maraldos ziemlich brilliante Definition hat bedeutsame Folgen fiir das gegen-
wartige Projekt. Jede Theorie, die davon ausgeht, dass Philosophie keine ,,univer-
sal tongue® darstellt, sondern eher ,,on a community“*° basiert, erkennt damit die
Diversitdt unter und innerhalb einzelner philosophischer Traditionen und, noch
wichtiger, die Existenz von ,,various ,self-understandings‘ [of philosophy] throug-
hout history“zl. Das bedeutet nicht nur, dass eine recht grofe Chance besteht,
dass Zen-Philosophie existiert, sondern auch, dass die innerhalb der zen-buddhis-
tischen Tradition entwickelten Verstdndnisformen von Philosophie sich erheblich
von denen anderer philosophischer Traditionen wie der analytischen Philosophie
unterscheiden. Folglich kann es sein, dass Zen-Philosophie nicht ,,immediately
recognizable to a Westerner as a philosophy“* ist.

Der Schliissel zur Entdeckung einer Zen-Philosophie liegt dann nicht in der
Projektion notwendiger und hinreichender, in der analytischen oder kontinenta-
len Philosophie entwickelten Kriterien auf den Zen-Buddhismus, sondern in der

15 Fiir eine Diskussion der Probleme essenzialisierender Konzepte vgl. Arjun Appadurai (1996):
Modemity at Large: Cultural Dimension of Globalization. Minneapolis: University of Minnesota Press.
16 Appiah 2005: 130.

17 Maraldo 1995: 226.

18 Maraldo 1995: 233.

19 Maraldo 1995: 227.

20 Maraldo 1995: 233.

21 Maraldo 1995: 233.

22 Siehe Fufdnote 13.



370 =— Gereon Kopf DE GRUYTER

»Uber-setzung“® des philosophischen Idioms der zen-buddhistischen Tradition
in das Idiom jeder herkémmlichen Tradition der akademischen Philosophie. Und
genau dabei spielt Ueda eine zentrale Rolle. So unwahrscheinlich es erscheinen
mag: Ueda bietet ein heuristisches Modell, das uns, trotz seiner Sprache, die
bisweilen noch an eine orientalisierende Rhetorik erinnert,”* ein geeignetes
Verstdndnis des Zen-Buddhismus verleiht, ohne sich einem Essentialismus
oder einem hegemonialen Denken anzuverwandeln oder den Kategorienfehler
zu begehen, ,,Zen“ und ,,Philosophie“ als gleichartig zu behandeln.

Es gelingt Ueda im Gegenteil, das im Zen-Diskurs entwickelte und verwen-
dete Idiom zu ,liber-setzen®“, und zwar in eine Sprache zu iibersetzen, die
insbesondere der akademischen Philosophie, aber auch dem akademischen
Diskurs allgemein zugédnglich ist und vice versa.

3 Uedas Reflexion der ,,Zen-Philosophie* im
Horizont von Nishida und Nishitani

Von den Philosophen der Kyoto-Schule ist Ueda der erste, der die Termini
»Philosophie“ und ,,Zen“ konsistent und durchgingig miteinander verbindet.
Um die Frage nach ,,Zen-Philosophie® an sich diskutieren zu kénnen, fiihrt Ueda
in einem ersten Schritt seine eigenen Kategorien ein und vermeidet die ziemlich
aufgeladenen Termini ,,Philosophie“ und ,,Zen“. In Zen und die Welt unterschei-
det er zwischen ,,Studium der hichsten Reflexion® (j. koji no hansei no gaku =X
D [ 44 ® %) und ,Praxis des Un-Denkens® (hishiryd no gyé JE B & 2 1T)>.

3.1 Uedas begriffliche Mittel der Reflexion

Seine Wortwahl ist duflerst interessant und aufschlussreich. Wahrend das Binom
»hansei“ im buddhistischen Kanon erscheint — am zahlreichsten findet es sich in
Laute und Bedeutungen aller Heiligen Schriften (c. Yigiejing yinyi; j. Issaikyo
ongi —Y]&E %)% —, wurde der Term am hiufigsten im Japan der Meiji- und

23 Maraldo benutzt absichtlich die Bindestrich-Schreibweise ,trans-lation“, um darauf hinzu-
weisen, dass der Akt des Philosophierens eine ,Lagednderung” innerhalb des geistigen und
manchmal auch innerhalb des kulturellen Rahmens erfordert.

24 Er iibernimmt eine Rhetorik, die ,,0st* und ,,West“ nebeneinanderstellt (Ueda 2002a: 12) und
sogar vom ,,Geist des Ostens® spricht (Ueda 2002a: 56).

25 Ueda 2002a: 11-12.

26 Taisho shinshni daizokyo [im Folgenden abgekiirzt als ,,T] 54. 2128,



DE GRUYTER Zen, Erfahrung und Philosophie = 371

Taisho-Zeit gebraucht, um philosophische Reflexion ,,westlichen Stils“ anzuzei-
gen. Es ist jedoch nicht ,Reflexion“ im eigentlichen Sinn, die Ueda hier
bestimmt, sondern vielmehr der Meta-Diskurs iiber die ,Reflexion iiber die
Reflexion“?, d.h. der Diskurs, der die Grundlage des philosophischen Denkens
selbst aufklart.

Die zweite Formulierung ,hishirydé no gyo“ evoziert ganz klar die
buddhistische Tradition. ,,Gyo*“ umfasst den japanischen Ausdruck fiir buddhis-
tische Praxis, wiahrend der Ausdruck ,hishiryo“ seine Wurzeln im buddhisti-
schen Kanon hat. Der letzte Begriff stellt die chinesische Ubersetzung des
Sanskrit-Worts acintayitva dar, ,nicht denken“ oder ,nicht unterscheiden®.
Wihrend jedoch der Ausdruck j. ,fushiryé® (c. busiliang A~ B &), der bisweilen
ebenfalls mit ,,nicht unterscheiden® oder ,,nicht denken“ iibersetzt wird, hdufig
dazu dient, die Negation von j. ,shiryé“ (c. siliang & &), d.h. ,denken“ oder
,unterscheiden“?® zu bezeichnen — einem Term, der dazu genutzt wird, die
Grundfunktion des Bewusstseins zu bestimmen - kommt der Term ,hishiryo“
in den dltesten Fundstellen als alleinstehende Formulierung vor, die das Fehlen
von Unterscheidungen anzeigt.” Erst in der spiteren, im Xuzangjing gesammel-
ten Literatur, und insbesondere in Dogens Faszikeln ,,Zazengi“ und ,Fukan
zazengi“ wird dieses ,,hishiry6“ im Verbund mit anderen Ableitungen von ,,shi-
ry0“ gebraucht, um die beriihmte Phrase zu formulieren: ,,Wie denkt [shiryo]
man Nicht-Denken [fushiryd]? Durch Un-Denken [hishiry6].“*° In diesem Satz
meint ,,Un-Denken® (,,non-thinking“) natiirlich einen Mittelbegriff zwischen
Denken und Nicht-Denken (,,not-thinking*), ohne allerdings ihre Konnotation
,hicht unterscheiden® zu verlieren.

Wie dem auch sei, ich denke, es ist hochst bedeutsam, dass Ueda nicht die
Begriffspaare ,,shiryo“ und ,,hishiryo“ bzw. ,Reflexion“ und ,Intuition”, sondern
gezielt Termini auswihlt, die in zwei verschiedenen intellektuellen Traditionen
entwickelt wurden und fiir diese als fundamentale Kategorien kennzeichnend
sind. Anders gesagt, er ,iiber-setzt“ zwei Idiome, um die epistemischen Moda-
litdten und Untersuchungsmethoden zu bestimmen, die ihm als heuristisches
Mittel dienen, verschiedene Arten des Zen-Diskurses zu klassifizieren. In gewis-
sem Sinn akzeptiert Ueda durch seine terminologische Wahl, dass Philosophie

27 Ueda 2002a: 11.

28 Vgl. bspw. das Plattform-Sitra des sechsten Patriarchen (c. Liuzu tanjing; j. Rokuso dangyo)
(T 48.2007.339b) und Die Uberlieferung des Lichts (c. Xu zhuandeng lu; j. Zoku dentd roku)
(T 51.2077.518¢).

29 Siehe das Siitra der vollkommenen Weisheit (s. Mahaprajfiaparamita Siitra; c. Bore boluomi
duo jing; j. Hannya haramitta kyd) (T 8.232.731a) und die Uberlieferung des Lichts
(T 51.2077.675D).

30 Dogen 1969, Vol. 1: 89.



372 = Gereon Kopf DE GRUYTER

als akademische Disziplin aus der europdischen Tradition erwachsen ist und
dennoch auf andere Traditionen angewendet werden kann, ohne diesen das
Wertesystem der eigenen urspriinglichen Tradition aufzuzwingen. Im gleichen
Zug verschafft Ueda der epistemischen Modalitédt von ,,hishiry6“ in seiner bud-
dhistischen Herkunft Geltung, ohne diese Kategorie auf die Tradition zu
beschranken, in der sie sich entwickelt hat.

Im zweiten Schritt definiert Ueda diese Kategorien in eigenen Begriffen.
Genauer gesagt zitiert er Nishidas Studie iiber das Gute (j. Zen no kenkyii
¥ D H57)*! als Inspiration und schlédgt vor, dass die ,,Praxis des Un-Denkens*
eine ,reine Erfahrung® (j. junsui keiken #i#:4%%%) wiedergibt, wihrend ,,das
Studium der hochsten Reflexion“ den Versuch darstellt, ,alles zu erkldren
(j. subete wo setsumei ¥ - T % 5#8H)*’. Ueda {ibernimmt diese Formulierungen
von Nishida, der in der Einleitung zu seiner Studie iiber das Gute erklart, dass
das Ziel bei ihrem Verfassen eben war, auf der Grundlage ,reiner Erfahrung®
»alles zu erkldaren®. In seiner Arbeit erkldrt Nishida, ,,dass Erfahrung bedeutet,
alle Dinge so zu kennen, wie sie sind [...]. Zu sagen, dass sie rein ist, [...] fiigt
keinen unterscheidenden Gedanken bei, sondern weist auf die Bedingungen des
Erfahrens selbst hin“*>. Mit anderen Worten, ,reine Erfahrung“ geht der Diffe-
renzierung in epistemisches Subjekt und Objekt vorher. Ueda beschreibt also die
»Praxis des Un-Denkens* als eine vorbewusste und vorsprachliche Erfahrung,
wihrend er den Term ,,Studium der hochsten Reflexion“ gebraucht, um den
Versuch zu bezeichnen, systematisches Wissen iiber die Realitdt zu erlangen.

3.2 Nishidas Idee der ,reinen Erfahrung*

Im Licht von Nishidas Definition ist es wichtig festzuhalten, dass sein Konzept
von ,reiner Erfahrung” von William James’ Konzept, dem er den Begriff ent-
lehnt, verschieden ist. Aufierdem wirft die Nebeneinanderreihung von ,reiner
Erfahrung” und ,systematischer Erkldrung“ zahlreiche methodische und philo-
sophische Fragen auf. Wahrend das Moment der ,,Nicht-Unterscheidung® ein
Thema zu sein scheint, das Nishidas ,,reiner Erfahrung“ und dem Gebrauch von
Hhishiryd“ im buddhistischen Kanon gemein ist, bleibt es natiirlich dufderst
problematisch, Nishidas ,reine Erfahrung“ und ,Zen“ generell miteinander
gleichzusetzen. Erstens impliziert es eine essentialistische Konzeption von
sZen“ und ,Zen-Erfahrung“, im vorliegenden Fall in der Reihung mit

31 Nishida 1988, Vol. 1: 1-199.
32 Ueda 2002a: 12.
33 Nishida 1988, Vol. 1: 2.



DE GRUYTER Zen, Erfahrung und Philosophie = 373

,2westlichem Denken®. Zweitens tappt es in die Orientalismus-Falle, die Welt in
Ost und West zu teilen und ,,Zen* und ,,westliche Philosophie“ einander entge-
genzusetzen. Wahrend Ueda gegeniiber Orientalismus-Vorwiirfen nicht immun
ist — er identifiziert ,,junsui keiken“ mit ,,Geist des Ostens“** und ,,Philosophie”
mit dem ,,Westen“®®> — richtet sich sein Fokus mehr auf ,die Praxis des Un-
Denkens“ und ,,das Studium der hoéchsten Reflexion“ als auf die Gegeniiber-
stellung von ,,Zen“ und ,,Philosophie®, wodurch er die orientalisierende Rheto-
rik, die er manchmal gebraucht, umgeht und letztlich unterminiert.

Drittens wirft die Rede von ,,reiner Erfahrung® eine Frage auf, die Takahashi
Satomi in unmittelbarer Antwort auf Nishidas Studie iiber das Gute und Bernard
Faure in neuerer Zeit noch einmal gestellt hat mit Bezug auf die Moglichkeit,
eine reine Erfahrung zu haben und dazu noch die, auch dariiber reden zu
konnen. Wahrend Faure iiberhaupt die Mdglichkeit an sich, eine ,reine Erfah-
rung” zu haben, verwirft, verweist Takahashi auf die Absurditdt dessen, was er
als Nishidas Monismus begreift: ,Wenn wir sagen, dass eine Einheit einen
Gegensatz erfordert, der vereinigt ist, und ein Gegensatz eine Einheit, die den
Gegensatz ermdoglicht, dann stellt sogar ein Gegensatz eine reine Erfahrung dar
und eine Einheit sogar eine unreine Erfahrung.“*® Hier behauptet Takahashi,
dass es unmdoglich sei, Kategorien zu entwickeln oder Philosophie zu betreiben,
wenn man sich ernsthaft einem Monismus verschreibt.

3.3 Uedas Riickgriff auf Nishidas Nicht-Dualismus

Nishida jedoch versuchte sich an einem Nicht-Dualismus, der zwei Konzeptio-
nen vermeidet: erstens einen Monismus und damit die Unfdhigkeit, Unterschei-
dungen zu treffen; zweitens einen Dualismus, der die Welt dichotomisiert. Denn
Nishida stellte die Behauptung auf, dass ,Einheit“ und ,,Nichteinheit“ wie auch
,Reinheit* und “Nichtreinheit” ,nicht verschieden sind [...] Verschiedenheit ist
immer eine Frage des Grades.“’” Spiter wurde ihm allerdings klar, dass sein
Konzept ,,Selbst-Identitdt des absoluten Widerspruchs® (j. zettai mujunteki jiko
doitsu #xt 7GR H 2 F—) besser als die Idee der ,reinen Erfahrung® dazu
geeignet war, einen Nicht-Dualismus zu formulieren, der weder epistemische
Modalitaten noch kulturelle Haltungen essentialisiert. Dieser terminologische

34 Ueda 2002a: 56.

35 Ueda 2002a: 39. Er nimmt an, dass sich ,westliche Philosophie“ ,in Richtung auf das
Nichts“ entwickelt, wahrend die ,,6stlichen Traditionen® ,,aus dem Nichts“ hervorgehen.

36 Takahashi 1973, Vol. 4: 169.

37 Nishida 1988, Vol. 1: 16; Nishida 1988, Vol. 15: 91.



374 =— Gereon Kopf DE GRUYTER

Wechsel ebnete den Weg fiir Nishidas spdte Philosophie, welche die Dichotomie
von Erfahrung und Reflexion und, wenn konsistent angewendet, die von ,,Ost*
und ,,West“ untergrabt.

Meines Erachtens iibernimmt Uedas Modell diese nicht-dualistische Lesart
der Idee der ,reinen Erfahrung” und damit folglich das subversive Potential
Nishidas spaterer Terminologie. Ich werde das Moment der Subversion, das
Nishidas Nicht-Dualismus eigen ist, weiter unten diskutieren. Um fiir diese
These zu argumentieren, moéchte ich jedoch zu Uedas Modell zuriickkehren.

Wihrend Ueda Nishidas Terminologie der ,,reinen Erfahrung® als die begriff-
liche Basis seiner eigenen philosophischen Untersuchung bestimmt und an ande-
rer Stelle®® auch dafiir argumentiert, dass Nishidas Tagebiicher und Briefwechsel
nahelegen, dass Studie iiber das Gute eine Zen-Philosophie enwirft, ist sich Ueda
durchaus bewusst, dass es aller Affinitdt zwischen Zen-Ideen und Nishidas spdte-
rem Werk zum Trotz problematisch ist, Nishida selbst einen Zen-Philosophen zu
nennen. Ueda selbst bestimmt Nishidas Philosophie eher als eine ,,Philosophie
der Philosophie® (j. tetsugaku no tetsugaku ¥ ® %) denn als eine ,,Philoso-
phie des Zen““°, Es ist problematisch, sich auf Nishidas Denken in Studie iiber das
Gute als eine Zen-Philosophie zu beziehen, weil Nishida die Beziehung zwischen
Zen-Ideen und seiner Terminologie der ,reinen Erfahrung“ an keiner Stelle in
Studie iiber das Gute weder begriindet noch evoziert.**

Erst wesentlich spater (1938-1945) diskutiert Nishida nicht nur buddhisti-
sche Ideen in seinen Briefwechseln und Tagebiichern, sondern fiihrt auch Zitate
buddhistischer Texte in seinen philosophischen Schriften an. Wahrend Nishida
die meiste Zeit seiner Laufbahn dazu neigte, alle Philosophien in die drei
Kategorien Objektivismus, Subjektivismus und Nicht-Dualismus zu klassifizie-
ren,*? kommt es erst nach 1938 dazu, dass er die dritte Ebene, die er zuvor
mit Hegels Dialektik oder Boehmes Mystik illustrierte,”® mit dem Buddhismus
identifiziert.** Fiir Nishida ist buddhistische Philosophie im Allgemeinen

38 Siehe zum Beispiel sein ,,Nishida kitard wa dare ka“, Ueda 2002b.

39 Ueda 2002a: 57.

40 Ueda 2002a: 13.

41 Ueda selbst bemerkt, dass ,,es moglich ist zu sagen, dass das Denken in Studie iiber das Gute
tief beeinflusst ist durch Zen; nichtsdestotrotz miissen wir betonen, dass Zen darin nicht auf-
taucht* (Ueda 2002a: 55).

42 Ich argumentiere fiir diese Behauptung ausfiihrlicher in meinem Aufsatz ,The Self-
Contradictory What?—Reflections on how to Teach the Philosophy of Nishida Kitaro“ (Kopf
2008).

43 Siehe Nishida 1988, Vol. 2: 181-182,

44 Siehe Nishida 1998, Vol. 11: 371-468. Ueda macht auch die Beobachtung, dass Nishida Zen
an seine Vorstellung von ,Selbst-Identitit des absoluten Widerspruchs“® und ,inverse



DE GRUYTER Zen, Erfahrung und Philosophie = 375

und Zen-buddhistisches Denken im Besonderen paradigmatisch fiir den Nicht-
Dualismus, auf den er selbst hinarbeitete und dem er schlief3lich 1937 in seinem
Aufsatz ,Koiteki Chokkan“*® die begriffliche Form geben konnte. Genau aus
diesem Grund ist Uedas Beschreibung Nishidas als ,,Philosoph, der auch ein
Praktiker des Zen war“*® angemessener als die Bezeichnung ,,Zen-Philosoph*.

Wéhrend Nishidas Werk mit der ,,Grundlegung von Philosophie® beginnt und
mit dem ,,Ende der Philosophie” schlief3t, beginnt und endet Nishitanis Werk mit
Zen.*” Aus diesem Grund fiihrt Ueda, so sehr er sich auch auf Nishidas Studie iiber
das Gute als Quelle und Inspiration stiitzte, die Philosophie Nishitanis als Modell
fiir eine Zen-Philosophie an. Ueda erklart, dass ,,Nishitani mehr als Nishida, wie
sein Vertrauen auf die Leere als seine Grundkategorie veranschaulicht, vom
[Standpunkt der] Tradition des Mahayana-Buddhismus aus denkt““%. Und in der
Tat, Nishitani hat nicht nur einen Kommentar zu Dogens Shobéogenzo,*® zum Herz-
Stitra und zu grundlegenden buddhistischen Konzeptionen geschrieben, sondern
auch seinen eigenen philosophischen Standpunkt entwickelt, den er, ausgehend
von den sogenannten ,vier Prinzipien des Zen“, als ,Standpunkt des Zen“
bezeichnet.

3.4 Anschlussmaoglichkeiten an Nishitani

Das Kennzeichen des ,,Standpunkts des Zen“ ist fiir Nishitani,”® dass es ,,die
Untersuchung in die Sachen des Selbst“ (j. koji kyiimei ©E %7 FH) zu seinem
Hauptanliegen macht — er iibernimmt diesen Ausdruck von dem als Daitd
Kokushi (1282-1337)°" bekannten japanischen Zen-Meister. Nishitani entwickelt
diese Philosophie der Selbst-Erkenntnis durch die Verwendung der Terminologie

Korrelation“ angleicht (Ueda 2002a: 59). Beide Konzepte entwickelte Nishida in den letzten
sieben Jahren seines Lebens.

45 Nishida 1988, Vol. 8: 541-571.

46 Ueda 2002a: 16.

47 Nishitanis eigene Terminologie verwendend erkldrt Ueda, ,Nishitani [...] nennt Zen ,das
Vorher und Nachher der Philosophie*“, wahrend ,das ,Vorher* im Fall von Nishida in der
Fundierung der Philosophie und das Nachher im ,Ende der Philosophie‘ liegt“ (Ueda 2002a,
Vol. 5: 37).

48 Ueda 1997: 45.

49 Vgl. Miiller 2016.

50 An anderer Stelle folge ich Nishitanis Vorschlag, das Prinzip der Selbst-Reflexion als einen
moglichen Weg zur Definition von Philosophie zu nutzen (Kopf 2015a: 142-144).

51 Der Ausdruck ,,die Sache des Selbst* (c. jishi; j. koji C.5F) genauso wie die Phrase, ,,die Sache
des Selbst untersuchen“ (c. jiuming jishi; j. kyiumei koji3t81 %) kommen beide mit einer
gewissen Haufigkeit in der Zen-Literatur vor.



376 —— Gereon Kopf DE GRUYTER

und Einsichten Descartes’ und des Yogacara Buddhismus. Kuiz, Nishitani inter-
pretiert die Ideen, die gewohnlich als die ,,vier Prinzipien des Zen® bezeichnet
werden - ,es gibt eine Uberlieferung auflerhalb der Sctriften®, ,mach Dich
nicht abhdngig von Worten“, ,zeige unmittelbar auf das Herz der Person®,
,2werde Buddha, indem Du Deine eigene Natur siehst“ — so, dass sie zur
Selbst-Reflexion und Selbst-Analyse antreiben; und zwar ganz im Sinn von
Descartes’ wie auch Sokrates’ dictum ,,Erkenne Dich selbst®.

Zumeist wurden die vier Prinzipien,>* die im Zen-Kanon duRerst verbreitet
sind®® und dem legendiren Schulgriinder Bodhidharma zugeschrieben werden,
als Postulat interpretiert, dass die Erfahrung des ,die eigene Natur Sehens*
(c. jianxing; j. kenshé R.74) und die Uberlieferung ,,von Angesicht zu Angesicht*
(c. mianshou; j. menju [H#%) der Reflexion und Sprache iiberlegen sind. Nishitani
jedoch interpretiert diese vier Redeweisen so, dass sie die Postulate von Intro-
spektion und Selbst-Erkenntnis formulieren. Wie Descartes, so argumentiert
Nishitani, verweisen diese Zeilen auf eine tiefere, psychologische Ebene jenseits
des selbst-bewussten Ichs. Anders als Descartes jedoch glaubt Nishitani, dass
diese Introspektion die Ebene des Bewusstseins ertffnet, die im Yogacara Bud-
dhismus als das ,,Speicherbewusstsein® (s. alayavijfiana; c. aliyeshi; j. ariyashiki
R #& HE ) bezeichnet wird und die fundamentale Leere aller Dinge, das Selbst
eingeschlossen, offenbart.

Filir die gegenwirtige Diskussion ist jedoch nicht seine Philosophie der
Leere wichtig, es ist vielmehr beachtenswert, dass Nishitani nicht nur erfolg-
reich Denker, Texte und Konzepte aus der buddhistischen Tradition in den
Diskurs der akademischen Philosophie einfiihrt, sondem auch einen neuen
philosophischen Standpunkt entwickelt in der ,,Uber-setzung” zweier Idiome,
und zwar das der ,,der Untersuchung der Sachen des Selbst“ und das der vier
Prinzipien, welche beide fiir die buddhistische Tradition zentral sind. Es ist
wichtig, sich bewusst zu machen, worin genau Nishitanis Projekt bestand,
wenn wir Uedas Vision einer Zen-Philosophie und sein Modell dreier grund-
legender Diskurse unter diesen Denkern der Kyoto-Schule untersuchen, die an
systematischer Reflexion auf die Zen-buddhistische Theorie und Praxis interes-
siert waren.

52 Die sogenannten ,,vier Prinzipien des Zen*“ werden gewohnlich Bodhidharma zugeschrieben,
werden aber wahrscheinlich sehr viel spater entwickelt, Fiir eine historische Diskussion vgl.
Morten Schluetters How Zen Became Zen (Schluetter 2010).

53 Siehe als Beispiel die Aufzeichnugen des Zen-Meisters Linji (c.: Linjilu; j. Rinzaircku) (T
47.1985.495b).



DE GRUYTER Zen, Erfahrung und Philosophie == 377

4 Drei Formen des Zen-Diskurses zwischen Praxis
und Philosophie®*

In Zen und die Welt> unterscheidet Ueda drei Arten des Diskurses innerhalb der
Zen-Tradition: ,Zen“ (j. zen #), ,,Zen-Denken” (j. zenshiso ## E4H) und ,,Philoso-
phie” (j. tetsugaku 15 %%). Die erste Art des Diskurses betrifft die ,,Praxis des Zen“
(j. zenshugyo #1&47) und die , konkrete Erfahrung® (j. gutaiteki na keiken E{{H]
% #2E%), die zweite das ,,Verstdndnis des Zen® (j. zenrikai # ¥ #%) und die dritte
das ,,Verstdndnis der Welt“ (j. sekairikai tH 53 ZEfi#)°.

4.1 Drei Diskurse und drei Denker

Eine ,,Zen-Person® (j. zensha ) ist allein an der Praxis interessiert, die zum
Selbst-Erwachen und zu ,reiner Erfahrung® fiihrt>’, welche Ueda beide im Her-
zen der Zen-Praxis verortet. Die Aufgabe einer Zen-Person ist es, eine Analyse
der Erfahrung des Erwachens zu verbalisieren und darzubieten. Ueda bestimmt
als den Hauptreprasentanten eines solchen Projekts Hisamatsu Shin’ichi (1889-
1980), ein Zen-Meister und Schiiler Nishidas.

Ein Zen-Denker (j. zenshisoka #4848 %) ist jemand, der die ,reine Erfahrung
als die einzige Realitit“ interpretiert®® und das Selbstgewahren reflektiert. Als
solches ist er/sie an einer Art Reflexion zweiter Ordnung und an konzeptuellen
Strukturen interessiert. Was ,,Zen-Denken“ vom ,,Zen“ unterscheidet, ist dass
Ersteres den Prozess der Theoretisierung (j. shisoka E484k) oberhalb und jen-
seits der Verbalisierung von ,reinen Erfahrungen“ fordert, die fiir ,,Zen“ chara-
rakteristisch sind. Der Unterschied zwischen ,,Zen-Denken* und ,,Zen® scheint
unerheblich zu sein, aber ich werde noch auf diesen Unterschied zuriickkom-
men. Ueda bezeichnet D.T. Suzuki, Nishidas lebenslangen Freund und der
wichtigste Popularisierer des Zen-Buddhismus in der englischen Sprachwelt,
als den Prototypen des Zen-Denkers.

54 Dies ist die Erweiterung eines Abschnitts aus ,,Towards a Conception of Philosophy as
Expression: Approaching Intercultural Philosophy from a Zen Buddhist paradigm* (Kopf 2015b).
55 Fiir ein anderes Herangehen an den gleichen Text vgl. Steffen Dolls ,,Ueda Shizuteru’s
Phenomenology of Self and World: Critical Dialogues with Descartes, Heidegger, and Mer-
leau-Ponty* (D611 2011).

56 Ueda 2002a: 6-7.

57 Ueda 2002a: 68.

58 Ueda 2002a: 69.



378 = Gereon Kopf DE GRUYTER

SchlieBllich ist ein ,,Philosoph® (j. tetsugakusha ¥ %) innerhalb der Zen-
Tradition jemand, der wie Nishitani — ein Student Nishidas und zweiter Nachfolger
der Kyoto-Schule — eine Philosophie des Selbstgewahrens entwickelt. Das Ziel
einer Zen-Philosophie ist es, ,alles zu erkldren“ (j. subete o setsumei ¥ ~<T %
5%BA)*°, d.h. die Zen-Erfahrung systematisch zu reflektieren, und zwar durch die
Aneignung der Methodologie, Terminologie und Agenda, die fiir die philosophi-
sche Tradition, wie sie sich in Europa entwickelt hat, charakteristisch ist.

Diese drei Standpunkte stellen nicht drei separate Vorhaben dar, sondern
skizzieren vielmehr einen Prozess der Objektifizierung von ,,Zen“ in Richtung
»Philosophie“ und einen Prozess der Konkretisierung in umgekehrter Richtung.
Die Zen-Person bewegt sich von der ,reinen Erfahrung“ zum systematischen
Denken und der ,,Philosoph® vom Denken zur Erfahrung. Zugleich bedeutet das
Fortschreiten vom ,Zen“ zur ,Philosophie® eine fortschreitende Offnung zur
Welt und eine Vertiefung des Selbstgewahrens (j. jikaku H'&). Bei alldem ist
es wichtig zu beachten, dass es Ueda nicht darum geht, drei Disziplinen, son-
dern vielmehr drei fliichtige Eindriicke oder Zwischenschritte eines bilateralen
Prozesses zu unterscheiden: den einer fortschreitenden ,,Objektivation® (j. kya-
kkanka Z#i4t) vom ,,Zen“ zur ,Zen-Philosophie“ und den einer fortschreiten-
den ,Subjektivation* (j. shukanka F#ifk) in umgekehrter Richtung®.
AufBerdem behauptet Ueda, dass der erstere Prozess durch ,eine Zen-Person,
die Philosophie betreibt“®’ und der letztere durch ,einen Philosophen, der
unmittelbar zazen praktiziert“®? verkorpert wird.

Diese Spezifikation erweitert Uedas Typologie um eine zusatzliche Dimen-
sion: Die drei Standpunkte skizzieren nicht nur drei Formen des Zen-Diskurses,
sondern auch drei Aktivitdten, ,,Philosophie zu betreiben® wie auch drei Moda-
lititen des Selbstgewahrens. ,,Zen“, das Ueda auch als Erwachen (j. kaku &)
paraphrasiert, bietet eine ,,Grundlegung® (j. kongen 1R &) des Selbstgewahrens,
»Zen-Denken“ erhellt das Selbstgewahren im eigentlichen Sinn und ,Philoso-
phie“ spiegelt das Verstindnis des Selbst (j. jikorikai B C.¥f#) wie auch der
Welt und letztlich auch das ,,Verstindnis des Verstdndnisses“ (j. rikai no rikai 3
fi# D # %) wider. In den folgenden Abschnitten méchte ich diese drei Modalita-
ten ,,Philosophie zu betreiben®“ und ,seiner selbst gewahr zu werden® etwas
ausfiihrlicher untersuchen. Dabei sollte jedoch beachtet werden, dass ich Uedas
Lektiire von Hisamatsu, Suzuki und Nishitani prdsentiere — nicht meine eigene.

59 Ueda 2002a: 70.
60 Ueda 2002a: 18.
61 Ueda 2002a: 72.
62 Ueda 2002a: 76.



DE GRUYTER Zen, Erfahrung und Philosophie =—— 379

4.2 Uedas Lektiire von Hisamatsu

»Zen-Personen“ wie Hisamatsu, argumentiert Ueda, machen das ,,Existentielle
(. jitsuzonteki EFEH]) und das ,Praktische“ (j. jissenteki F# /1) zu ihrem
fundamentalen Anliegen. Wie oben angegeben, fokussiert eine ,Zen-Person®
die ,,Praxis des Zen“ und die ,konkrete Erfahrung®. Diese Definition ist auch
ein Echo auf Nishidas Definition der ,reinen Erfahrung“ als das Kennen der
,Dinge, wie sie sind“ — wahrend ,,Erfahrung” einen Ausdruck darstellt, der dem
Idiom der Zen-Tradition fremd ist, ist der Rekurs auf den Ausdruck ,Dinge, wie
sie sind“ als solches der Zen-Rhetorik und -Literatur nicht unbekannt. In der
Zen- Tradition wurde der Ausdruck ,,Dinge, wie sie sind“ oftmals so interpretiert,
dass er das ineffabile bezeichnet, oder das, was, um das zweite der vier Prinzi-
pien des Zen zu paraphrasieren, nicht auf Worten beruht.®?

Ein Blick auf Hisamatsus Rhetorik verifiziert Uedas Beschreibung. Hisa-
matsu definiert die ,besondere Methode“ des Zen als die Einsicht, dass ,,wir
selbst aufhéren zu existieren“. Oder konkreter, ,,ob wir es als ,kungfu‘ [c. gongfu;
j. kufi 2%, Anm.d. Verf.], oder zazen bezeichnen und logische Spekulationen
und moralisches Handeln zuriickweisen, dies ist die Methode, welche die reale
Selbstheit des Selbst, das spekuliert und handelt, in ,Nichts* verwandelt“®*. Das
Konzept, auf das sich Hisamatsu als ,,6stliches Nichts* (j. toydteki mu H ) )
bezieht, stellt ,,den besonderen Charakter” dar, ,,den die 6stliche Kultur von der
westlichen unterscheidet“®, Uberraschender ist jedoch, dass Ueda sich nicht auf
diesen Aspekt in seiner Beschreibung konzentriert, sondern vielmehr dazu iiber-
geht, eine diskursive Analyse zu Hisamatsus Werk zu geben.

Was aus Hisamatsu den Prototyp einer Zen-Person macht, so Ueda, ist nicht
eine spezifische Interpretation der Zen-Texte, sondern eher, dass er in das Idiom
des Zen selbst eingeschlossen ist und andere Diskurse vollig zuriickweist. Wah-
rend es so zu sein scheint, dass der spate Hisamatsu sich fiir andere Idiome
6ffnet, indem er Formulierungen benutzt wie ,,der Weg des absoluten Subjekts®,
waktives Subjekt” und das ,formlose Selbst“, ist sein Gebiet eindeutig der Zen-
Diskurs, und sein Denken konnte durch das charakterisiert werden, was Ueda
einen ,Monismus des Zen“®® nennt. Der Term ,Monismus*“ darf hier nicht so

63 Die sogenannte ,,Blumen-Predigt*, d.h. der sechste Fall der Torlosen Schranke (T 48.2005) -
das die beiden ersten der vier Prinzipien des Zen enthilt - wurde manchmal, wie im Fall von
Shibayama Zenkei so verstanden, dass es die Doktrin formuliert, dass die Erfahrung des Erwa-
chens, die fiir den Zen-Buddhismus zentral ist, ,jenseits der Worte“ liegt.

64 Hisamatsu 1969: 23,

65 Hisamatsu 1969: 29.

66 Ueda 2002a: 25.



380 —— Gereon Kopf DE GRUYTER

verstanden werden, dass er ein metaphysisches System anzeigt, sondern viel-
mehr, dass er einen methodischen Solipsismus oder Exklusivismus bezeichnet,
der Ueda zufolge das Denken und die Methoden von Denkern und Texten
meidet, die der Zen-Tradition dufderlich sind.

Hisamatsu weist also nicht per se sprachliche Ausdriicke zuriick, sondern
vor allem Ideen und Eigenschaften der ,westlichen Kultur® als unfdhig, der
sreinen Erfahrung“ Gerechtigkeit widerfahren zu lassen, und greift nach der
Sprache der ,grundlegenden koan“ (j. kihonteki koan Z=Z<H]/AZ) und auch
der Rhetorik der Negation, wie sie durchgehend in den Texten der Zen-Tradition
gebraucht werden. Von zentralem Interesse fiir die gegenwirtige Diskussion ist,
dass das Kriterium des ,,Zen” primdr die Form des Diskurses betrifft und nicht
die Ideclogie. ,,Zen-Personen®, so Uedas Analyse, beschrdanken sich selbst auf
Idiome, die in der Zen-Tradition entwickelt wurden, weigern sich, diese zu
»liber-setzen“ und betonen so die Dichotomie zwischen ,Ost“ und ,,West*.%’
Diese Haltung gerét allerdings in Konflikt mit dem Nicht-Dualismus, den eine
~Zen-Person“ wie Hisamatsu zu propagieren scheint.®®

4.3 Uedas Lektiire von Suzuki

Suzuki versucht seinerseits die Dichotomisierung zwischen Erfahrung zum einen
und Sprache wie auch philosophischem Diskurs zum anderen zu iiberwinden.
Ueda legt nahe, dass Suzukis Denken die fundamentale Annahme zugrunde
liegt, dass Erfahrung und Theorie nicht notwendigerweise miteinander konfli-
gieren miissen, sondern in die gleiche Richtung auf das Selbstgewahren weisen.
Oder wie es Suzuki selbst formuliert: ,,Zen-Denken ist bereits Zen-Handeln und
Zen-Handeln ist bereits Zen-Denken.“®® Ueda zufolge war Suzuki der Uberzeu-
gung, dass ,,Zen“ im engeren Sinn von Hisamatsus Unternehmen Worte erfordert
und also die Erschaffung eines ,,Zen-Denkens* notwendig macht: Ueda erklart,
dass ,,die Tatsache, dass Zen durch Worte verbalisiert werden kann [...] und die
Tatsache, dass das, was durch Worte ausgedriickt wird, fiir den Standpunkt des
Zen nicht bedeutungslos ist [...] [Diese Tatsachen] konstituieren die Grundlage
des Zen-Denkens.“’®

67 Hisamatsus orientalisierende Rhetorik, veranschaulicht durch den Ausdruck ,ostliches
Nichts“, findet sich fast im gesamten Artikel, der unter diesem Titel erschienen ist, vgl
Hisamatsu 1969, Vol. 1: 11-81.

68 Hisamatsu bezieht sich auf das ,0stliche Nichts* als j. ittaifuni —4#&/4_ ,eine Realitit,
nicht zwei“ (Hisamatsu 1969, Vol. 1: 41).

69 Suzuki 2000: 11.

70 Ueda 2002a: 30.



DE GRUYTER Zen, Erfahrung und Philosophie = 381

Ueda argumentiert, dass Suzuki sein eigenes Kategoriensystem entwickelt,
um die Notwendigkeit eines ,,Zen-Denkens* herzustellen. Daher unterscheidet
Suzuki zwischen ,Zen-Erfahrung® (j. zen taiken #4{£E%), ,systematischem
Denken“ und ,Zen-Bewusstsein“ (j. zen ishiki #&7). Das Erstere betont
die ,,Nicht-Unterscheidung® (j. mufunbetsu #43 f']), das Zweite die ,,Unterschei-
dung® (j. funbetsu 43fl), und das Letzere die ,,Unterscheidung der Nicht-
Unterscheidung® (j. mufunbestu no funbetsu %455 43 51). ,Zen-Erfahrung®
spiegelt ,,Weisheit“ (j. chi ), systematisches Denken ,,Erkenntnis“ (j. chi %),
und ,,Zen-Bewusstsein“ ,,Selbstgewahren“. Bereits die Beschreibung dieser drei
epistemischen Modalitdten impliziert eine klare Hierarchie.

Ueda erkldrt, dass, ,,wdhrend es Suzukis Idiosynkrasie ist, das Herz der Zen-
Erfahrung zu seiner Prdamisse zu machen, ,wenn Erfahrung nicht bewusst wird,
das heif3t, wenn sie nicht durch Worte bewusst gemacht wird, dann existiert sie
nicht*“’!. ,Zen-Bewusstsein“ fiihrt zur hochsten Form des Wissens, d.h. zum
Selbstgewahren, und es ,schliefit sogar den Standpunkt der Reflexion ein“’?.

Der Hauptunterschied zwischen Suzuki und Hisamatsu ist jedoch nicht ein
ideologischer — beide betonen, jeder auf seine Weise, die Zentralitdt eines nicht-
dualen Paradigmas fiir ihr System’® — sondern, so argumentiert Ueda, ein Unter-
schied des Idioms. Wahrend Hisamatsu alle Diskurse, die der Zen-Tradition
duflerlich sind, zurlickweist, wendet sich Suzuki dem ,,Westen“ und der ,,Philo-
sophie® zu. Ueda betont die Tatsache, dass Suzuki in den USA gelebt und mit
einer Amerikanerin verheiratet war, um seine Behauptung zu veranschaulichen,
dass Suzuki ,,in der Welt lebte*: ,,Suzuki selbst, der die Welt verlassen hatte und
in der Welt lebte, war dessen gewahr, dass er die Bedeutung des Zen durch die
Art und Weise, wie er lebte, verdnderte,“™*

An dieser Stelle ist es wichtig, die Gegeniiberstellung von ,,Welt“ und ,,Zen“
zu kommentieren, die in Uedas Argument implizit ist. Im Buddhismus wird das
»Nonne oder Ménch werden®, ,Eintritt in ein Kloster” oder ,zazen betreiben”
gewohnlich als ein ,,Verlassen der Welt* oder, wortlich, ,,Verlassen des Heims*
(H 2% shukke) paraphrasiert. Ueda selbst verbindet mit ,,Zen* die ,,Praxis des
Un-Denkens“ und mit der Welt ,,das Studium der héchsten Reflexion“. Um sein
Argument in Zen und die Welt zu entfalten, {ibernimmt er auflerdem diese
Bestimmung der Welt als den ,,Westen®, im Fall von Hisamatsu, und als die

71 Ueda 2002a: 29.
72 Ueda 2002a: 29.
73 Suzuki nennt dieses Paradigma ,Logik des ist-nicht* (j. sokuhi B[3E) und gibt ihm die
logische Form von ,,A ist nicht-A* (Suzuki 1968: 381), wahrend Hisamatsu Ausdriicke gebraucht,
in denen er Gegensdtze mit dem Wort ,,ist“ (j. soku Ell) verbindet (Hisamatsu 1969, Vol. 1: 30).
74 Ueda 2002a: 32.



382 — Gereon Kopf DE GRUYTER

,Welt des Englischen“’>, im Fall von Suzuki, um es schlieBlich zusammenfallen
zu lassen. Wie ich weiter unten diskutieren werde, entstehen daraus interessante
Implikationen in Hinsicht auf die Gegeniiberstellung der ,,Praxis des Un-Den-
kens* mit der Welt des ,,Studiums der hochsten Reflexion®.

Im Moment ist es wichtig Uedas Annahme zu beachten, dass Suzuki ver-
sucht, die Liicke zwischen ,,Zen“ und der ,,Welt“ insofern zu iiberbriicken, als
seine Vorstellung von der ,,Unterscheidung der Nicht-Unterscheidung® ,eine
Forderung nach Ost und West einschlieft“’°. In diesem Prozess versucht Suzuki
nicht nur zwei Traditionen, sondern auch die beiden Paradigmen der ,reinen
Erfahrung® und der reinen Reflexion miteinander in Einklang zu bringen. Die
Folgen seiner methodologischen Strategie sind begrifflich weitreichend. Wenn
Erfahrung und Reflexion als diametral entgegengesetzt betrachtet werden, dann
bringt eine Reflexion auf das ineffabile notwendig ein Paradox hervor, d.h. es
erfordert, was Suzuki die ,,Unterscheidung der Nicht-Unterscheidung® und seine
beriihmte ,,Logik des ist-ist nicht“’”” nennt. Suzuki selbst lisst keine Zweifel an
seiner Sichtweise: ,Zen Denken wird durch Schlagworte und Phrasen ausge-
driickt, wie die des Wissens des Nicht-Wissens, des Denkens des Un-Denkens,
des Geistes des Nicht-Geists, des Bewusstseins des Nicht-Bewusstseins, der
Unterscheidung der Nicht-Unterscheidung, der Korrelativitit des Unbeziigli-
chen, der ungehinderten Durchdringung der Erscheinungswelt und der Ahnlich-
keit der zehntausend Dharmas.“’®

Wahrend Formulierungen wie diese oft als eine Zuriickweisung von Rationa-
litdt und Logik interpretiert werden, argumentiert Ueda, dass sie kein Hinweis
auf eine inharente Irrationalitdt oder Arationalitédt des ,,Zen-Denkens“ darstellen —
denn am Ende kann alles ,,Zen-Denken® entwickelt werden — sie sind eher eine
Spiegelung dessen und eine Notwendigkeit davon, dass Suzuki versucht, zwei
Paradigmen in Einklang zu bringen, ,,reine Erfahrung” und systematisches Denken,
welche als polare Gegensdtze konstruiert wurden, und zwischen zwei Sphéren zu
vermitteln, ,,Zen“ und der ,,Welt“, die als sich wechselseitig ausschlief3end definiert
wurden. In gleicher Weise kénnte man argumentieren, dass Suzukis Standpunkt
mitten zwischen zwei Diskursen und sein Versuch, zugleich innen und aufien zu
sein, es fiir ihn notwendig machen, paradoxale Sprache einzusetzen. Dieser Punkt
ist genauer zu durchdenken.

Natiirlich entsteht die Frage, ob ,,Zen-Denken®, d.h. Theorie iiber Erfahrung,
inhdrent paradoxal ist oder ob das Paradox einfach ein Hinweis auf den Fehler ist,

75 Ueda 2002a: 33.

76 Ueda 2002a: 32.

77 Suzuki 1968: 381.
78 Suzuki 2000: 10-11.



DE GRUYTER Zen, Erfahrung und Philosophie =—— 383

wErfahrung“ und Theorie oder Sprache als sich wechselseitig ausschlielende
Termini zu definieren. Ich werde weiter unten auf diese Frage eingehen. Im
Moment reicht es zu beachten, dass Ueda nahezulegen scheint, dass in der glei-
chen Weise, in der Hisamatsus Rhetorik der Negation aus der Zuriickweisung von
Paradigmen hervorgeht, die mit dem Zen-Idiom inkompatibel sind, Suzukis Rhe-
torik des Paradoxes aus dem Versuch erwichst, {iber diskursive Grenzen hinweg
zu ,,iber-setzen“ und das Zen-Idiom als ein neues Paradigma anzunehmen.

4.4 Uedas Lektiire von Nishitani

»Philosophen“ wie Nishitani sind letztlich darauf festgelegt, so Ueda, ,alles zu
erklaren®, d.h. systematisches Denken zu betreiben. Systematisches Denken ist
jedoch nicht in sich selbst geniigsam. Ganz im Gegenteil, Ueda legt nahe, dass
Nishitani die wechselseitige Abhidngigkeit von ,,Zen-Handeln“ und ,,Zen-Den-
ken“ bis zu ihrer logischen Konsequenz treibt: ,,Wenn man, wie Nishitani, in der
gegenwartigen Welt lebt und gleichzeitig in der Tradition des Ostens steht, ist es
essentiell, dass Zen danach strebt, ,Zen und Philosophie‘ miteinander zu ver-
binden; anders formuliert, wenn Zen westliche Philosophie akzeptiert, dann
wird Philosophie von einem Standpunkt, der auf der Verbindung zwischen
,Zen und Philosophie‘ errichtet wird, betrieben und zugleich revidiert.“”® Und
noch konkreter, ,Zen, fiir Nishitani, konstituiert ,seinen eigenen Weg zum
philosophischen Selbstgewahren‘“®°. Kurzum, ,Philosophie“ braucht ,Zen“
und vice versa.

Das ist jedoch noch nicht die ganze Geschichte. Wie schon im Fall von
Hisamatsus ,,Zen* und Suzukis ,,Zen-Denken* betont Ueda, dass die Eigenschaft
Nishitanis Projekts nicht ein spezifisches Verstdndnis des Zen oder eine idiosyn-
kratische Ideologie ist, sondern vielmehr seine Verortung innerhalb der diskur-
siven Landschaft. Was Nishtani gegeniiber Suzuki wie auch Nishida als einen
»Zen-Philosophen” qualifiziert, ist die Tatsache, dass er Philosophie vom Stand-
punkt des ,,Zen“ aus betreibt. Ueda skizziert Nishitanis Projekt wie folgt: ,,Es ist
nicht so, dass die Frage vom Osten her gestellt wird, vielmehr beginnt man mit
einem allgemeinen Problem und womdglich macht man die Antwort aus dem
Osten zu einer gemeinsamen Antwort.“®! Nishitanis Diagnose ist, dass die
gegenwartige Welt an Nihilismus leidet und dass dieser Nihilismus das

79 Ueda 2002a: 38.
80 Ueda 2002a: 38.
81 Ueda 2002a: 48.



384 =— Gereon Kopf DE GRUYTER

Fundament der gegenwirtigen Zivilisation darstellt.®? Er legt nahe, dass Nihilis-
mus mithilfe des Selbstgewahrens, das auf einer Einsicht in die Leere (j. kit =)
basiert, geheilt werden kann.

4.5 Uedas Vision einer Weltphilosophie

Ueda betont, dass Nihilismus fiir Nishitani ein ,,allgemeines“ Problem ist und in
einem globalen Kontext angegangen werden muss. Ueda behauptet, dass ,,Nihi-
lismus nicht nur das Ende der Geschichte der westlichen Philosophie darstellt,
sondern auch die Bedingung der Geschichte der Weltphilosophie hervor-
bringt“®3. Der Rahmen von Nishitanis Projekt ist die ,eine Welt* (j. hitotsu no
sekai —= Dt 5) — wie Nishitani beobachtet, ,ist die Bedingung der jetzigen
Zeitphase, dass die Ostlichen und die westlichen Welten sich rasend schnell zu
einer Welt konsolidieren“®* - sein Ziel ist eine ,Weltphilosophie“ (j. sekai
tetsugaku 54 %)%, Der Schliissel zu einer ,Zen-Philosophie“ und einem
~philosophischen Zen“ (j. tetsugakuteki zen % #14)%, nimmt Ueda an, liegt
in der Vision einer ,,Weltphilosophie®, die das Selbstgewahren der ,,einen Welt*
artikuliert.

Wenn wir die offensichtlichen Probleme dieser Argumentation beiseite las-
sen, d.h. die Gleichsetzung von ,,Osten“ und ,Zen“ bzw. von ,Westen“ und
»Philosophie®“ auf der einen Seite, und die Implikation, dass allein die Ver-
bindung von ,Zen“ und ,westlicher Philosophie“ ohne den Beitrag der, unter
anderem, islamischen oder konfuzianischen Philosophie eine ,,Weltphilosophie*
erschafft, stellt Ueda drei faszinierende und wichtige Punkte heraus: 1) Die
Losung zu globalen Problemen erfordert eine globale Losung, eine ,,Weltphilo-
sophie®; 2) Diese ,,Weltphilosophie“ stellt eine neue Tradition dar, eine dritter
Term sozusagen, und stiitzt sich auf multiple Traditionen; 3) Sie iiberwindet die
Dichotomisierung der Welt in ,,0st“ und ,,West“ (wie auch ,,Nord*“ und ,,S{id*)
und macht, im Fall eines Dialogs zwischen Denkern der Traditionen des Zen-
Buddhismus und der akademischen Philosophie, eine ,,Zen-Philosophie®“ oder
wenigstens ein ,,philosophisches Zen“ notwendig.

In gewissem Sinn scheint Ueda vorzuschlagen, dass die Begegnung von Zen-
Buddhismus und euro-amerikanischer Philosophie — um einen Ausdruck von

82 Nishitani 1993, Vol. 11: 161.
83 Nishitani 1993, Vol. 11: 161.
84 Nishitani 1993, Vol. 11: 6.
85 Ueda 2002a: 49.

86 Ueda 2002a: 13.



DE GRUYTER Zen, Erfahrung und Philosophie =— 385

Rita Gross zu borgen — eine ,,vielversprechende Koinzidenz“®” darstellt, weil sie
die Moglichkeit einer ,,Weltphilosophie“ ertffnet. Diese gewagte Feststellung
impliziert weiterhin, dass die ,,Praxis des Un-Denkens®“ und das ,Studium der
hochsten Reflexion® nicht notwendigerweise zwei sich wechselseitig ausschlie-
Rende epistemische Modalitdten darstellen. Was Nishitani in den Augen Uedas
von Suzuki unterscheidet, ist dass Letzterer sich zwei Welten vorstellt, die ver-
mittelt werden miissen und dessen Idiome iiber-setzt werden miissen, um
Kommunikation zu ermdglichen, wahrend Ersterer seine Analyse auf dem
Begriff der ,,Leere” basiert und daher, zumindest in der Theorie, fahig ist, {iber
die ,,vorldufigen“ Unterscheidungen hinauszugehen, die Dichotomisierung von
,0st* und ,,West“ zu unterlaufen und sich ,eine Welt*“ vorzustellen. ,,Uber-
setzung® schlielt also nicht blo die wortliche Ubersetzung von Konzepten
von einem Idiom in ein anderes ein, sondern eher die Schaffung eines neuen
Idioms insgesamt. Das ist letztlich die konkrete Anwendung dessen, was
Maraldo meint, wenn er Philosophie als die ,Uber-setzung eines Idioms*
bezeichnet.

5 Schlussfolgerungen: Von der ,,Zen-Philosophie*
in Richtung auf ,,Weltphilosophie*

Zum Ende dieses Aufsatzes mochte ich zu den Fragen zuriickkehren, die ich zu
Beginn gestellt habe, und herausarbeiten, was Uedas Typologie zur Frage nach
»Zen-Philosophie®“ beitrdgt. Ich denke, es gibt zwei Arten von Antworten auf
diese Frage. Es ist offensichtlich, dass Ueda die Existenz von ,,Zen-Philosophie“
geltend macht, wie auch die Sinnhaftigkeit, dariiber zu reflektieren und zu
reden. Seine Unterscheidung zwischen drei Disziplinen, ,,Zen“, ,,Zen-Denken®
und ,,Philosophie“ veranschaulicht nicht nur die Diversitdt der Zen-Diskurse,
sondern bezeugt auflerdem die Sinnlosigkeit der iiblichen Einwédnde gegen die
Idee einer Zen-Philosophie, wie im ersten Teil dieses Aufsatzes diskutiert.

5.1 Uedas Beitrag zu einer ,,Reflexion der Reflexion*

Wichtiger noch ist jedoch, dass Uedas mit seinem rhetorisch geschickten
Gebrauch der Topoi von ,Zen“ und ,Welt“ die ,,Zen-Philosophie“ bzw. das

87 Gross 1993 215.



386 —— Gereon Kopf DE GRUYTER

»philosophische Zen“ als eine neue Disziplin herausstellt, die aus der gleich-
zeitigen ,,Uber-setzung® des Idioms der akademischen Philosophie wie auch des
Idioms des Zen-Buddhismus entsteht. Doch Uedas Modell bringt noch eine
weitere, politische, Implikation mit sich. Seine Konzeption einer ,,Weltphiloso-
phie” und der ,,einen Welt“, die an Nishidas ,,weltliche Welt“ (j. sekaiteki sekai
HFL 5188 erinnert, macht orientalisierende Dichotomien unmdglich. Denn
sie zeigt die Absurditdt auf, die einer Dichotomisierung der Welt und einer
Essentialisierung von Traditionen und Kulturen wie auch der Praxis eigen ist,
eine Disziplin ausschliefilich einer regionalen Tradition zuzuordnen im Sinn von
»,der Westen ist rational® und ,,der Osten ist mystisch®.

Ueda vermag es deshalb, die Idee zuriickzuweisen, dass ,,Zen“ und ,,Wes-
ten“ unvereinbar seien; vielmehr ist es so, dass Zen-Reden und Philosophie auch
in ihrer extremen Form, wie sie sich in den Begegnungen als Dialog in den Zen-
Genres oder Schriften wie den Analekten (c. Yulu, j. Goroku), den gongan- (Jap.:
koan-)Sammlungen, der Torlose Schranke (c. Wumenguan, j. Mumonkan) und der
Niederschrift vom blauen Fels (c. Biyanlu, j. Hekiganroku) iibermittelt finden
einerseits, in der formal logischen oder dialektischen Philosophie andererseits
nicht wesentlich voneinander unterscheiden. Wenn Ueda ,,die Praxis des Un-
Denkens“ als die Methode des ,,Zen“ bestimmt und die ,, h6chste Reflexion“ als
die Methode der ,,Philosophie®, dann impliziert der Einsturz der Dichotomisie-
rung zwischen ,,Zen“ und ,,Philosophie®, dass eine klare Unterscheidung zwi-
schen der ,Praxis des Un-Denkens“ und ,der hdchsten Reflexion“ nicht so
einfach ist.

Folglich ist ein Dialog zwischen ,,Zen-Personen“ und ,,Philosophen® nicht
nur wechselseitig gewinnbringend, sondern auch auch notwendig, um einen
Meta-Diskurs der ,,Reflexion der Reflexion“ einzurichten, der die Grundlage der
beiden Disziplinen erhellt, um das Selbstgewahren aller Parteien, die an diesem
Dialog beteiligt sind, zu erh6hen, und um eine ,,Weltphilosophie*“ zu schaffen.
Praktisch gesehen impliziert dieses Verstdndnis den Einschluss der Zen-Rede,
wenigstens in der Form eines philosophischen Studiums der Zen-Rede, in den
philosophischen Diskurs.

Es gibt jedoch einen zweiten, subtileren aber auch bedeutsameren Punkt in
Uedas Argumentation. Die Behauptung, ,,die Praxis des Un-Denkens“ und der
,hochsten Reflexion“ seien nicht grundsétzlich verschieden von einem nicht-
dualistischen Standpunkt mag zwar sinnvoll sein, es handelt es sich aber doch
um eine Behauptung mit weitreichenden Implikationen, die deshalb wenigstens
einige vorsichtige Erwdgungen erfordert. Sie erinnert ganz klar an Nishidas
Behauptung, dass Reinheit und Unreinheit ,nicht verschieden sind [...]

88 Nishida 1988, Vol. 12: 405-436.



DE GRUYTER Zen, Erfahrung und Philosophie =—— 387

Verschiedenheit ist immer eine Frage des Grades®, aber was mag das bedeuten?
Sogar Ueda insistiert, dass die ,Praxis des Un-Denkens“ und die ,hdchste
Reflexion“ nicht identisch sind.

5.2 Dégens Kritik der Tradition®®

Um diese Frage ein wenig weiter zu untersuchen, werde ich zu Uedas Modell
zuriickkehren. Sein Modell griindet auf drei fundamentalen Annahmen: 1) Die
Welt, in der wir leben und philosophieren ist ein Ganzes; 2) Ueda weist den
metaphysischen Dualismus durchgehend als unhaltbar zuriick; 3) Aufgrund
ihres nicht-dualen Wesens ist die Welt jedoch ein ineffabile; jeder Ausdruck
dieser Erfahrung legt die Struktur von Worten-und-doch-Schweigen frei. Und
das ist der Schliissel zur jetzigen Frage: Worte und Schweigen sind untrennbar
ineinander verwoben. Fujita Masakatsu benutzt das Bild einer ,,Schwellung“ (j.
fukurami & 5 #)°°, um seine Uberzeugung zu illustrieren, dass Worte und
Schweigen gleichermafien Bedeutung verdichten.

Diese Haltung ist ziemlich verbreitet unter Denkern der Zen-Tradition. Der
prominenteste unter den Zen-Denkern in Japan ist Dgen.”* Er legt den sechsten
Fall der Torlosen Schranke neu aus: Traditionell wird auf diesen Text als ,,Blu-
men-Predigt“ Bezug genommen und er dient oftmals dazu, zu belegen, dass
Schweigen den Worten {iberlegen sei; genau diesen Punkt bestreitet Dogen.
Der sechste Fall berichtet, dass Shakyamuni Buddha seine Schiiler auf dem
Geierberg versammelte. Wahrend alle bis auf einen auf seine Predigt warteten,
hob er eine Blume auf. In diesem Moment ldchelte sein Schiiler Mahakasyapa.
Shakyamuni sprach: ,,Stiitzt Euch nicht auf Worte, es gibt eine Uberlieferung
auflerhalb der Schriften; ich habe soeben mein Dharma auf MahakaSyapa
{ibertragen.“*? In Reaktion auf die Haltung, dass der Shakyamuni Buddha auf
das fokussierte, was Shibayama Zenkei als ,,Rede der Nicht-Rede®, die ,,Uber-
lieferung des Uniiberlieferbaren“ und die ,,geheime Rede“ des ,fiir immer
Unnennbaren“®> nennt, bemerkt Dogen hdmisch, dass ,hitte Buddha Worte
gehasst und das Hochheben von Blumen geliebt, hidtte er auch zur spiteren
Zeit Blumen hochgehoben“?*, Ddgen behauptet, dass Shakyamuni Buddha diese

89 Ausziige aus diesem Abschnitt sind verdffentlicht in ,,When all Dharmas are the Buddha-
dharma “ (Kopf 2015a).

90 Fujita 1998: 106-109.

91 Vgl. dazu auch die umfassende Analyse in Miiller 2013: 279-321.

92 T 48.2005.293c.

93 Shibayama 1974: 62-64.

94 Dogen 1969, Vol. 1: 394,



388 =—— Gereon Kopf DE GRUYTER

Worte gebrauchte, um ,,das Aufsammeln von Blumen® zu erldutern, wenn er
rhetorisch mit Blick auf Shakyamunis Kommentar fragt: ,,.Sind dies Worte oder
sind dies keine Worte?“*>.

Ueda iibersetzt Dogens Einsicht in einen philosophischen Diskurs, wenn er
feststellt, dass auf der einen Seite das verbale Verstdndnis einer Erfahrung eine
Erfahrung darstellt, wiahrend auf der anderen Seite das ,,Selbstverstindnis der
Erfahrung® (j. keiken no jirikai %% 2 H#f#&) ,,auf Worten beruht“®®, Oder in
den Worten Fujitas, ,,Erfahrung und Worter umfassen zwei Aspekte eines ein-
zelnen Ereignisses*”’.

Aber was trdgt diese Einsicht zur Diskussion um ,,Zen-Philosophie“ und
»Weltphilosophie®“ bei aufler den Allgemeinplatz, dass sprachliche Ausdriicke
getrennt von Schweigen keine Bedeutung haben und dass, wenn man Worter im
weitesten Sinn von Kldngen der Kommunikation unterscheidet, wie es Zhuangzi
macht, dann das Gleiche auch umgekehrt giiltig ist?

5.3 Weltphilosophie als lebendiger Diskurs

Das Verstdandnis von Worten und Erfahrung als in ihrem Wesen verschieden und
sich gegenseitig ausschliefiend impliziert eine Konzeption der ,toten Worter®,
welche definiert und theoretisiert werden, ohne jeden Bezug auf das, was Ueda
eine ,konkrete Erfahrung®“ nennt. Auf der anderen Seite ist eine ,konkrete
Erfahrung* frei von Reflexion in Ermangelung von Selbstgewahren. Wenn Erfah-
rung ein ineffabile ist, so Ueda, dann ist es bedeutungsleer. Es sind die von
konkreter Erfahrung erfiillten ,lebendigen Worter“®®, die eine Art dritten Ter-
minus darstellen und sich weder in Abstraktionen verlieren noch in der Uner-
reichbarkeit des Schweigens; auf diese Weise kénnen diese ,,Jebendigen Worter
ein Selbstgewahren, das auf Erfahrung basiert und durch Reflexion entwickelt
wurde, und folglich eine ,,Zen-Philosophie”“ und , Weltphilosophie“ im Sinne
Nishitanis und Uedas bieten.

Worte werden, wenn sie essentialisiert werden, zu toten Objekten der Unter-
suchung und Theorien werden, in den Worten des Jacques Derrida, logozent-
risch; nur im aktiven Engagement, in der Befragung und Transformation kénnen
Worte, Theorien und Philosophie als solche den ewig-wechselnden Welten der
Erfahrung gerecht werden und folglich Selbstgewahren erzeugen. Wenn dies der

95 Dogen 1969, Vol. 1: 394.

96 Ueda 1997: 5.

97 Fuyjita 1998: 124.

98 Ich borge diesen Ausdruck von Jin Y. Park (Park 2008: 131).



DE GRUYTER Zen, Erfahrung und Philosophie =— 389

Fall ist, dann sind ,,Praxis des Un-Denkens® und die ,,hdchste Reflexion“ zwar
nicht identisch, aber unldsbar miteinander verbunden. Es ist eben dieser Akt der
Unterscheidung dieser Modalitdten und der Gebrauch dieser Zuschreibungen,
der das Bewusstsein des Prozesses des Verstehens und letztlich des Selbstge-
wahrens vertieft. Es ist die Reifizierung der Kategorien, die zu einer Objektiva-
tion und zum Logozentrismus fiihren. Eine ,,Weltphilosophie“ ist hingegen offen
fiir eine regenerative Dialektik der ,konkreten Erfahrung® und der systémati-
schen Reflexion.

Abkiirzungen

T: Taisho Taizokyo. Hrsg. von Junjird Takakusu und Kaigyoku Watanabe (1961):
Tokyo: Taisho Shinshii Daizokyo Kankokai.

Bibliographie

Abe, Masao (1985): Zen and Western Thought. Hrsg. von William R. LaFleur. Honolulu, Hl:
University of Hawai’i Press.

Abe, Masao (2003): Zen and the Modern World. Hrsg. von Steven Heine. Honolulu, HI: University
of Hawaii Press.

Appadurai, Arjun (1996): Modernity at Large: Cultural Dimension of Globalization. Minneapolis,
MN: University of Minnesota Press.

Appiah, Kwame Anthony (2005): The Ethics of Identity. Princeton, N): Princeton University Press.

Dogen (1969-1970): Dégen zenji zenshi. Hrsg. von Doshi Okubo. 2 Vols. Tokyo: Chikuma
Shobé.

Doll, Steffen (2011): ,,Ueda Shizuteru’s Phenomenology of Self and World: Critical Dialogues
with Descartes, Heidegger, and Merleau-Ponty.“ In: Japanese and Continental Philosophy:
Conversations with the Kyoto School. Hrsg. von Bret Davis et al. Indianapolis: Indiana
University Press, 120-137.

Fujita, Masakatsu (1998): Gendai shiso toshite no nisihda kitaré (Nishida Kitaro as a
Contemporary Thinker). Tokyo: Kddansha.

Gross, Rita (1993): Buddhism after Patriarchy. Albany, NY: SUNY Press.

Hisamatsu Shin’ichi (1969): Toyateki mu: hisamatsu shin’ichi chosakshi 1 (Oriental
Nothingness: The Collected Works of Hisamatsu Shin’ichi 1). Tokyo: Risdsha.

Kasulis, Thomas P. (1990): ,,Does East Asian Buddhism Have an Ethical System?“. Zen
Buddhism Today: Annual report of the Kyoto Zen Symposium 8: 41-60.

Kopf, Gereon (2008): ,,The Self-Contradictory What?-—Reflections on how to Teach the
Philosophy of Nishida Kitar6“. In: Teaching Texts and Contexts: The Art of Infusing Asian
Philosophies and Religions. Hrsg. von David Jones und Ellen Klein. Albany: SUNY Press,
129-148.

Kopf, Gereon (2015a): ,When all Dharmas are the Buddha-dharma.“ In: Dagen and Saté Zen.
Hrsg. von Steven Heine. Oxford: University of Oxford Press, 138-164.



390 =— Gereon Kopf DE GRUYTER

Kopf, Gereon (2015h): ,, Towards a Conception of Philosophy as Expression: Approaching Intercultural
Philosophy from a Zen Buddhist paradigm.” In: What is Intercultural Philosophy? Hrsg. von
William Sweet. Washington, DC: Council for Research in Values and Philosophy.

Maraldo, John (1995): , Tradition, Textuality, and Trans-lation: The Case of Japan®. In: Japan in
Traditional and Postmodern Perspectives. Hrsg. von Charles Fu und Steven Heine. Albany,
NY: SUNY, 225-244,

Miiller, Ralf (2009): ,Watsuji’s Reading of Dogen’s Shobogenzo®“. In: Confluences &
Cross-Currents. Hrsg. von Raquel Bouso und James W. Heisig. Nagoya: Nanzan, 109-125.

Miiller, Ralf (2013): Dogens Sprachdenken. Historische und symboltheoretische Perspektiven.
Freiburg/Miinchen: Alber-Verlag.

Miiller, Ralf (2016): Nishitanis Vorlesungen zum Shobdgenzé. Diskussion und Ubersetzung. [In
Vorbereitung.]

Nishida Kitard (1988): Nishida kitard zenshi (The Collected Works of Nishida Kitard).

20 Vols. Tokyo: Iwanami Shoten.

Nishitani, Keiji (1993): Nishitani keiji chosakushd (Collected Works of Nishitani Keiji). 26 Vols.
Tokyo: Iwanami S6bunsha bunsha, 1986-1995.

Park, Jin (2008): Buddhism and the Politics of Postmodernity: Zen, Huayan, and the Possibility
of Buddhist-Postmodern Ethics. New York: Lexington Books.

Sharf, Robert H. (1994): ,Whose Zen? Zen Nationalism Revisisted“. In: Rude Aweakenings:
Zen, the Kyoto School, and the Question of Nationalism. Hrsg. von James W, Heisig und
John C. Maraldo. Honolulu, HI: Hawaii Press, 40-51.

Shibayama, Zenkei (1974): Zen Comments on the Mumonkan. Ubers. von Sumiko Kudo. New
York: Mentor Book.

Schluetter, Morten (2010): How Zen became Zen: The Dispute over Enlightenment and the Formation
of Chan Buddhism in Song-Dynasty China. Honolulu, Hl: University of Hawai’i Press

Stauffer, Lee (1989): ,,Is an Ethical Theory Possible Within Zen Buddhism?“. Southwest
Philosophical Studies 11: 80-84.

Suzuki, D. T. (1964): An Introduction to Zen Buddhism. New York: Grove Press.

Suzuki Daisetsu (1968): Suzuki daisetsu zenshi dai 5 kan (The Collected Works of Daisetsu
Suzuki, Vol. 5). Tokyo: lwanami Shoten.

Suzuki Daisetsu (2000): Suzuki daisetsu zenshii dai 13 kan (The Collected Works of Daisetsu
Suzuki, Vol.13). Tokyo: Iwanami Shoten.

Takahashi, Satomi (1973): Takahashi satomi zenshi (The Collected Works of Takahashi Satomi).
7 Vol. Tokyo: Fukumura Shuppan.

Ueda, Shizuteru (1997): Kotoba no jitsuzon: zen to bungaku (Words and Reality: Zen and
Culture). Tokyo: Chikuma Shobhao.

Ueda, Shizuteru (2002a): Ueda shizuteru shi dai 5 kan (Collected Works of Ueda Shizuteru
Vol. 5). Tokyo: Iwanami Shoten.

Ueda, Shizuteru (2002b): Nishida Kitaré wa dare ka (Who is Nishida Kitard?). Tokyo: lwanami
Shoten.



	Zen, Erfahrung und Philosophe : Ueda Shizuteru und die Schöpfung einer Zen-Philosophie

