
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 69 (2015)

Heft: 1-2

Artikel: Zen, Erfahrung und Philosophe : Ueda Shizuteru und die Schöpfung
einer Zen-Philosophie

Autor: Kopf, Gereon

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-696804

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-696804
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DE GRUYTER ASIA 2015; 69(2): 363-390

Gereon Kopf

Zen, Erfahrung und Philosophie: Ueda
Shizuteru und die Schöpfung einer
Zen-Philosophie

Abstract: The philosophers of the so-called Kyoto school famously synthesized
Zen Buddhist thought and the academic philosophy of 19th and early 20th

century Europe in their work. Shizuteru Ueda, one of disciples of Nishitani,
developed a model to categorize three different types of Zen discourse. However,
in the English language literature "Zen" is frequently essentialized as "mystical"
and as at odds with the philosophical project. Such a misconception not only
does injustice to the diverse and vibrant traditions of Zen Buddhism, it also

belittles the contributions many of their members have made to the philosophical

discourse in general. This essay will introduce Ueda's model to present one
of way of imagining "Zen philosophy" and to investigate how the project of
philosophy in general can be understood from within the Japanese Zen Buddhist
tradition. It will argue that since philosophy is not a matter of ideology but one
of method, "doing philosophy within the Zen tradition" requires a translation of
the Zen idiom. It will further demonstrate how Ueda identifies sources for and
methods of philosophy within the Zen Buddhist traditions. The goal of this essay
is to better understand the philosophical projects of one member of the Kyoto
school, on the one side, and to envision a notion of "philosophy" that is relevant
for the age of globalism and multiculturalism, on the other.

Keywords: Ueda Shizuteru, Zen, Philosophy, Nishitani Keiji, D. T. Suzuki,
Hisamatsu Shin'ichi

DOI 10.1515/asia-2015-0023

1 Einleitung: Zen vs. Philosophie?

Dieser Artikel behandelt die philosophischen Fragen, die sich im Prozess der

Bestimmung einer Zen-Philosophie ergeben. Um es gleich zu Beginn deutlich zu

Gereon Kopf, Professor of Religion, Department of Religion, Luther College, 700 College
Dr. Decorah, IA 52101, USA. E-mail: kopfg@luther.edu
Übersetzung: Ralf Müller, Universität Hildesheim, Institut für Philosophie, Kulturwissenschaften
und ästhetische Kommunikation. E-Mail: ralfmueller.eu@gmail.com



364 Gereon Kopf DE GRUYTER

sagen: Es ist nicht meine Absicht, „Philosophie" oder „Zen" zu definieren. Es

soll auch nicht um die Frage gehen, ob eine Zen-Philosophie möglich ist, oder

um den Versuch, Zen und Philosophie mit einander in Einklang zu bringen. Ein
solcher Versuch beruht auf dem fundamentalen Kategorienfehler anzunehmen,
Philosophie und Zen seien artverwandt, obwohl Philosophie eine akademische

Disziplin oder Untersuchungsmethode bezeichnet und Zen eine religiös-philosophische

Tradition; „Philosophie" und „Zen" wirklich definieren zu wollen, birgt
die Gefahr, Zen und Philosophie als separate und ahistorische und somit
unveränderliche Entitäten darzustellen.

Es besteht vielmehr die Notwendigkeit, die gegenwärtigen Diskurse innerhalb

der Zen-Tradition zu durchdenken und zu klassifizieren, und zwar im
Verhältnis zu den herkömmlichen Kategorien der akademischen Diskurse, wie
sie zunächst durch den europäischen und dann nordamerikanischen Kontext
bestimmt worden sind. Die Frage ist weniger, ob eine Zen-Philosophie möglich
ist, sondern wie wir Diskurse kategorisieren und klassifizieren können, die sich

so stark voneinander unterscheiden wie die „Dharma-Reden" (j. seppö a&vi) der
Zen-Lehrer von der systematischen Philosophie Nishitani Keijis (1900-1990).
Welche Kriterien ermöglichen eine solche Klassifikation? Liefert die Tradition
des Zen-Buddhismus eigene Kriterien oder ist es notwendig, sich auf die
Klassifikationssysteme der akademischen Philosophie zu stützen?

2 Die ideologischen und politischen Fallen der
Diskussion um „Zen-Philosophie"

In seinem Buch Zen und die Weit (j. Zen to sekai W £ ftflf)1 entwickelt Ueda

Shizuteru (geboren 1926) ein heuristisches Modell, das nicht nur diese Fragen
beantwortet, sondern darüber hinaus einen Weg weist, sowohl den Streit um
Definitionen wie auch die oftmals in jenen Abhandlungen verborgene orientali-
sierende Rhetorik zu vermeiden, die „Zen" gegen „Philosophie" ausspielen.

2.1 Die Kyoto-Schule und Zen

Historisch betrachtet, stellt die Idee einer „Zen-Philosophie" in Japan sowohl
eine Möglichkeit wie auch ein Problem dar, als in der Meiji-Periode (1868-1912)

die intellektuellen Traditionen Japans auf die euro-amerikanische Philosophie

1 Ueda 2002a: 11-181.



DE GRUYTER Zen, Erfahrung und Philosophie — 365

treffen. Nishi Amane (1829-1897) führte in dieser Zeit den Unterschied zwischen

japanischem „Denken" (shisö) und westlicher „Philosophie" (tetsugaku) ein. In
gewisser Hinsicht spiegelt diese Terminologie zweierlei wider: zum einen

die orientalisierende Unterscheidung zwischen „östlicher Weisheit" und
„westlichem Wissen", zum anderen die japanische Aneignung dieser Unterscheidung
in Form des Schlagworts „Japanischer Geist und wesüiche Technik" (wakon-

yösai). In beiden Fällen werden japanisches Denken und euro-amerikanische

Philosophie als zwei grundsätzlich verschiedene Entitäten behandelt.
Die Philosophen der Kyoto-Schule betrachteten sich selbst im Besonderen

und die japanische Kultur im Allgemeinen als Brücke zwischen den beiden

kulturellen Hemisphären bzw. den darin gespiegelten Denkweisen. In diesem

Kontext „entdeckte" Watsuji Tetsurö (1889-1960) in den 1920er Jahren die

Philosophie des Zen-Meisters Dögen (1200-1253) für die akademische Welt.2

Watsuji war ein einflussreicher japanischer Philosoph, der eine eher randständige

Rolle im Kreis der Kyoto-Schule spielte. Die Repräsentanten dieser Schule
erklärten ihre Philosophie entweder als beeinflusst durch oder als Reflexion von
Zen. Einige der Hauptrepräsentanten der Kyoto-Schule behaupteten, es bestehe

eine Affinität zwischen buddhistischer Philosophie und ihrem eigenen Werk,
manche stellten die Philosophie der Kyoto-Schule gar in Begriffen der buddhistischen

Philosophie dar.

Nishida Kitarö (1870-1945) zum Beispiel vergleicht seine Philosophie an
mehreren Stellen mit buddhistischen Texten3, buddhistischen Schulen, vor
allem mit dem Buddhismus des Huayan (j. Kegon l|jSc) und des Tiantai
(j. Tendai X )4, oder mit „buddhistischer Philosophie" (bukkyö tetsugaku

MMktim eigentlichen Sinne5. Letzeres verdient, eigens erwähnt zu werden,
da es, obwohl nicht unmittelbar auf die Zen-Tradition anwendbar, Nishidas
Offenheit zum Ausdruck bringt, den Terminus „Philosophie" auf Denker der
buddhistischen Tradition anzuwenden. Er widersetzt sich damit einem Gebrauch
des Ausdrucks tetsugaku, der sich ausschließlich auf europäische und amerikanische

Philosophie bezieht. Aus dem gleichen Grund nennt Nishitani seine

eigene Philosophie „Standpunkt des Zen" (j. zen no tachiba # ja if)6 und
Ueda „Philosophie des Zen" (j. zenteki tetsugaku pf^)7.

2 Vgl. Müller 2009: 114.

3 Nishida 1988, Vol. 11: 398-399, 420.

4 Nishida 1988, Vol. 10: 438.

5 Nishida 1988, Vol. 12: 365.

6 Nishitani 1993, Vol. 11: 3-157.

7 Ueda 2002a: 13.



366 Gereon Kopf DE GRUYTER

In allen genannten Fällen ist die Ansage laut und klar: Die Philosophen der

Kyoto-Schule, insbesondere Nishida, Nishitani und später Ueda, bestehen nicht
nur darauf, dass ihre philosophischen Systeme eine Affinität zu buddhistischem
Denken aufweisen, sondern schrecken auch nicht davor zurück, „Zen" und
„Philosophie" im selben Ausdruck zu gebrauchen. Während eine zynische Kritik
dazu tendieren mag, einen solch zusammengesetzten Ausdruck so zu interpretieren,

dass er nichts anderes meint als „Zen-Seele und philosophische
Methode", haben Nishitani und Ueda überzeugend dafür argumentiert, dass

eine „Zen-Philosophie" nicht nur eine Möglichkeit, sondern darüber hinaus
auch eine plausible und gültige Denkoption darstellt.

Auf den folgenden Seiten werde ich erörtern, inwiefern eine solche

Zen-Philosophie auch in einer akademisch akzeptablen Art und Weise gedacht
werden kann, und wie Uedas dreifältiges Modell der Zen-Diskurse Kriterien und
Kategorien aus der zen-buddhistischen Tradition heraus zur Anwendung bringt,
um diesem Anspruch Substanz zu geben.

2.2 Die politisch-ideologischen Implikationen

Geht man von den geistesgeschichtlichen Tendenzen aus, wie sie zu Lebzeiten
Nishidas und Nishitanis herrschten, war es vorhersehbar, dass allein schon der

Gedanke an oder der Hinweis auf die Möglichkeit von Zen-Philosophie Kritik
sowohl von Seiten der akademischen Philosophie als auch der Intellektuellen
in Japan hervorrufen würde. Europäische und amerikanische Philosophen und

Interpreten des Zen-Buddhismus haben häufig behauptet, dem Zen-Buddhismus

mangele es an logischer Struktur, an ontologischen Festlegungen und einem

ethischen Rahmenwerk, um sich als Philosophie zu qualifizieren.
Mit Bezug auf die Zen-Ethik wird diese kritische Haltung gerade in neuster

Zeit durch Lee Stauffer besonders deutlich artikuliert und kann sehr einfach auf
die Idee „Zen-Philosophie" angewandt werden. Stauffer argumentiert: „Ethics
has been variously described as: the study of good and evil, guidance about
what to do and seek and how to treat other, systematic account of moral

knowledge, and prescriptive discourse. All of these definitions seem to have in
common the notion of one action being morally required over another [...] It is

precisely this discrimination that Zen cannot make."8 Analog zu diesem Argument

wurde gezeigt, dass jede Tradition oder Disziplin, die das Prinzip der

Nicht-Unterscheidung betont, unfähig ist, Wahrheit von Unwahrheit zu
unterscheiden und Wahrheitswerte dem einen, aber nicht dem anderen zuzuordnen.

8 Stauffer 1989: 80.



DE GRUYTER Zen, Erfahrung und Philosophie — 367

Auf der anderen Seite reagierten die beiden wichtigsten Popularisierer des

Zen-Denkens in englischer Sprache, Suzuki Daisetsu (1870-1966) and Abe

Masao (1915-2006), übereinstimmend und behaupteten, „Zen [has] nothing to
teach us in the way of intellectual analysis"9, weshalb auch gelte: „[It] is not a

philosophy"10. Suzuki insistiert darauf, dass „Zen" Rationalität überschreite und
ein paradoxales Paradigma notwendig mache; Abe betrachtet Zen als einen

Diskurs über „absolute nothingness" (j. zettai mu und als die „position-
less position"11, welcher, ihm zufolge, die sogenannte westliche Tradition

ermangele. In beiden Fällen wird „Zen" als anti-intellektuell und nicht-dualistisch

und folglich in einem Grundkonflikt mit jeglichem philosophischen
Unternehmen betrachtet.

Letztlich jedoch ist keines der Argumente durch intellektuelle Neugier oder

akademische Sorgfalt getrieben, sondern eher durch politische oder ideologische
Agenden und den Versuch motiviert, eine diskursive Hegemonie zu etablieren.
Die Philosophen, die meinen, dass „Zen" nicht ausreichend Sorgfalt und
Methode aufweise, die notwendig seien, um sich als Philosophie zu qualifizieren,

streben danach, einen gegebenen philosophischen Kanon zu universalisie-

ren, der - ironischerweise - geographisch und methodisch12 derart definiert ist,
dass damit die Überlegenheit des westlichen Denkens geltend gemacht und die
Reinheit des philosophischen Unternehmens gesichert wird.13

Andererseits kehren Suzuki und Abe den orientalisierenden Blick um und
verweisen auf eine wesentliche Differenz zwischen „östlichem" und
„westlichem" Denken, um festzustellen, dass nur „Zen" erschließe, was es bedeute,
Mensch zu sein. In der gleichen Weise, in der einige europäische und amerikanische

Denker sich daran machen zu beweisen, dass alle Traditionen Süd- und
Ostasiens einer Logik oder Ethik ermangelten, interpretiert Abe die Idee des

„absoluten Nichts", welche der „Westen" ihm zufolge so schmerzhaft

9 Suzuki 1964: 38.

10 Abe 1985: 3.

11 Abe 2003: 10.

12 In seinem Aufsatz „Tradition, Textuality, and the Trans-lation of Philosophy" weist Maraldo
darauf hin, dass Argumente ähnlich solchen, mit denen man versuchte, süd- und ostasiatische

Philosophien vom philosophischen Kanon auszuschließen, dazu dienten „reine Philosophie"
vor anderen Disziplinen wie Literatur zu schützen. Ich pflichte Maraldo bei, dass auch dieses

Projekt äußerst problematisch ist.
13 Um Thomas P. Kasulis' treffende Beobachtung in Hinsicht auf die akademische Suche nach

einer „Zen-Ethik" zu paraphrasieren, „the hidden assumption in the conversation is often that a

tradition must, or at least should, develop some philosophical system. If Buddhism does not
have a philosophical system it is somehow flawed as a tradition." „The second assumption
is that a philosophical system in Buddhism would be immediately recognizable to a

Westerner as a philosophical system" (Kasulis 1990: 41).



368 —— Gereon Kopf DE GRUYTER

vermissen lässt, als ein Anzeichen für die intellektuelle Überlegenheit des

„Buddhismus".
Ironischerweise tappen beide Seiten in die gleiche Falle: Sie essentialisieren

Zen-Buddhismus ebenso wie Philosophie und identifizieren „Zen" mit „Un-Den-
ken" (c. feisiliang, j. hishiryö #,§.*) und „westliche Philosophie" mit „systematischem

Denken". Eine solche Ideologie verleugnet die Diversität und den
Reichtum einer religiösen Tradition einerseits, einer akademischen Disziplin
andererseits. Schließlich beanspruchen beide Seiten die Autorität festzulegen,
was „reines Zen" und was „wahre Philosophie" darstellt.

Wenn man sich der Frage nach Zen-Philosophie annähert, ist es wichtig,
nicht das höchst politische und ideologische Wesen der Fragen wie „Was ist
Philosophie?" oder „Hat Zen eine Philosophie?" zu übersehen. Gerade die

Frage, was Philosophie ist, ist letztlich eine Frage des Kanons und zielt darauf
ab, eine Axiologie zu etablieren und somit eine Hierarchie der Traditionen.
Insofern geht es hier nicht allein um ein Problem der Methodologie, sondern
der Ideologie. Das gilt insbesondere in Hinblick auf die Frage nach japanischer
Philosophie: Innerhalb des Diskurses um Meiji- und Taishö-Japan diente die

japanische Übersetzung von „Philosophie", „tetsugaku", dazu, eher eine Tradition

als eine akademische Disziplin zu bezeichnen. Oder die Bezeichnungen
„Zen" und „Philosophie" wurden beide, um die Dinge noch schlimmer zu
machen, mal dazu gebraucht, eine Tradition zu bezeichnen, d.h. den Zen-

Buddhismus und die euro-amerikanische Philosophie, und mal dazu, eine

epistemische Modalität zu bestimmen, d.h. „Un-Denken" und „systematisches
Denken".

2.3 Wie lässt sich die Essenzialisierung von „Zen" und

„Philosophie" Uberwinden?

Unabhängig davon jedoch, ob „Zen" und „Philosophie" als unwandelbare
und getrennte Entitäten betrachtet, oder die Termini dazu genutzt wurden,
eine Tradition bzw. eine Untersuchungsmethode zusammenzufassen, begingen

die oben erwähnten Herangehensweisen an die Frage der Zen-Philosophie
den Fehler, Traditionen zu essentialisieren und als unwandelbare Monolithen

zu behandeln.14 Sie ignorierten in der Folge die Tatsache, dass sich

14 Robert Sharf argumentiert überzeugend, dass gerade die Idee des „Zen", d.h. die Vorstellung,

dass das „Zen" ein Wesen bestimmt, „ein Konstrukt des 20. Jahrhunderts" ist (Sharf 1994:

44-46).



DE GRUYTER Zen, Erfahrung und Philosophie — 369

Traditionen wandeln und sich nicht klar von einander abgrenzen lassen,15

sondern vielmehr, um einen Ausdruck von Kwame Anthony Appiah zu

borgen, „shape-shifting targets"16 darstellen. Oder in den Worten Maraldos, „ [s]

eldom is considered the possibility that traditions are shifting entities, and

that the traditionalizing of a select group of texts has become the condition for

doing philosophy"17.
Wie können wir „Philosophie" also möglichst angemessen definieren und

über „Zen-Philosophie" reden, ohne in die Fallen des hegemonialen Diskurses

und des Streits um Definitionen zu tappen? Ein Aufsatz, der einen Schlüssel zu

diesem Dilemma bietet, ist Maraldos „Tradition, Textuality, and the Trans-lation

of Philosophy". Um das Rätsel der japanischen Philosophie zu lösen, d.h. die

Frage, ob es vor der Meiji-Zeit eine Philosophie in Japan gab, definiert Maraldo

Philosophie „as an idiom of translation"18. Seine Definition basiert auf der

Betrachtung, dass „texts convey philosophical methods, problems and terminology"19.

Er stellt die Behauptung auf, Philosophie schließe immer die Übersetzung

von Texten zwischen unterschiedlichen Perioden, Kulturen und Sprachen
innerhalb einer oder zwischen verschiedenen Traditionen ein.

Maraldos ziemlich brilliante Definition hat bedeutsame Folgen für das

gegenwärtige Projekt. Jede Theorie, die davon ausgeht, dass Philosophie keine „universal

tongue" darstellt, sondern eher „on a community"20 basiert, erkennt damit die

Diversität unter und innerhalb einzelner philosophischer Traditionen und, noch

wichtiger, die Existenz von „various ,self-understandings' [of philosophy] throughout

history"21. Das bedeutet nicht nur, dass eine recht große Chance besteht,
dass Zen-Philosophie existiert, sondern auch, dass die innerhalb der zen-buddhis-
tischen Tradition entwickelten Verständnisformen von Philosophie sich erheblich

von denen anderer philosophischer Traditionen wie der analytischen Philosophie
unterscheiden. Folglich kann es sein, dass Zen-Philosophie nicht „immediately
recognizable to a Westerner as a philosophy"22 ist.

Der Schlüssel zur Entdeckung einer Zen-Philosophie liegt dann nicht in der

Projektion notwendiger und hinreichender, in der analytischen oder kontinentalen

Philosophie entwickelten Kriterien auf den Zen-Buddhismus, sondern in der

15 Für eine Diskussion der Probleme essenzialisierender Konzepte vgl. Arjun Appadurai (1996):

Modernity at Large: Cultural Dimension ofGlobalization. Minneapolis: University of Minnesota Press.

16 Appiah 2005: 130.

17 Maraldo 1995: 226.

18 Maraldo 1995: 233.

19 Maraldo 1995: 227.

20 Maraldo 1995: 233.

21 Maraldo 1995: 233.

22 Siehe Fußnote 13.



370 — Gereon Kopf DE GRUYTER

„Über-setzung"23 des philosophischen Idioms der zen-buddhistischen Tradition
in das Idiom jeder herkömmlichen Tradition der akademischen Philosophie. Und

genau dabei spielt Ueda eine zentrale Rolle. So unwahrscheinlich es erscheinen

mag: Ueda bietet ein heuristisches Modell, das uns, trotz seiner Sprache, die
bisweilen noch an eine orientalisierende Rhetorik erinnert,24 ein geeignetes
Verständnis des Zen-Buddhismus verleiht, ohne sich einem Essentialismus
oder einem hegemonialen Denken anzuverwandeln oder den Kategorienfehler
zu begehen, „Zen" und „Philosophie" als gleichartig zu behandeln.

Es gelingt Ueda im Gegenteil, das im Zen-Diskurs entwickelte und verwendete

Idiom zu „über-setzen", und zwar in eine Sprache zu übersetzen, die
insbesondere der akademischen Philosophie, aber auch dem akademischen
Diskurs allgemein zugänglich ist und vice versa.

3 Uedas Reflexion der „Zen-Philosophie" im
Horizont von Nishida und Nishitani

Von den Philosophen der Kyoto-Schule ist Ueda der erste, der die Termini

„Philosophie" und „Zen" konsistent und durchgängig miteinander verbindet.
Um die Frage nach „Zen-Philosophie" an sich diskutieren zu können, führt Ueda

in einem ersten Schritt seine eigenen Kategorien ein und vermeidet die ziemlich

aufgeladenen Termini „Philosophie" und „Zen". In Zen und die Welt unterscheidet

er zwischen „Studium der höchsten Reflexion" (j. köji no hansei no gaku Mlfr.
® Jx# ^ ifr) und „Praxis des Un-Denkens" (hishiryö no gyö f-Sf frf)25.

3.1 Uedas begriffliche Mittel der Reflexion

Seine Wortwahl ist äußerst interessant und aufschlussreich. Während das Binom

„hansei" im buddhistischen Kanon erscheint - am zahlreichsten findet es sich in
Laute und Bedeutungen aller Heiligen Schriften (c. Yiqiejing yinyi; j. Issaikyö

ongi —BJt? ^ffi)26 -, wurde der Term am häufigsten im Japan der Meiji- und

23 Maraldo benutzt absichtlich die Bindestrich-Schreibweise „trans-lation", um darauf
hinzuweisen, dass der Akt des Philosophierens eine „Lageänderung" innerhalb des geistigen und
manchmal auch innerhalb des kulturellen Rahmens erfordert.

24 Er übernimmt eine Rhetorik, die „Ost" und „West" nebeneinanderstellt (Ueda 2002a: 12) und

sogar vom „Geist des Ostens" spricht (Ueda 2002a: 56).

25 Ueda 2002a: 11-12.

26 Taishö shinshü daizökyö [im Folgenden abgekürzt als „T"] 54. 2128.



DE GRUYTER Zen, Erfahrung und Philosophie — 371

Taishö-Zeit gebraucht, um philosophische Reflexion „westlichen Stils" anzuzeigen.

Es ist jedoch nicht „Reflexion" im eigentlichen Sinn, die Ueda hier

bestimmt, sondern vielmehr der Meta-Diskurs über die „Reflexion über die
Reflexion"27, d.h. der Diskurs, der die Grundlage des philosophischen Denkens

selbst aufklärt.
Die zweite Formulierung „hishiryö no gyö" evoziert ganz klar die

buddhistische Tradition. „Gyö" umfasst den japanischen Ausdruck für buddhistische

Praxis, während der Ausdruck „hishiryö" seine Wurzeln im buddhistischen

Kanon hat. Der letzte Begriff stellt die chinesische Übersetzung des

Sanskrit-Worts acintayitvä dar, „nicht denken" oder „nicht unterscheiden".
Während jedoch der Ausdruck j. „fushiryö" (c. busiliang TSs), der bisweilen
ebenfalls mit „nicht unterscheiden" oder „nicht denken" übersetzt wird, häufig
dazu dient, die Negation von j. „shiryö" (c. siliang Si), d.h. „denken" oder

„unterscheiden"28 zu bezeichnen - einem Term, der dazu genutzt wird, die
Grundfunktion des Bewusstseins zu bestimmen - kommt der Term „hishiryö"
in den ältesten Fundstellen als alleinstehende Formulierung vor, die das Fehlen

von Unterscheidungen anzeigt.29 Erst in der späteren, im Xuzangjing gesammelten

Literatur, und insbesondere in Dögens Faszikeln „Zazengi" und „Fukan
zazengi" wird dieses „hishiryö" im Verbund mit anderen Ableitungen von „shiryö"

gebraucht, um die berühmte Phrase zu formulieren: „Wie denkt [shiryö]

man Nicht-Denken [fushiryö]? Durch Un-Denken [hishiryö]."30 In diesem Satz

meint „Un-Denken" („non-thinking") natürlich einen Mittelbegriff zwischen
Denken und Nicht-Denken („not-thinking"), ohne allerdings ihre Konnotation

„nicht unterscheiden" zu verlieren.
Wie dem auch sei, ich denke, es ist höchst bedeutsam, dass Ueda nicht die

Begriffspaare „shiryö" und „hishiryö" bzw. „Reflexion" und „Intuition", sondern

gezielt Termini auswählt, die in zwei verschiedenen intellektuellen Traditionen
entwickelt wurden und für diese als fundamentale Kategorien kennzeichnend
sind. Anders gesagt, er „über-setzt" zwei Idiome, um die epistemischen
Modalitäten und Untersuchungsmethoden zu bestimmen, die ihm als heuristisches
Mittel dienen, verschiedene Arten des Zen-Diskurses zu klassifizieren. In gewissem

Sinn akzeptiert Ueda durch seine terminologische Wahl, dass Philosophie

27 Ueda 2002a: 11.

28 Vgl. bspw. das Plattform-Sütra des sechsten Patriarchen (c. Liuzu tanjing; j. Rokuso dangyö)
(T 48.2007.339b) und Die Überlieferung des Lichts (c. Xu zhuandeng lu; j. Zoku dentö roku)

(T 51.2077.518c).

29 Siehe das Sütra der vollkommenen Weisheit (s. Mahäprajnäpäramitä Sütra; c. Bore boluomi
duo fing; j. Hannya haramitta kyo) (T 8.232.731a) und die Überlieferung des Lichts

(T 51.2077.675b).

30 Dögen 1969, Vol. 1: 89.



372 Gereon Kopf DE GRUYTER

als akademische Disziplin aus der europäischen Tradition erwachsen ist und
dennoch auf andere Traditionen angewendet werden kann, ohne diesen das

Wertesystem der eigenen ursprünglichen Tradition aufzuzwingen. Im gleichen
Zug verschafft Ueda der epistemischen Modalität von „hishiryö" in seiner
buddhistischen Herkunft Geltung, ohne diese Kategorie auf die Tradition zu
beschränken, in der sie sich entwickelt hat.

Im zweiten Schritt definiert Ueda diese Kategorien in eigenen Begriffen.
Genauer gesagt zitiert er Nishidas Studie über das Gute (j. Zen no kenkyü

# ^ UTÄ)31 als Inspiration und schlägt vor, dass die „Praxis des Un-Denkens"
eine „reine Erfahrung" (j. junsui keiken &ti#&li£) wiedergibt, während „das
Studium der höchsten Reflexion" den Versuch darstellt, „alles zu erklären"
(j. subete wo setsumei t ^ x i t&Bj)32. Ueda übernimmt diese Formulierungen
von Nishida, der in der Einleitung zu seiner Studie über das Gute erklärt, dass

das Ziel bei ihrem Verfassen eben war, auf der Grundlage „reiner Erfahrung"
„alles zu erklären". In seiner Arbeit erklärt Nishida, „dass Erfahrung bedeutet,
alle Dinge so zu kennen, wie sie sind [...]. Zu sagen, dass sie rein ist, [...] fügt
keinen unterscheidenden Gedanken bei, sondern weist auf die Bedingungen des

Erfahrens selbst hin"33. Mit anderen Worten, „reine Erfahrung" geht der

Differenzierung in epistemisches Subjekt und Objekt vorher. Ueda beschreibt also die

„Praxis des Un-Denkens" als eine vorbewusste und vorsprachliche Erfahrung,
während er den Term „Studium der höchsten Reflexion" gebraucht, um den
Versuch zu bezeichnen, systematisches Wissen über die Realität zu erlangen.

3.2 Nishidas Idee der „reinen Erfahrung"

Im Licht von Nishidas Definition ist es wichtig festzuhalten, dass sein Konzept

von „reiner Erfahrung" von William James' Konzept, dem er den Begriff
entlehnt, verschieden ist. Außerdem wirft die Nebeneinanderreihung von „reiner
Erfahrung" und „systematischer Erklärung" zahlreiche methodische und
philosophische Fragen auf. Während das Moment der „Nicht-Unterscheidung" ein
Thema zu sein scheint, das Nishidas „reiner Erfahrung" und dem Gebrauch von
„hishiryö" im buddhistischen Kanon gemein ist, bleibt es natürlich äußerst

problematisch, Nishidas „reine Erfahrung" und „Zen" generell miteinander

gleichzusetzen. Erstens impliziert es eine essentialistische Konzeption von
„Zen" und „Zen-Erfahrung", im vorliegenden Fall in der Reihung mit

31 Nishida 1988, Vol. 1: 1-199.

32 Ueda 2002a: 12.

33 Nishida 1988, Vol. 1: 9.



DE GRUYTER Zen, Erfahrung und Philosophie — 373

„westlichem Denken". Zweitens tappt es in die Orientalismus-Falle, die Welt in
Ost und West zu teilen und „Zen" und „westliche Philosophie" einander

entgegenzusetzen. Während Ueda gegenüber Orientalismus-Vorwürfen nicht immun
ist - er identifiziert „junsui keiken" mit „Geist des Ostens"34 und „Philosophie"
mit dem „Westen"35 - richtet sich sein Fokus mehr auf „die Praxis des

UnDenkens" und „das Studium der höchsten Reflexion" als auf die Gegenüberstellung

von „Zen" und „Philosophie", wodurch er die orientalisierende Rhetorik,

die er manchmal gebraucht, umgeht und letztlich unterminiert.
Drittens wirft die Rede von „reiner Erfahrung" eine Frage auf, die Takahashi

Satomi in unmittelbarer Antwort auf Nishidas Studie über das Gute und Bernard

Faure in neuerer Zeit noch einmal gestellt hat mit Bezug auf die Möglichkeit,
eine reine Erfahrung zu haben und dazu noch die, auch darüber reden zu
können. Während Faure überhaupt die Möglichkeit an sich, eine „reine Erfahrung"

zu haben, verwirft, verweist Takahashi auf die Absurdität dessen, was er
als Nishidas Monismus begreift: „Wenn wir sagen, dass eine Einheit einen

Gegensatz erfordert, der vereinigt ist, und ein Gegensatz eine Einheit, die den

Gegensatz ermöglicht, dann stellt sogar ein Gegensatz eine reine Erfahrung dar
und eine Einheit sogar eine unreine Erfahrung."36 Hier behauptet Takahashi,
dass es unmöglich sei, Kategorien zu entwickeln oder Philosophie zu betreiben,
wenn man sich ernsthaft einem Monismus verschreibt.

3.3 Uedas Rückgriff auf Nishidas Nicht-Dualismus

Nishida jedoch versuchte sich an einem Nicht-Dualismus, der zwei Konzeptionen

vermeidet: erstens einen Monismus und damit die Unfähigkeit, Unterscheidungen

zu treffen; zweitens einen Dualismus, der die Welt dichotomisiert. Denn
Nishida stellte die Behauptung auf, dass „Einheit" und „Nichteinheit" wie auch

„Reinheit" und "Nichtreinheit" „nicht verschieden sind [...] Verschiedenheit ist
immer eine Frage des Grades."37 Später wurde ihm allerdings klar, dass sein

Konzept „Selbst-Identität des absoluten Widerspruchs" (j. zettai mujunteki jiko
döitsu S 3 |WJ—) besser als die Idee der „reinen Erfahrung" dazu

geeignet war, einen Nicht-Dualismus zu formulieren, der weder epistemische
Modalitäten noch kulturelle Haltungen essentialisiert. Dieser terminologische

34 Ueda 2002a: 56.

35 Ueda 2002a: 39. Er nimmt an, dass sich „westliche Philosophie" „in Richtung auf das

Nichts" entwickelt, während die „östlichen Traditionen" „aus dem Nichts" hervorgehen.
36 Takahashi 1973, Vol. 4: 169.

37 Nishida 1988, Vol. 1: 16; Nishida 1988, Vol. 15: 91.



374 — Gereon Kopf DE GRUYTER

Wechsel ebnete den Weg für Nishidas späte Philosophie, welche die Dichotomie

von Erfahrung und Reflexion und, wenn konsistent angewendet, die von „Ost"
und „West" untergräbt.

Meines Erachtens übernimmt Uedas Modell diese nicht-dualistische Lesart
der Idee der „reinen Erfahrung" und damit folglich das subversive Potential
Nishidas späterer Terminologie. Ich werde das Moment der Subversion, das

Nishidas Nicht-Dualismus eigen ist, weiter unten diskutieren. Um für diese

These zu argumentieren, möchte ich jedoch zu Uedas Modell zurückkehren.
Während Ueda Nishidas Terminologie der „reinen Erfahrung" als die begriffliche

Basis seiner eigenen philosophischen Untersuchimg bestimmt und an anderer

Stelle38 auch dafür argumentiert, dass Nishidas Tagebücher und Briefwechsel

nahelegen, dass Studie über das Gute eine Zen-Philosophie enwirft, ist sich Ueda

durchaus bewusst, dass es aller Affinität zwischen Zen-Ideen und Nishidas späterem

Werk zum Trotz problematisch ist, Nishida selbst einen Zen-Philosophen zu

nennen. Ueda selbst bestimmt Nishidas Philosophie eher als eine „Philosophie
der Philosophie" (j. tetsugaku no tetsugaku ^05 fj^)39 denn als eine „Philosophie

des Zen"40. Es ist problematisch, sich auf Nishidas Denken in Studie über das

Gute als eine Zen-Philosophie zu beziehen, weil Nishida die Beziehung zwischen
Zen-Ideen und seiner Terminologie der „reinen Erfahrung" an keiner Stelle in
Studie über das Gute weder begründet noch evoziert.41

Erst wesentlich später (1938-1945) diskutiert Nishida nicht nur buddhistische

Ideen in seinen Briefwechseln und Tagebüchern, sondern führt auch Zitate

buddhistischer Texte in seinen philosophischen Schriften an. Während Nishida
die meiste Zeit seiner Laufbahn dazu neigte, alle Philosophien in die drei

Kategorien Objektivismus, Subjektivismus und Nicht-Dualismus zu klassifizieren,42

kommt es erst nach 1938 dazu, dass er die dritte Ebene, die er zuvor
mit Hegels Dialektik oder Boehmes Mystik illustrierte,43 mit dem Buddhismus
identifiziert.44 Für Nishida ist buddhistische Philosophie im Allgemeinen

38 Siehe zum Beispiel sein „Nishida kitarö wa dare ka", Ueda 2002b.

39 Ueda 2002a: 57.

40 Ueda 2002a: 13.

41 Ueda selbst bemerkt, dass „es möglich ist zu sagen, dass das Denken in Studie über das Gute

tief beeinflusst ist durch Zen; nichtsdestotrotz müssen wir betonen, dass Zen darin nicht
auftaucht" (Ueda 2002a: 55).

42 Ich argumentiere für diese Behauptung ausführlicher in meinem Aufsatz „The Self-

Contradictory What?—Reflections on how to Teach the Philosophy of Nishida Kitarö" (Kopf
2008).
43 Siehe Nishida 1988, Vol. 2: 181-182.

44 Siehe Nishida 1998, Vol. 11: 371-468. Ueda macht auch die Beobachtung, dass Nishida Zen

an seine Vorstellung von „Selbst-Identität des absoluten Widerspruchs" und „inverse



DE GRUYTER Zen, Erfahrung und Philosophie — 375

und Zen-buddhistisches Denken im Besonderen paradigmatisch für den

NichtDualismus, auf den er selbst hinarbeitete und dem er schließlich 1937 in seinem

Aufsatz „Köiteki Chokkan"45 die begriffliche Form geben konnte. Genau aus

diesem Grund ist Uedas Beschreibung Nishidas als „Philosoph, der auch ein

Praktiker des Zen war"46 angemessener als die Bezeichnung „Zen-Philosoph".
Während Nishidas Werk mit der „Grundlegung von Philosophie" beginnt und

mit dem „Ende der Philosophie" schließt, beginnt und endet Nishitanis Werk mit
Zen 47 Aus diesem Grund führt Ueda, so sehr er sich auch auf Nishidas Studie über

das Gute als Quelle und Inspiration stützte, die Philosophie Nishitanis als Modell
für eine Zen-Philosophie an. Ueda erklärt, dass „Nishitani mehr als Nishida, wie
sein Vertrauen auf die Leere als seine Grundkategorie veranschaulicht, vom
[Standpunkt der] Tradition des Mahäyäna-Buddhismus aus denkt"48. Und in der

Tat, Nishitani hat nicht nur einen Kommentar zu Dögens Shöbögenzö,49 zum Herz-

Sütra und zu grundlegenden buddhistischen Konzeptionen geschrieben, sondern

auch seinen eigenen philosophischen Standpunkt entwickelt, den er, ausgehend

von den sogenannten „vier Prinzipien des Zen", als „Standpunkt des Zen"

bezeichnet.

3.4 Anschlussmöglichkeiten an Nishitani

Das Kennzeichen des „Standpunkts des Zen" ist für Nishitani,50 dass es „die
Untersuchung in die Sachen des Selbst" (j. koji kyümei zu seinem

Hauptanliegen macht - er übernimmt diesen Ausdruck von dem als Daitö
Kokushi (1282-1337)51 bekannten japanischen Zen-Meister. Nishitani entwickelt
diese Philosophie der Selbst-Erkenntnis durch die Verwendung der Terminologie

Korrelation" angleicht (Ueda 2002a: 59). Beide Konzepte entwickelte Nishida in den letzten
sieben Jahren seines Lebens.

45 Nishida 1988, Vol. 8: 541-571.

46 Ueda 2002a: 16.

47 Nishitanis eigene Terminologie verwendend erklärt Ueda, „Nishitani [...] nennt Zen ,das

Vorher und Nachher der Philosophie'", während „das .Vorher' im Fall von Nishida in der

Fundierung der Philosophie und das Nachher im .Ende der Philosophie' liegt" (Ueda 2002a,
Vol. 5: 37).

48 Ueda 1997: 45.

49 Vgl. Müller 2016.

50 An anderer Stelle folge ich Nishitanis Vorschlag, das Prinzip der Selbst-Reflexion als einen

möglichen Weg zur Definition von Philosophie zu nutzen (Kopf 2015a: 142-144).
51 Der Ausdruck „die Sache des Selbst" [c.jishi; j. koji SV) genauso wie die Phrase, „die Sache

des Selbst untersuchen" (c. jiuming jishi; j. kyümei koji% HJBV) kommen beide mit einer
gewissen Häufigkeit in der Zen-Literatur vor.



376 —- Gereon Kopf DE GRUYTER

und Einsichten Descartes' und des Yogäcära Buddhismus. Kurz, Nishitani
interpretiert die Ideen, die gewöhnlich als die „vier Prinzipien des Zen" bezeichnet
werden - „es gibt eine Überlieferung außerhalb der Schriften", „mach Dich
nicht abhängig von Worten", „zeige unmittelbar auf das Herz der Person",
„werde Buddha, indem Du Deine eigene Natur siehst" - so, dass sie zur
Selbst-Reflexion und Selbst-Analyse antreiben; und zwar ganz im Sinn von
Descartes' wie auch Sokrates' dictum „Erkenne Dich selbst'.

Zumeist wurden die vier Prinzipien,52 die im Zen-Kanon äußerst verbreitet
sind53 und dem legendären Schulgründer Bodhidharma zugeschrieben werden,
als Postulat interpretiert, dass die Erfahrung des „die eigene Natur Sehens"

(c. jianxing; j. kenshö JLtt) und die Überlieferung „von Angesicht zu Angesicht"
(c. mianshou; j. menju ffihg) der Reflexion und Sprache überlegen sind. Nishitani
jedoch interpretiert diese vier Redeweisen so, dass sie die Postulate von
Introspektion und Selbst-Erkenntnis formulieren. Wie Descartes, so argumentiert
Nishitani, verweisen diese Zeilen auf eine tiefere, psychologische Ebene jenseits
des selbst-bewussten Ichs. Anders als Descartes jedoch glaubt Nishitani, dass

diese Introspektion die Ebene des Bewusstseins eröffnet, die im Yogäcära
Buddhismus als das „Speicherbewusstsein" (s. älayavijnäna; c. aliyeshi; j. ariyashiki

bezeichnet wird und die fundamentale Leere aller Dinge, das Selbst

eingeschlossen, offenbart.
Für die gegenwärtige Diskussion ist jedoch nicht seine Philosophie der

Leere wichtig, es ist vielmehr beachtenswert, dass Nishitani nicht nur erfolgreich

Denker, Texte und Konzepte aus der buddhistischen Tradition in den

Diskurs der akademischen Philosophie einführt, sondern auch einen neuen
philosophischen Standpunkt entwickelt in der „Über-setzung" zweier Idiome,
und zwar das der „der Untersuchung der Sachen des Selbst" und das der vier
Prinzipien, welche beide für die buddhistische Tradition zentral sind. Es ist

wichtig, sich bewusst zu machen, worin genau Nishitanis Projekt bestand,

wenn wir Uedas Vision einer Zen-Philosophie und sein Modell dreier
grundlegender Diskurse unter diesen Denkern der Kyoto-Schule untersuchen, die an

systematischer Reflexion auf die Zen-buddhistische Theorie und Praxis interessiert

waren.

52 Die sogenannten „vier Prinzipien des Zen" werden gewöhnlich Bodhidharma zugeschrieben,

werden aber wahrscheinlich sehr viel später entwickelt. Für eine historische Diskussion vgl.
Morten Schluetters How Zen Became Zen (Schluetter 2010).

53 Siehe als Beispiel die Aufzeichnugen des Zen-Meisters Linji (c.: Linjitu; j. Rinzairoku) (T

47.1985.495b).



DE GRUYTER Zen, Erfahrung und Philosophie 377

4 Drei Formen des Zen-Diskurses zwischen Praxis
und Philosophie54

In Zen und die Well55 unterscheidet Ueda drei Arten des Diskurses innerhalb der

Zen-Tradition: „Zen" (j. zen #), „Zen-Denken" (j. zenshisö und „Philosophie"

(j. tetsugaku fj^). Die erste Art des Diskurses betrifft die „Praxis des Zen"

(j. zenshugyö M-WiY) und die „konkrete Erfahrung" (j. gutaiteki na keiken Äffißtl
& die zweite das „Verständnis des Zen" (j. zenrikai WMM-) und die dritte
das „Verständnis der Welt" (j. sekairikai tttlr-iSI?)56.

4.1 Drei Diskurse und drei Denker

Eine „Zen-Person" (j. zensha ##) ist allein an der Praxis interessiert, die zum
Selbst-Erwachen und zu „reiner Erfahrung" führt57, welche Ueda beide im Herzen

der Zen-Praxis verortet. Die Aufgabe einer Zen-Person ist es, eine Analyse
der Erfahrung des Erwachens zu verbalisieren und darzubieten. Ueda bestimmt
als den Hauptrepräsentanten eines solchen Projekts Hisamatsu Shin'ichi (1889-
1980), ein Zen-Meister und Schüler Nishidas.

Ein Zen-Denker (j. zenshisöka ist jemand, der die „reine Erfahrung
als die einzige Realität" interpretiert58 und das Selbstgewahren reflektiert. Als
solches ist er/sie an einer Art Reflexion zweiter Ordnung und an konzeptuellen
Strukturen interessiert. Was „Zen-Denken" vom „Zen" unterscheidet, ist dass

Ersteres den Prozess der Theoretisierung (j. shisöka JSff.ffc) oberhalb und
jenseits der Verbalisierung von „reinen Erfahrungen" fordert, die für „Zen" chara-

rakteristisch sind. Der Unterschied zwischen „Zen-Denken" und „Zen" scheint
unerheblich zu sein, aber ich werde noch auf diesen Unterschied zurückkommen.

Ueda bezeichnet D.T. Suzuki, Nishidas lebenslangen Freund und der

wichtigste Popularisierer des Zen-Buddhismus in der englischen Sprachwelt,
als den Prototypen des Zen-Denkers.

54 Dies ist die Erweiterung eines Abschnitts aus „Towards a Conception of Philosophy as

Expression: Approaching Intercultural Philosophy from a Zen Buddhist paradigm" (Kopf 2015b).

55 Für ein anderes Herangehen an den gleichen Text vgl. Steffen Dölls „Ueda Shizuteru's

Phenomenology of Self and World: Critical Dialogues with Descartes, Heidegger, and Mer-

leau-Ponty" (Doll 2011).

56 Ueda 2002a: 6-7.
57 Ueda 2002a: 68.

58 Ueda 2002a: 69.



378 Gereon Kopf DE GRUYTER

Schließlich ist ein „Philosoph" (j. tetsugakusha innerhalb der Zen-

Tradition jemand, der wie Nishitani - ein Student Nishidas und zweiter Nachfolger
der Kyoto-Schule - eine Philosophie des Selbstgewahrens entwickelt. Das Ziel

einer Zen-Philosophie ist es, „alles zu erklären" (j. subete o setsumei t ^ t Z

l&BJD59, d-h. die Zen-Erfahrung systematisch zu reflektieren, und zwar durch die

Aneignung der Methodologie, Terminologie und Agenda, die für die philosophische

Tradition, wie sie sich in Europa entwickelt hat, charakteristisch ist.

Diese drei Standpunkte stellen nicht drei separate Vorhaben dar, sondern
skizzieren vielmehr einen Prozess der Objektifizierung von „Zen" in Richtung
„Philosophie" und einen Prozess der Konkretisierung in umgekehrter Richtung.
Die Zen-Person bewegt sich von der „reinen Erfahrung" zum systematischen
Denken und der „Philosoph" vom Denken zur Erfahrung. Zugleich bedeutet das

Fortschreiten vom „Zen" zur „Philosophie" eine fortschreitende Öffnung zur
Welt und eine Vertiefung des Selbstgewahrens (j. jikaku § 'M.). Bei alldem ist
es wichtig zu beachten, dass es Ueda nicht darum geht, drei Disziplinen,
sondern vielmehr drei flüchtige Eindrücke oder Zwischenschritte eines bilateralen
Prozesses zu unterscheiden: den einer fortschreitenden „Objektivation" (j. kya-
kkanka vom „Zen" zur „Zen-Philosophie" und den einer fortschreitenden

„Subjektivation" (j. shukanka iflfh) in umgekehrter Richtung60.

Außerdem behauptet Ueda, dass der erstere Prozess durch „eine Zen-Person,
die Philosophie betreibt"61 und der letztere durch „einen Philosophen, der

unmittelbar zazen praktiziert"62 verkörpert wird.
Diese Spezifikation erweitert Uedas Typologie um eine zusätzliche Dimension:

Die drei Standpunkte skizzieren nicht nur drei Formen des Zen-Diskurses,
sondern auch drei Aktivitäten, „Philosophie zu betreiben" wie auch drei
Modalitäten des Selbstgewahrens. „Zen", das Ueda auch als Erwachen (j. kaku jK)

paraphrasiert, bietet eine „Grundlegung" (j. kongen des Selbstgewahrens,

„Zen-Denken" erhellt das Selbstgewahren im eigentlichen Sinn und „Philosophie"

spiegelt das Verständnis des Selbst (j. jikorikai 0 BSÄ#) wie auch der

Welt und letztlich auch das „Verständnis des Verständnisses" (j. rikai no rikai ii
M Q SM) wider. In den folgenden Abschnitten möchte ich diese drei Modalitäten

„Philosophie zu betreiben" und „seiner selbst gewahr zu werden" etwas

ausführlicher untersuchen. Dabei sollte jedoch beachtet werden, dass ich Uedas

Lektüre von Hisamatsu, Suzuki und Nishitani präsentiere - nicht meine eigene.

59 Ueda 2002a: 70.

60 Ueda 2002a: 18.

61 Ueda 2002a: 72.

62 Ueda 2002a: 76.



DE GRUYTER Zen, Erfahrung und Philosophie 379

4.2 Uedas Lektüre von Hisamatsu

„Zen-Personen" wie Hisamatsu, argumentiert Ueda, machen das „Existentielle"
(j. jitsuzonteki ft) und das „Praktische" (j. jissenteki zu ihrem
fundamentalen Anliegen. Wie oben angegeben, fokussiert eine „Zen-Person"
die „Praxis des Zen" und die „konkrete Erfahrung". Diese Definition ist auch

ein Echo auf Nishidas Definition der „reinen Erfahrung" als das Kennen der

„Dinge, wie sie sind" - während „Erfahrung" einen Ausdruck darstellt, der dem

Idiom der Zen-Tradition fremd ist, ist der Rekurs auf den Ausdruck „Dinge, wie
sie sind" als solches der Zen-Rhetorik und -Literatur nicht unbekannt. In der

Zen- Tradition wurde der Ausdruck „Dinge, wie sie sind" oftmals so interpretiert,
dass er das ineffabile bezeichnet, oder das, was, um das zweite der vier Prinzipien

des Zen zu paraphrasieren, nicht auf Worten beruht.63

Ein Blick auf Hisamatsus Rhetorik verifiziert Uedas Beschreibung.
Hisamatsu definiert die „besondere Methode" des Zen als die Einsicht, dass „wir
selbst aufhören zu existieren". Oder konkreter, „ob wir es als ,kungfu' [c. gongfu;
j. kufü Anm. d. Verf.], oder zazen bezeichnen und logische Spekulationen
und moralisches Handeln zurückweisen, dies ist die Methode, welche die reale

Selbstheit des Selbst, das spekuliert und handelt, in .Nichts' verwandelt"64. Das

Konzept, auf das sich Hisamatsu als „östliches Nichts" (j. töyöteki mu
bezieht, stellt „den besonderen Charakter" dar, „den die östliche Kultur von der
westlichen unterscheidet"65. Überraschender ist jedoch, dass Ueda sich nicht auf
diesen Aspekt in seiner Beschreibung konzentriert, sondern vielmehr dazu übergeht,

eine diskursive Analyse zu Hisamatsus Werk zu geben.
Was aus Hisamatsu den Prototyp einer Zen-Person macht, so Ueda, ist nicht

eine spezifische Interpretation der Zen-Texte, sondern eher, dass er in das Idiom
des Zen selbst eingeschlossen ist und andere Diskurse völlig zurückweist. Während

es so zu sein scheint, dass der späte Hisamatsu sich für andere Idiome
öffnet, indem er Formulierungen benutzt wie „der Weg des absoluten Subjekts",
„aktives Subjekt" und das „formlose Selbst", ist sein Gebiet eindeutig der Zen-

Diskurs, und sein Denken könnte durch das charakterisiert werden, was Ueda

einen „Monismus des Zen"66 nennt. Der Term „Monismus" darf hier nicht so

63 Die sogenannte „Blumen-Predigt", d.h. der sechste Fall der Torlosen Schranke (T 48.2005) -
das die beiden ersten der vier Prinzipien des Zen enthält - wurde manchmal, wie im Fall von
Shibayama Zenkei so verstanden, dass es die Doktrin formuliert, dass die Erfahrung des

Erwachens, die für den Zen-Buddhismus zentral ist, „jenseits der Worte" liegt.
64 Hisamatsu 1969: 23.

65 Hisamatsu 1969: 29.

66 Ueda 2002a: 25.



380 — Gereon Kopf DE GRUYTER

verstanden werden, dass er ein metaphysisches System anzeigt, sondern
vielmehr, dass er einen methodischen Solipsismus oder Exklusivismus bezeichnet,
der Ueda zufolge das Denken und die Methoden von Denkern und Texten
meidet, die der Zen-Tradition äußerlich sind.

Hisamatsu weist also nicht per se sprachliche Ausdrücke zurück, sondern

vor allem Ideen und Eigenschaften der „westlichen Kultur" als unfähig, der

„reinen Erfahrung" Gerechtigkeit widerfahren zu lassen, und greift nach der

Sprache der „grundlegenden köan" (j. kihönteki köan und auch
der Rhetorik der Negation, wie sie durchgehend in den Texten der Zen-Tradition
gebraucht werden. Von zentralem Interesse für die gegenwärtige Diskussion ist,
dass das Kriterium des „Zen" primär die Form des Diskurses betrifft und nicht
die Ideologie. „Zen-Personen", so Uedas Analyse, beschränken sich selbst auf
Idiome, die in der Zen-Tradition entwickelt wurden, weigern sich, diese zu
„über-setzen" und betonen so die Dichotomie zwischen „Ost" und „West".67

Diese Haltung gerät allerdings in Konflikt mit dem Nicht-Dualismus, den eine

„Zen-Person" wie Hisamatsu zu propagieren scheint.68

4.3 Uedas Lektüre von Suzuki

Suzuki versucht seinerseits die Dichotomisierung zwischen Erfahrung zum einen
und Sprache wie auch philosophischem Diskurs zum anderen zu überwinden.
Ueda legt nahe, dass Suzukis Denken die fundamentale Annahme zugrunde
liegt, dass Erfahrung und Theorie nicht notwendigerweise miteinander konfli-
gieren müssen, sondern in die gleiche Richtung auf das Selbstgewahren weisen.
Oder wie es Suzuki selbst formuliert: „Zen-Denken ist bereits Zen-Handeln und
Zen-Handeln ist bereits Zen-Denken."69 Ueda zufolge war Suzuki der Überzeugung,

dass „Zen" im engeren Sinn von Hisamatsus Unternehmen Worte erfordert
und also die Erschaffung eines „Zen-Denkens" notwendig macht: Ueda erklärt,
dass „die Tatsache, dass Zen durch Worte verbalisiert werden kann [...] und die

Tatsache, dass das, was durch Worte ausgedrückt wird, für den Standpunkt des

Zen nicht bedeutungslos ist [...] [Diese Tatsachen] konstituieren die Grundlage
des Zen-Denkens."70

67 Hisamatsus orientalisierende Rhetorik, veranschaulicht durch den Ausdruck „östliches
Nichts", findet sich fast im gesamten Artikel, der unter diesem Titel erschienen ist, vgl.
Hisamatsu 1969, Vol. 1:11-81.
68 Hisamatsu bezieht sich auf das „östliche Nichts" als j. ittaifuni —— „eine Realität,
nicht zwei" (Hisamatsu 1969, Vol. 1: 41).

69 Suzuki 2000: 11.

70 Ueda 2002a: 30.



DE GRUYTER Zen, Erfahrung und Philosophie 381

Ueda argumentiert, dass Suzuki sein eigenes Kategoriensystem entwickelt,

um die Notwendigkeit eines „Zen-Denkens" herzustellen. Daher unterscheidet

Suzuki zwischen „Zen-Erfahrung" (j. zen taiken ##H), „systematischem
Denken" und „Zen-Bewusstsein" (j. zen ishiki Das Erstere betont
die „Nicht-Unterscheidung" (j. mufunbetsu das Zweite die „Unterscheidung"

(j. funbetsu jfftl), und das Letzere die „Unterscheidung der Nicht-

Unterscheidung" (j. mufunbestu no funbetsu „Zen-Erfahrung"
spiegelt „Weisheit" (j. chi W), systematisches Denken „Erkenntnis" (j. chi £R),

und „Zen-Bewusstsein" „Selbstgewahren". Bereits die Beschreibung dieser drei

epistemischen Modalitäten impliziert eine klare Hierarchie.
Ueda erklärt, dass, „während es Suzukis Idiosynkrasie ist, das Herz der Zen-

Erfahrung zu seiner Prämisse zu machen, ,wenn Erfahrung nicht bewusst wird,
das heißt, wenn sie nicht durch Worte bewusst gemacht wird, dann existiert sie

nicht'"71. „Zen-Bewusstsein" führt zur höchsten Form des Wissens, d.h. zum
Selbstgewahren, und es „schließt sogar den Standpunkt der Reflexion ein"72.

Der Hauptunterschied zwischen Suzuki und Hisamatsu ist jedoch nicht ein

ideologischer - beide betonen, jeder auf seine Weise, die Zentralität eines
nichtdualen Paradigmas für ihr System73 - sondern, so argumentiert Ueda, ein
Unterschied des Idioms. Während Hisamatsu alle Diskurse, die der Zen-Tradition
äußerlich sind, zurückweist, wendet sich Suzuki dem „Westen" und der
„Philosophie" zu. Ueda betont die Tatsache, dass Suzuki in den USA gelebt und mit
einer Amerikanerin verheiratet war, um seine Behauptung zu veranschaulichen,
dass Suzuki „in der Welt lebte": „Suzuki selbst, der die Welt verlassen hatte und
in der Welt lebte, war dessen gewahr, dass er die Bedeutung des Zen durch die
Art und Weise, wie er lebte, veränderte."74

An dieser Stelle ist es wichtig, die Gegenüberstellung von „Welt" und „Zen"
zu kommentieren, die in Uedas Argument implizit ist. Im Buddhismus wird das

„Nonne oder Mönch werden", „Eintritt in ein Kloster" oder „zazen betreiben"

gewöhnlich als ein „Verlassen der Welt" oder, wörtlich, „Verlassen des Heims"
(tUm shukke) paraphrasiert. Ueda selbst verbindet mit „Zen" die „Praxis des

Un-Denkens" und mit der Welt „das Studium der höchsten Reflexion". Um sein

Argument in Zen und die Welt zu entfalten, übernimmt er außerdem diese

Bestimmung der Welt als den „Westen", im Fall von Hisamatsu, und als die

71 Ueda 2002a: 29.

72 Ueda 2002a: 29.

73 Suzuki nennt dieses Paradigma „Logik des ist-nicht" (j. sokuhi IPPB) und gibt ihm die

logische Form von „A ist nicht-A" (Suzuki 1968: 381), während Hisamatsu Ausdrücke gebraucht,
in denen er Gegensätze mit dem Wort „ist" (j. soku BP) verbindet (Hisamatsu 1969, Vol. 1: 30).

74 Ueda 2002a: 32.



382 — Gereon Kopf DE GRUYTER

„Welt des Englischen"75, im Fall von Suzuki, um es schließlich zusammenfallen

zu lassen. Wie ich weiter unten diskutieren werde, entstehen daraus interessante

Implikationen in Hinsicht auf die Gegenüberstellung der „Praxis des Un-Den-
kens" mit der Welt des „Studiums der höchsten Reflexion".

Im Moment ist es wichtig Uedas Annahme zu beachten, dass Suzuki
versucht, die Lücke zwischen „Zen" und der „Welt" insofern zu überbrücken, als

seine Vorstellung von der „Unterscheidung der Nicht-Unterscheidung" „eine
Forderung nach Ost und West einschließt"76. In diesem Prozess versucht Suzuki

nicht nur zwei Traditionen, sondern auch die beiden Paradigmen der „reinen
Erfahrung" und der reinen Reflexion miteinander in Einklang zu bringen. Die

Folgen seiner methodologischen Strategie sind begrifflich weitreichend. Wenn

Erfahrung und Reflexion als diametral entgegengesetzt betrachtet werden, dann

bringt eine Reflexion auf das ineffabile notwendig ein Paradox hervor, d.h. es

erfordert, was Suzuki die „Unterscheidung der Nicht-Unterscheidung" und seine

berühmte „Logik des ist-ist nicht"77 nennt. Suzuki selbst lässt keine Zweifel an
seiner Sichtweise: „Zen Denken wird durch Schlagworte und Phrasen
ausgedrückt, wie die des Wissens des Nicht-Wissens, des Denkens des Un-Denkens,
des Geistes des Nicht-Geists, des Bewusstseins des Nicht-Bewusstseins, der

Unterscheidung der Nicht-Unterscheidung, der Korrelativität des Unbezüglichen,

der ungehinderten Durchdringung der Erscheinungswelt und der Ähnlichkeit

der zehntausend Dharmas."78

Während Formulierungen wie diese oft als eine Zurückweisung von Rationalität

und Logik interpretiert werden, argumentiert Ueda, dass sie kein Hinweis
auf eine inhärente Irrationalität oder Arationalität des „Zen-Denkens" darstellen -
denn am Ende kann alles „Zen-Denken" entwickelt werden - sie sind eher eine

Spiegelung dessen und eine Notwendigkeit davon, dass Suzuki versucht, zwei

Paradigmen in Einklang zu bringen, „reine Erfahrung" und systematisches Denken,
welche als polare Gegensätze konstruiert wurden, und zwischen zwei Sphären zu
vermitteln, „Zen" und der „Welt", die als sich wechselseitig ausschließend definiert
wurden. In gleicher Weise könnte man argumentieren, dass Suzukis Standpunkt
mitten zwischen zwei Diskursen und sein Versuch, zugleich innen und außen zu

sein, es für ihn notwendig machen, paradoxale Sprache einzusetzen. Dieser Punkt
ist genauer zu durchdenken.

Natürlich entsteht die Frage, ob „Zen-Denken", d.h. Theorie über Erfahrung,
inhärent paradoxal ist oder ob das Paradox einfach ein Hinweis auf den Fehler ist,

75 Ueda 2002a: 33.

76 Ueda 2002a: 32.

77 Suzuki 1968: 381.

78 Suzuki 2000: 10-11.



DE GRUYTER Zen, Erfahrung und Philosophie 383

„Erfahrung" und Theorie oder Sprache als sich wechselseitig ausschließende

Termini zu definieren. Ich werde weiter unten auf diese Frage eingehen. Im
Moment reicht es zu beachten, dass Ueda nahezulegen scheint, dass in der
gleichen Weise, in der Hisamatsus Rhetorik der Negation aus der Zurückweisung von
Paradigmen hervorgeht, die mit dem Zen-Idiom inkompatibel sind, Suzukis
Rhetorik des Paradoxes aus dem Versuch erwächst, über diskursive Grenzen hinweg
zu „über-setzen" und das Zen-Idiom als ein neues Paradigma anzunehmen.

4.4 Uedas Lektüre von Nishitani

„Philosophen" wie Nishitani sind letztlich darauf festgelegt, so Ueda, „alles zu

erklären", d.h. systematisches Denken zu betreiben. Systematisches Denken ist
jedoch nicht in sich selbst genügsam. Ganz im Gegenteil, Ueda legt nahe, dass

Nishitani die wechselseitige Abhängigkeit von „Zen-Handeln" und „Zen-Den-
ken" bis zu ihrer logischen Konsequenz treibt: „Wenn man, wie Nishitani, in der

gegenwärtigen Welt lebt und gleichzeitig in der Tradition des Ostens steht, ist es

essentiell, dass Zen danach strebt, ,Zen und Philosophie' miteinander zu
verbinden; anders formuliert, wenn Zen westliche Philosophie akzeptiert, dann
wird Philosophie von einem Standpunkt, der auf der Verbindung zwischen

,Zen und Philosophie' errichtet wird, betrieben und zugleich revidiert."79 Und
noch konkreter, „Zen, für Nishitani, konstituiert .seinen eigenen Weg zum
philosophischen Selbstgewahren'"80. Kurzum, „Philosophie" braucht „Zen"
und vice versa.

Das ist jedoch noch nicht die ganze Geschichte. Wie schon im Fall von
Hisamatsus „Zen" und Suzukis „Zen-Denken" betont Ueda, dass die Eigenschaft
Nishitanis Projekts nicht ein spezifisches Verständnis des Zen oder eine idiosyn-
kratische Ideologie ist, sondern vielmehr seine Verortung innerhalb der diskursiven

Landschaft. Was Nishtani gegenüber Suzuki wie auch Nishida als einen

„Zen-Philosophen" qualifiziert, ist die Tatsache, dass er Philosophie vom Standpunkt

des „Zen" aus betreibt. Ueda skizziert Nishitanis Projekt wie folgt: „Es ist
nicht so, dass die Frage vom Osten her gestellt wird, vielmehr beginnt man mit
einem allgemeinen Problem und womöglich macht man die Antwort aus dem

Osten zu einer gemeinsamen Antwort."81 Nishitanis Diagnose ist, dass die

gegenwärtige Welt an Nihilismus leidet und dass dieser Nihilismus das

79 Ueda 2002a: 38.

80 Ueda 2002a: 38.

81 Ueda 2002a: 48.



384 — Gereon Kopf DE GRUYTER

Fundament der gegenwärtigen Zivilisation darstellt.82 Er legt nahe, dass Nihilismus

mithilfe des Selbstgewahrens, das auf einer Einsicht in die Leere (j. kü 5)
basiert, geheilt werden kann.

4.5 Uedas Vision einer Weltphilosophie

Ueda betont, dass Nihilismus für Nishitani ein „allgemeines" Problem ist und in
einem globalen Kontext angegangen werden muss. Ueda behauptet, dass
„Nihilismus nicht nur das Ende der Geschichte der westlichen Philosophie darstellt,
sondern auch die Bedingung der Geschichte der Weltphilosophie
hervorbringt"83. Der Rahmen von Nishitanis Projekt ist die „eine Welt" (j. hitotsu no
sekai —^ ^ tttff) - wie Nishitani beobachtet, „ist die Bedingung der jetzigen
Zeitphase, dass die östlichen und die westlichen Welten sich rasend schnell zu
einer Welt konsolidieren"84 - sein Ziel ist eine „Weltphilosophie" (j. sekai

tetsugaku iäjf-ff^)85. Der Schlüssel zu einer „Zen-Philosophie" und einem

„philosophischen Zen" (j. tetsugakuteki zen 1§^ffä#)86, nimmt Ueda an, liegt
in der Vision einer „Weltphilosophie", die das Selbstgewahren der „einen Welt"
artikuliert.

Wenn wir die offensichtlichen Probleme dieser Argumentation beiseite
lassen, d.h. die Gleichsetzung von „Osten" und „Zen" bzw. von „Westen" und

„Philosophie" auf der einen Seite, und die Implikation, dass allein die
Verbindung von „Zen" und „westlicher Philosophie" ohne den Beitrag der, unter
anderem, islamischen oder konfuzianischen Philosophie eine „Weltphilosophie"
erschafft, stellt Ueda drei faszinierende und wichtige Punkte heraus: 1) Die

Lösung zu globalen Problemen erfordert eine globale Lösung, eine „Weltphilosophie";

2) Diese „Weltphilosophie" stellt eine neue Tradition dar, eine dritter
Term sozusagen, und stützt sich auf multiple Traditionen; 3) Sie überwindet die

Dichotomisierung der Welt in „Ost" und „West" (wie auch „Nord" und „Süd")
und macht, im Fall eines Dialogs zwischen Denkern der Traditionen des Zen-

Buddhismus und der akademischen Philosophie, eine „Zen-Philosophie" oder

wenigstens ein „philosophisches Zen" notwendig.
In gewissem Sinn scheint Ueda vorzuschlagen, dass die Begegnung von Zen-

Buddhismus und euro-amerikanischer Philosophie - um einen Ausdruck von

82 Nishitani 1993, Vol. 11: 161.

83 Nishitani 1993, Vol. 11:161.

84 Nishitani 1993, Vol. 11: 6.

85 Ueda 2002a: 49.

86 Ueda 2002a: 13.



DE GRUYTER Zen, Erfahrung und Philosophie — 385

Rita Gross zu borgen - eine „vielversprechende Koinzidenz"87 darstellt, weil sie

die Möglichkeit einer „Weltphilosophie" eröffnet. Diese gewagte Feststellung

impliziert weiterhin, dass die „Praxis des Un-Denkens" und das „Studium der

höchsten Reflexion" nicht notwendigerweise zwei sich wechselseitig ausschließende

epistemische Modalitäten darstellen. Was Nishitani in den Augen Uedas

von Suzuki unterscheidet, ist dass Letzterer sich zwei Welten vorstellt, die
vermittelt werden müssen und dessen Idiome über-setzt werden müssen, um
Kommunikation zu ermöglichen, während Ersterer seine Analyse auf dem

Begriff der „Leere" basiert und daher, zumindest in der Theorie, fähig ist, über
die „vorläufigen" Unterscheidungen hinauszugehen, die Dichotomisierung von
„Ost" und „West" zu unterlaufen und sich „eine Welt" vorzustellen.
„Übersetzung" schließt also nicht bloß die wörtliche Übersetzung von Konzepten
von einem Idiom in ein anderes ein, sondern eher die Schaffung eines neuen
Idioms insgesamt. Das ist letztlich die konkrete Anwendung dessen, was
Maraldo meint, wenn er Philosophie als die „Über-setzung eines Idioms"
bezeichnet.

5 Schlussfolgerungen: Von der „Zen-Philosophie"
in Richtung auf „Weltphilosophie"

Zum Ende dieses Aufsatzes möchte ich zu den Fragen zurückkehren, die ich zu
Beginn gestellt habe, und herausarbeiten, was Uedas Typologie zur Frage nach

„Zen-Philosophie" beiträgt. Ich denke, es gibt zwei Arten von Antworten auf
diese Frage. Es ist offensichtlich, dass Ueda die Existenz von „Zen-Philosophie"
geltend macht, wie auch die Sinnhaftigkeit, darüber zu reflektieren und zu
reden. Seine Unterscheidung zwischen drei Disziplinen, „Zen", „Zen-Denken"
und „Philosophie" veranschaulicht nicht nur die Diversität der Zen-Diskurse,
sondern bezeugt außerdem die Sinnlosigkeit der üblichen Einwände gegen die
Idee einer Zen-Philosophie, wie im ersten Teil dieses Aufsatzes diskutiert.

5.1 Uedas Beitrag zu einer „Reflexion der Reflexion"

Wichtiger noch ist jedoch, dass Uedas mit seinem rhetorisch geschickten
Gebrauch der Topoi von „Zen" und „Welt" die „Zen-Philosophie" bzw. das

87 Gross 1993: 215.



386 — Gereon Kopf DE GRUYTER

„philosophische Zen" als eine neue Disziplin herausstellt, die aus der
gleichzeitigen „Über-setzung" des Idioms der akademischen Philosophie wie auch des

Idioms des Zen-Buddhismus entsteht. Doch Uedas Modell bringt noch eine

weitere, politische, Implikation mit sich. Seine Konzeption einer „Weltphilosophie"

und der „einen Welt", die an Nishidas „weltliche Welt" (j, sekaiteki sekai

tälf-Kltl:#!-)88 erinnert, macht orientalisierende Dichotomien unmöglich. Denn
sie zeigt die Absurdität auf, die einer Dichotomisierung der Welt und einer

Essentialisierung von Traditionen und Kulturen wie auch der Praxis eigen ist,
eine Disziplin ausschließlich einer regionalen Tradition zuzuordnen im Sinn von
„der Westen ist rational" und „der Osten ist mystisch".

Ueda vermag es deshalb, die Idee zurückzuweisen, dass „Zen" und „Westen"

unvereinbar seien; vielmehr ist es so, dass Zen-Reden und Philosophie auch

in ihrer extremen Form, wie sie sich in den Begegnungen als Dialog in den Zen-

Genres oder Schriften wie den Analekten (c. Yulu, j. Goroku), den gongan- (Jap.:

köan-JSammlungen, der Torlose Schranke (c. Wumenguan, j. Mumonkan) und der

Niederschrift vom blauen Fels (c. Biyanlu, j. Hekiganroku) übermittelt finden
einerseits, in der formal logischen oder dialektischen Philosophie andererseits

nicht wesentlich voneinander unterscheiden. Wenn Ueda „die Praxis des

UnDenkens" als die Methode des „Zen" bestimmt und die „höchste Reflexion" als

die Methode der „Philosophie", dann impliziert der Einsturz der Dichotomisierung

zwischen „Zen" und „Philosophie", dass eine klare Unterscheidung
zwischen der „Praxis des Un-Denkens" und „der höchsten Reflexion" nicht so

einfach ist.

Folglich ist ein Dialog zwischen „Zen-Personen" und „Philosophen" nicht
nur wechselseitig gewinnbringend, sondern auch auch notwendig, um einen
Meta-Diskurs der „Reflexion der Reflexion" einzurichten, der die Grundlage der

beiden Disziplinen erhellt, um das Selbstgewahren aller Parteien, die an diesem

Dialog beteiligt sind, zu erhöhen, und um eine „Weltphilosophie" zu schaffen.

Praktisch gesehen impliziert dieses Verständnis den Einschluss der Zen-Rede,

wenigstens in der Form eines philosophischen Studiums der Zen-Rede, in den

philosophischen Diskurs.
Es gibt jedoch einen zweiten, subtileren aber auch bedeutsameren Punkt in

Uedas Argumentation. Die Behauptung, „die Praxis des Un-Denkens" und der

„höchsten Reflexion" seien nicht grundsätzlich verschieden von einem
nichtdualistischen Standpunkt mag zwar sinnvoll sein, es handelt es sich aber doch

um eine Behauptung mit weitreichenden Implikationen, die deshalb wenigstens
einige vorsichtige Erwägungen erfordert. Sie erinnert ganz klar an Nishidas

Behauptung, dass Reinheit und Unreinheit „nicht verschieden sind [...]

88 Nishida 1988, Vol. 12: 405-436.



DE GRUYTER Zen, Erfahrung und Philosophie — 387

Verschiedenheit ist immer eine Frage des Grades", aber was mag das bedeuten?

Sogar Ueda insistiert, dass die „Praxis des Un-Denkens" und die „höchste
Reflexion" nicht identisch sind.

5.2 Dögens Kritik der Tradition89

Um diese Frage ein wenig weiter zu untersuchen, werde ich zu Uedas Modell
zurückkehren. Sein Modell gründet auf drei fundamentalen Annahmen: 1) Die

Welt, in der wir leben und philosophieren ist ein Ganzes; 2) Ueda weist den

metaphysischen Dualismus durchgehend als unhaltbar zurück; 3) Aufgrund
ihres nicht-dualen Wesens ist die Welt jedoch ein ineffabile; jeder Ausdruck
dieser Erfahrung legt die Struktur von Worten-und-doch-Schweigen frei. Und
das ist der Schlüssel zur jetzigen Frage: Worte und Schweigen sind untrennbar
ineinander verwoben. Fujita Masakatsu benutzt das Bild einer „Schwellung" (j.

fukurami M & )90, um seine Überzeugung zu illustrieren, dass Worte und

Schweigen gleichermaßen Bedeutung verdichten.
Diese Haltung ist ziemlich verbreitet unter Denkern der Zen-Tradition. Der

prominenteste unter den Zen-Denkern in Japan ist Dögen.91 Er legt den sechsten

Fall der Torlosen Schranke neu aus: Traditionell wird auf diesen Text als

„Blumen-Predigt" Bezug genommen und er dient oftmals dazu, zu belegen, dass

Schweigen den Worten überlegen sei; genau diesen Punkt bestreitet Dögen.
Der sechste Fall berichtet, dass Shakyamuni Buddha seine Schüler auf dem

Geierberg versammelte. Während alle bis auf einen auf seine Predigt warteten,
hob er eine Blume auf. In diesem Moment lächelte sein Schüler Mahäkäsyapa.

Shakyamuni sprach: „Stützt Euch nicht auf Worte, es gibt eine Überlieferung
außerhalb der Schriften; ich habe soeben mein Dharma auf Mahäkäsyapa
übertragen."92 In Reaktion auf die Haltung, dass der Shakyamuni Buddha auf
das fokussierte, was Shibayama Zenkei als „Rede der Nicht-Rede", die
„Überlieferung des Unüberlieferbaren" und die „geheime Rede" des „für immer
Unnennbaren"93 nennt, bemerkt Dögen hämisch, dass „hätte Buddha Worte

gehasst und das Hochheben von Blumen geliebt, hätte er auch zur späteren
Zeit Blumen hochgehoben"94. Dögen behauptet, dass Shakyamuni Buddha diese

89 Auszüge aus diesem Abschnitt sind veröffentlicht in „When all Dharmas are the Buddha-

dharma " (Kopf 2015a).

90 Fujita 1998: 106-109.
91 Vgl. dazu auch die umfassende Analyse in Müller 2013: 279-321.

92 T 48.2005.293c.

93 Shibayama 1974: 62-64.
94 Dögen 1969, Vol. 1: 394.



388 — Gereon Kopf DE GRUYTER

Worte gebrauchte, um „das Aufsammeln von Blumen" zu erläutern, wenn er
rhetorisch mit Blick auf Shakyamunis Kommentar fragt: „Sind dies Worte oder
sind dies keine Worte?"95.

Ueda übersetzt Dögens Einsicht in einen philosophischen Diskurs, wenn er
feststellt, dass auf der einen Seite das verbale Verständnis einer Erfahrung eine

Erfahrung darstellt, während auf der anderen Seite das „Selbstverständnis der

Erfahrung" (j. keiken no jirikai Mit§ JIM) „auf Worten beruht"96. Oder in
den Worten Fujitas, „Erfahrung und Wörter umfassen zwei Aspekte eines
einzelnen Ereignisses"97.

Aber was trägt diese Einsicht zur Diskussion um „Zen-Philosophie" und

„Weltphilosophie" bei außer den Allgemeinplatz, dass sprachliche Ausdrücke

getrennt von Schweigen keine Bedeutung haben und dass, wenn man Wörter im
weitesten Sinn von Klängen der Kommunikation unterscheidet, wie es Zhuangzi
macht, dann das Gleiche auch umgekehrt gültig ist?

5.3 Weltphilosophie als lebendiger Diskurs

Das Verständnis von Worten und Erfahrung als in ihrem Wesen verschieden und
sich gegenseitig ausschließend impliziert eine Konzeption der „toten Wörter",
welche definiert und theoretisiert werden, ohne jeden Bezug auf das, was Ueda

eine „konkrete Erfahrung" nennt. Auf der anderen Seite ist eine „konkrete
Erfahrung" frei von Reflexion in Ermangelung von Selbstgewahren. Wenn Erfahrung

ein ineffabile ist, so Ueda, dann ist es bedeutungsleer. Es sind die von
konkreter Erfahrung erfüllten „lebendigen Wörter"98, die eine Art dritten
Terminus darstellen und sich weder in Abstraktionen verlieren noch in der
Unerreichbarkeit des Schweigens; auf diese Weise können diese „lebendigen Wörter"
ein Selbstgewahren, das auf Erfahrung basiert und durch Reflexion entwickelt
wurde, und folglich eine „Zen-Philosophie" und „Weltphilosophie" im Sinne

Nishitanis und Uedas bieten.

Worte werden, wenn sie essentialisiert werden, zu toten Objekten der

Untersuchung und Theorien werden, in den Worten des Jacques Derrida, logozent-
risch; nur im aktiven Engagement, in der Befragung und Transformation können

Worte, Theorien und Philosophie als solche den ewig-wechselnden Welten der

Erfahrung gerecht werden und folglich Selbstgewahren erzeugen. Wenn dies der

95 Dogen 1969, Vol. 1: 394.

96 Ueda 1997: 5.

97 Fujita 1998: 124.

98 Ich borge diesen Ausdruck von Jin Y. Park (Park 2008:131).



DE GRUYTER Zen, Erfahrung und Philosophie — 389

Fall ist, dann sind „Praxis des Un-Denkens" und die „höchste Reflexion" zwar
nicht identisch, aber unlösbar miteinander verbunden. Es ist eben dieser Akt der

Unterscheidung dieser Modalitäten und der Gebrauch dieser Zuschreibungen,
der das Bewusstsein des Prozesses des Verstehens und letztlich des Selbstgewahrens

vertieft. Es ist die Reifizierung der Kategorien, die zu einer Objektiva-
tion und zum Logozentrismus führen. Eine „Weltphilosophie" ist hingegen offen

für eine regenerative Dialektik der „konkreten Erfahrung" und der systematischen

Reflexion.

Abkürzungen

T: Taisho Taizökyö. Hrsg. von Junjirö Takakusu und Kaigyoku Watanabe (1961):

Tokyo: Taishö Shinshü Daizökyö Kankökai.

Bibliographie

Abe, Masao (1985): Zen and Western Thought. Hrsg. von William R. LaFleur. Honolulu, Hl:

University of Hawai'i Press.

Abe, Masao (2003): Zen and the Modern World. Hrsg. von Steven Heine. Honolulu, HI: University
of Hawaii Press.

Appadurai, Arjun (1996): Modernity at Large: Cultural Dimension of Globalization. Minneapolis,
MN: University of Minnesota Press.

Appiah, Kwame Anthony (2005): The Ethics of Identity. Princeton, NJ: Princeton University Press.

Dögen (1969-1970): Dogen zenji zenshü. Hrsg. von Döshü Ökubo. 2 Vols. Tokyo: Chikuma

Shobö.

Doli, Steffen (2011): „Ueda Shizuteru's Phenomenology of Self and World: Critical Dialogues
with Descartes, Heidegger, and Merleau-Ponty." In: Japanese and Continental Philosophy:
Conversations with the Kyoto School. Hrsg. von Bret Davis et al. Indianapolis: Indiana

University Press, 120-137.

Fujita, Masakatsu (1998): Gendai shisö toshite no nisihda kitarö (Nishida Kitarö as a

Contemporary Thinker). Tokyo: Ködansha.

Gross, Rita (1993): Buddhism after Patriarchy. Albany, NY: SUNY Press.

Hisamatsu Shin'ichi (1969): Töyöteki mu: hisamatsu shin'ichi chosakshü 1 (Oriental
Nothingness: The Collected Works of Hisamatsu Shin'ichi 1). Tokyo: Risösha.

Kasulis, Thomas P. (1990): „Does East Asian Buddhism Have an Ethical System?". Zen

Buddhism Today: Annual report of the Kyoto Zen Symposium 8: 41-60.
Kopf, Gereon (2008): „The Self-Contradictory What?—Reflections on how to Teach the

Philosophy of Nishida Kitarö". In: Teaching Texts and Contexts: The Art of Infusing Asian

Philosophies and Religions. Hrsg. von David Jones und Ellen Klein. Albany: SUNY Press,

129-148.

Kopf, Gereon (2015a): „When all Dharmas are the Buddha-dharma." In: Dögen and Sötö Zen.

Hrsg. von Steven Heine. Oxford: University of Oxford Press, 138-164.



390 —— Gereon Kopf DE GRUYTER

Kopf, Gereon (2015b): „Towards a Conception of Philosophy as Expression: Approaching Intercultural

Philosophy from a Zen Buddhist paradigm." In: What is Intercultural Philosophy? Hrsg. von
William Sweet. Washington, DC: Council for Research in Values and Philosophy.

Maraldo, John (1995): „Tradition, Textuality, and Trans-lation: The Case of Japan". In: Japan in
Traditional and Postmodern Perspectives. Hrsg. von Charles Fu und Steven Heine. Albany,
NY: SUNY, 225-244.

Müller, Ralf (2009): „Watsuji's Reading of Dögen's Shöbögenzö". In: Confluences &

Cross-Currents. Hrsg. von Raquel Bouso und James W. Heisig. Nagoya: Nanzan, 109-125.
Müller, Ralf (2013): Dögens Sprachdenken. Historische und symboltheoretische Perspektiven.

Freiburg/München: Alber-Verlag.
Müller, Ralf (2016): Nishitanis Vorlesungen zum Shöbögenzö. Diskussion und Übersetzung. [In

Vorbereitung.]
Nishida Kitarö (1988): Nishida kitarö zenshü (The Collected Works of Nishida Kitarö).

20 Vols. Tokyo: Iwanami Shoten.

Nishitani, Keiji (1993): Nishitani keiji chosakushü (Collected Works of Nishitani Keiji). 26 Vols.

Tokyo: Iwanami Söbunsha bunsha, 1986-1995.
Park, Jin (2008): Buddhism and the Politics of Postmodernity: Zen, Huayan, and the Possibility

of Buddhist-Postmodern Ethics. New York: Lexington Books.

Sharf, Robert H. (1994): „Whose Zen? Zen Nationalism Revisisted". In: Rude Aweakenings:
Zen, the Kyoto School, and the Question of Nationalism. Hrsg. von James W. Heisig und

John C. Maraldo. Honolulu, HI: Hawaii Press, 40-51.

Shibayama, Zenkei (1974): Zen Comments on the Mumonkan. Übers, von Sumiko Kudo. New

York: Mentor Book.

Schluetter, Morten (2010): HowZen became Zen: The Dispute over Enlightenment and the Formation

of Chan Buddhism in Song-Dynasty China. Honolulu, HI: University of Hawai'i Press

Stauffer, Lee (1989): „Is an Ethical Theory Possible Within Zen Buddhism?". Southwest

Philosophical Studies 11: 80-84.
Suzuki, D. T. (1964): An Introduction to Zen Buddhism. New York: Grove Press.

Suzuki Daisetsu (1968): Suzuki daisetsu zenshü dai 5 kan (The Collected Works of Daisetsu

Suzuki, Vol. 5). Tokyo: Iwanami Shoten.

Suzuki Daisetsu (2000): Suzuki daisetsu zenshü dai 13 kan (The Collected Works of Daisetsu

Suzuki, Vol.13). Tokyo: Iwanami Shoten.

Takahashi, Satomi (1973): Takahashisatomizenshü (The Collected Works of Takahashi Satomi).
7 Vol. Tokyo: Fukumura Shuppan.

Ueda, Shizuteru (1997): Kotoba no fltsuzon: zen to bungaku (Words and Reality: Zen and

Culture). Tokyo: Chikuma Shobö.

Ueda, Shizuteru (2002a): Ueda shizuteru shü dai 5 kan (Collected Works of Ueda Shizuteru
Vol. 5). Tokyo: Iwanami Shoten.

Ueda, Shizuteru (2002b): Nishida Kitarö wa dare ka (Who is Nishida Kitarö?). Tokyo: Iwanami

Shoten.


	Zen, Erfahrung und Philosophe : Ueda Shizuteru und die Schöpfung einer Zen-Philosophie

