
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 68 (2014)

Heft: 3-4

Artikel: La Sarvngayogapradpik de Sundards : une classification des
chemins de yoga au 17e siècle

Autor: Burger, Maya

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-681666

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-681666
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DE GRUYTER ASIA2014; 68(3): 683-708

Maya Burger

La Sarvängayogapradipikä de Sundardäs:
une classification des chemins de yoga au
17e siecle

Abstract: Sant Sundardäs (1596-1689) wrote in the beginning of 17th century a

versified exposition on yoga, a text entitled Sarvängayogapradipikä, in Brajbhäsä.
This text is a systematic summary and classification of the various yogas known
at his time and constitutes an important source of knowledge for the study of

yoga in the 17th century in a regional language. Such an attempt of classifying 12

types of yoga is testimony to a trend of his epoch to systematise the available

knowledge of a branch or discipline. The classification is evaluative and shows

which yogas are acceptable and which are not. In his specific case advaitayoga
is the supreme yoga and unifies or encompasses all the others. His conceptual
endeavour places him inside the long tradition of yoga and his classification
shows interest in yoga beyond the hathayoga much in vogue at his time. This

rarely studied work is hence an important document in the long history of yoga.

DOI 10.1515/asia-2014-0057

La presente contribution propose l'etude de la classification de yogas effectuee

par Sundardäs dans le texte Sarvängayogapradipikä. Sant Sundardäs (1596-1689)

redige un texte offrant une vision globale de la question du yoga au 17e siecle,

comme le titre de son oeuvre l'indique (sarvängayoga - le yoga de tous les

membres, ou tous les yogas avec membres1). Une telle systematisation de yoga,

1 Le titre ou le nom de son ceuvre est parlant car on peut y voir deux influences sciemment agen-
cees. D'une part le recours au terme de yogapradipikä peut faire penser ä la Hathayogapradipikä,
le celebre texte de Svätmäräma (14e/15e), mais avec la difference importante, justement, de

presenter non seulement le ha(hayoga, mais tous les yogas. D'autre part le nom fait penser ä

atfängayoga, mais avec l'ambition de depasser les 8 membres pour presenter son schema (sar-

vänga + yoga, le yoga de tous les membres). On peut y voir une polemique, dans la mesure oü il
oppose aftänga ä sarva. Le fait qu'on puisse lire tous les yogas (pluriel) avec membres ou le yoga
(singulier) de tous les membres, est un element significatif dans la pensee de Sundar qui opere
de fait sur les deux plans. II presente certes la pluralite, mais ä la fin de son texte un yoga singulier

semble reprendre le dessus traduisant sa conviction profonde.

Maya Burger: Section de langues et civilisations slaves et d'Asie du Sud, University de

Lausanne, Anthropole, 1015 Lausanne-Dorigny, Suisse. E-mail: Maya.Burger@unil.ch



684 Maya Burger DE GRUYTER

en langue braj, represente un temoignage significatif dans la longue histoire du

concept et de l'histoire du yoga. Notre enquete nous conduit ä interroger ce texte

en vers pour savoir ce que signifie yoga pour notre auteur. Quels choix opere-t-il

parmi les « yogas » connus ä son epoque, comment nomme-t-il ceux qui trouvent

grace ä ses yeux et quels sont les buts qu'il leur attribue Nous nous poserons
egalement la question de savoir, dans les limites du possible, ä qui ce texte etait
destine.

D'un point de vue de la recherche sur le yoga telle que nous la faisons

aujourd'hui2, ce retour sur un auteur avec un esprit de classification nous parait
important pour mesurer ou comprendre comment un poete Sant pouvait traiter la

question du yoga de maniere systematique au 17e siecle et quel message il enten-

dait communiquer ä ceux qui le lisaient. II ne s'agit pas d'un simple catalogue sur
l'ensemble des yogas en cours, mais d'une construction systematique poursui-
vant le but de clarifier ce qu'est un yoga acceptable et ce qui ne Test pas, et parmi
les 12 yogas retenus, presenter les buts ä atteindre. Malgre le cote Oriente ou im-

pregne de sa theologie personnelle, operant des choix ideologiques, il n'en reste

pas moins que l'auteur par son ambition globalisante revele quelque chose d'un

encyclopediste3 qui entend presenter le yoga dans sa totalite (sarva yoga).

Apres une breve introduction ä la vie et ä l'oeuvre de l'auteur, nous regarderons
dans le detail son traitement du yoga.4

1 Vieetoeuvre

Sundardäs (dit Chote Sundardäsa)5 (1596-1689?) est un vaisya originaire du

Rajasthan qui a etudie ä Benares des l'äge de 11 ans, vivant dans le cercle des

disciples de Dädü Dayäl (1544-1603), faisant partie de l'ecole (panth) du nom de

ce dernier. Plus tard il se serait etabli ä Fatehpur (Shekavati) au Rajasthan; il

2 Pour les grandes classifications et histoires du yoga voir: M. Eliade (1954), G. Feuerstein

(2001), J. Larson (2008), J. Mallinson (2011a, 2011b, 2013), D. White (1996, 2011).

3 Tout au long de son expose, l'auteur oscille cependant entre une demarche tendant vers l'en-

cyclopedique et une prise de position clairement personnelle.
4 La transliteration suit les exigences pour un transfert automatique d'une ecriture vers une

autre; tous les a inherents sont ainsi ecrits (sauf dans les citations et les mots usuels). Anusvära

est represente par m qui suit la voyelle nasalisee. Les diacritiques sont retenues dans les noms

propres, aussi dans leur forme adoptee (Sundardäs, Hathayoga). Les termes hindi sont en ita-

liques et les noms des oeuvres avec une majuscule.
5 Thiel-Horstmann 1986; 13-14 et Sväml sri sundaradäsa ji mahäräja ki samksipta jivani
(Introduction au deuxieme volume du Grartthävali, 1978:53-58).



DE GRUYTER La SarvängayogapradTpikä de Sundardäs 685

aurait egalement voyage beaucoup dans le nord de l'Inde. II est decede en 1689

(samvat 1746) ä Sanganer, pres de Jaipur. Parmi les Sants, Sundardäs occupe une
place privilegiee, se distinguant par son langage elabore, son interet pour les

classifications des traditions religieuses et philosophiques; il est aussi connu
sous le nom de Sant Kavi Sundardäs, en reference ä ses talents d'ecrivain.
Sundardäs n'appartient pas ä la tradition orale des Sants qui le precedent, mais est

un ecrivain talentueux et apprecie en tant que tel par la tradition.6

Sundardäs nous legue une ceuvre importante, qui a ete assemblee dans un
ouvrage collectif en trois volumes (Granthävall, la Sarvängayogapradlpikä se

trouvant dans le 2e volume). II s'agit d'une collection d'environ 38 textes ä la taille
tres disparate. Le contenu touche des thematiques telles que jnäna, yoga, guru et
il utilise des genres litteraires varies (astaka, satpada), ä cöte des textes discursifs
en vers, par exemple des citävani.7 Peu traduit dans nos langues, ä l'exception du

Jnänasamudra, dont le deuxieme chapitre, dedie ä la bhakti, a fait l'objet d'une
analyse serree de la grammaire et du contenu par Monika Thiel-Horstmann.8
L'auteure a surtout etudie la theologie de Sundardäs en relation ä ses reflexions

sur la bhakti.9 La presente contribution se concentre, quant ä eile, suryoga10, avec

un interet particulier pour les perspectives qui sous-tendent une classification de

yoga, pour lesquelles Sundardäs occupe une place inconsumable.11

2 Etude de la SarvängayogapradTpikä

Ce texte divise en quatre chapitres propose une etude transversale du yoga illus-
trant les connaissances vastes et bien informees de l'auteur sur le sujet. II est

6 McGregor 1984:136-138; 2003: 912-957.
7 En me concentrant sur un texte devolu au yoga, je suis consciente de laisser de cöte d'autres

aspects du poete qui meriteraient aussi notre attention.
8 Cette contribution comporte egalement des points instructifs sur la langue de Sundardäs.
9 L'aspect bhakti est traite dans un article de Monika Thiel-Horstmann (1985), oü eile aborde la

theologie specifique de Sundardäs. J'adresse un remerciement special ä Monika Horstmann, qui
la premiere m'a rendue attentive aux travaux de Sundardäs en lien avec le hafhayoga.
10 Yoga n'est pas seulement traite dans notre texte, mais se retrouve aussi dans d'autres oeuvres,
particulierement dans le Jnänasamudra. Les pratiques de yoga sont mentionnees dans des petits
textes courts.
11 Je remercie Peter Schreiner pour la collaboration dans la constitution d'un corpus electro-
nique des textes de Sundardäs. Nous avons beneficie du programme Hindi - OCR d'Oliver
Hellwig et remercions celui-ci pour cet outil et les constantes interactions pour en faire un usage
optimal.



686 Maya Burger DE GRUYTER

redige en langue braj avec un recours ä un vocabulaire savant, Sanskrit, en lien

aux diverses traditions auxquelles il se refere. II est constitue par une succession

de caupai et de dohä.12

Le schema ci-apres resume la mise en chapitres13 sous lesquelles il presente

son ceuvre.

2 Bhaktiyoga 2.1-1

Bhaktiyoga
2.1-15

Mantrayoga
2.16-27

Layayoga
2.28-39

Carcäyoga
2.40-51

3 Hathayoga 3.1-52

Hathayoga
3.1-12

Rajayoga
3.13-24

Lak$ayoga
3.25-36

Ajtängayoga
3.37-52

4 Sämkhyayoga 4.1-50

Saipkhyayoga
4.1-12

Jfiänayoga
4.13-24

Brahmayoga
4.25-30

Advaitayoga
4.31-50

Fig. 1: Les 12 types de yoga classes en 3 chapitres. (L'introduction [chapitre 1] n'est pas illustree
dans ce schema.)

Les premiers versets de 1-50 (prathama upadesa) constituent une organisation

pour couvrir l'ensemble des yogas et une mise en place de l'argumentaire, suivi
ensuite par trois chapitres sur bhakti-, hatha- et sämkhyayoga. On remarque d'em-

blee une repartition reguliere de la place accordee ä chacun des yogas presentes

12 L'editeur du Granthävali a systematise la presentation en upadesa. N'ayant pas eu acces aux

manuscrits, je ne sais pas si cela se trouve dans l'oeuvre originale. Le texte est fourni avec un
commentaire en hindi, qui meriterait une attention pour lui-meme, car il illustre la comprehension,

tres orientee, de l'auteur de l'edition du texte et contient de multiples references, illustrant
egalement le point de vue de l'editeur.

13 Ce schema est assez habituel chez Sundardäs dans les textes qui discutent les connaissances

generates par rapport ä un sujet (par exemple dans le JMnasamudra). Le terme generique est ä

la fois titre et sous-categorie.



DE GRUYTER La SarvähgayogapradTpikä de Sundardas — 687

en detail (env. 50 stances pour chacun). De meme les sous-chapitres sont repartis
de maniere reguliere.14

Avant d'analyser les trois chapitres, Bhakti, Hathayoga et Sämkhya, l'etude de la

Partie introductive s'impose.

2.1 Prathama upadesa (1.1-50)

Le premier enseignement constitue le lieu oü Sundardas prend position par
rapport aux diverses traditions de yoga et traditions religieuses. II dit lui-meme au

premier verset qu'il possede le savoir, que tout doute est dissipe, et qu'il salue le

maitre divin.

La question centrale qui nous guide est celle de savoir comment l'auteur se

distingue des autres traditions et comment il opere ses choix pour construire son
schema ä 12 yogas. Ce chapitre a tres clairement comme but de demarquer les

classifications de l'auteur de Celles d'autres auteurs et de poser le cadre de son

etude, de marquer les limites de son investigation, et par la meme d'exclure toute

une serie de traditions. A la fin du premier chapitre, nous savons ce qui est acceptable

pour Sundardas et comment il poursuivra sa presentation du yoga : bhakti-,
hatha- et sämkhyayoga sont retenus comme les trois categories de yoga avec leurs

subdivisions respectives.15

L'auteur pose ainsi le cadre de son investigation et je propose de retenir trois
elements pour resumer le contenu de l'introduction : a) il existe trois voies de yoga

comportant chacune des subdivisions qui amenent toutes au meme resultat. Ceci

demontre l'importance du but du yoga pour l'auteur; b) l'auteur enonce des voies

qui sont dans l'erreur dans une volonte de se demarquer; c) le maitre est important

pour connaitre les voies acceptables et definit la voie juste.

14 En regardant le tableau, on voit que dans le developpement de sämkhyayoga, il n'est pas aise
de determiner quand se termine brahmayoga et quand commence advaitayoga. Comme les
versets du sous-chapitre jnäna commencent tous par la lettre j, que les versets du sous-chapitre
brahmayoga commencent avec b, je propose de faire commencer le dernier sous-chapitre advaita
ä partir du verset 31 (qui commence par toute une serie de versets en a, et constitue une sorte

d'apologie de la realisation ultime). Ceci correspond egalement au sens des versets, bien qu'il
soit parfois difficile de faire la distinction entre brahmayoga et advaitayoga.
15 Contrairement aux trois chapitres qui vont suivre, dans cette partie il n'y pas de concept titre
ou de sous-categorie.



688 Maya Burger DE GRUYTER

a) Pour chaque categorie des representants cites par leur nom nous permettent de

mieux saisir ce que Sundar entend par la categorie et nous informe sur l'etat de

ses connaissances.16 Ainsi les representants de bhaktiyoga sont:
Sanaka, Närada, Suka Druva, Prahläda (verset 1.3), ceux de hathayoga sont

les membres de la tradition Näth, Ädinäth, Matsyendranäth, Gorakhnäth, Car-

pata, Mina, Kaverinäth, Cauramglnäth (verset 1.4) et pour le sämkhya, il nomme
Rsabhadeva, Muni Kapila, Dattätreya, Vasista, Astävakra et Bharata le fou (verset

1.5).

Bien qu'ils viennent de voies tres differentes, «ils » arrivent au meme village.17

Sundardäs propose d'emblee un modele de reflexion qui vise une pensee unifica-
trice. Les sources et les autorites sont multiples, mais il leur reconnait un seul et

meme but. Les differences persistent aussi longtemps qu'on n'a pas atteint le but.
Nous reprenons l'importance de ce dernier comme fil conducteur de l'investiga-
tion des sous-categories et de leur hierarchisation dans l'expose des trois cha-

pitres (bhakti, hatha et sämkhya).

b) Apres avoir brievement introduit sa classification, il procede en admettant qu'il
existe d'autres methodes, mais qu'il classe sous le label « erreur». Les fausses

methodes sont les six ecoles de Philosophie et les 96 heresies (1.11).

Sans entrer dans les details, car ceci constituerait un travail en soi18, notons

que les versets 12-49, qui commencent tous avec kecit (quelques-uns, certains),

enumerent d'une maniere schematique des attitudes et options qui ne lui
conviennent pas ; schematiquement on peut retenir qu'il s'oppose ä toute forme

d'exces, de manifestation exterieure, ou de specialisation : il est anti-ritualiste,
anti-sacrifice, se moque des pelerins, de ceux qui font les ablutions pour la

purete, des etapes de vie ; il se moque des renon?ants et des ascetes, des per-
sonnes qui affichent leur religion de maniere ostentatoire par des insignes, de

ceux qui maintiennent des rites jainas, de ceux qui croient en l'energie divine, des

faiseurs de miracle, des praticiens de cure, des scientifiques de toute sorte, des

16 J'ai opte dans ce texte pour une traduction litterale des versets afin de mettre en evidence les

particularity d'expression de la langue braj. Toutes les traductions sont faites par nos soins.

17 (SYP 1.6) Mahäpurusa je ina matai, tinaki maim jäum |

märaga äye dasa disä, pahunce ekahi gämum ||

18 Ce premier enseignement porte un regard critique sur les rites et attitudes religieuses et me-

riterait un travail en soi pour brosser le tableau de ce qui etait en vogue ä l'epoque et pour
connaitre les terminologies en usage.



DE GRUYTER La Sarvähgayogapradipikä de Sundardäs 689

musiciens, des ascetes aux attitudes extremes tant au niveau de la nourriture que
ducomportement.19

Au sein des groupes critiques, nous trouvons toute une serie de figures qui sont
des yogis, mais clairement d'un type de yoga qui ne plait pas ä Sundardäs. Ce

sont, par exemple les käpälikäs et les päsupatas, tout comme les ascetes plus
generalement: le critere de rejet apparait toujours comme celui de vivre dans
des extremes (done cela inclut aussi ceux qui se drapent dans de belles robes

L'attention portee au corps fait partie des pratiques qu'il refuse.

Certains mangent bulbes [et] racines qu'ils deterrent, vivant seuls dans la foret, d'autres

revetent des habits [couleur] orange, certains s'immergent dans l'eau [et] recitent des

formules. (1.34)20

Certains sont assis sous les nuages, durant la saison froide ils entrent dans l'eau, certains

inspirent de la fumee [et] divaguent; [certains] sont suspendus ä l'envers ä l'arbre. (1.40)21

On voit dans ces premiers versets qu'il exclut de la categorie de yoga des per-
sonnes ou des pratiques, qui, lato sensu pourraient trouver leur place sous la
categorie yoga, mais pas dans sa systematisation. Des le depart se dessine une

vision de yoga ou des yogas qui meritent ce nom.

c) Sur la base de ce type d'enseignement et de comportement qu'il refute, il a re-
flechi et ne souhaite pas tomber dans l'erreur. II maintient l'idee que la grace du
maitre permet de ne pas se tromper.

Ayant vu des enseignements de types varies, Sundar a reflechi; grace au maitre veritable, il
ne tombe pas dans l'erreur. (1.50)22

19 « Certains maintiennent des disciplines et des observances, ils vivent en jeünant en lien avec
les phases de la lune. Certains venerent les divinites, cueillant feuilles et fleurs. » (SYP 1.16) Kecit

niyama vata hi bahu dhäraim, camdräyana upaväsa vieäraim | kecit karaim deva kl puja, päti
pu§pa torihai düjä ||

« Certains maintiennent des actions jainas; ils arrachent les cheveux avec leurs mains. Certains

portent un anneau dans leurs oreilles, certains, caracterises par un eräne, connaissent des

opinions corrompues.» (SYP 1.18) Kecit karma su thäpahim jaimnä, kesa lumeäi karahim ati
phaimnä | kecit mudrä pahirai kämnam, käpälikä bhrasta mata jämnam ||

20 (SYP, 1.34) Kecit kamda müla khani khähim, ekäeka rahaim bana mähim |

kecit käsäyadika pahiraim, japahim jäpa paithahim jala gaharaim ||

21 (SYP 1.40) kecit meghädambara baithaim, Sita käla jalasäi paithaim |

kecit dhüma päna kari bhülaim, aumdhe hoi brccha saum jhülaim ||

22 (SYP 1.50) bahuta bhämti mata dekhikai, sundara kiyä vieära |

sadguru ke ju prasäda te, bhramem nahim sulagära ||



690 Maya Burger DE GRUYTER

S'etant distance de ce qui lui parait heretique, ayant reconnu la valeur de l'en-

seignement du maitre, qui est Dädü, il s'apprete alors ä nous livrer la teneur des

yogas qui trouvent grace ä ses yeux. II ne nous renseigne pas sur l'experience

personnelle qu'il aurait eventuellement faite pour arriver ä une telle conviction,
mais s'appuie avant tout sur l'autorite du maitre.23

On peut constater que ce chapitre n'est pas une presentation « objective » des

yogas, mais clairement une prise de position orientee. Malgre cela, le texte est

revelateur des traditions en cours et temoigne de sa critique moqueuse des mou-

vements ascetiques et des manifestations visibles de religiosite. Pour designer

ces pratiques critiquees, il n'utilise pas une seule fois le terme de yoga, mais re-

court ä celui de mata, enseignement (verset 1.50). Le terme de yoga est clairement

pour lui un terme reserve aux trois categories qu'il etudie ä la suite de cette
clarification et delimitation24.

Pour l'etude des yogas proposes par Sundardäs comme convenables, notre
demarche consiste ä les decrire d'une part en suivant le texte tel que l'auteur l'a

construit en etant attentif ä la terminologie proposee, et d'autre part ä relever les

buts (ou parfois la fonction) qu'il leur attribue, ce qui nous permettra de connaTtre

la position finale de Sundardäs. Nous serons egalement attentifs aux articulations

d'un yoga ä l'autre pour estimer et evaluer le lien qu'il propose entre eux.
Les voit-il de maniere äquivalente ou annonce-t-il ses preferences

2.2 Bhaktiyoga (2.1-51)

Des le verset 2.1, quatre formes de bhaktiyoga sont presentees. Ce n'est pas la

meme systematisation que celle que nous trouvons dans JMnasamudra2S qui
traite plutöt de bhakti generale, en tant que « devotion ». Ici il s'agit d'une bhakti

en lien avec le yoga, dont la caracteristique centrale est celle d'etre une attitude
d'interiorite ou meditative. II utilise le terme de bhakti parce que d'une part il

23 Tout au long de l'oeuvre generale de Sundar, le maitre joue un role primordial. Des stances lui
sont aussi directement vouees. Elles sont une forme d'adoration tres personnelle refletant

['importance que le maitre occupe dans la vie de Sundar. « For Guru Dädü has come, he has caused

the Word to be heard, he has told of the Eternal Supreme Self » (traduction M. Thiel-Horstmann

1983:142 (gurukfpä a$taka))

24 Les acceptions de yoga telles que nous les trouvons dans ce texte ne se retrouvent pas force-

ment dans les petits textes, mais constituent bien la marque de ce traite.
25 Le deuxieme chapitre du Jnänasamudra est consacre ä la bhakti: ses neuf formes (nava-

dhäbhakti), la bhakti de l'amour (premabhakti) et la bhakti supreme (paräbhakti). Le troisieme

enseignement est consacre ä a?(ängayoga developpe de maniere detaillee.



DE GRUYTER La Sarvängayogapradtpikä de Sundardäs 691

developpe bien l'idee d'une attitude d'attention et de « devotion » au sens de

devouement/participation envers «quelque chose qui est au-delä», mais aussi

parce qu'il y range des pratiques qui sont familieres au monde de la bhakti, tout
en les transformant. L'association entre bhakti et yoga provient du fait que yoga
a le sens d'un moyen pour atteindre le but. Nous anticipons sur le contenu du

chapitre en presentant le verset conclusif qui annonce le but de bhaktiyoga.

Ayant pratique devotion {bhakti), formule {mantra), resorption {laya) et description (carcä),

on comprend ce que les Sants ont enseigne : Un (yoga) pratique [signifie] grandeur dans les

trois mondes ; rien ne peut etre dit sur [la grandeur] des quatre (2.50)26

La derniere partie du verset n'est pas evidente, mais signifie que celui qui
pratique l'un ou l'autre des bhaktiyogas devient important dans les trois mondes et

que tous les quatre yogas sont precieux. A l'auteur d'ajouter que cela ne devrait

pas etre pratique ä l'exterieur, mais ä l'interieur du corps.

Pour chaque sous-categorie, il specifiera un but particulier et nous les prenons
l'une apres l'autre.

2.2.1 bhakti (2.1-2.15)

Les versets 2.2 ä 2.7 decrivent un ideal de comportement. L'adepte du bhaktiyoga
est sans passion, indifferent ä tout et renonce ä tout; il a pour ideal le contente-

ment, la pauvrete, l'impartialite (nirapakha), contemplant le spectacle de la vie
de maniere detachee ; il ne venere rien d'autre que niranjana, ce qui est sans faute

(2.7). II considere tout avec detachement et preconise une equanimite envers

toutes les creatures (il considere un insecte et un elephant de maniere identique)
(2.5). Notons que ce n'est pas une bhakti qui conviendrait ä une femme, dont il
n'est pas fait mention : il n'est pas non plus fait mention de la communaute reli-

gieuse (sanga), deux aspects auxquels on pourrait s'attendre en parlant de bhakti.
Avec l'aide de la notion de bhakti, l'auteur se concentre de fait sur une

predisposition mentale et une attitude, ce qui fait penser dans le contexte du yoga
classique ä yama et niyama. Bhakti apparait comme la preparation au chemin de

26 (SYP 2.50) Bhakti mamtra laya klni caracä, samajhai santa karai jo paracä |

eka kiye tihum loka badäl, cäryau kl kachu kahl na jäi ||



692 Maya Burger DE GRUYTER

meditation, en mettant le yogi dans une disposition mentale et un etat d'obser-

vance necessaires ä l'avancement.27

Dans les versets 2.9-11, l'auteur propose une bhakti cultuelle, mais qui se

distingue d'une pratique usuelle par le fait qu'elle est purement interiorisee. La posture

agreable, sukhäsana, est nommee annongant en quelque sorte que les

ingredients usuels aux cultes se resument ä des attitudes interieures. La lampe pour le

culte {ärati) est remplacee par le savoir, et c'est sur le son non frappe (anähata)

que le bhakta yogi se concentre. La nourriture, qui est normalement Offerte dans

la püjä ä la divinite, devient la resolution mentale posee comme offrande sur le

plateau devant le bhakta yogi (2.10).

L'element bhakti se retrouve dans les comparaisons telles qu'une attitude de

totale devotion au maitre, l'attitude de servant, ou encore l'idee de tomber en

transe (2.12). L'idee du service loyal envers le maitre est comparee ä l'attitude de

l'epouse fidele ä son mari (2.13).

Au travers de ces versets on peut ainsi comprendre que bhaktiyoga signifie une
attitude et predisposition de type interiorise. Meme s'il peut emprunter par la

description ce que certaines formes de bhakti cultuelles preconisent, comme
s'asseoir en face de la divinite, faire des offrandes de fleurs ou de lumiere, pour
Sundardäs, ce n'est jamais qu'une attitude mentale.

Le but vise correspond ä une pratique de bhakti bien plus rare, voire d'exception,
de type nirguna, et il termine le sous-chapitre du bhaktiyoga en disant:

C'est la devotion sans caracteristiques, rarement quelqu'un connait ce type de [bhakti], si la

chance sourit, [eile] peut etre obtenue, un maitre divin [1'] explique. (2.15)28

27 Dans le contexte de atfängayoga de la sous-categorie hafhayoga (verset 3.37) yama et niyama

occupent en tout et pour tout une ligne d'un verset. II semblerait que le sujet soit couvert juste-
ment par bhakti qui fait oeuvre de preparation mentale, meme si dans le yoga classique yama et

niyama sont plus pragmatiques. Dans le contexte de Jnänasamudra, par contre, yama et niyama
sont nommes et plus nombreux que dans le yoga classique (versets 2-23 du troisieme enseigne-

ment du chapitre 1).

28 (SYP 2.15) Yaha so bhakti alimganl, biralä jänai bheva |

bhägya hoi tau päiye, samajhävai gurudeva ||



DE GRUYTER La SarvängayogapradTpikä de Sundardäs 693

2.2.2 mantrayoga (2.16-27)

Des le verset 2.16, le mantrayoga, ä l'instar de la tradition Sant, est presente ä la
fois comme une technique de recitation et une hypostase du nom divin, räma. Le

but ultime, la lumiere supreme, regoit le nom de räma, diversement nomme ä

partir de lä (2.18). La formule räma est l'essence de tout (räma mantra saba mamhi

tata särä) (2.20). C'est un moyen facile, qui, appris du maitre, se pratique pour
devenir une activite permanente. La recitation se fait sans la langue (dans le

coeur) et l'esprit y reste fixe jour et nuit (2.24). En termes Sant ou de hathayoga on

parlerait de japa et d'ajapajapa (termes non utilises par Sundar). Bien qu'il soit
dit qu'il s'agit d'un moyen simple, il n'est pas generalise, il faut en effet un maitre

pour savoir le pratiquer.
Le but de mantrayoga est la manifestation des syllabes räma dans le yogi,

oubliant corps et esprit. II se passe quelque chose de merveilleux en vivant avec

räma, dans chaque pore il resonne (2.25). Comme l'eau et le sei, la remembrance

(surati) penetre dans le son. Si l'on veut obtenir räma, (tranquillite de l'esprit,
mana visräma), il faut faire du mantrayoga. (2.26-27).

2.2.3 layayoga (2.28-39)

Au point 2.28 le layayoga, ou le yoga de l'absorption est vu comme la pratique de

la resorption dont l'auteur reconnait l'immense importance (2.28). C'est la peur
qui serait le lot de celui qui ne s'y atele pas, restant dans le cycle des naissances.

Alors que layayoga permet de rejoindre räma (2.29), de dissiper l'erreur, et de faire

cesser les renaissances (2.32).

Dans ce chapitre, Sundar recourt abondamment ä la comparaison. Ses

figures de style lui permettent d'une part d'exprimer ce que le langage ne peut
saisir (metaphore), mais situe sa pensee dans la tradition lettree. Des versets 2.30

ä 37 les comparaisons demontrent ses connaissances des techniques rhetoriques
et d'ornementations de la tradition litteraire. Par exemple, la comparaison avec le

monde animal montre l'absorption comme etant un etat de concentration abso-

lue et soutenue! Tel l'oiseau cätaka (2.30) qui appelle inlassablement le bien

aime, et atteint la plus haute realisation. Une autre comparaison demontrant

l'absorption se retrouve avec la figure d'un acteur et de son jeu (2.33). Ce bien

precieux qu'est l'absorption öte le vieil äge et la mort (2.31).

Au final, l'etat de laya permet d'etre constamment absorbe en Hari, voire en

brahman.



694 — Maya Burger DE GRUYTER

Comme [l'oiseau] [femelle] kunji surveille ses ceufs, [ou] encore comme la tortue ne divertit

pas [ses] yeux, de la meme maniere quelqu'un qui a obtenu [1'] absorption, comment le vieil
äge [et] la mort [sont] pour lui jamais. (2.31)29

Le resultat est contenu dans le verset final:

De toutes ces manieres, il atteint la resorption dans Hari, etant libre du corps, il atteint le

pas le plus haut; toujours [et] ä chaque moment il boit l'essence, par la resorption il devient

egal ä brahman. (2.38)30

Finalement le but peut etre exprime avec differents termes : räma, Hari ou brahman.

Ce n'est pas ce qui est decisif dans ces versets, mais l'importance reside

dans le fait que layayoga amene ä la liberation. Ni samädhi, ni mukti ne sont men-
tionnes ; ici sära, l'essence est bue. Ce yoga de la resorption est dit incomparable,
faisant du pratiquant l'egal de brahman, il faut un maitre pour l'acquerir et non la

bonne fortune. (2.39)

2.2.4 carcäyoga (2.40-51)

La quatrieme et derniere sous-division de bhakti yoga est carcäyoga, un yoga de

description. Si les autres formes de yoga et leur terminologie ne posent pas vrai-
ment de probleme, et en quelque sorte suivent une nomenclature reconnue,
celle-ci est moins evidente.31 En suivant le texte, il semble s'agir d'un yoga qui
explique la naissance du monde et son expansion, ä partir de la syllabe aum. Le

texte ne presente pas une methode de yoga, mais une description de l'emanation
successive du manifeste. Le fait de pouvoir en parier est d'ailleurs dit difficile, car,

en effet, comment en parier!

[C'est] l'esprit-personne non manifeste, inatteignable, sans au-delä ; comment [en] faire sa

determination. [Ses] debut et fin ne sont pas connus oü qu'on aille. [Son] milieu sont les

evenements [d'] histoires non contees. (2.41.)32

29 (SYP 2.31) Jaisaim kunji amda sabhärai, puni so kürma drsti nahim tärai |

jo koü lai lävai aisi, täkau jarä mrtyu kahu kaisi ||

30 (SYP 2.38) Saba prakära hari saum lai lävai, hoi videha parama padama pävai |

china china sadä karai rasa pänä, laya ta hoi brahma samänä ||

31 Ceci semble etre corrobore par le commentaire hindi qui lit dans le texte ce qui ne s'y trouve

pas. L'auteur du commentaire suppose qu'il s'agit d'un yoga du parier, prenant carcä dans le sens

hindi moderne. Probablement qu'il vaut mieux chercher en direction de description, rapport,
reflexion. Carcäyoga est absent des classifications de yoga consultees.

32 (SYP 2. 41) Avyakta purusa agama apärä, kaisaim kai kariye nirddhärä |

ädi anta kachu jäi na jämni, madhya caritra su akatha kahämni ||



de gruyter La SarvähgayogapradTpikä de Sundardäs 695

Le but est en effet indescriptible, obligeant le sage au silence, seul Pindescriptible
(ou celui qui l'a realise) peut connaitre le but.

Au verset 2.51, sous forme d'une conclusion, Sundar insiste sur le fait que ces

quatre parties de la devotion doivent etre faites interieurement et non pas de ma-
niere exterieure (visible, ostentatoire), ä la maniere de la tradition cultuelle de la

bhakti.33 Pour les quatre formes de bhaktiyogas, Sundardäs utilise des termes

elogieux pour en parier, ce qui nous incite ä penser que les differents bhaktiyogas

sont equivalents et que tous les quatre menent au but sans que l'un soit plus
important qu'un autre aux yeux de Sundardäs.

2.3 Hathayoga (3.1-3.52)

Le troisieme chapitre est devolu au hathayoga, et comme de coutume avec Sundar,

il est ä la fois categorie et sous-categorie.

2.3.1 Hathayoga (3.1-12)

II est place dans la lignee et sous la protection d'Ädinätha, c'est ä dire dans la

tradition des Nätha yogi. On trouve une definition dans le premier verset:

Quand le soleil et la lune sont faits se rencontrer en un, alors on parle de hathayoga. (3.1)34

D'une maniere similaire ä la Hathayogapradipikä,3S le texte commence par indi-

quer comment le yogi doit vivre : dans un endroit solitaire, propre, pres de l'eau

et pratiquer d'une maniere stable ce qu'il entreprend. Le yogi est joyeux et perse-
verant. II va s'entrainer ä toute une serie de choses, telle que la posture assise,

evite le sommeil, reduit la nourriture, ne consomme aucun aliment acide ou sale

(3.5). On constate un contraste entre des generalites sur la vie du yogi qui semblent

indiquer que le sujet est bien connu, et des details notamment au niveau nutri-

33 Les neuf pas de devotion auxquels il fait allusion dans ce dernier verset, sont traites dans le

Jnänasamudra et constituent une reprise des neuf formes de bhakti du Bhägavata Puräna.
34 (SYP3.1) Ravi sasi doü eka milävai, yähi tem hathayoga kahävai ||

35 Särvahgayogapradipikä reprend une partie du titre de Hafhayogapradipikä, ainsi que
certains aspects du hathayoga, tout en les traitant difteremment (voir aussi note 1). A titre d'exemple,
les reflexions sur le son et le son non-frappe ne font pas partie de son etude de hathayoga ou
alors de maniere tres indirecte.



696 — Maya Burger DE GRUYTER

tionnel. Au verset 3.6, on nous livre des details sur la nourriture d'une maniere

disproportionnee par rapport aux indications generates qui precedent.

II est particulierement important de noter que ce hatha yogi ne devrait pas exte-

nuer son corps. C'est plutot une attitude simple, et une forme de vie modeste qui
est preconisee. Ceci est corrobore par l'indication que l'auteur donne de la taille
de la hutte dans laquelle le yogi se retire, qui ne permet pas de faire des postures
compliquees, mais fait penser ä un yogi en meditation.

II ne devrait pas s'extenuer lui-meme, ni jouir de bavardage sans sens ; il est sans contact, il
abandonne [certains] efforts (gestes); il a un esprit enthousiaste, il maintient [ses]

decisions, s'accroche ä la perseverance (stabilite). (3.4)36

Les six operations de nettoyage connues du hathayoga sont nommees en 3.9

comme dhautl, basti et neti, ä quoi s'ajoutent au verset suivant, trätaka, kapäla-
bhäti et nauli. Toutes ces operations visent bien sür le nettoyage du corps et sont
la raison d'un grand bonheur. Iis correspondent ä ce que nous trouvons dans

les traites de Hathayoga, que ce soit dans la Hathayogapradipikä ou dans la
Gherandasamhitä. Apres cette introduction au hathayoga, d'autres formes sont

presentees.

2.3.2 räjayoga (3.12-24)

Au verset 3.13 le räjayoga est explique correspondant ä une reflexion sur la mai-
trise des fluides sexuels,37 dont Shiva est le prototype. Ce yoga est qualifie de tres

difficile. De fait, c'est la description de vajroli mudrä, sans que ce terme soit expli-
citement nomme.38

Celui qui parvient ä percer les centres des veines (na(fi), la sentence, apres s'etre elevee, re-

tourne. La performance est difficile, tres lourde, meme si la femme est sous contröle. (3.15)39

36 (SYP 3.4) Srama na karai bakaväda na mämdai, hoi asamga cestä chämdai |

ati uchäha mana mähaim karai, niscaya räkhi dhirya puni dharai ||

37 Pour le traitement des fluides sexuels, voir White 1996.

38 Sur vajroli, voir J. Mallinson, 2013, Textual Materials for the Study of Vajroli Mudrä, qui ras-

semble les sources relatives ä Vajroli, dont les versets de Sundardäs sur räjayoga. Texte mis ä

disposition sur http://soas.academia.edu/JamesMallinson.
39 (SYP 3.15) Nädi cakra bheda jau pävai, tau cadhi bimda apüthau ävai |

karani kathina ähi ati bhäri, basabarttini hoi jau näri ||



DE GRUYTER La SarvängayogapradTpikä de Sundardäs — 697

Celui qui maitrise cette technique est un grand homme (mahä purusa, 3.18) ayant
vaincu toute forme de souffrance. Le verset 3.19 resume toutes les facultes, ou

pouvoirs yogiques (siddhis)w, que le candidat obtient via le räjayoga :

Qui n'est pas tourmente par la faim et la soif, qui ne connait ni sommeil ni fatigue, qui ne

ressent ni froid ni chaud, qui n'est pas touche par la vieillesse, que la mort ne devore pas.
(3.19)41

D'autres effets sont egalement stipules, tels que le fait que ce yogi ne peut etre

brüle, ni se noyer, ou que son corps est tel un diamant, imperissable. Bien qu'il
soit dans le monde, il est libere ; ni peche ni merite ne le touchent, tel le lotus il
est au-dessus de l'eau. Le cöte singulier et tres special de cette demarche est sou-

ligne, au-delä ou par de-lä la souffrance et la joie.42 Notons que les biens obtenus

qui sont enumeres dans ces versets sont tous d'abord d'ordre physique, mais les

siddhis lui accordent egalement un libre mouvement dans les trois mondes.

Malgre son extreme difficulte, il n'est pas fait mention dans cette sous-categorie
de maitre ou d'instructeur.

2.3.3 laksayoga (3.26-36)

Le texte se poursuit avec la presentation de laksayoga,43 qu'on pourrait traduire

par yoga de l'indication. Selon la description donnee par Sundardäs, il s'agit
d'une technique de visualisation ou une forme d'orientation du regard. L'auteur

enumere differentes manieres d'orienter le regard ainsi que les benefices qui en
decoulent. Ce sont des techniques visuelles avec concentration qui amenent des

40 Pour les siddhis, voir Jacobson 2011.

41 (SYP3.19) Jäkaum ksudhä trsä na satävai, nidrä älasa kabahu na ävai |

Sita u?na jäkaum nahim bhäi, jarä na vyäpai käla na khäi ||

42 Le terme de räjayoga a une longue histoire, mais durant la periode de Sundardäs il renvoie
bien ä cette maitrise yoguique compliquee et non pas au «yoga classique », qui constitue une
association plus tardive. Voir White 2009: 46. A titre d'exemple, on peut citer une autre forme de

classification oü räjayoga a un tout autre sens de Mit(hu Sukla dont le texte Hamsaviläsa vers la
fin du 18e siecle propose un quadruple yoga, allant de karma, bhakti, jriäna ä räjayoga. Dans ce

contexte, räjayoga « [...] is none other than the räsa or räsalilä celebration, other forms of which
had been popularized by Vaisnava bhakti traditions such as the Pustimärga of Vallabhäcärya,
already well established in the eighteenth-century Gujarat. » (Somadeva Vasudeva 2012: 245).

Räsa ayant cependant un sens plus clairement de « 'sensual rapture', for it involves above all
sexual intercourse » (245). Räjayoga est le point culminant de cette classification du yoga et ne

renvoie pas ä Patanjali.
43 Le texte lui-meme ne permet pas de se faire une idee claire de quoi il s'agit. Voir ä ce propos
lak$yayoga Feuerstein 2001: 432, 559-560.



698 Maya Burger DE GRUYTER

etats specifiques qui sont surtout nommes par les couleurs qu'ils suscitent. Dans

ce contexte egalement les siddhis sont le benefice immediat ou le but de ces

techniques.
Ces techniques peuvent se faire de maniere externe ou interne.

Ensuite il prend pour but (indication) le milieu des sourcils, comme s'il y avait une grande

etoile; [grace ä] de telles pratiques, beaucoup de vertus se manifestent (existent); dans le

corps aucune maladie ne subsiste. (3.34)'M

Que le yogi pratique ce laksayoga, debout ou assis, avec l'aide du maitre
veritable, il obtient un bonheur excessif. A noter que pour acquerir ou utiliser ces

techniques, le maitre est indispensable.

2.3.4 astäiigayoga (3.37-52)

Au verset 3.37 Sundardäs presente l'astängayoga''5, le yoga des huit membres, qui

occupe dans les classifications modernes une place centrale, mais n'est ici qu'un
aspect du hathayoga. Chaque membre est presente un ä un et 15 versets y sont

consacres.
II semble etre conscient que le sujet peut etre traite de maniere tres variee

(bahu bhämti, 3.37). Yama et niyama, regulations et observances, n'occupent
qu'une ligne du premier verset. Puis viennent les postures (3.38), qui ne sont pas

explicitement nommees ou enumerees, sauf qu'il est necessaire de toutes les

faire. Ce qui est specifie, cependant, sont deux postures qui doivent etre mainte-

nues, celle du lotus et celle de la perfection (padmäsana et siddhäsana), mon-
trant une fois de plus l'importance que Sundar accorde aux postures orientees

vers la meditation.

La respiration est mentionnee dans trois versets (3.39-41). II nomme la regulation
du souffle, telle qu'elle est enseignee par un vrai maitre, et mentionne idct pour
^inspiration et pimgalä pour l'expiration. Puis inspiration et expiration avec une
retention sur douze fois le mantra (qui n'est pas mentionne). Le contröle du

44 (SYP 3.34) Bahuri laksa kari madhya lilärä, jaisä eka badä hoi tärä |

yäke kiyem bahuta guna hoi, ghata mahim roga rahai nahim koi ||

45 Le terme renvoie, bien sür, au yoga classique de Patanjali, dont le schema ä huit membres est

devenu un classique des textes de hathayoga. L'absence de mention ä l'auteur des yoga sütra ou

toute forme de reference explicite au texte lui-meme, montre que probablement cette classification

faisait partie du savoir general sur le yoga. Pour une discussion relative ä la place de

Patanjali dans l'histoire du yoga, voir: White 2014. Voir aussi note 42.



DE GRUYTER La SarvähgayogapradTpikä de Sundardäs 699

souffle est effectue ä double, puis ä triple. Kumbhaka, la retention, se fait de huit
manieres, on connait cinq formes de mudrä (sceaux) et trois bamdha (ligatures),
tout en laissant ouvert qu'on obtient d'autres bamdha via le maitre.

La brievete de l'explication invite ä commenter que ce livre n'est pas un livre
d'instruction sur le yoga pratique, car les indications ne sont pas suffisamment

explicites pour le pratiquer et un instructeur est necessaire. On est en droit de se

poser la question de savoir pourquoi Sundardäs nomme ces activites si c'est de

maniere aussi cryptique. Soit qu'il s'agisse d'une pure volonte d'enumeration de

pratiques connues, soit qu'il ne veuille pas les divulguer pour maintenir la necessity

d'un maitre afin de guider le yogi, soit que le sujet ne l'interesse pas suffisamment.

Details et precisions cötoient des generalites au point qu'il est difficile de se

faire une idee sur l'intention de l'auteur.

Pratyähära (retrait des sens) et dhärana (concentration) font respectivement l'ob-

jet d'un seul couplet. Pour la retention des sens il reprend l'image bien connue de

la tortue qui rentre ses membres (3.42). La concentration passe par la fixation des

cinq elements (terre, eau, feu, vent, espace), avec leur divinite et les syllabes
(selon une unite temporelle connue sous le terme de ghatikä46 pour chacun). II

s'agit d'une forme de concentration sur les elements qui suivent les tattvas de

l'evolution/involution.

La meditation (dhyäna 3.44) est de deux types : sur un objet (les cakras) et sans

objet, sur l'ätman (type nirguna). Sundardäs utilise le terme dans le verset 3.44

(nirguna rüpa ätamä dhyänam), qui implique l'idee d'une meditation sans objet,
ou sur le soi qui n'a pas de « qualites » (voir note 56, SYP. 4.31). II a dejä utilise le

terme alimgani pour designer une forme de bhakti sans objet de devotion dans le

contexte de bhaktiyoga (2.15). De 3.45 ä 48, les centres, cakras, sont expliques
selon la terminologie telle qu'on la trouve dans des textes de Hathayoga et Tantra.

Le premier est appele ädhära (plutöt que mülasthäna), pour chacun une image de

meditation est donnee. Une fois la meditation accomplie sur les 6 centres, on

passe au 7e, sans attributs.
Ceci est suivi de l'absorption finale (3.49), samädhi, qui est decrite comme la

dissolution du sei dans l'eau :

Maintenant la pratique de l'absorption, qui est telle la dissolution du sei dans l'eau ; [eile]

rassemble les fonctions de l'esprit [et] des sens, ä cela le nom samädhi est donne. (3.49)"

46 Le terme ghafikä constitue une division temporelle d'environs 24 minutes.
47 (SYP 3.49) Aba samädhi aisi bidhi karai, jaisaim launa nira mahim garai |

mana indri ki vrtya samävai, täkau näma samädhi kahävai ||



700 Maya Burger DE GRUYTER

Quand les deux, le soi individuel et le grand soi deviennent un, ayant ete fait pour avoir le

meme goüt, quand on s'oublie soi-meme, ne sait rien, a cela [on] donne le nom de samädhi.

(3.50)"8

Celui qui atteint ce Stade, une fois de plus, n'est pas touche ni par la mort, ni par
rien d'autre. Les termes de jivätman etparamätman sont utilises pour designer ce

qui devient un, c'est l'oubli de soi qui est realisation ultime.

II termine son expose sur les quatre formes de hatha yoga en les dediant/offrant
{bali balit) ä ceux qui le pratiquent. Une telle maniere de s'exprimer incite ä penser

qu'il ne le pratique pas lui-meme. Mais egalement, une fois de plus, ä poser la

question de savoir ä qui s'adresse le texte. II ne peut s'agir d'un manuel pour des

yogis, car les informations pratiques ne suffiraient pas, notamment dans le

contexte des pratiques comme räja et hathayoga. Pourtant, certains details

(comme par exemple la nourriture ou les minutes ä consacrer ä la respiration)

nous poussent ä penser qu'il s'agit de plus qu'un simple catalogue descriptif,
mais aussi d'une instruction utile pour des pratiquants. II se peut aussi que ce

soit une maniere de se menager une certaine autorite aupres des adeptes de

chaque voie separee, de montrer ses connaissances et que de telles connaissances

soient attendues pour un traite qui se veut systematique sur le yoga. En tout cas,

l'auteur connaTt les details des pratiques, mais n'en enumere qu'un certain
nombre pour privilegier le cote enumeratif et englobant de son yoga (ou ses

yogas).49

2.4 Sämkhyayoga (4.1-4.50)

La derniere partie du texte est consacree ä sämkhya. Ce chapitre compte 50 ver-

sets, et debute par la sous-categorie sämkhya.

48 (SYP 3.50) Jlvätma paramätama doi, sama rasa kari jaba ekai hoi |

bisarai äpa kachü nahim jänai, täko näma samädhi bakhänai ||

49 D'une maniere plus generale, rappelons que les adeptes de Dädü admettent l'idee d'avoir

re?u des enseignements de hathayoga des Näth, mais les depassent en incluant ce yoga dans leur

theologie (Thiel-Horstmann 1983: 2-3). Dans un petit texte appele Sahajänanda, Sundardäs

enumere diverses activites et dit au verset 21 que Gorakhnäth a rencontre Dattätreya qui lui aurait
montre la bonne voie qui est sahaj sädhanä que lui-meme suit. Hathayoga devient ainsi absorbe

dans un ensemble plus vaste. Notons cependant que Sundardäs ne rejette pas le hathayoga, mais

lui accorde une place parmi d'autres dans sa classification.



DE GRUYTER La SarvängayogapradTpikä de Sundardäs 701

2.4.1 sämkhya (4.1-12)

Si la question de hatha yoga, par exemple, connait un traitement relativement
standard, la question de sämkhya pose davantage de questions, notamment au
niveau de la terminologie. Sämkhya est definit comme la reflexion sur le soi et le

non-soi (ätma et anätma) (4.1).

Le soi est pur, lumiere eternelle, le non-soi est [comme) la destruction du corps. Le soi est

subtile, omnipresent, la racine ; le non-soi est les cinq elements materiels. (4.2)50

A partir de cette distinction, revolution est expliquee selon la perspective clas-

sique du sämkhya et de ses 24 tattvas. Jiva ou le soi individuel est appele l'instiga-
teur de tous les tattvas, aussi connaisseur du champ, et encore Shiva. Ce dernier
n'a que l'apparence d'etre attache au monde, de fait il ne l'est pas. (4.9-10).

Si l'on comprend ainsi la difference entre soi et non-soi (ätma et anätma), ensei-

gne necessairement par un vrai maitre, alors pas de vieillesse ni de mort. La

distinction ä operer est entre ätma et le corps, qui est non eternel. Ce n'est pas la

terminologie de purusa prakrti qui est utilisee, mais celle de ätma et non- ätma,
de jiva versus deha. (4.9) II reste toutefois la question de savoir ce que l'auteur
entend par sämkhya, qui probablement renvoie pour lui ä une classification (une

enumeration pour expliquer l'ordre du monde, mais pas au Systeme philoso-
phique duel tel qu'il est developpe dans la Philosophie classique du meme

nom (il refute d'ailleurs dans l'introduction generale les six systemes philoso-
phiques). Cependant, le fait qu'il nomme Muni Kapila, qui est une figure associee

au sämkhya classique (bien que le texte fondateur est d'Isvara Krsna), dans son
introduction generale au texte sous la rubrique des representants de sämkhyayoga
(1.5) pourrait indiquer qu'il connait le Systeme philosophique (darsana). Dans la
meme stance 1.5, il nomme comme autre representant Dattätreya51, Vasista,

Astävakra, et Bharata le fou (Jadabharata), tout comme Rsabhadeva. Tous ces

auteurs auraient ete bien experiments dans la question de sämkhya. Bien qu'il
soit difficile de savoir avec certitude qui il met derriere ces noms52, on peut dire

que le terme sämkhya renvoie ä bien plus qu'une seule ecole philosophique,
plutot ä un concept generique pour designer les distinctions. La distinction

50 (SYP4.2) Ätama suddha su nitya prakäsä, ana ätamä deha kä näsä |

ätama süksama vyäpaka mülä, ana ätamä so pamca sathülä ||

51 II ne nomme ni Sankara ni d'autres auteurs historiques qui pourraient etre un indice quant ä

ses references.
52 On peut en tout cas noter que ce ne sont pas des representants du darsana.



702 Maya Burger DE GRUYTER

essentielle est la determination (niranä, nirnaya) entre soi et non-soi. Le soi est

eternel, le corps est impermanent et l'auteur nous invite ä y reflechir (4.12).

Sämkhyayoga est compose, en tout cas, de sämkhya, jnäna, brahma et advaita.
Dans ce chapitre, l'essentiel consiste ä reconnaitre la dualite pour la depasser. Le

but essentiel du yoga est enfin clairement enonce et consiste en advaita, la

non-dualite.

2.4.2 jnänayoga (4.13-24)

Le jnänayoga nous amene vers une autre forme de dualisme et sa resolution. Que

doit savoir le yogi pour arriver ä son but

Maintenant vous devriez connaitre le yoga de la connaissance, de la meme maniere recon-
naissez cause et effet. La cause est le soi non divise {akhamdä); l'effet devient le cosmos

entier (brahmanijä). (4.13)53

Les versets suivants montrent que tout emane du soi, appele ätman, qui dans la

premiere partie a ete identifie avec le soi, en opposition au non-soi.

Comme de la graine [se developpe] l'arbre, ayant fait apparaTtre des Varietes de branches,
des feuilles, fruits et fleurs, de la meme maniere le soi est la racine du monde. (4.14)54

Le virement d'une dualite vers une identification se lit dans les versets suivants :

en effet, toute une serie de comparaisons expliquent la relation entre le corps,
l'ätman et le tout, qui, en derniere instance, ne seraient pas differents. Les

comparaisons tendent toutes ä montrer une identite commune, malgre la difference,
entre les deux poles de la comparaison : tels le ciel et le nuage, l'eau, ses vagues
et ses ecumes, les objets en terre qui redeviennent terre, les objets varies en or,
fondus redeviennent de l'or, [...]: il n'y a pas de difference entre le soi et le tout
(visva).

Le verset 4.24 invite clairement ä remettre en question la dualite :

Ce yoga de la connaissance est connu, sa pratique (experience) arrive ; oü est ce qu'il est dit,
ce qui est entendu, quand parle-t-on [encore] de dualite ?55

53 (SYP 4.13) Jnänayoga aba aisaim jänaim, kärana aru käraya pahicänaim |

kärana ätama ähi akhamdä, käraya bhayau sakala brahmandä ||

54 (SYP 4.14) Jyaum amkuru tem taru vistärä, bahuta bhämti kari nikasi därä |

säkhä patra aura pharaphülä, yaum ätamä visva kau mülä ||

55 (SYP 4.24) Jnänayoga so jäni hai, jäko anubhava hoi |

kahaim sunaim kahä hota hai, jaba laga bhäsata doi ||



DE GRUYTER La SarvöhgayogapradJpikä de Sundardäs 703

2.4.3-4 brahmayoga (4.25-30) et advaitayoga (4.31-50)

Ce qu'il nomme brahmayoga est un yoga qui permet de depasser tout doute qui
pourrait encore subsister: il n'est pas d'ordre reflexif seulement, mais experimental.

(4.25)

Ii est au-dessus de tout et sans lui il n'y a pas de liberation (mukti, 4.27). Celui qui
l'obtient voit le monde entier (samsära) en lui-meme (4.29), il se pergoit lui-meme
dans le monde complet (jagata), il est le createur, le destructeur, le donneur, le

mainteneur. (4.29)

Des le verset 4.31 on peut dire que la vision advaita debute. A ce Stade, la dualite
est depassee et se succede toute une serie de versets qui decrivent cet etat de
realisation. Les versets commencent tous par aham (31-36) et decrivent cet etat:

Je suis sans faute, sans limite, je suis sans afflictions, sans forme ;

je suis sans salete, je suis [ma] propre forme; je suis libre des forces Constituantes, je suis

incomparable. (4.31)56

Je suis de la forme du bonheur, je suis une collection de bonheur; je suis libre de l'äge et de

la mort; je suis infini et je suis sans second; je suis non-ne, non-degradable, sans peur.
(4.32)"

La resolution finale se trouve au verset 4.37 dans lequel l'auteur place clairement
advaita comme la resultante. Suivent alors plusieurs negations pour montrer que
ce qui est au-delä de toute forme de description ou d'apprehension.

Ii n'y a pas lä une nature primordiale, ni de personne-esprit; il n'y a pas le temps, pas d'ac-

tivite, pas de desir; il n'y a pas de vide, ni le non-vide est la racine ; il n'y a pas lä (en lui) de

matiere subtile, ni grossiere. (4.38)58

Clairement plus rien du monde constitue ne persiste dans cet etat, pas de place
pour forme ou non forme ; de fait tout disparait, pas d'action, pas d'agent, pas de

ciel, pas d'enfer, pas de juste ou pas juste, pas d'enseignement, pas de discussion,

pas de silence. Tout ce sur quoi il portait son attention auparavant, comme

56 (SYP 4.31) Aham niranjana aham apärä, aham nirämaya am nirakärä |

ahaip nilepa aham nija rüpam, nirguna aham aham su anüpam ||

57 (SYP 4.32) Aham sukharüpa aham sukharäsi, aham su ajara amara avinäsi |

aham ananta aham advitä, aham su aja avyaya abhitä ||

58 (SYP 4.38) Na tahäm prakrti purusa nahim imchä, na tahäm käla karma nahim bamchä |

na tahäm sünya asünya na mülä, na tahäm süksama nahim sathülä ||



704 — Maya Burger DE GRUYTER

un enseignement par un vrai maitre etc., meme cela disparaTt, pas de realisation,

pas de devotion, pas de liberation, rien ä reciter et pas de recitant.

II n'y a personne qui pratique, personne qui est parfait, pas de meditation transe, pas de

yoga, personne qui venere la discipline. Ii n' y a pas de sceaux [et] ligatures ä pratiquer, la

kun^alinl ne s'y applique pas. (4.47)59

Tout ce qui touche aux philosophies explicatives relatives ä ces etats recherches

n'existe pas et il n'y a pas non plus de Sundardäs pour l'expliquer, c'est cela

advaita.

Cette derniere partie est done une gloire ä ou une apologetique en faveur du

non-dualisme, advaita. Ce non-dualisme est situe dans la categorie dite sämkhya.

On peut y voir une volonte de soumettre ä advaita la Philosophie du sämkhya, qui
elle-meme semble ne pas etre vue dans sa perspective philosophique dualiste,
mais comme la base d'une vision plutöt «tantrique » du monde pour laquelle
Tunivers d'emanation et 1'absolu font un.

A partir d'un chemin, d'une realite decrite en termes de categories enumeratives,

on passe ä un but qui est de l'ordre d'un etat de conscience (advaita). II y a cepen-
dant une nuance importante ä relever dans sa perspective d'advaita. Sundardäs

ne nie pas le monde ni ne lui attribue-t-il un Statut d'irrealite. II cesse tout simple-
ment d'avoir de Timportance pour celui qui est realise. II appelle cet etat brah-

mayoga, qui resulte de Temergence du brahman. Celui ä qui cela arrive voit le

monde entier (samsära) en lui-meme, il sait qu'il est brahman.

II est interessant d'observer comment il construit son argumentation ou faut-il
dire son explication : il montre tout d'abord ce que aham est: je suis cela [...] en

utilisant beaucoup d'images. Puis il y oppose ce qu'il n'est pas. Cette fois-ci il
n'utilise plus le aham, mais, par voie apophatique, le na tahäm - lä ne se trouve

pas, sinon il continue ä invoquer des images. Cette fagon de proceder permet au

lecteur de connaitre ce qu'il laisse derriere (pas de forme ou de non forme). On

retrouve egalement sa maniere de construire les categories, mais cette fois-ci

niee.

Tout le dernier chapitre opere sous le signe d'oppositions, purusa-prakrti, soi-non-

soi, debut-fin, penseur-pensee, Sundardäs-texte. II semble renouer en derniere

59 (SYP 4.47) Na tahäm sädhaka siddha samädhi, na tahäm yoga na yuktyärädhl |

na tahäm mudrä bamdhana lägai, na tahäm kundalini nahim lägai ||



DE GRUYTER La SarvähgayogapradTpikä de Sundardäs 705

instance avec une conception de yoga en tant que « ce qui unit» et surtout
depasse les oppositions.

3 Conclusion

En quoi consiste l'importance d'un texte comme celui de Sarvängayogapradipikä
et ses classifications pour l'histoire du yoga L'etude de ce texte nous permet de

prendre connaissance d'une source importante en langue braj de l'histoire du

yoga au 17e siecle. Sundardäs non seulement nous livre une classification particu-
liere et informative sur les yogas de son temps (son cote encyclopediste), mais il
opte egalement, en dernier lieu, pour un type d'advaitayoga (son terme) qui, une
fois obtenu, caracterise un detachement complet du monde et l'entree dans un
silence indifferent ä toute forme existante, sans la nier. Le cheminement par-
couru, et par la meme occasion la demonstration que Sundardäs veut faire avec
sa classification du yoga, va en direction de donner ä la non-dualite une place
privilegiee.60 Les differents yogas mentionnes et acceptes sont tous valides mais
visent ou sont l'expression d'une experience de la non-dualite. C'est elle qui est

finalement le but unique ä obtenir (le village auquel tous les chemins menent). La
boucle se referme, car des le depart, les multiples yogas sont dits renvoyer ä un
seul yoga. Qu'il l'appelle advaitayoga et qu'il le classe comme le yoga qui englobe
tous les yogas (c.ä.d. les 12 yogas acceptes) sont les marques de Sundardäs. Un tel
texte ouvre de multiples pistes de recherche. Sa classification n'est pas un simple
registre, ce n'est pas un index, ni non plus une discussion philosophique.61 Ce qui
importe ä Sundar est la pratique et le but: il entend jeter de la lumiere sur tous les

yogas (pradipikä).62

60 II convient de rappeler que le vedänta et 1 'advaita vedänta ont constitue un axe de reflexion
important dans la periode pre-moderne et dans les compilations des savoirs ä l'oeuvre. Minkowski

montre dans le contexte des travaux et mouvements philosophiques d'expression sanskrite,
une tendance ä hierarchiser le savoir en plagant advaita en position privilegiee. Voir Minkowski
2011: 105-142. Notons particulierement son commentaire quant ä la place intellectuelle que
constituait Benares, qui etait le lieu d'etude de Sundar. « During this era, the intellectual scene
'n Banaras was dominated by families of Brahmins from the Deccan. Most of these families held
Advaitin views, so much so that Advaita can be said to have been in the establishment position
in the city » (Minkowski 2011:124).
61 II n'est pas possible de savoir si Sundar connaissait les doxographies sanskrites, surtout
Celles qui valorisent I'advaita. Halbfass 1988: 349-368.
62 Alors que dans un texte Jnänasamudra, il utilise comme critere de classification la notion de

samudra (ocean), qui renvoie davantage ä l'idee d'immersion dans un ocean de connaissance
flu'a une systematisation distanciee.



706 — Maya Burger DE GRUYTER

Les « petits » buts qui sont mentionnes en cours du texte vont de la purete,
physique et morale, de la sante, de l'immortalite vers le depassement de la dua-

lite et vers des considerations plus abstraites que pratiques. Ce sont des « petits »

moyens, pour arriver finalement ä ce Stade dernier, faisant du terme yoga un
terme d'unification, dont le but est la liberation.

A l'issue de ce parcours, on aimerait bien sür en savoir un peu plus sur les intentions

et les objectifs de Sundardäs. Pourquoi ces trois yogas, pourquoi les sous-

divisions Outre les explications donnees par lui-meme qui montrent que son
choix se base sur la question de la non-dualite et sur des pratiques interieures qui

peuvent amener ä cet etat de distanciation radicale du monde, il est difficile d'al-

ler plus loin. L'auteur s'inscrit dans les traditions dont il fait usage pour amener

sa propre classification.63 Certes, sa division en trois grandes categories de yoga
n'est pas sans rappeler celle proposee dans la Bhagavad Gitä, de bhakti, karma et

jnänayoga. Dans sa classification karma serait hathayoga, jnäna serait sämkhya,

et bhakti serait bhakti. Les trois yogas importants pour Sundardäs sont suffisam-

ment generaux pour englober bien des traditions. Meme s'il n'y a pas moyen de

savoir avec certitude si Sundardäs avait en tete cette reference, on peut relever

que c'est un auteur suffisamment informe pour vouloir se positionner de maniere

importante dans les debats theologiques et que selon les sources64, il aurait
etudie ä Benares la tradition vaisnava. Face ä la multiplication des yogas (notam-

ment le developpement des hathayogas), des sampradäyas et panths varies,
aurait-il voulu mettre de l'ordre avec son schema de 3 yogas avec 12 voies
possibles sur le chemin de la non-dualite, chemin essentiellement meditatif et acceptable

dans un contexte Sant Veut-il rappeler ou insister que yoga est bien plus

que hathayoga qui devient important durant sa periode et celles qui le precedent

immediatement, en le replagant dans une acception plus large

Le traitement de yoga par Sundardäs documente pour l'histoire du yoga une

triple dimension : il effectue un travail conceptuel pour se situer dans la tradition,
la textualite et l'art de la rhetorique etant son choix principal de communication ;

il apporte des reflexions pour gerer la question de 1'experience, qui est une
dimension inherente au yoga. A cela s'ajoute le respect pour le mattre (obeissance,

humilite, redevance) dans le traitement des convictions et theologies. Un tel pos-

63 Sa systematisation et surtout sa terminologie peuvent aussi avoir subi les contraintes de la

versification, qui parfois, pour des questions de metrique, obligent ä faire des choix qui ne sont

pas immediatement evidents et parfois difficiles ä comprendre.
64 II aurait etudie ä Benares le Vedänta et les Puränas, selon le Bhaktamäla de Räghavadäs, cite

par Thiel-Horstmann 1983:13.



DE GRUYTER La SarvähgayogapradTpikä de Sundardäs — 707

tulat, propose au 17e siecle, garde toute son attractivite aussi pour la recherche

moderne sur le yoga.

Bibliographie

Callewaert, Winand (1977): TheSarvähgJoftheDädOpanthlRajab. Leuven: Departement

Orientalistiek, Katholieke Universiteit.
Callewaert, Winand (1988): The Hind! Biography ofDädü Dayäl Delhi. Motilal Banarsidass.

Callewaert, Winand (ed.) (2009): Dictionary ofBhakti. New Delhi: D.K. Printworld.
De Bruijn, Thomas / Busch, Allison (eds.) (2014): Culture and Circulation. Literature in Motion in

Early Modern India. Leiden/Boston: Brill.
Svämi Dvärikädäs Sästri (1978): SriSundara Granthävali, 3 vols. VäränasT: Sri Dädü Dayälu

Sodh Samsthän.
Eliade, Mircea (1954): Le Yoga, immortalite etliberte. Paris: Payot.

Feuerstein, Georg (2001): The Yoga Tradition: its History, Literature, Philosophy and Practice.

Chino Valley: Hohm Press.

Halbfass, Wilhelm (1988): India and Europe. An Essay in Understanding. Albany: SUNY Press.

HajhayogapradJpikä ofSvätmäräma. With the Commentary Jyotsnä of Brahmänanda and

English translation (1972). Adyar: The Adyar Library and Research Centre.

Hawley, John S. (1988): "Author and Authority in the Bhakti Poetry of North India". The Journal

ofAsian Studies 47.2: 269-290.
McGregor, Stuart (2003): "The Progress of Hindi, Part 1. The Development of a Transregional

Idiom". In: Reconstructions from South Asia. Edited by Sheldon Pollock. Berkeley/Los

Angeles/London: University of California Press, 912-957.
Hastings, J.M. (2002): "Poets, Sants, and Warriors: The Dadu Panth, Religious Change and

Identity Formation in JaipurState, circa 1562-1860 CD". Diss., University of Wisconsin-

Madison.
Jacobsen, Knut (ed.) (2011): Yoga Powers: Extraordinary Capacities Attained Through Meditation

and Concentration. Leiden: Brill.
Larson, Gerald J. / Bhattacarya, R.S. (2008): Encyclopedia of Indian Philosophies, Vol. 12. Yoga:

India's Phitosophy in Meditation. Delhi: Motilal Banarsidass.

Larson, Gerald J. / Jakobsen, Knut (2005): Theory and Practice ofyoga. Essays in Honour of
Gerald James Larson. Leiden: Brill.

Minkowski, Christopher (2011): "Advaita Vedänta in early modern history". In: Religious
Cultures in Early Modern India, New Perspectives. Edited by Rosalind O'Hanlon and David

Washbrook. London/New York/New Delhi: Routledge, 105-142.
Khandelvala, Nannulal(1991): SantSundardäs lokokti-muhävarä-koSa. Dilli: Bhavana

Prakashan.

McGregor, Ronald S. (1968): The Language oflndrajitofOrchä. A Study of Early Braj Bhä$ä

Prose. Cambridge: Cambridge University Press.

Gupta, S.D. (1969): Obscure Religious Cults. Calcutta: Mukhopadhyay. (voir pp. 352-353 et

363-364).
Lorenzen, David. N. (ed.) (2004): Religious Movements in South Asia, 600-1800, Oxford: Oxford

University Press.

Mallinson, James (2011a): Hatha Yoga. In: Brill's Encyclopedia ofHinduism. Brill, 770-781.



708 Maya Burger DE GRUYTER

Mallinson, James (2011b): "Näth Sampradäya". In: Brill's Encyclopedia of Hinduism Vol. 3.

Leiden: Brill, 407-428.
Mallinson, James (2013): Hathayoga's Philosophy: A Fortuitous Union of Non-Dualities. Journal

of Indian Philosophy 41.1: 225-247.
Orr, W.G. (1947): A Sixteenth-Century Indian Mystic: Dadu and His Followers, London.

Shiva Samhita. Critical edition and translation (2007): Edited by James Mallinson. Woodstock:

YogaVidya.com.

Schomer, Karine / McLeod, W.H. (1987): The Sants: studies in a devotional tradition of India.
Delhi: Motilal Banarsidass.

Strnad, Jaroslav (2013): Morphology and Syntax of Old Hindi Edition and Analysis of One

Hundred Kabir vänTPoems from Räjasthän, Leiden/Boston: Brill.

Thiel-Horstmann, Monika (1983): Crossing the Ocean ofExistence. Braj Bhä$ä Religious Poetry

from Rajasthan. Wiesbaden: Otto Harrassowitz.

Thiel-Horstmann, Monika (1985): "The Bhakti Theology of the DädüpanthT Sundardäs".

Indologia Taurinensia 13:199-212.
Thiel-Horstmann, Monika (2014): "Dädü Dayäl". In: Brill's Encyclopedia ofHinduism. Edited by

Knut A. Jacobsen, Helene Basu, Angelika Malinar, and Vasudha Narayanan. Brill Online.

http://referenceworks.brillonline.com/entries/brill-s-encyclopedia-of-hinduism/
dadu-dayal-COM_9000000105?s.num=0&s.f.s2_parent=s.f.book.brill-s-encyclopedia-of-
hinduism&s.q=dadu (07.02.14)

Thomi, Peter (trad., ed.) (2006): Das Indische Yoga Lehrbuch. Gherandasamhitä. Witracht:

Institut für Indologie.
Trivedi, Harish (2003): "The Progress of Hindi, Part 2. Hindi and the Nation". In: Literary

Cultures in History. Reconstructions from South Asia. Edited by Sheldon Pollock. Berkeley/
Los Angeles/London: University of California Press, 958-1023.

Vasudeva, Somadeva (2012): "The Transport of the Hamsas: a Sakta RäsalTlä as Räjayoga in

Eughteen-Century Benares". In: Yoga in Practice. Edited by David White. Princeton:

University Press, 242-254.
White, David (1996): The Alchemical Body: Siddha Traditions in Medieval India Chicago:

University of Chicago Press.

White, David (2009): Sinister Yogis. Chicago: University of Chicago Press

White, David (ed.) (2012): Yoga in Practice. Princeton: University Press.

White, David (2014): The Yoga Sutra ofPatanjali. A Biography. Princeton and Oxford: Princeton

University Press.


	La Sarvāngayogapradīpikā de Sundardās : une classification des chemins de yoga au 17e siècle

