Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 68 (2014)

Heft: 3-4

Artikel: La Sarvngayogapradpik de Sundards : une classification des
chemins de yoga au 17e siécle

Autor: Burger, Maya

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-681666

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-681666
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DE GRUYTER ASIA 2014; 68(3): 683-708

Maya Burger
La Sarvangayogapradipika de Sundardas :
une classification des chemins de yoga au
17¢ siécle

Abstract: Sant Sundardas (1596-1689) wrote in the beginning of 17th century a
versified exposition on yoga, a text entitled Sarvangayogapradipika, in Brajbhasa.
This text is a systematic summary and classification of the various yogas known
at his time and constitutes an important source of knowledge for the study of
yoga in the 17t century in a regional language. Such an attempt of classifying 12
types of yoga is testimony to a trend of his epoch to systematise the available
knowledge of a branch or discipline. The classification is evaluative and shows
which yogas are acceptable and which are not. In his specific case advaitayoga
is the supreme yoga and unifies or encompasses all the others. His conceptual
endeavour places him inside the long tradition of yoga and his classification
shows interest in yoga beyond the hathayoga much in vogue at his time. This
rarely studied work is hence an important document in the long history of yoga.

DOl 10.1515/asia-2014-0057

La présente contribution propose ’étude de la classification de yogas effectuée
par Sundardas dans le texte Sarvangayogapradipika. Sant Sundardas (1596-1689)
rédige un texte offrant une vision globale de la question du yoga au 17¢ siécle,
comme le titre de son ceuvre I'indique (sarvangayoga - le yoga de tous les
membres, ou tous les yogas avec membres!). Une telle systématisation de yoga,

e Y

1 Le titre ou le nom de son ceuvre est parlant car on peut y voir deux influences sciemment agen-
cées. D’une part le recours au terme de yogapradipika peut faire penser a la Hathayogapradipika,
le célébre texte de Svatmarama (14¢/15¢), mais avec la différence importante, justement, de pré-
senter non seulement le hathayoga, mais tous les yogas. D’autre part le nom fait penser a
astangayoga, mais avec ’'ambition de dépasser les 8 membres pour présenter son schéma (sar-
vanga + yoga, le yoga de tous les membres). On peut y voir une polémique, dans la mesure ot il
oppose astarga a sarva. Le fait qu’on puisse lire tous les yogas (pluriel) avec membres ou le yoga
(singulier) de tous les membres, est un élément significatif dans la pensée de Sundar qui opére
de fait sur les deux plans. Il présente certes la pluralité, mais a la fin de son texte un yoga singu-
lier semble reprendre le dessus traduisant sa conviction profonde.

Maya Burger: Section de langues et civilisations slaves et d’Asie du Sud, Université de
Lausanne, Anthropole, 1015 Lausanne-Dorigny, Suisse. E-mail: Maya.Burger@unil.ch



684 — MayaBurger DE GRUYTER

en langue braj, représente un témoignage significatif dans la longue histoire du
concept et de I’histoire du yoga. Notre enquéte nous conduit a interroger ce texte
en vers pour savoir ce que signifie yoga pour notre auteur. Quels choix opére-t-il
parmi les « yogas » connus a son époque, comment nomme-t-il ceux qui trouvent
grace a ses yeux et quels sont les buts qu’il leur attribue ? Nous nous poserons
également la question de savoir, dans les limites du possible, a qui ce texte était
destiné.

D’un point de vue de la recherche sur le yoga telle que nous la faisons
aujourd’hui?, ce retour sur un auteur avec un esprit de classification nous parait
important pour mesurer ou comprendre comment un poéte Sant pouvait traiter la
question du yoga de maniére systématique au 17¢ siécle et quel message il enten-
dait communiquer a ceux qui le lisaient. Il ne s’agit pas d’un simple catalogue sur
I’ensemble des yogas en cours, mais d’une construction systématique poursui-
vant le but de clarifier ce qu’est un yoga acceptable et ce qui ne I’est pas, et parmi
les 12 yogas retenus, présenter les buts a atteindre. Malgré le c6té orienté ou im-
prégné de sa théologie personnelle, opérant des choix idéologiques, il n’en reste
pas moins que l’auteur par son ambition globalisante révéle quelque chose d’un
encyclopédiste3 qui entend présenter le yoga dans sa totalité (sarva yoga).

Aprés une bréve introduction a la vie et a 'ceuvre de I’auteur, nous regarderons
dans le détail son traitement du yoga.“

1 Vie et ceuvre

Sundardas (dit Chote Sundarddsa)® (1596-16897?) est un vaiSya originaire du
Rajasthan qui a étudié a Bénarés dés I’age de 11 ans, vivant dans le cercle des
disciples de Dada Dayal (1544-1603), faisant partie de 1’école (panth) du nom de
ce dernier. Plus tard il se serait établi a Fatehpur (Shekavati) au Rajasthan ; il

2 Pour les grandes classifications et histoires du yoga voir : M. Eliade (1954), G. Feuerstein
(2001), J. Larson (2008), J. Mallinson (2011a, 2011b, 2013), D. White (1996, 2011).

3 Tout au long de son exposé, I'auteur oscille cependant entre une démarche tendant vers I’en-
cyclopédique et une prise de position clairement personnelle.

4 La translitération suit les exigences pour un transfert automatique d'une écriture vers une
autre; tous les a inhérents sont ainsi écrits (sauf dans les citations et les mots usuels). Anusvara
est représenté par m qui suit la voyelle nasalisée. Les diacritiques sont retenues dans les noms
propres, aussi dans leur forme adoptée (Sundardas, Hathayoga). Les termes hindi sont en ita-
liques et les noms des ceuvres avec une majuscule.

5 Thiel-Horstmann 1986: 13-14 et Svami &ri sundaradasa ji maharaja ki samksipta jivani (Intro-
duction au deuxiéme volume du Granthavali, 1978: 53-58).



DE GRUYTER La Sarvangayogapradipikd de Sundardas = 685

aurait également voyagé beaucoup dans le nord de I’Inde. 11 est décédé en 1689
(samvat 1746) a Sanganer, prés de Jaipur. Parmi les Sants, Sundardas occupe une
place privilégiée, se distinguant par son langage élaboré, son intérét pour les
classifications des traditions religieuses et philosophiques; il est aussi connu
sous le nom de Sant Kavi Sundardas, en référence a ses talents d’écrivain. Sun-
dardas n’appartient pas a la tradition orale des Sants qui le précédent, mais est
un écrivain talentueux et apprécié en tant que tel par la tradition.®

Sundardas nous légue une ceuvre importante, qui a été assemblée dans un
ouvrage collectif en trois volumes (Granthavali, la Sarvangayogapradipika se
trouvant dans le 2¢ volume). Il s’agit d’une collection d’environ 38 textes a la taille
trés disparate. Le contenu touche des thématiques telles que jiiana, yoga, guru et
il utilise des genres littéraires variés (astaka, satpada), a coté des textes discursifs
en vers, par exemple des citavani.” Peu traduit dans nos langues, a I’exception du
Jfianasamudra, dont le deuxiéme chapitre, dédié a la bhakti, a fait ’'objet d’'une
analyse serrée de la grammaire et du contenu par Monika Thiel-Horstmann.?
Lauteure a surtout étudié la théologie de Sundardas en relation a ses réflexions
sur la bhakti.? La présente contribution se concentre, quant a elle, sur yoga'°, avec
un intérét particulier pour les perspectives qui sous-tendent une classification de
yoga, pour lesquelles Sundardas occupe une place incontournable.!!

2 Etude de la Sarvangayogapradipika

Ce texte divisé en quatre chapitres propose une étude transversale du yoga illus-
trant les connaissances vastes et bien informées de 'auteur sur le sujet. Il est

e

6 McGregor 1984: 136-138; 2003: 912-957.

7 En me concentrant sur un texte dévolu au yoga, je suis consciente de laisser de c6té d’autres
aspects du poéte qui mériteraient aussi notre attention.

8 Cette contribution comporte également des points instructifs sur la langue de Sundardas.

9 Laspect bhakti est traité dans un article de Monika Thiel-Horstmann (1985), ol elle aborde la
théologie spécifique de Sundardas. J’adresse un remerciement spécial 2 Monika Horstmann, qui
la premiére m’a rendue attentive aux travaux de Sundardas en lien avec le hathayoga.

10 Yoga n’est pas seulement traité dans notre texte, mais se retrouve aussi dans d’autres ceuvres,
particuliérement dans le Jiidnasamudra. Les pratiques de yoga sont mentionnées dans des petits
textes courts.

11 Je remercie Peter Schreiner pour la collaboration dans la constitution d’un corpus électro-
nique des textes de Sundardas. Nous avons bénéficié du programme Hindi — OCR d’Oliver
Hellwig et remercions celui-ci pour cet outil et les constantes interactions pour en faire un usage
Optimal.



686 —— Maya Burger DE GRUYTER

rédigé en langue braj avec un recours a un vocabulaire savant, sanskrit, en lien
aux diverses traditions auxquelles il se référe. Il est constitué par une succession
de caupai et de doha.?

Le schéma ci-aprés résume la mise en chapitres?!? sous lesquelles il présente

somn ceuvre.

2 Bhaktiyoga 2.1-1
Bhaktiyoga Mantrayoga Layayoga Carcayoga
2.1-15 2.16-27 2.28-39 2.40-51

3 Hathayoga 3.1-52
Hathayoga Rajayoga Laksayoga Astangayoga
3.1-12 3.13-24 3.25-36 3.37-52

4 Samkhyayoga 4.1-50

Samkhyayoga Jfianayoga Brahmayoga Advaitayoga
4.1-12 4.13-24 4.25-30 (7) 4.31-50

Fig. 1: Les 12 types de yoga classés en 3 chapitres. (L'introduction [chapitre 1] n’est pas illustrée
dans ce schéma.)

Les premiers versets de 1-50 (prathama upade$a) constituent une organisation
pour couvrir I’ensemble des yogas et une mise en place de I'argumentaire, suivi
ensuite par trois chapitres sur bhakti-, hatha- et samkhyayoga. On remarque d’em-
blée une répartition réguliére de la place accordée a chacun des yogas présentés

12 Léditeur du Granthavali a systématisé la présentation en upade$a. N’ayant pas eu accés aux
manuscrits, je ne sais pas si cela se trouve dans 1’ceuvre originale. Le texte est fourni avec un
commentaire en hindi, qui mériterait une attention pour lui-méme, car il illustre la compréhen-
sion, trés orientée, de 'auteur de I'édition du texte et contient de multiples références, illustrant
également le point de vue de I’éditeur.

13 Ce schéma est assez habituel chez Sundardas dans les textes qui discutent les connaissances
générales par rapport a un sujet (par exemple dans le Jianasamudra). Le terme générique est a
la fois titre et sous-catégorie.



DE GRUYTER La Sarvangayogapradipikd de Sundardds = 687

en détail (env. 50 stances pour chacun). De méme les sous-chapitres sont répartis
de maniére réguliére.

Avant d’analyser les trois chapitres, Bhakti, Hathayoga et Samkhya, I’étude de la
partie introductive s’'impose.

2.1 Prathama upade$a (1.1-50)

Le premier enseignement constitue le lieu ot Sundardas prend position par rap-
port aux diverses traditions de yoga et traditions religieuses. Il dit lui-méme au
premier verset qu’il posséde le savoir, que tout doute est dissipé, et qu’il salue le
maitre divin.

La question centrale qui nous guide est celle de savoir comment l'auteur se dis-
tingue des autres traditions et comment il opére ses choix pour construire son
schéma & 12 yogas. Ce chapitre a trés clairement comme but de démarquer les
classifications de 'auteur de celles d’autres auteurs et de poser le cadre de son
étude, de marquer les limites de son investigation, et par 1a méme d’exclure toute
une série de traditions. A la fin du premier chapitre, nous savons ce qui est accep-
table pour Sundardas et comment il poursuivra sa présentation du yoga : bhakti-,
hatha- et samkhyayoga sont retenus comme les trois catégories de yoga avec leurs
subdivisions respectives,!s

Lauteur pose ainsi le cadre de son investigation et je propose de retenir trois élé-
ments pour résumer le contenu de I'introduction : a) il existe trois voies de yoga
comportant chacune des subdivisions qui aménent toutes au méme résultat. Ceci
démontre 'importance du but du yoga pour 'auteur; b) 'auteur énonce des voies
qui sont dans l’erreur dans une volonté de se démarquer; c) le maitre est impor-
tant pour connaitre les voies acceptables et définit la voie juste.

e e

14 En regardant le tableau, on voit que dans le développement de samkhyayoga, il n’est pas aisé
de déterminer quand se termine brahmayoga et quand commence advaitayoga. Comme les ver-
sets du sous-chapitre jfidna commencent tous par la lettre j, que les versets du sous-chapitre
brahmayoga commencent avec b, je propose de faire commencer le dernier sous-chapitre advaita
& partir du verset 31 (qui commence par toute une série de versets en a, et constitue une sorte
d’apologie de la réalisation ultime). Ceci correspond également au sens des versets, bien qu’il
soit parfois difficile de faire la distinction entre brahmayoga et advaitayoga.

15 Contrairement aux trois chapitres qui vont suivre, dans cette partie il n’y pas de concept titre
ou de sous-catégorie.



688 — Maya Burger DE GRUYTER

a) Pour chaque catégorie des représentants cités par leur nom nous permettent de
mieux saisir ce que Sundar entend par la catégorie et nous informe sur I’état de
ses connaissances.!® Ainsi les représentants de bhaktiyoga sont :

Sanaka, Narada, Suka Druva, Prahlada (verset 1.3), ceux de hathayoga sont
les membres de la tradition Nath, Adinath, Matsyendranath, Gorakhnath, Car-
pata, Mina, Kaverinath, Cauramginath (verset 1.4) et pour le samkhya, il nomme
Rsabhadeva, Muni Kapila, Dattatreya, Vasista, Astavakra et Bharata le fou (verset
1.5).

Bien qu’ils viennent de voies trés différentes, «ils » arrivent au méme village.’
Sundardas propose d’emblée un modéle de réflexion qui vise une pensée unifica-
trice. Les sources et les autorités sont multiples, mais il leur reconnait un seul et
méme but. Les différences persistent aussi longtemps qu’on n’a pas atteint le but.
Nous reprenons I'importance de ce dernier comme fil conducteur de I’investiga-
tion des sous-catégories et de leur hiérarchisation dans 1’exposé des trois cha-
pitres (bhakti, hatha et samkhya).

b) Aprés avoir briévement introduit sa classification, il procéde en admettant qu’il
existe d’autres méthodes, mais qu’il classe sous le label « erreur ». Les fausses
méthodes sont les six écoles de philosophie et les 96 hérésies (1.11).

Sans entrer dans les détails, car ceci constituerait un travail en soi'®, notons
que les versets 12-49, qui commencent tous avec kecit (quelques-uns, certains),
énumeérent d’une maniére schématique des attitudes et options qui ne lui
conviennent pas ; schématiquement on peut retenir qu’il s’oppose a toute forme
d’excés, de manifestation extérieure, ou de spécialisation : il est anti-ritualiste,
anti-sacrifice, se moque des pélerins, de ceux qui font les ablutions pour la
pureté, des étapes de vie ; il se moque des renongants et des ascétes, des per-
sonnes qui affichent leur religion de maniére ostentatoire par des insignes, de
ceux qui maintiennent des rites jainas, de ceux qui croient en ’énergie divine, des
faiseurs de miracle, des praticiens de cure, des scientifiques de toute sorte, des

16 J’ai opté dans ce texte pour une traduction littérale des versets afin de mettre en évidence les
particularités d’expression de la langue braj. Toutes les traductions sont faites par nos soins.

17 (SYP 1.6) Mahdpurusa je ina matai, tinaki maim jaum |

maraga aye dasa di$a, pahunce ekahi gamum ||

18 Ce premier enseignement porte un regard critique sur les rites et attitudes religieuses et mé-
riterait un travail en soi pour brosser le tableau de ce qui était en vogue a 1’6poque et pour
connaitre les terminologies en usage.



DE GRUYTER La Sarvangayogapradipika de Sundardas =—— 689

musiciens, des ascétes aux attitudes extrémes tant au niveau de la nourriture que
du comportement,!?

Au sein des groupes critiqués, nous trouvons toute une série de figures qui sont
des yogis, mais clairement d’un type de yoga qui ne plait pas a Sundardas. Ce
sont, par exemple les kapalikdas et les pasupatas, tout comme les ascétes plus
généralement : le critére de rejet apparait toujours comme celui de vivre dans
des extrémes (donc cela inclut aussi ceux qui se drapent dans de belles robes !).
Lattention portée au corps fait partie des pratiques qu'il refuse.

Certains mangent bulbes [et] racines qu'ils déterrent, vivant seuls dans la forét, d’autres
revétent des habits [couleur] orange, certains s’immergent dans l'eau [et] récitent des
formules. (1.34)2°

Certains sont assis sous les nuages, durant la saison froide ils entrent dans I’eau, certains
inspirent de la fumée [et] divaguent ; [certains] sont suspendus a I'envers a 'arbre. (1.40)%!

On voit dans ces premiers versets qu’il exclut de la catégorie de yoga des per-
sonnes ou des pratiques, qui, lato sensu pourraient trouver leur place sous la ca-
tégorie yoga, mais pas dans sa systématisation. Dés le départ se dessine une
vision de yoga ou des yogas qui méritent ce nom.

c) Sur la base de ce type d’enseignement et de comportement qu'’il réfute, il a ré-
fléchi et ne souhaite pas tomber dans ’erreur. Il maintient I'idée que la grace du
maitre permet de ne pas se tromper.

Ayant vu des enseignements de types variés, Sundar a réfléchi ; grace au maitre véritable, il
ne tombe pas dans l’erreur. (1.50)22

————
19 « Certains maintiennent des disciplines et des observances, ils vivent en jeinant en lien avec
les phases de la lune. Certains vénérent les divinités, cueillant feuilles et fleurs. » (SYP 1.16) Kecit
niyama vata hi bahu dharaim, camdrayana upavasa vicaraim | kecit karaim deva ki puja, pati
puspa tori hai dija ||

« Certains maintiennent des actions jainas; ils arrachent les cheveux avec leurs mains. Certains
portent un anneau dans leurs oreilles, certains, caractérisés par un crane, connaissent des opi-
nions corrompues. » (SYP 1.18) Kecit karma su thapahim jaimna, keSa lumcai karahim ati
phaimna | kecit mudra pahirai kamnam, kapalika bhrasta mata jamnam ||

20 (SYP, 1.34) Kecit kamda miila khani khahim, ekaeka rahaim bana mahim |

kecit kasayadika pahiraim, japahim japa paithahim jala gaharaim ||

21 (SYP 1.40) kecit meghadambara baithaim, $ita kala jalasai paithaim |

kecit dhiima pana kari bhiilaim, aumdhe hoi brccha saum jhiilaim ||

22 (SYP 1.50) bahuta bhamti mata dekhikai, sundara kiya vicara |

sadguru ke ju prasada te, bhramem nahim sulagara ||



690 — Maya Burger DE GRUYTER

S’étant distancé de ce qui lui parait hérétique, ayant reconnu la valeur de 1’en-
seignement du maitre, qui est Dadd, il s’appréte alors a nous livrer la teneur des
yogas qui trouvent grace a ses yeux. Il ne nous renseigne pas sur 'expérience
personnelle qu’il aurait éventuellement faite pour arriver a une telle conviction,
mais s’appuie avant tout sur I’autorité du maitre.?3

On peut constater que ce chapitre n’est pas une présentation « objective » des
yogas, mais clairement une prise de position orientée. Malgré cela, le texte est
révélateur des traditions en cours et témoigne de sa critique moqueuse des mou-
vements ascétiques et des manifestations visibles de religiosité. Pour désigner
ces pratiques critiquées, il n’utilise pas une seule fois le terme de yoga, mais re-
court a celui de mata, enseignement (verset 1.50). Le terme de yoga est clairement
pour lui un terme réservé aux trois catégories qu’il étudie a la suite de cette clari-
fication et délimitation?4.

Pour I’étude des yogas proposés par Sundardas comme convenables, notre dé-
marche consiste a les décrire d’une part en suivant le texte tel que l'auteur I'a
construit en étant attentif a la terminologie proposée, et d’autre part a relever les
buts (ou parfois la fonction) qu’il leur attribue, ce qui nous permettra de connaitre
la position finale de Sundardas. Nous serons également attentifs aux articula-
tions d’un yoga a 'autre pour estimer et évaluer le lien qu’il propose entre eux.
Les voit-il de maniére équivalente ou annonce-t-il ses préférences ?

2.2 Bhaktiyoga (2.1-51)

Dés le verset 2.1, quatre formes de bhaktiyoga sont présentées. Ce n’est pas la
méme systématisation que celle que nous trouvons dans Jiidnasamudra®> qui
traite plutot de bhakti générale, en tant que « dévotion ». Ici il s’agit d’une bhakti
en lien avec le yoga, dont la caractéristique centrale est celle d’étre une attitude
d’intériorité ou méditative. Il utilise le terme de bhakti parce que d’une part il

23 Tout au long de I’ceuvre générale de Sundar, le maitre joue un r6le primordial. Des stances lui
sont aussi directement vouées. Elles sont une forme d’adoration trés personnelle reflétant ’im-
portance que le maitre occupe dans la vie de Sundar. « For Guru Dada has come, he has caused
the Word to be heard, he has told of the Eternal Supreme Self » (traduction M. Thiel-Horstmann
1983: 142 (gurukrpa astaka))

24 Les acceptions de yoga telles que nous les trouvons dans ce texte ne se retrouvent pas forcé-
ment dans les petits textes, mais constituent bien la marque de ce traité.

25 Le deuxiéme chapitre du JAanasamudra est consacré a la bhakti : ses neuf formes (nava-
dhabhakti), 1a bhakti de ’amour (premabhakti) et la bhakti supréme (parabhakti). Le troisiéme
enseignement est consacré a astangayoga développé de maniére détaillée.



DE GRUYTER La Sarvangayogapradipikd de Sundardas = 691

développe bien I'idée d’une attitude d’attention et de « dévotion » au sens de
dévouement/participation envers «quelque chose qui est au-dela», mais aussi
parce qu’il y range des pratiques qui sont familiéres au monde de la bhakti, tout
en les transformant. L’association entre bhakti et yoga provient du fait que yoga
a le sens d’'un moyen pour atteindre le but. Nous anticipons sur le contenu du
chapitre en présentant le verset conclusif qui annonce le but de bhaktiyoga.

Ayant pratiqué dévotion (bhakti), formule (mantra), résorption (laya) et description (carca),
on comprend ce que les Sants ont enseigné : Un (yoga) pratiqué [signifie] grandeur dans les
trois mondes ; rien ne peut étre dit sur [la grandeur| des quatre (2.50)2¢

La derniére partie du verset n’est pas évidente, mais signifie que celui qui pra-
tique ’'un ou l'autre des bhaktiyogas devient important dans les trois mondes et
que tous les quatre yogas sont précieux. A l'auteur d’ajouter que cela ne devrait
pas étre pratiqué a I’extérieur, mais a I'intérieur du corps.

Pour chaque sous-catégorie, il spécifiera un but particulier et nous les prenons
'une aprés l'autre.

2.2.1 bhakti (2.1-2.15)

Les versets 2.2 4 2.7 décrivent un idéal de comportement. L'adepte du bhaktiyoga
est sans passion, indifférent a tout et renonce a tout ; il a pour idéal le contente-
ment, la pauvreté, 'impartialité (nirapakha), contemplant le spectacle de la vie
de maniére détachée ; il ne vénére rien d’autre que nirafijana, ce qui est sans faute
(2.7). 1l considére tout avec détachement et préconise une équanimité envers
toutes les créatures (il considére un insecte et un éléphant de maniére identique)
(2.5). Notons que ce n’est pas une bhakti qui conviendrait & une femme, dont il
N'est pas fait mention : il n’est pas non plus fait mention de la communauté reli-
gieuse (sanga), deux aspects auxquels on pourrait s’attendre en parlant de bhakti.

Avec 'aide de la notion de bhakti, I'auteur se concentre de fait sur une pré-
disposition mentale et une attitude, ce qui fait penser dans le contexte du yoga
classique a yama et niyama. Bhakti apparait comme la préparation au chemin de

26 (SYP 2.50) Bhakti mamtra laya kini caracd, samajhai santa karai jo paraca |
eka kiye tihum loka badai, caryau ki kachu kahi na jai ||



692 —— MayaBurger DE GRUYTER

méditation, en mettant le yogi dans une disposition mentale et un état d’obser-
vance nécessaires a ’'avancement.?’

Dans les versets 2.9-11, 'auteur propose une bhakti cultuelle, mais qui se dis-
tingue d’une pratique usuelle par le fait qu’elle est purement intériorisée. La pos-
ture agréable, sukhdsana, est nommée annongant en quelque sorte que les ingré-
dients usuels aux cultes se résument a des attitudes intérieures. La lampe pour le
culte (arati) est remplacée par le savoir, et c’est sur le son non frappé (anahata)
que le bhakta yogi se concentre. La nourriture, qui est normalement offerte dans
la piija a la divinité, devient la résolution mentale posée comme offrande sur le
plateau devant le bhakta yogi (2.10).

L’élément bhakti se retrouve dans les comparaisons telles qu’'une attitude de
totale dévotion au maitre, l'attitude de servant, ou encore 1'idée de tomber en
transe (2.12). L'idée du service loyal envers le maitre est comparée a I’attitude de
’épouse fidéle a son mari (2.13).

Au travers de ces versets on peut ainsi comprendre que bhaktiyoga signifie une
attitude et prédisposition de type intériorisé. Méme s’il peut emprunter par la
description ce que certaines formes de bhakti cultuelles préconisent, comme
s’asseoir en face de la divinité, faire des offrandes de fleurs ou de lumiére, pour
Sundardas, ce n’est jamais qu’une attitude mentale.

Le but visé correspond a une pratique de bhakti bien plus rare, voire d’exception,
de type nirguna, et il termine le sous-chapitre du bhaktiyoga en disant :

C’est la dévotion sans caractéristiques, rarement quelqu'un connait ce type de [bhakti], sila
chance sourit, [elle] peut étre obtenue, un maitre divin [I'] explique. (2.15)%®

27 Dans le contexte de astarigayoga de la sous-catégorie hathayoga (verset 3.37) yama et niyama
occupent en tout et pour tout une ligne d'un verset. Il semblerait que le sujet soit couvert juste-
ment par bhakti qui fait ceuvre de préparation mentale, méme si dans le yoga classique yama et
niyama sont plus pragmatiques. Dans le contexte de Jfianasamudra, par contre, yama et nivama
sont nommés et plus nombreux que dans le yoga classique (versets 2-23 du troisiéme enseigne-
ment du chapitre 1).

28 (SYP 2.15) Yaha so bhakti alimgani, birala janai bheva |

bhagya hoi tau paiye, samajhavai gurudeva ||



DE GRUYTER La Sarvangayogapradipika de Sundardas =—— 693

2.2.2 mantrayoga (2.16-27)

Dés le verset 2.16, le mantrayoga, a I'instar de la tradition Sant, est présenté a la
fois comme une technique de récitation et une hypostase du nom divin, rama. Le
but ultime, la lumiére supréme, recoit le nom de rama, diversement nommé a
partir de 14 (2.18). La formule rama est I’essence de tout (rama mantra saba mambhi
tata sara) (2.20). C’est un moyen facile, qui, appris du maitre, se pratique pour
devenir une activité permanente. La récitation se fait sans la langue (dans le
ceeur) et ’esprit y reste fixé jour et nuit (2.24). En termes Sant ou de hathayoga on
parlerait de japa et d’ajapajapa (termes non utilisés par Sundar). Bien qu'il soit
dit qu’il s’agit d’un moyen simple, il n’est pas généralisé, il faut en effet un maitre
pour savoir le pratiquer.

Le but de mantrayoga est la manifestation des syllabes rama dans le yogi,
oubliant corps et esprit. Il se passe quelque chose de merveilleux en vivant avec
rama, dans chaque pore il résonne (2.25). Comme I’eau et le sel, la remembrance
(surati) pénétre dans le son. Si ’on veut obtenir rama, (tranquillité de I’esprit,
mana visrama), il faut faire du mantrayoga. (2.26-27).

2.2.3 layayoga (2.28-39)

Au point 2.28 le layayoga, ou le yoga de ’absorption est vu comme la pratique de
la résorption dont ’auteur reconnait I'immense importance (2.28). C’est la peur
qui serait le lot de celui qui ne s’y atéle pas, restant dans le cycle des naissances.
Alors que layayoga permet de rejoindre rama (2.29), de dissiper I’erreur, et de faire
cesser les renaissances (2.32).

Dans ce chapitre, Sundar recourt abondamment a la comparaison. Ses
figures de style lui permettent d’une part d’exprimer ce que le langage ne peut
saisir (métaphore), mais situe sa pensée dans la tradition lettrée. Des versets 2.30
a 37 les comparaisons démontrent ses connaissances des techniques rhétoriques
et d’'ornementations de la tradition littéraire. Par exemple, la comparaison avec le
monde animal montre I’absorption comme étant un état de concentration abso-
lue et soutenue ! Tel l'oiseau cataka (2.30) qui appelle inlassablement le bien
aimé, et atteint la plus haute réalisation. Une autre comparaison démontrant
I’'absorption se retrouve avec la figure d’un acteur et de son jeu (2.33). Ce bien
précieux qu’est I'absorption ote le vieil 4ge et la mort (2.31).

Au final, I'état de laya permet d’étre constamment absorbé en Hari, voire en
brahman.



694 —— Maya Burger DE GRUYTER

Comme [l'oiseau] [femelle] kufiji surveille ses ceufs, [ou] encore comme la tortue ne divertit
pas [ses] yeux, de la méme maniére quelqu’un qui a obtenu [1’] absorption, comment le vieil
age [et] la mort [sont] pour lui jamais. (2.31)*

Le résultat est contenu dans le verset final :

De toutes ces maniéres, il atteint la résorption dans Hari, étant libre du corps, il atteint le
pas le plus haut ; toujours [et] & chaque moment il boit I’essence, par la résorption il devient
égal & brahman. (2.38)%°

Finalement le but peut étre exprimé avec différents termes : rama, Hari ou brah-
man. Ce n’est pas ce qui est décisif dans ces versets, mais 'importance réside
dans le fait que layayoga améne a la libération. Ni samadhi, ni mukti ne sont men-
tionnés ; ici sara, ’essence est bue. Ce yoga de la résorption est dit incomparable,
faisant du pratiquant I’égal de brahman, il faut un maitre pour ’'acquérir et non la
bonne fortune. (2.39)

2.2.4 carcayoga (2.40-51)

La quatriéme et derniére sous-division de bhakti yoga est carcdyoga, un yoga de
description. Si les autres formes de yoga et leur terminologie ne posent pas vrai-
ment de probléme, et en quelque sorte suivent une nomenclature reconnue,
celle-ci est moins évidente.3! En suivant le texte, il semble s’agir d’un yoga qui
explique la naissance du monde et son expansion, a partir de la syllabe aum. Le
texte ne présente pas une méthode de yoga, mais une description de I'’émanation
successive du manifesté. Le fait de pouvoir en parler est d’ailleurs dit difficile, car,
en effet, comment en parler !

[C’est] I’esprit-personne non manifesté, inatteignable, sans au-dela ; comment [en] faire sa
détermination. [Ses] début et fin ne sont pas connus oti qu’on aille. [Son] milieu sont les
événements [d’] histoires non contées. (2.41.)3?

29 (SYP 2.31) Jaisaim kufiji amda sabharai, puni so kiirma drsti nahim tarai |

jo kot lai lavai aisi, takau jara mrtyu kahu kaisi ||

30 (SYP 2.38) Saba prakara hari saum lai lavai, hoi videha parama padama pavai |

china china sada karai rasa pana, laya ta hoi brahma samana ||

31 Ceci semble étre corroboré par le commentaire hindi qui lit dans le texte ce qui ne s’y trouve
pas. L'auteur du commentaire suppose qu’il s’agit d'un yoga du parler, prenant carca dans le sens
hindi moderne. Probablement qu’il vaut mieux chercher en direction de description, rapport,
réflexion. Carcdayoga est absent des classifications de yoga consultées.

32 (SYP 2. 41) Avyakta purusa agama apara, kaisaim kai kariye nirddhara |

adi anta kachu jai na jamni, madhya caritra su akatha kahamni ||



DE GRUYTER La Sarvangayogapradipika de Sundardas = 695

Le but est en effet indescriptible, obligeant le sage au silence, seul I'indescriptible
(ou celui qui I’a réalisé) peut connaitre le but.

Au verset 2.51, sous forme d’une conclusion, Sundar insiste sur le fait que ces
quatre parties de la dévotion doivent étre faites intérieurement et non pas de ma-
niére extérieure (visible, ostentatoire), a la maniére de la tradition cultuelle de la
bhakti.33 Pour les quatre formes de bhaktiyogas, Sundardas utilise des termes
élogieux pour en parler, ce qui nous incite & penser que les différents bhaktiyogas
sont équivalents et que tous les quatre ménent au but sans que 1'un soit plus im-
portant qu’un autre aux yeux de Sundardas.

2.3 Hathayoga (3.1-3.52)

Le troisiéme chapitre est dévolu au hathayoga, et comme de coutume avec Sundar,
il est a la fois catégorie et sous-catégorie.

2.3.1 Hathayoga (3.1-12)

II est placé dans la lignée et sous la protection d’Adinatha, c’est & dire dans la
tradition des Natha yogi. On trouve une définition dans le premier verset :

Quand le soleil et la lune sont faits se rencontrer en un, alors on parle de hathayoga. (3.1)**

D’une maniére similaire a la Hathayogapradipika,®® le texte commence par indi-
quer comment le yogi doit vivre : dans un endroit solitaire, propre, prés de I’eau
et pratiquer d’'une maniére stable ce qu'il entreprend. Le yogi est joyeux et perse-
Vérant. Il va s’entrainer a toute une série de choses, telle que la posture assise,
évite le sommeil, réduit la nourriture, ne consomme aucun aliment acide ou salé
(3.5). On constate un contraste entre des généralités sur la vie du yogi qui semblent
indiquer que le sujet est bien connu, et des détails notamment au niveau nutri-

e ——

33 Les neuf pas de dévotion auxquels il fait allusion dans ce dernier verset, sont traités dans le
Jiianasamudra et constituent une reprise des neuf formes de bhakti du Bhagavata Purana.

34 (SYP3.1) Ravi $asi doii eka milavai, yahi tem hathayoga kahavai ||

35 Sarvangayogapradipika reprend une partie du titre de Hathayogapradipika, ainsi que cer-
tains aspects du hathayoga, tout en les traitant différemment (voir aussi note 1). A titre d’exemple,
les réflexions sur le son et le son non-frappé ne font pas partie de son étude de hathayoga ou
alors de maniére trés indirecte.



696 =— Maya Burger DE GRUYTER

tionnel. Au verset 3.6, on nous livre des détails sur la nourriture d’une maniére
disproportionnée par rapport aux indications générales qui précédent.

Il est particuliérement important de noter que ce hatha yogi ne devrait pas exte-
nuer son corps. C’est plutdt une attitude simple, et une forme de vie modeste qui
est préconisée. Ceci est corroboré par I'indication que 'auteur donne de la taille
de la hutte dans laquelle le yogi se retire, qui ne permet pas de faire des postures
compliquées, mais fait penser & un yogi en méditation.

Il ne devrait pas s’exténuer lui-méme, ni jouir de bavardage sans sens ; il est sans contact, il
abandonne [certains] efforts (gestes) ; il a un esprit enthousiaste, il maintient [ses] déci-
sions, s’'accroche a la persévérance (stabilité). (3.4)%¢

Les six opérations de nettoyage connues du hathayoga sont nommées en 3.9
comme dhauti, basti et neti, a quoi s’ajoutent au verset suivant, trataka, kapala-
bhati et nauli. Toutes ces opérations visent bien siir le nettoyage du corps et sont
la raison d’un grand bonheur. Ils correspondent a ce que nous trouvons dans
les traités de Hathayoga, que ce soit dans la Hathayogapradipikd ou dans la
Gherandasambhita. Aprés cette introduction au hathayoga, d’autres formes sont
présentées.

2.3.2 rajayoga (3.12-24)

Au verset 3.13 le ra@jayoga est expliqué correspondant a une réflexion sur la mai-
trise des fluides sexuels,?” dont Shiva est le prototype. Ce yoga est qualifié de trés
difficile. De fait, c’est la description de vajroli mudra, sans que ce terme soit expli-
citement nommé,38

Celui qui parvient a percer les centres des veines (nadi), la semence, aprés s’étre élevée, re-
tourne, La performance est difficile, trés lourde, méme sila femme est sous contréle. (3.15)%

36 (SYP 3.4) Srama na karai bakavada na mamdai, hoi asamga cesta chamdai |

ati uchaha mana mahaim karai, ni$caya rakhi dhirya puni dharai ||

37 Pour le traitement des fluides sexuels, voir White 1996.

38 Sur vajroli, voir J. Mallinson, 2013, Textual Materials for the Study of Vajroli Mudra, qui ras-
semble les sources relatives a Vajroli, dont les versets de Sundardas sur rdjayoga. Texte mis a
disposition sur http://soas.academia.edu/JamesMallinson.

39 (SYP 3.15) Nadi cakra bheda jau pavai, tau cadhi bimda aptithau avai |

karani kathina ahi ati bhari, basabarttini hoi jau nari ||



DE GRUYTER La Sarvangayogapradipika de Sundardas = 697

Celui qui maitrise cette technique est un grand homme (maha purusa, 3.18) ayant
vaincu toute forme de souffrance. Le verset 3.19 résume toutes les facultés, ou
pouvoirs yogiques (siddhis)*°, que le candidat obtient via le rdjayoga :

Qui n’est pas tourmenté par la faim et la soif, qui ne connait ni sommeil ni fatigue, qui ne
ressent ni froid ni chaud, qui n’est pas touché par la vieillesse, que la mort ne dévore pas.
(3a9)s

D’autres effets sont également stipulés, tels que le fait que ce yogi ne peut étre
briilé, ni se noyer, ou que son corps est tel un diamant, impérissable. Bien qu’il
soit dans le monde, il est libéré ; ni péché ni mérite ne le touchent, tel le lotus il
est au-dessus de ’eau. Le cOté singulier et trés spécial de cette démarche est sou-
ligné, au-dela ou par de-la la souffrance et la joie.“2 Notons que les biens obtenus
qui sont énumérés dans ces versets sont tous d’abord d’ordre physique, mais les
siddhis lui accordent également un libre mouvement dans les trois mondes.
Malgré son extréme difficulté, il n’est pas fait mention dans cette sous-catégorie
de maitre ou d’instructeur.

2.3.3 laksayoga (3.26-36)

Le texte se poursuit avec la présentation de laksayoga,** qu’on pourrait traduire
par yoga de l'indication. Selon la description donnée par Sundardas, il s’agit
d’une technique de visualisation ou une forme d’orientation du regard. Lauteur
énumeére différentes maniéres d’orienter le regard ainsi que les bénéfices qui en
découlent. Ce sont des techniques visuelles avec concentration qui aménent des

e —

40 Pour les siddhis, voir Jacobson 2011.

41 (SYP3.19) Jakaum ksudha trsa na satavai, nidra alasa kabahu na avai |

§ita usna jakaum nahim bhai, jara na vyapai kala na khai ||

42 Le terme de rajayoga a une longue histoire, mais durant la période de Sundardas il renvoie
bien & cette maitrise yoguique compliquée et non pas au «yoga classique », qui constitue une
association plus tardive. Voir White 2009: 46. A titre d’exemple, on peut citer une autre forme de
classification ot r@jayoga a un tout autre sens de Mitthu Sukla dont le texte Hamsavildsa vers la
fin du 18¢ siécle propose un quadruple yoga, allant de karma, bhakti, jidna a rdajayoga. Dans ce
contexte, rajayoga « [...] is none other than the rasa or rasalila celebration, other forms of which
had been popularized by Vaisnava bhakti traditions such as the Pustimarga of Vallabhacarya,
already well established in the eighteenth-century Gujarat. » (Somadeva Vasudeva 2012: 245).
Rasa ayant cependant un sens plus clairement de « ‘sensual rapture’, for it involves above all
sexual intercourse » (245). Rajayoga est le point culminant de cette classification du yoga et ne
renvoie pas a Pataiijali.

43 Le texte lui-méme ne permet pas de se faire une idée claire de quoi il s’agit. Voir a ce propos
laksyayoga Feuerstein 2001: 432, 559-560.



698 —— Maya Burger DE GRUYTER

états spécifiques qui sont surtout nommés par les couleurs qu’ils suscitent. Dans
ce contexte également les siddhis sont le bénéfice immédiat ou le but de ces
techniques.

Ces techniques peuvent se faire de maniére externe ou interne.

Ensuite il prend pour but (indication) le milieu des sourcils, comme s’il y avait une grande
étoile ; [grace a] de telles pratiques, beaucoup de vertus se manifestent (existent) ; dans le
corps aucune maladie ne subsiste. (3.34)4

Que le yogi pratique ce laksayoga, debout ou assis, avec I'aide du maitre véri-
table, il obtient un bonheur excessif. A noter que pour acquérir ou utiliser ces
techniques, le maitre est indispensable.

2.3.4 astangayoga (3.37-52)

Au verset 3.37 Sundardas présente 1’astangayoga®®, le yoga des huit membres, qui
occupe dans les classifications modernes une place centrale, mais n’est ici qu'un
aspect du hathayoga. Chaque membre est présenté un a un et 15 versets y sont
consacres.

I1 semble étre conscient que le sujet peut étre traité de maniére trés variée
(bahu bhamti, 3.37). Yama et niyama, régulations et observances, n’occupent
qu’une ligne du premier verset. Puis viennent les postures (3.38), qui ne sont pas
explicitement nommées ou énumérées, sauf qu’il est nécessaire de toutes les
faire. Ce qui est spécifié, cependant, sont deux postures qui doivent étre mainte-
nues, celle du lotus et celle de la perfection (padmasana et siddhasana), mon-
trant une fois de plus I'importance que Sundar accorde aux postures orientées
vers la méditation.

La respiration est mentionnée dans trois versets (3.39-41). Il nomme la régulation
du souffle, telle qu’elle est enseignée par un vrai maitre, et mentionne ida pour
I’inspiration et pimgala pour I’expiration. Puis inspiration et expiration avec une
rétention sur douze fois le mantra (qui n’est pas mentionné). Le contr6le du

44 (SYP 3.34) Bahuri laksa kari madhya lilara, jaisa eka bada hoi tara |

yake kiyem bahuta guna hoi, ghata mahim roga rahai nahim koi ||

45 Le terme renvoie, bien sfir, au yoga classique de Patafijali, dont le schéma a huit membres est
devenu un classique des textes de hathayoga. I’absence de mention a I'auteur des yoga stitra ou
toute forme de référence explicite au texte lui-méme, montre que probablement cette classifica-
tion faisait partie du savoir général sur le yoga. Pour une discussion relative a la place de Pa-
tafijali dans 1’histoire du yoga, voir : White 2014. Voir aussi note 42.



DE GRUYTER La Sarvangayogapradipikd de Sundardas =—— 699

souffle est effectué a double, puis a triple. Kumbhaka, la rétention, se fait de huit
maniéres, on connait cinq formes de mudra (sceaux) et trois bamdha (ligatures),
tout en laissant ouvert qu’on obtient d’autres bamdha via le maitre.

La briéveté de ’explication invite a commenter que ce livre n’est pas un livre
d’instruction sur le yoga pratique, car les indications ne sont pas suffisamment
explicites pour le pratiquer et un instructeur est nécessaire. On est en droit de se
poser la question de savoir pourquoi Sundardas nomme ces activités si c’est de
maniére aussi cryptique. Soit qu’il s’agisse d’une pure volonté d’énumération de
pratiques connues, soit qu’il ne veuille pas les divulguer pour maintenir la néces-
sité d’'un maitre afin de guider le yogi, soit que le sujet ne I'intéresse pas suffisam-
ment, Détails et précisions cotoient des généralités au point qu’il est difficile de se
faire une idée sur 'intention de 'auteur.

Pratyahara (retrait des sens) et dharana (concentration) font respectivement I'ob-
jet d’un seul couplet. Pour la rétention des sens il reprend I'image bien connue de
la tortue qui rentre ses membres (3.42). La concentration passe par la fixation des
cinq éléments (terre, eau, feu, vent, espace), avec leur divinité et les syllabes
(selon une unité temporelle connue sous le terme de ghatika*s pour chacun). Il
s’agit d’une forme de concentration sur les éléments qui suivent les tattvas de
I’évolution/involution.

La méditation (dhyana 3.44) est de deux types : sur un objet (les cakras) et sans
objet, sur I’atman (type nirguna). Sundardas utilise le terme dans le verset 3.44
(nirguna riipa atama dhyanam), qui implique I’idée d’'une méditation sans objet,
ou sur le soi qui n’a pas de « qualités » (voir note 56, SYP. 4.31). Il a déja utilisé le
terme alimgani pour désigner une forme de bhakti sans objet de dévotion dans le
contexte de bhaktiyoga (2.15). De 3.45 a 48, les centres, cakras, sont expliqués
selon la terminologie telle qu’on la trouve dans des textes de Hathayoga et Tantra.
Le premier est appelé adhara (plutdt que miilasthana), pour chacun une image de
méditation est donnée. Une fois la méditation accomplie sur les 6 centres, on
passe au 7¢, sans attributs.

Ceci est suivi de I’absorption finale (3.49), samadhi, qui est décrite comme la
dissolution du sel dans l’eau :

Maintenant la pratique de ’absorption, qui est telle la dissolution du sel dans l’eau ; [elle]
rassemble les fonctions de I'esprit [et] des sens, a cela le nom samdadhi est donné. (3.49)%

R

46 Le terme ghatika constitue une division temporelle d’environs 24 minutes,
47 (SYP 3.49) Aba samadhi aisi bidhi karai, jaisaim launa nira mahim garai |
Mmana indri ki vrtya samavai, takau nama samadhi kahavai ||



700 — Maya Burger DE GRUYTER

Quand les deux, le soi individuel et le grand soi deviennent un, ayant été fait pour avoir le
méme gofit, quand on s’oublie soi-méme, ne sait rien, a cela [on] donne le nom de samadhi.
(3.50)4

Celui qui atteint ce stade, une fois de plus, n’est pas touché ni par la mort, ni par
rien d’autre. Les termes de jivatman et paramatman sont utilisés pour désigner ce
qui devient un, c’est I'oubli de soi qui est réalisation ultime.

Il termine son exposé sur les quatre formes de hatha yoga en les dédiant/offrant
(bali bali) a ceux qui le pratiquent. Une telle maniére de s’exprimer incite a penser
qu’il ne le pratique pas lui-méme. Mais également, une fois de plus, a poser la
question de savoir a qui s’adresse le texte. Il ne peut s’agir d’un manuel pour des
yogis, car les informations pratiques ne suffiraient pas, notamment dans le
contexte des pratiques comme rdja et hathayoga. Pourtant, certains détails
(comme par exemple la nourriture ou les minutes a consacrer a la respiration)
nous poussent a penser qu'il s’agit de plus qu’un simple catalogue descriptif,
mais aussi d’une instruction utile pour des pratiquants. Il se peut aussi que ce
soit une maniére de se ménager une certaine autorité auprés des adeptes de
chaque voie séparée, de montrer ses connaissances et que de telles connaissances
soient attendues pour un traité qui se veut systématique sur le yoga. En tout cas,
l'auteur connait les détails des pratiques, mais n’en énumére qu’un certain
nombre pour privilégier le c6té énumeératif et englobant de son yoga (ou ses

yogas).4?

2.4 Samkhyayoga (4.1-4.50)

La derniére partie du texte est consacrée a samkhya. Ce chapitre compte 50 ver-
sets, et débute par la sous-catégorie samkhya.

48 (SYP 3.50) Jivatma paramatama doi, sama rasa kari jaba ekai hoi |

bisarai apa kach@ nahim janai, tako nama samadhi bakhanai ||

49 D’'une maniére plus générale, rappelons que les adeptes de Dad{i admettent I'idée d’avoir
recu des enseignements de hathayoga des Nath, mais les dépassent en incluant ce yoga dans leur
théologie (Thiel-Horstmann 1983: 2-3). Dans un petit texte appelé Sahajananda, Sundardas énu-
meére diverses activités et dit au verset 21 que Gorakhnéath a rencontré Dattatreya qui lui aurait
montré la bonne voie qui est sahaj sadhana que lui-méme suit. Hathayoga devient ainsi absorbé
dans un ensemble plus vaste. Notons cependant que Sundardas ne rejette pas le hathayoga, mais
lui accorde une place parmi d’autres dans sa classification.



DE GRUYTER La Sarvangayogapradipika de Sundardas = 701

2.4.1 samkhya (4.1-12)

Si la question de hatha yoga, par exemple, connait un traitement relativement
standard, la question de samkhya pose davantage de questions, notamment au
niveau de la terminologie. Samkhya est définit comme la réflexion sur le soi et le
non-soi (atma et anatma) (4.1).

Le soi est pur, lumiére éternelle, le non-soi est [comme] la destruction du corps. Le soi est
subtile, omniprésent, la racine ; le non-soi est les cinq éléments matériels. (4.2)%°

A partir de cette distinction, I’évolution est expliquée selon la perspective clas-
sique du samkhya et de ses 24 tattvas. Jiva ou le soi individuel est appelé I'instiga-
teur de tous les tattvas, aussi connaisseur du champ, et encore Shiva. Ce dernier
N’a que 'apparence d’étre attaché au monde, de fait il ne I’est pas. (4.9-10).

Sil’on comprend ainsi la différence entre soi et non-soi (@tma et anatma), ensei-
gneé nécessairement par un vrai maitre, alors pas de vieillesse ni de mort. La dis-
tinction & opérer est entre dtma et le corps, qui est non éternel. Ce n’est pas la
terminologie de purusa prakrti qui est utilisée, mais celle de atma et non- atma,
de jiva versus deha. (4.9) 1l reste toutefois la question de savoir ce que l'auteur
entend par samkhya, qui probablement renvoie pour lui a une classification (une
énumération ?) pour expliquer I'ordre du monde, mais pas au systéme philoso-
Phique duel tel qu’il est développé dans la philosophie classique du méme
nom (il réfute d’ailleurs dans 'introduction générale les six systémes philoso-
phiques). Cependant, le fait qu’il nomme Muni Kapila, qui est une figure associée
au samkhya classique (bien que le texte fondateur est d’Iévara Krsna), dans son
introduction générale au texte sous la rubrique des représentants de samkhyayoga
(1.5) pourrait indiquer qu’il connait le systéme philosophique (darsana). Dans la
méme stance 1.5, il nomme comme autre représentant Dattatreya®!, Va$ista,
Astavakra, et Bharata le fou (Jadabharata), tout comme Rsabhadeva. Tous ces
auteurs auraient été bien expérimentés dans la question de samkhya. Bien qu’il
soit difficile de savoir avec certitude qui il met derriére ces noms®?, on peut dire
que le terme samkhya renvoie a bien plus qu'une seule école philosophique,
plutét & un concept générique pour désigner les distinctions. La distinction

e

50 (SYP4.2) Atama $uddha su nitya prakasa, ana atama deha ka naéa |

dtama stiksama vyapaka miila, ana atama so pamca sathila ||

51 11 ne nomme ni Sankara ni d’autres auteurs historiques qui pourraient étre un indice quant a
ses références.

52 On peut en tout cas noter que ce ne sont pas des représentants du darsana.



702 = Maya Burger DE GRUYTER

essentielle est la détermination (nirand, nirnaya) entre soi et non-soi. Le soi est
éternel, le corps est impermanent et I'auteur nous invite a y réfléchir (4.12).
Samkhyayoga est composé, en tout cas, de samkhya, jiiana, brahma et advaita.
Dans ce chapitre, I’essentiel consiste a reconnaitre la dualité pour la dépasser. Le
but essentiel du yoga est enfin clairement énoncé et consiste en advaita, la
non-dualité.

2.4.2 jianayoga (4.13-24)

Le jiianayoga nous ameéne vers une autre forme de dualisme et sa résolution. Que
doit savoir le yogi pour arriver a son but ?

Maintenant vous devriez connaitre le yoga de la connaissance, de la méme maniére recon-
naissez cause et effet. La cause est le soi non divisé ( ?) (akhamda); I’effet devient le cosmos
entier (brahmanda). (4.13)%3

Les versets suivants montrent que tout émane du soi, appelé dtman, qui dans la
premiére partie a été identifié avec le soi, en opposition au non-soi.

Comme de la graine [se développe] I’arbre, ayant fait apparaitre des variétés de branches,
des feuilles, fruits et fleurs, de la méme maniére le soi est la racine du monde. (4.14)%

Le virement d’une dualité vers une identification se lit dans les versets suivants :
en effet, toute une série de comparaisons expliquent la relation entre le corps,
I’atman et le tout, qui, en derniére instance, ne seraient pas différents. Les com-
paraisons tendent toutes a montrer une identité commune, malgré la différence,
entre les deux pdles de la comparaison : tels le ciel et le nuage, 1’eau, ses vagues
et ses écumes, les objets en terre qui redeviennent terre, les objets variés en or,
fondus redeviennent de l'or, [...] : il n’y a pas de différence entre le soi et le tout
(visva).

Le verset 4.24 invite clairement a remettre en question la dualité :

Ce yoga de la connaissance est connu, sa pratique (expérience) arrive ; ol est ce qu’il est dit,
ce qui est entendu, quand parle-t-on [encore] de dualité ?53

53 (SYP 4.13) Jianayoga aba aisaim janaim, kdrana aru karaya pahicanaim |
karana atama ahi akhamda, karaya bhayau sakala brahmanda ||

54 (SYP 4.14) Jyaum amkuru tem taru vistara, bahuta bhamti kari nikasi dara |
§akha patra aura pharaphiila, yaum atama visva kau mala ||

55 (SYP 4.24) Jiianayoga so jani hai, jako anubhava hoi |

kahaim sunaim kaha hota hai, jaba laga bhasata doi ||



DE GRUYTER La Sarvangayogapradipika de Sundardas = 703

2.4.3-4 brahmayoga (4.25-30) et advaitayoga (4.31-50)

Ce qu’il nomme brahmayoga est un yoga qui permet de dépasser tout doute qui
pourrait encore subsister : il n’est pas d’ordre réflexif seulement, mais expérimen-
tal. (4.25)

Il est au-dessus de tout et sans lui il n’y a pas de libération (mukti, 4.27). Celui qui
l'obtient voit le monde entier (samsara) en lui-méme (4.29), il se percoit lui-méme
dans le monde complet (jagata), il est le créateur, le destructeur, le donneur, le
mainteneur. (4.29)

Dés le verset 4.31 on peut dire que la vision advaita débute. A ce stade, la dualité
est dépassée et se succéde toute une série de versets qui décrivent cet état de réa-
lisation. Les versets commencent tous par aham (31-36) et décrivent cet état :

Je suis sans faute, sans limite, je suis sans afflictions, sans forme ;
je suis sans saleté, je suis [ma] propre forme; je suis libre des forces constituantes, je suis
incomparable. (4.31)%6

Je suis de la forme du bonheur, je suis une collection de bonheur ; je suis libre de I'dge et de
la mort ; je suis infini et je suis sans second; je suis non-né, non-dégradable, sans peur.
(4.32)57

La résolution finale se trouve au verset 4.37 dans lequel ’auteur place clairement
advaita comme la résultante. Suivent alors plusieurs négations pour montrer que
Ce qui est au-dela de toute forme de description ou d’appréhension.

Il n’y a pas 12 une nature primordiale, ni de personne-esprit; il n'y a pas le temps, pas d’ac-
tivité, pas de désir ; il n'y a pas de vide, ni le non-vide est la racine ; il n'y a pas la (en lui) de
matiére subtile, ni grossiére. (4.38)#

Clairement plus rien du monde constitué ne persiste dans cet état, pas de place
pour forme ou non forme ; de fait tout disparait, pas d’action, pas d’agent, pas de
ciel, pas d’enfer, pas de juste ou pas juste, pas d’enseignement, pas de discus-
sion, pas de silence. Tout ce sur quoi il portait son attention auparavant, comme

————

56 (SYP 4.31) Aham nirafijana aham apara, aham nirdmaya aru nirakara |

aham nilepa aham nija riipam, nirguna aham aham su aniipam ||

57 (SYP 4.32) Aham sukhariipa aham sukharasi, aham su ajara amara avinasi |

aham ananta aham advita, aham su aja avyaya abhita ||

58 (SYP 4.38) Na taham prakrti purusa nahim imcha, na taham kala karma nahim bamcha |
na taham §iinya aéiinya na miila, na tahdm siiksama nahim sathala ||



704 —— Maya Burger DE GRUYTER

un enseignement par un vrai maitre etc., méme cela disparait, pas de réalisation,
pas de dévotion, pas de libération, rien a réciter et pas de récitant.

Il n'y a personne qui pratique, personne qui est parfait, pas de méditation transe, pas de
yoga, personne qui vénére la discipline. Il n’ y a pas de sceaux [et] ligatures a pratiquer, la
kundalini ne s’y applique pas. (4.47)%°

Tout ce qui touche aux philosophies explicatives relatives a ces états recherchés
n’existe pas et il n’y a pas non plus de Sundardas pour l'’expliquer, c’est cela
advaita.

Cette derniére partie est donc une gloire a ou une apologétique en faveur du
non-dualisme, advaita. Ce non-dualisme est situé dans la catégorie dite samkhya.
On peut y voir une volonté de soumettre a advaita la philosophie du samkhya, qui
elle-méme semble ne pas étre vue dans sa perspective philosophique dualiste,
mais comme la base d’une vision plutdt « tantrique » du monde pour laquelle
I'univers d’émanation et I’absolu font un.

A partir d’un chemin, d’une réalité décrite en termes de catégories énumératives,
on passe a un but qui est de 'ordre d’un état de conscience (advaita). Il y a cepen-
dant une nuance importante a relever dans sa perspective d’advaita. Sundardas
ne nie pas le monde ni ne lui attribue-t-il un statut d’irréalité. Il cesse tout simple-
ment d’avoir de I'importance pour celui qui est réalisé. Il appelle cet état brah-
mayoga, qui résulte de I’émergence du brahman. Celui a qui cela arrive voit le
monde entier (samsara) en lui-méme, il sait qu’il est brahman.

Il est intéressant d’observer comment il construit son argumentation ou faut-il
dire son explication : il montre tout d’abord ce que aham est : je suis cela [...] en
utilisant beaucoup d’images. Puis il y oppose ce qu’il n’est pas. Cette fois-ci il
n’utilise plus le aham, mais, par voie apophatique, le na taham - 1a ne se trouve
pas, sinon il continue a invoquer des images. Cette facon de procéder permet au
lecteur de connaitre ce qu’il laisse derriére (pas de forme ou de non forme). On
retrouve également sa maniére de construire les catégories, mais cette fois-ci
niée.

Tout le dernier chapitre opére sous le signe d’oppositions, purusa-prakrti, soi-non-
soi, début-fin, penseur-pensée, Sundardas-texte. I1 semble renouer en derniére

59 (SYP 4.47) Na taham sadhaka siddha samadhi, na taham yoga na yuktyaradhi |
na taham mudra bamdhana lagai, na taham kundalini nahim lagai ||



DE GRUYTER La Sarvangayogapradipika de Sundardas = 705

instance avec une conception de yoga en tant que « ce qui unit » et surtout dé-
passe les oppositions.

3 Conclusion

En quoi consiste I'importance d’un texte comme celui de Sarvarigayogapradipika
et ses classifications pour I’histoire du yoga ? L'’étude de ce texte nous permet de
prendre connaissance d’une source importante en langue braj de I’histoire du
yoga au 17¢ siécle. Sundardas non seulement nous livre une classification particu-
liere et informative sur les yogas de son temps (son cdté encyclopédiste), mais il
Opte également, en dernier lieu, pour un type d’advaitayoga (son terme) qui, une
fois obtenu, caractérise un détachement complet du monde et I’entrée dans un
silence indifférent a toute forme existante, sans la nier. Le cheminement par-
couru, et par la méme occasion la démonstration que Sundardas veut faire avec
sa classification du yoga, va en direction de donner a la non-dualité une place
Privilégiée.5® Les différents yogas mentionnés et acceptés sont tous valides mais
visent ou sont ’expression d’une expérience de la non-dualité. C’est elle qui est
finalement le but unique a obtenir (le village auquel tous les chemins ménent). La
boucle se referme, car dés le départ, les multiples yogas sont dits renvoyer a un
seul yoga. Qu’il I'appelle advaitayoga et qu’il le classe comme le yoga qui englobe
tous les yogas (c.a.d. les 12 yogas acceptés) sont les marques de Sundardas. Un tel
texte ouvre de multiples pistes de recherche. Sa classification n’est pas un simple
registre, ce n’est pas un index, ni non plus une discussion philosophique.¢! Ce qui
importe & Sundar est la pratique et le but : il entend jeter de la lumiére sur tous les
yogas (pradipika).6?

e —

60 Il convient de rappeler que le vedanta et I’advaita vedanta ont constitué un axe de réflexion
important dans la période pré-moderne et dans les compilations des savoirs a I'ceuvre. Minkow-
ski montre dans le contexte des travaux et mouvements philosophiques d’expression sanskrite,
une tendance a hiérarchiser le savoir en plagant advaita en position privilégiée. Voir Minkowski
2011: 105-142. Notons particuliérement son commentaire quant a la place intellectuelle que
Constituait Bénarés, qui était le lieu d’étude de Sundar. « During this era, the intellectual scene
in Banaras was dominated by families of Brahmins from the Deccan. Most of these families held
Advaitin views, so much so that Advaita can be said to have been in the establishment position
in the city » (Minkowski 2011:124).

61 Il n’est pas possible de savoir si Sundar connaissait les doxographies sanskrites, surtout
celles qui valorisent 1'advaita. Halbfass 1988: 349-368.

62 Alors que dans un texte Jiianasamudra, il utilise comme critére de classification la notion de
Samudra (océan), qui renvoie davantage a I'idée d’immersion dans un océan de connaissance
qQu’a une systématisation distanciée.



706 = Maya Burger DE GRUYTER

Les « petits » buts qui sont mentionnés en cours du texte vont de la pureté,
physique et morale, de la santé, de I'immortalité vers le dépassement de la dua-
lité et vers des considérations plus abstraites que pratiques. Ce sont des « petits »
moyens, pour arriver finalement a ce stade dernier, faisant du terme yoga un
terme d’unification, dont le but est la libération.

A I’issue de ce parcours, on aimerait bien siir en savoir un peu plus sur les inten-
tions et les objectifs de Sundardas. Pourquoi ces trois yogas, pourquoi les sous-
divisions ? Outre les explications données par lui-méme qui montrent que son
choix se base sur la question de la non-dualité et sur des pratiques intérieures qui
peuvent amener a cet état de distanciation radicale du monde, il est difficile d’al-
ler plus loin. L'auteur s’inscrit dans les traditions dont il fait usage pour amener
sa propre classification.®? Certes, sa division en trois grandes catégories de yoga
n’est pas sans rappeler celle proposée dans la Bhagavad Gita, de bhakti, karma et
jianayoga. Dans sa classification karma serait hathayoga, jfiana serait samkhya,
et bhakti serait bhakti. Les trois yogas importants pour Sundardas sont suffisam-
ment généraux pour englober bien des traditions. Méme s’il n’y a pas moyen de
savoir avec certitude si Sundardas avait en téte cette référence, on peut relever
que c’est un auteur suffisamment informé pour vouloir se positionner de maniére
importante dans les débats théologiques et que selon les sources®, il aurait
étudié a Bénarés la tradition vaisnava. Face a la multiplication des yogas (notam-
ment le développement des hathayogas), des sampradayas et panths variés,
aurait-il voulu mettre de I’ordre avec son schéma de 3 yogas avec 12 voies pos-
sibles sur le chemin de la non-dualité, chemin essentiellement méditatif et accep-
table dans un contexte Sant ? Veut-il rappeler ou insister que yoga est bien plus
que hathayoga qui devient important durant sa période et celles qui le précédent
immédiatement, en le replacant dans une acception plus large ?

Le traitement de yoga par Sundardas documente pour I'histoire du yoga une
triple dimension : il effectue un travail conceptuel pour se situer dans la tradition,
la textualité et I’art de la rhétorique étant son choix principal de communication ;
il apporte des réflexions pour gérer la question de 1’'expérience, qui est une di-
mension inhérente au yoga. A cela s’ajoute le respect pour le maitre (obéissance,
humilité, redevance) dans le traitement des convictions et théologies. Un tel pos-

/

63 Sa systématisation et surtout sa terminologie peuvent aussi avoir subi les contraintes de la
versification, qui parfois, pour des questions de métrique, obligent a faire des choix qui ne sont
pas immédiatement évidents et parfois difficiles a comprendre.

64 Il aurait étudié a Bénareés le Vedanta et les Puranas, selon le Bhaktamala de Raghavadas, cité
par Thiel-Horstmann 1983: 13.



DE GRUYTER La Sarvangayogapradipikd de Sundardas = 707

tulat, proposé au 17¢ siécle, garde toute son attractivité aussi pour la recherche
moderne sur le yoga.

Bibliographie

Callewaert, Winand (1977): The Sarvangr of the Dadiipanthi Rajab. Leuven: Departement
Orientalistiek, Katholieke Universiteit.

Callewaert, Winand (1988): The Hindi Biography of Dadu Dayal Dethi. Motilal Banarsidass.

Callewaert, Winand (ed.) (2009): Dictionary of Bhakti. New Delhi: D.K. Printworld.

De Bruijn, Thomas / Busch, Allison (eds.) (2014): Culture and Circulation. Literature in Motion in
Early Modern India. Leiden/Boston: Brill.

Svami Dvarikadas Sastri (1978): Sri Sundara Granthavali, 3 vols. Varanasi: $ri Dadi Dayalu
Sodh Samsthan.

Eliade, Mircea (1954): Le Yoga. Immortalité et liberté. Paris: Payot.

Feuerstein, Georg (2001): The Yoga Tradition: its History, Literature, Philosophy and Practice.
Chino Valley: Hohm Press.

Halbfass, Wilhelm (1988): India and Europe. An Essay in Understanding. Albany: SUNY Press.

Hathayogapradipika of Svatmarama. With the Commentary Jyotsna of Brahmananda and
English translation (1972). Adyar: The Adyar Library and Research Centre.

Hawley, John S. (1988): “Author and Authority in the Bhakti Poetry of North India”. The Journal
of Asian Studies 47.2: 269-290.

McGregor, Stuart (2003): “The Progress of Hindi, Part 1. The Development of a Transregional
Idiom”. In: Reconstructions from South Asia. Edited by Sheldon Pollock. Berkeley/Los
Angeles/London: University of California Press, 912-957.

Hastings, .M. (2002): “Poets, Sants, and Warriors: The Dadu Panth, Religious Change and
Identity Formation in Jaipur State, circa 1562-1860 CD”. Diss., University of Wisconsin-
Madison.

Jacobsen, Knut (ed.) (2011): Yoga Powers: Extraordinary Capacities Attained Through Meditation
and Concentration. Leiden: Brill.

Larson, Gerald ). / Bhattacarya, R.S. (2008): Encyclopedia of Indian Philosophies, Vol. 12. Yoga:
India’s Philosophy in Meditation. Delhi: Motilal Banarsidass.

Larson, Gerald ). / Jakobsen, Knut (2005): Theory and Practice of yoga. Essays in Honour of
Gerald James Larson. Leiden: Brill.

Minkowski, Christopher (2011): “Advaita Vedanta in early modern history”. In: Religious
Cultures in Early Modern India, New Perspectives. Edited by Rosalind O’Hanlon and David
Washbrook. London/New York/New Delhi: Routledge, 105-142.

Khandelvala, Nannulal (1991): Sant Sundardas lokokti-muhdvard-kosa. Dilli: Bhavana
Prakashan.

McGregor, Ronald S. (1968): The Language of Indrajit of Orcha. A Study of Early Braj Bhasa
Prose. Cambridge: Cambridge University Press.

Gupta, S.D. (1969): Obscure Religious Cults. Calcutta: Mukhopadhyay. (voir pp. 352-353 et
363-364).

Lorenzen, David. N. (ed.) (2004): Religious Movements in South Asia, 600-1800, Oxford: Oxford
University Press.

Mallinson, James (2011a): Hatha Yoga. In: Brill’s Encyclopedia of Hinduism. Brill, 770-781.



708 = Maya Burger DE GRUYTER

Mallinson, James (2011b): “Nath Sampradaya”. In: Brill’s Encyclopedia of Hinduism Vol. 3.
Leiden: Brill, 407-428.

Mallinson, James (2013): Hathayoga’s Philosophy: A Fortuitous Union of Non-Dualities. Journal
of Indian Philosophy 41.1: 225-247.

Orr, W.G. (1947): A Sixteenth-Century Indian Mystic: Dadu and His Followers, London.

Shiva Samhita. Critical edition and translation (2007): Edited by James Mallinson. Woodstock:
YogaVidya.com.

Schomer, Karine / McLeod, W.H. (1987): The Sants: studies in a devotional tradition of India.
Delhi: Motilal Banarsidass.

Strnad, Jaroslav (2013): Morphology and Syntax of Old Hindi. Edition and Analysis of One
Hundred Kabir vani Poems from Rajasthan, Leiden/Boston: Brill.

Thiel-Horstmann, Monika (1983): Crossing the Ocean of Existence. Braj Bhasa Religious Poetry
from Rajasthan. Wiesbaden: Otto Harrassowitz.

Thiel-Horstmann, Monika (1985): “The Bhakti Theology of the Dadiipanthi Sundardas”.
Indologia Taurinensia 13: 199-212.

Thiel-Horstmann, Monika (2014): “Dada Dayal”. In: Brill’s Encyclopedia of Hinduism. Edited by
Knut A. Jacobsen, Helene Basu, Angelika Malinar, and Vasudha Narayanan. Brill Online.
http://referenceworks.brillonline.com/entries/brill-s-encyclopedia-of-hinduism/
dadu-dayal-COM_9000000105?s.num=08&s.f.s2_parent=s.f.book.brill-s-encyclopedia-of-
hinduism&s.q=dadu (07.02.14)

Thomi, Peter (trad., ed.) (2006): Das Indische Yoga Lehrbuch. Gherandasamhita. Witracht:
Institut fiir Indologie.

Trivedi, Harish (2003): “The Progress of Hindi, Part 2. Hindi and the Nation”. In: Literary
Cultures in History. Reconstructions from South Asia. Edited by Sheldon Pollock. Berkeley/
Los Angeles/London: University of California Press, 958-1023.

Vasudeva, Somadeva (2012): “The Transport of the Hamsas: a Sakta Rasalila as Rajayoga in
Eughteen-Century Benares”. In: Yoga in Practice. Edited by David White. Princeton:
University Press, 242-254.

White, David (1996): The Alchemical Body: Siddha Traditions in Medieval India Chicago:
University of Chicago Press.

White, David (2009): Sinister Yogis. Chicago: University of Chicago Press

White, David (ed.) (2012): Yoga in Practice. Princeton: University Press.

White, David (2014): The Yoga Sutra of Patanjali. A Biography. Princeton and Oxford: Princeton
University Press.



	La Sarvāngayogapradīpikā de Sundardās : une classification des chemins de yoga au 17e siècle

