
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 68 (2014)

Heft: 1-2

Artikel: Den Orient begrifflich denken : Überlegungen zur Erforschung der
arabisch-islamischen Geistesgeschichte

Autor: Tamer, Georges

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-681663

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-681663
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DE GRUYTER ASIA 2014; 68(2); 557-577

Georges Tamer

Den Orient begrifflich denken:
Überlegungen zur Erforschung der
arabisch-islamischen Geistesgeschichte

Abstract: The first part of this paper presents two contrary views on the Arab-
Islamic culture : The first one claims the essential otherness of the Orient against
the Occident, which causes the historian of cultures to focus more on differences
than similarities between Arab-Islamic world, on one hand, and Europe which
developed out of the Greek-Roman-Byzantine cultural traditions, on the other. In

opposition, the other view stresses a poetic and mystical unity between the two
cultural realms. According to this position, the spiritual aspects of Islam and the

Orient are emphasized. In the second part, the author presents a new approach
to deal with the Orient, based on conceptualizing predominant cultural phenomena

which have direct impact on the life of societies. Through the investigation of
the concept of time in the Qur'än and influential Arab literary works, the paper
attempts to demonstrate that questions about the relationship between cultures
and peoples can be answered more accurately by analyzing the concepts which
shape the mentality of the people.

DOI 10.1515/asia-2014-0033

In seiner Antrittsvorlesung an der Universität Erlangen hat Jörg Kraemer das
Problem der islamischen Kulturgeschichte behandelt.1 Kraemer beschäftigt sich
darin mit der Frage, inwieweit der orientalisch-islamischen Kultur Nähe zur
europäischen, griechisch-römisch-byzantinisch geprägten Kultur nachgewiesen werden

kann. Dabei stellt er zahlreiche in den verschiedenen Regionen und Epochen
der islamischen Zivilisation erbrachte Leistungen in Wissenschaft, Philosophie
und religiösem Denken dar, um daraus zu schließen, der Orient habe, „zumin-

1 Die Veranstaltung fand am 17.05.1957 statt. Kraemer bekleidete den seit der Gründung der

Erlanger Universität existierenden Lehrstuhl für Orientalische Philologie von 1957 bis 1961. Die

Antrittsvorlesung wurde veröffentlicht: Kraemer 1959.

Georges Tamer: Friedrich-Alexander Universität Erlangen-Nürnberg, Lehrstuhl für Orientalische

Philologie und Islamwissenschaft. E-mail: georges.tamer@fau.de



558 Georges Tamer DE GRUYTER

dest in der Vergangenheit, in Kategorien gelebt und gedacht," die sich nicht ohne

Weiteres in Europa geltenden Urteilskategorien unterwerfen lassen. Während

diverse Elemente der europäischen Kultur durch vielseitige Vermittlungsprozesse

synthetisierende Wandlungen und Verwandlungen durchmachten, bis sie

zu einem geistigen Gefüge wurden, das Einheit in der Vielfalt zeigt, stehen „die
verschiedenartigsten Kulturelemente" im Orient „scheinbar unvermittelt und

beziehungslos nebeneinander" oder folgen aufeinander, ohne dass sie sich zu

einer Einheit zusammenfügen; ihre Verbindung untereinander kommt „auf
einem uns rein beiläufig, zufällig oder bestenfalls assoziativ erscheinenden Wege

zustande".2 Die islamische Kultur, so Kraemer, ähnelt einem „wahrhaft
merkwürdigen Baum", dessen Wurzeln in dem anders gearteten „morgenländischen
Erdreich" liegen, so „viele fremde Reiser" auf diesen Baum auch „aufgepfropft"
worden sein mögen.3 Woraufes dem Kulturhistoriker ankommt, ist nicht,
Gemeinsamkeiten, sondern vielmehr vorhandene Differenzen zwischen den verschiedenen

Kulturkreisen auszumachen.4

Kraemer erhebt die mystische Wahrnehmung der Welt zum Charakteristikum
des arabisch-islamischen Kulturkreises - eine Hypothese, die die großartigen

Leistungen der arabischen Philosophen auf dem Gebiet der Rationalität nicht
gebührend berücksichtigt. Als signifikantes Beispiel für einen dominierenden

Aspekt der orientalisch-islamischen Kultur führt er gegen Ende seiner Studie

mystische Ansichten des einflussreichen Theologen Abü Hamid al-Gazäli (gest.

1111) an, der für seine Kritik der Philosophie bekannt ist. Infolge einer mentalen

Krise, die ihn durch radikalen Zweifel hindurch in die Lage versetzte, die Welt

als eine spirituell zusammenhängende Einheit zu betrachten, stellte al-Gazäli in

der späten Phase seiner geistigen Entwicklung eine Seinshermeneutik vor, deren

entscheidende Elemente nicht die Vernunft, sondern das spirituelle Erleben der

Welt in mystischer Erfahrung lieferte.5 Dabei wird die Rationalität keineswegs

ausgeklammert; ihr wird in Gazälis Konzeption jedoch nicht der höchste Rang

beigemessen, den ihr beispielsweise die arabischen Philosophen zugesprochen
haben.6 Al-Gazälis mystisches Denken zum signifikanten Merkmal der arabisch-

2 Kraemer 1959: 46.

3 Kraemer 1959: 47.

4 In diesem Sinne stellt Kraemer seinem Text folgendes Zitat vom niederländischen Historiker
Pieter Geyl voran: „It is just the differences which matter."

5 Um al-Gazälis Krise geht es in dessen Autobiographie Al-Munqid min ad-daläl (Erretter aus

dem Irrtum, al-öazäli 1988). Als Beispiel für seine mystische Wahrnehmung der Welt sei die

spekulative Schrift Miskät al-anwär erwähnt (Nische der Lichter, Al-Gazäli 1987).

6 Vgl. zu al-Gazälis Rationalitätsauffassung die Kongressbände Islam and Rationality: The

Impact ofal-Ghazäli. Bd. 1, hrsg. von Georges Tamer; Bd. II, hrsg. von Frank Griffel, die in Kürze

bei Brill erscheinen werden.



DE GRUYTER Den Orient begrifflich denken — 559

islamischen Kultur zu erheben, ähnelt jedoch dem Versuch, Meister Eckhart zum
Höhepunkt der deutschen Geistesgeschichte zu erklären. Mit der Betonung des

Mystischen für den Orient wird des Weiteren suggeriert, der Okzident sei

demgegenüber von strenger Rationalität gekennzeichnet und habe seine ultimative
Größe etwa mit dem Denken des Preußen Immanuel Kant erreicht. Nicht nur
gewagt, sondern in beiden Fällen einseitig wäre eine solche Annahme!

Die zentrale These Jörg Kraemers von der wesentlichen Andersheit des

Orients gegenüber dem Okzident, die den ernsthaften Kulturhistoriker veranlasst,
das Augenmerk stärker auf Differenzen als Gemeinsamkeiten zu richten, wird
von seinem großen Vorgänger Friedrich Rückert nicht geteilt. Als einer der
bekanntesten Dichter der deutschen Romantik und einer der größten Orientalisten
des 19. Jahrhunderts, prägte er während der Literaturepoche der Romantik in
erheblichem Maße die Gattung der .orientalisierenden Dichtung' mit.7 In diesem

Zusammenhang wird er in einem Atemzug mit den Dichtern Goethe, Platen8,

Bodenstedt9, Freiligrath10, Daumer11 und Hofmannsthal12 genannt.13 Die ,orien-

7 Vgl. Hammo 1971: 45-46.
8 Graf August von Platen, geboren am 24.10.1796 in Ansbach, gestorben 05.12.1835, war ein
deutscher Lyriker, der besonders für seine Sonetten und seine Ghaseldichtung bekannt ist. Damit
leistete er einen wesentlichen Beitrag zur deutschen Orientdichtung. Zu seinen bekannteren
lyrischen Werken gehören die Ghaselen (1821), Neue Ghaselen (1823), Sonette aus Venedig (1825) und
Polenlieder (1831). Platen verfasste auch Dramen, Lieder und Balladen.
9 Friedrich von Bodenstedt, geboren am 22.02.1819, gestorben am 18.04.1892, war ein deutscher

Schriftsteller, der die deutsche Orientdichtung besonders durch sein Werk Die Lieder des Mirza
Schaffy (1841) maßgeblich prägte. Der Islamwissenschaftler Ludwig Ammann stellt in einer
statistischen Untersuchung fest, dass Mirza Schaffy das populärste Werk der .orientalisierenden Dichtung'

des 19. Jahrhunderts war. (vgl. Ammann 1989:17.)

10 Ferdinand Freiligrath, geboren am 17.06.1810, gestorben am 18.03.1876, war ein deutscher
Übersetzer und Dichter. Zu seinen bedeutendsten Werken zählen Die Auswanderer (1832),

Gedichte (1838), Aus Spanien (1841), Ein Glaubensbekenntnis (1844) und Die Todten an die Lebenden

(1848). Außerdem übersetzte er Werke von William Shakespeare und Victor Hugo.
11 Georg Friedrich Daumer, geboren am 05.03.1800, gestorben am 13.12.1875, war in erster Linie
ein bekannter Religionsphilosoph. Als Übersetzer von orientalischer Ghazelen-Dichtung, z. B.

der von Hafis, machte er sich jedoch auch einen Namen als Lyriker und wird in diesem

Zusammenhang oft in einer Reihe mit Platen und Rückert gesehen. Hier sind vor allem seine Werke

Hafis. Eine Sammlung persischer Gedichte (1846) und Mahomed und sein Werk. Eine Sammlung
orientalischer Gedichte (1848) zu nennen.
12 Hugo von Hofmannsthal, geboren am 01.02.1874, gestorben am 17.07.1929, war ein berühmter
österreichischer Schriftsteller, dessen Werk Lyrik, Prosa sowie zahlreiche Dramen und Opern (z.B.
Plektra zusammen mit Richard Strauss) umfasst. Auch der deutschen Orientdichtung verhalf
er zu Ansehen: Sein Werk Märchen der 672. Nacht (1895) ist von Tausendundeiner Nacht inspiriert
und stellt eine Nachbildung des Orients dar.
13 Vgl. Schwarz 1990:40; vgl. Fischer 2008: 63.



560 Georges Tamer DE GRUYTER

talisierende Dichtung' entstand aus dem Ansinnen deutscher Dichter heraus,

eine Universalpoesie zu etablieren, indem sie Themen und Stilistik fremder
Kulturen übernahmen.14 Dabei ergab sich eine starke Konzentration auf den Orient,
die auch durch die Annahme begründet war, dass der Orient eine Urmythologie
beheimatete, aus der alle andere Mythologien entsprangen und die sich in der

Dichtung widerspiegelte.15 Rückerts Überzeugung von der Notwendigkeit einer

Universalpoesie drückte er prägnant mit seiner oft zitierten Formel „Weltpoesie ist
Weltversöhnung"16 aus. Für ihn sei Poesie „die Seelensprache eines jeden Volkes

und berge die ursprüngliche Wahrheit, die allen Völkern gemeinsam sei"17.

Als Gattung der deutschen Poesie projiziert die ,orientalisierende Dichtung'
auf die Plattform des Orients ein belebendes, elektrisierendes und aufregendes
Bild des .Anderen', des zauberhaften .Fremden' - gewissermaßen des idealisierten

Widerparts zur biederen deutschen Bürgerlichkeit. In ihr erscheint der fremde

Kulturkreis liebenswert und märchenhaft, erotisch und exotisch, mystisch und
voller Helden- und Liebesgeschichten. Auftrieb erfuhr eine solche Orientwahrnehmung

durch die erstmalige Übersetzung der Geschichten aus Tausendundeiner

Nacht in eine europäische Sprache durch Antoine Galland 1704.18 Die auf

diese Weise entstandenen Werke, deren zugrundeliegende Orientfaszination und

-fixierung später in der Etablierung der Orientalistik als wissenschaftlicher
Disziplin eine Rolle spielte, werden als .Erfindung des Orients'19 und als .Orientali-

sierung des Orients'20 eingeschätzt. Auch Friedrich Rückert erscheint in seinem

frühen Werk als Mitbegründer einer solchen unwirklichen Orientperzeption.21
Das Orientbild im Werk Rückerts wandelte sich jedoch parallel zum

zunehmenden Erwerb von Fachkenntnissen sowohl in den orientalischen Sprachen als

14 Vgl. Hammo 1971:165.

15 Vgl. Hammo 1971:165.

16 Schimmel 1996.

17 El-Demerdasch 2001: 234.

18 Vgl. Fischer 2008: 59-60.
19 Sydram 1989.

20 Said 1978.

21 Wie zum Beispiel mit seinen Dramen Der Scheintod oder Die Türkin. In Der Scheintod, einem

Lustspiel in drei Akten, lässt er den Leser in die Welt des Sultans Härün ar-Raschid eintauchen.

(Vgl. Rückert 1970). Die Türkin hingegen, ein im dritten Akt abgebrochenes, unvollendetes

Dramenfragment Rückerts, handelt vom Schicksal der schönen Archilde, die zum Zeitpunkt der

christlichen Kreuzzüge Fürstin in einer orientalischen Stadt ist und in die Hände des feindlichen

Feldherren Lisaur fällt. Da das Drama nicht vollendet wurde, bleibt Archildes Schicksal

offen. Beide Dramen, die eine Erstbeschäftigung Rückerts mit dem Orient darstellen, sind
eindeutig von Stoffen aus Tausendundeiner Nacht inspiriert und enthalten phantasievolle Orient-

Projektionen. (Vgl. Soleymanzadeh 2012: 5.)



DE GRUYTER Den Orient begrifflich denken — 561

auch in der orientalischen Kulturgeschichte, die er - anders als seine dichtenden
Zeitgenossen der deutschen Romantik - für unerlässlich hielt.22 Rückerts Wirken
lässt sich entsprechend in zwei Phasen einteilen: Die erste Phase, in der er als

.gelehrter Dichter' (1819-1828/29) und die zweite Phase, in der als .dichtender
Gelehrter' wirkte. Die zweite Phase dauerte bis zu seinem Lebensende an.23

Zunehmend betont Rückert die Ähnlichkeit der beiden Kulturkreise und
stellt, wie z.B. in seiner Dissertation von 1811, den Einfluss des Orients auf die
europäische Kulturgeschichte heraus, indem er schreibt, dass „sich auch die
Griechen aus den unerschöpflichen Quellen des Orients ihren Anteil genommen, ihn
dann mit ihren eigenen Kräften [...] zu der eigentümlichen und ihrem Wesen

angepaßten Form umgebildet (haben), so dass wir dies nun als ihre eigenen Schätze

bewundern, weil wir uns zu wenig darum kümmern, woher es genommen ist."2"
Schon zu einem derart frühen Zeitpunkt in seinem wissenschaftlichen Wirken
nimmt Rückert folglich den Orient als Ursprung von Philosophie und Weisheit an,
die dann auf Europa ausstrahlten. Er geht davon aus, dass ein Studium der

orientalischen Quellen „jene überreichen Quellen [aufdeckt], aus denen selbst der

göttliche Piaton seine Bächlein auf irgendeinem Weg abgeleitet und seine

anmutigen Gärten bewässert hat."25 Als „Prediger des Orients"26 bezeichnet, besteht
Rückerts außerordentliches Verdienst daher in seiner lyrischen Vermittlerrolle
zwischen Orient und Okzident. Dieses besteht insbesondere in seiner poetischen
Koran-Übersetzung, die er in den Jahren zwischen 1820 und 1826 anfertigte.27
Rückert sah den Orient als Heimat eines Ur-Monotheismus an, aus dem sich

später die verschiedenen Religionen abgespalten hätten.28 Daher ist das Morgenland

nach seiner Auffassung die Quelle des Lichts, womit er wahrscheinlich den

Ursprung der Weisheit meint.
Aus Rückerts Werk Sieben Bücher morgenländischer Sagen und Geschichten

(das von Wolfdietrich Fischer als eine „Einführung in die islamische
Kulturgeschichte in Versen" bezeichnet wurde29) geht am deutlichsten hervor, welche
Merkmale den Orient in Rückerts Augen kennzeichnen: Es sind die menschlichen
Eigenschaften Tapferkeit, Klugheit und Gerechtigkeit30 - allesamt Tugenden, die

22 Vgl. Hammo 1971: 56.
23 Vgl. Soleymanzadeh 2012: 6.

24 Wiener 1994: 211.

25 Wiener 1994: 213.

26 Beyer 1868:118.
27 Bobzin2000.
28 El-Demerdasch 2001:233.
29 Vgl. Fischer 1990:121.
30 Vgl. Fischer 2008: 67.



562 — Georges Tamer DE GRUYTER

auch in Rückerts 1846 erschienenem Werk Hamäsa oder die ältesten arabischen

Volkslieder im Vordergrund stehen.31 Obzwar Rückert auch die grausamen Züge

der islamischen Geschichte nicht ausblendet, betont er doch zuvörderst das

Menschliche im Orient. Indem er seinem Leser die Menschen des Orients
nahebringt als von ähnlichen „Wünsche(n), Ängste(n), Ehrbegriffe(n) und
Moralvorstellungen"32 getrieben, bricht er gewissermaßen mit der von Romantikern
etablierten Orient-Okzident-Dichotomie. In einem seiner späteren Gedichte formuliert
er mit Blick auf die Menschen im Orient sogar explizit „Ihr seid Menschen wie
wir"33.

Auch seine Auseinandersetzung mit der islamischen Religion, vor allem mit
dem Propheten und dessen Gefährten, sind von einer Substituierung des

Exotischen durch das Humane bestimmt. In seiner Darstellung Muhammads arbeitet
Rückert anhand von ausgewählten historischen Episoden aus der Prophetenbiographie

dessen Eigenschaften der Gerechtigkeit und Weisheit heraus; für ihn fällt
die Weltklugheit des Propheten gegenüber seiner göttlichen Inspiration stärker

ins Gewicht.3" Auch die Charakterisierungen der Prophetengefährten, allen voran
'Ali und 'Umar, drehen sich um „Aufrichtigkeit, natürliche Würde und menschliche

Größe der führenden Gestalten des Frühislam".35 Besonders Muhammads

Schwiegersohn 'Ali wird von Rückert in Anlehnung an islamische, vor allem

schiitische Quellen „als Prototyp des frommen Helden, der ritterliche Großmut

und Heldentum mit aufrechter Frömmigkeit und weiser Milde vereint"36, ja sogar
als „Pforte der Weisheit"37 hochgeschätzt.

Rückerts tolerante Haltung gegenüber dem Islam, die maßgeblich vom
mystischen Dichter Galäl ad-DIn ar-Rümi geprägt ist, lehrt seine Leser, „im Muslim

nicht den andersgläubigen Fremden, sondern den Menschen zu sehen."38

Rückert erkennt den Islam als einen anderen, nicht minder gültigen Versuch der

Menschen an, sich Gott zu nähern. Der Vers

Unser Haus hat viele Türen,
die hinein zum Herren führen

31 Gesammelt von Abü Tammäm, übersetzt und erläutert von Friedrich Rückert (Rückert 1846).

32 Fischer 2008: 67.

33 Zitiert aus Fischer 2008: 70.

34 Vgl. Fischer 1990:124.

35 Fischer 1990:125.

36 Fischer 1990:126.

37 Rückert 1837:111.

38 Fischer 1990:130.



DE GRUYTER Den Orient begrifflich denken — 563

aus einer Rückert'schen Rüml-Übersetzung bringt diese offene Haltung anderen
Religionen gegenüber in Rein- und Reimform auf den Punkt.39 Seiner späteren
Ansicht zufolge ist der Koran nicht als Bedrohung, sondern als Bereicherung der

Menschheitsgeschichte anzusehen.40

Im Spektrum zwischen dem nüchtern-differenzierenden Blick des Kulturhistorikers

und der ästhetisch-versöhnlichen Sicht des dichtenden Orientalisten lässt
sich eine neue Sichtweise auf den Gegenstand der Betrachtung konstatieren. Mag
der Historiker von großen Kulturräumen starkes Interesse an Einzelphänomenen
haben, versperrt seine groß angelegte Haltung ihm die Sicht auf das Innere, auf
inhärente Bestandteile im dichten, unübersichtlichen Gefüge eines Kulturkreises.
Und mag der poetisch ausgerichtete Philologe einen scharfen Sinn für identitätsbildende

Komponenten einer Weltanschauung haben, so gilt sein Interesse
vornehmlich der schönen Gestaltung der Inhalte; die nackte Idee regt kaum Gefühle
in ihm. Objektiv betrachtet erscheinen jedoch die Ideen als dasjenige, worauf es

ankommen sollte, wenn eine Kultur in den Fokus der Analyse rückt. Was, wenn
nicht die Ideen, ist die Substanz der Poesie, das, was klangvoll formuliert wird
und dann die Generationen überdauert und Sprachen und Kulturen durchwandert?

Ideen entstehen nicht im Nichts; sie werden von Menschen geschaffen, die
Teil einer Lebenswelt sind, welche wiederum in den Ideen reflektiert wird. Auch
wenn eine Idee als Eingebung oder gar Offenbarung aufgefasst wird, tritt sie nur
durch ein menschliches Medium in Erscheinung, wodurch sie erst vernehmbar
wird. Selbst die Gewalt prophetischer Rede beruht darauf, dass sich Göttliches
und Menschliches unter günstigen Bedingungen im Wort begegnen, das auf
empfänglichen Boden fällt. Ideen haben Macht, weil sie Urheber und Empfänger

haben, die in einem adäquaten Kommunikationszusammenhang stehen. Die
Ideen verdanken ihre Macht also weitgehend ihrer Kommunizierbarkeit. Nicht
der Ursprung, sondern eher die kontextualisierende Kommunikation einer aus

verborgener Tiefe stammenden Idee lässt sie real wirken und mächtig sein.

Wenn also in der Geschichte von Ideen gesprochen wird, impliziert die Rede

die diversen Verhältnisse, unter denen die Menschen lebten und wirkten, die
die Ideen hervorgebracht, vermittelt und weiter entwickelt haben. Wenn Kulturräume

beleuchtet werden sollten, müsste das also am besten durch die Erhellung
von Ideen geschehen, die in diesen Räumen wirksam waren.

Begriffsgeschichtliche Untersuchungen umfassender Natur stellen in der
Erforschung der arabisch-islamischen Geistesgeschichte mit wenigen Ausnahmen

39 Vgl. Fischer 2008: 67.

40 Rückert 1998: 958; vgl. Fischer 2008: 68.



564 — Georges Tamer DE GRUYTER

noch ein Desiderat dar. Abgesehen von Franz Rosenthals Studie zum
Wissensbegriff,41 vereinzelten Arbeiten zum Phänomen des Humors42 und zum
frühislamischen Begriff der Weisheit43 sowie durch moderne politisch-religiöse
Entwicklungen veranlasste Auseinandersetzungen mit dem Jihad-Konzept44 harren
die meisten für die Gestaltung einer arabisch-islamischen Weltanschauung
entscheidenden Begriffe bisher einer genaueren Betrachtung. Dieser Zustand gilt in
besonderer Weise für den Bereich der schöngeistigen Literatur, die, wie es kaum

bestritten werden kann, in der arabisch-islamischen Kulturgeschichte eine wichtige

Stellung einnimmt.
Mit meinen Untersuchungen zum Begriff der Zeit in verschiedenen religiösen

und säkularen Bereichen der arabisch-islamischen Geistesgeschichte versuche

ich, einen konstitutiven Beitrag zur Schließung der angedeuteten Lücke zu
leisten.45 Aufgrund der auf der Hand liegenden Relevanz der Zeitauffassungen in

jedem Kulturkreis eignet sich ihre Untersuchung in besonderer Weise zur Festlegung

von Konturen, die für die Bestimmung von individuellen Gemeinsamkeiten

und Differenzen im Weltgeflecht von Zivilisationen und Kulturen wichtig sind.

Außerdem zeigt ein geschichtlicher Streifzug durch verschiedene Epochen der

arabisch-islamischen Geistesgeschichte unmissverständlich, dass dort gepflegte

Zeitauffassungen sich im Laufe der Geschichte kulturellen, sozialen und politischen

Entwicklungen entsprechend verändert haben. Mit anderen Worten: Der

Begriff der Zeit verändert zeitabhängig seine Züge; eine Erkenntnis, die wiederum

zur Beurteilung von geschichtlichen Verhältnissen hilfreich sein kann.
Den Orient begrifflich denken suggeriert vor allem, an begriffliche

Entwicklungsprozesse zu denken, die ab dem 9. Jahrhundert im Kontext der arabischen

Philosophie infolge von griechisch-arabischen Ubersetzungen stattgefunden
haben. Daraus hat sich ergeben, dass die griechische Antike in der
arabischislamischen Zivilisation fortlebte. Die Erforschung des geistigen Lebens der

Araber vor dem Islam zeigt jedoch, dass diese schon davor Teil der weiteren

mediterranen Welt der Spätantike waren. Sie brachten in ihrer Dichtung
Ideen zum Ausdruck, die im Hellenismus florierten, wie ich andernorts zeigen
konnte.46 Im Folgenden sollen keine philosophischen Begriffe und deren Ent-

41 Rosenthal 1970.

42 Rosenthal 1956; Tamer 2009.

43 Yaman 2011.

44 Firestone 1999; Watt 1974; Khoury 2007; Noth 1966.

45 Z. B. Tamer 2008, 2010. Die gegenwärtige Gelegenheit wird vom Autor freudig genutzt, um

sich bei der Gerda Henkel Stiftung für ein zweijähriges Marie-Curie-Fellowship 2012-2013 zur

Erforschung des Zeitbegriffs im Koran und verwandter Literatur zu bedanken.

46 Tamer 2008:145-185. Vgl. neuerdings die ausführliche Studie von Aziz Al-Azmeh (2014).



DE GRUYTER Den Orient begrifflich denken 565

Wicklung erörtert werden, vielmehr soll aus dem Anlass, dass diese Antrittsvorlesung

auch die diesjährige Rückert-Vorlesung ist, der Koran und die schöngeistige
arabische Literatur, vor allem die Dichtung, zum Thema einer begrifflichen
Untersuchung gemacht werden - also Bereiche, denen Friedrich Rückerts Vorliebe
galt. Mittels einer hermeneutischen Analyse von Zeitauffassungen in wenigen
exemplarisch ausgewählten Texten möchte ich beispielhaft einen neuen Ansatz
zur begrifflich orientierten Erforschung der arabisch-islamischen Geistesgeschichte

demonstrieren. Verschiedenen Gattungen angehörend und über
Generationen berühmt, eignen sich die ausgewählten Texte aus meiner Sicht dazu,
in der arabisch-islamischen Geistesgeschichte herrschende Zeitauffassungen zu
illustrieren. Anhand der Darstellung solcher Zeitauffassungen wird zu zeigen
versucht, dass Fragen zum Verhältnis von Kulturen sich genauer beantworten lassen,
indem die Betrachtung der Kulturkreise jeweils introspektiv erfolgt, indem jene
die Mentalität konstruierenden Elemente analysiert werden, um danach ein
Gesamtbild vom jeweiligen Kulturkreis entwerfen zu können. Am Anfang der folgenden

Darstellung steht selbstverständlich der Koran.

An keiner Stelle im Heiligen Buch des Islams wird ein Zeitbegriff ausformuliert.

Zahlreiche Zeitausdrücke wie Tag, yawm, und Stunde, sä'a, tauchen
allerdings oft in verschiedenen Kontexten verstreut auf. Das Wort zaman oder zamän,
Zeit, fehlt im Koran vollständig; das Wort abad, unendliche Zeit, Ewigkeit,
kommt lediglich in adverbialer Form, abadan, vor.47 Nur das Wort dähr, das u. a.

»unendliche Zeit" bedeutet, wird einmal als Substrat einer Handlung gebraucht.
An jener Stelle (Sure 45:24) gibt der Koran die vorislamisch-arabische Auffassung
von dahr als schicksalhafter Zeit, als Urheber von Zerstörung und Tod wieder, um
diese dann sogleich zu entkräften.48

Diese fatalistische Sicht auf die Zeit wird von den vorislamisch-arabischen
Poeten tatsächlich artikuliert. Sie fassen die Zeit nicht nur als passiven Rahmen

menschlichen Handelns auf, sondern als eine tätige Entität, die unaufhaltsam

voranschreitet und gleichsam mit den zyklisch wiederkehrenden Perioden alles,
was in der Welt geschieht, zur Entfaltung bringt. In ihrer Dichtung wird der Zeit

vorwiegend zerstörerische Wirkung zugeschrieben, die sich an den Ruinen der
verödeten Lagerplätze (talal) zeigt. Mit der quasi rituellen Klage über den Verlust

der weggewanderten Geliebten bildet die talal-Szene den konventionellen

Anfang (nasib) der vorislamischen arabischen Ode (qaslda). Besonders die

47 Tamer 2008: 204.
48 „Sie sagen: ,Es gibt nichts anderes als unser diesseitiges Leben (mä hiya illä hayätunä
d-dunyä). Wir sterben, und wir leben (namütu wa-nahyä). Es ist allein die Zeit, die uns zugrunde
richtet (wa-mä yuhlikunä illä d-dahru).' Doch haben sie kein Wissen darüber, sie gehen allein
Vermutungen nach." Übers. Der Koran (2010), leicht modifiziert.



566 Georges Tamer DE GRUYTER

bereits erwähnte endlose Zeit, ad-dahr, wird von den Poeten mit Schicksal und

Wechselfällen, vor allem mit dem Tod, aufs engste assoziiert. Personifiziert und

mit tyrannischen, ja zum Teil bestialischen Eigenschaften versehen, greift dahr

willkürlich und destruktiv ins innerweltliche Geschehen ein und wird daher zur
ultimativen Ursache von Unheil erklärt.49

Ein deutliches Anliegen des Korans ist es, die bereits skizzierte heidnische

Zeitauffassung aufzuheben, um Platz für die neue Offenbarungsreligion zu schaffen.

Der allmächtige Gott, Alläh, der wichtigste Gegenstand der Botschaft

Muhammads, kann Seine alleinherrschende Stellung im Bewusstsein der Araber

erst dann einnehmen, wenn die - als verborgene, bestimmende Macht
wahrgenommene - Zeit entmachtet ist. Intensiv wird sich im Koran in jedem denkbaren

Kontext darum bemüht, diese in der ,Zeit der Unwissenheit' herrschende

Weltanschauung auf den Kopf zu stellen. Gott nimmt nun die Position des dahr

ein; Er bewirkt unmittelbar den periodischen Wechsel der Zeiten und in der

Natur, bestimmt den Lebenslauf jedes einzelnen Menschen, verursacht Freude

und Traurigkeit, bringt Segen und Unheil, führt die einen auf den rechten Pfad

und leitet die anderen irre.50 Die eindeutig prädestinatorischen Äußerungen im

Koran, die Theologen und Exegeten viel Schweiß und Tinte gekostet haben, um
sie mit dem für die moralischen Lehren in allen monotheistischen Religionen

wichtigen Prinzip der eschatologischen Sanktionen zu vereinbaren, verlieren
ihre ungewöhnliche Strenge, wenn sie als Teil der Rhetorik gelesen werden, die

im Koran eingesetzt wird, um die unmittelbaren Adressaten der muhammed-

anischen Verkündigung von der Wirkungslosigkeit, Ohnmacht und Passivität der

Zeit zu überzeugen.
Wie verhält es sich mit der poetischen Wahrnehmung der Zeit nach der

Entstehung des Islam? Ein revolutionärer Wandel zeichnet sich diesbezüglich in der

Umayyadenzeit gegen Ende des 7. Jahrhunderts ab, der sich darin manifestiert,
dass nun die Lagerruinen nicht mehr so oft wie früher Anlass zur Erinnerung an

die Geliebte sind. Das Motiv wird im Sinne der Konvention zwar weiter verwendet,

es tritt jedoch hinter der neuen Realität zurück, dass nun die Geliebte den

Gedanken des Liebesdichters stets innewohnt und die Liebe als Mittel der Bewältigung

von Trennung, Alterung und sogar Tod auftritt. Das rückwärtsgewandte
Interesse der Poeten an der Zeit als Zerstörungsfaktor von Liebesbeziehungen
lässt nach. Gamil bin Ma'mar (gest. um 701/702) sagt zu seiner Geliebten Butaina:

49 Die Zeitauffassung der vorislamisch-arabischen Dichtung wird ausführlich behandelt in
Tamer 2008:17-78.

50 Siehe beispielsweise Q 3:27; 7:54; 35:8; 36:37; 39:5; 53:43. Vgl. Tamer 2008: 205-212.



DE GRUYTER Den Orient begrifflich denken 567

Mein Herz wird dich lieben, solange ich lebe, und wenn ich sterbe, werden meine Überreste

deinen Überresten zwischen den Gräbern folgen.51

Die Aufmerksamkeit des Dichters wendet sich von der vorwiegend von traurigen

Erinnerungen schwer belasteten Vergangenheit ab, um optimistisch in die
Zukunft zu blicken. Ein berühmtes Gedicht des 'Umar bin Abi Rabi'a (gest. um
712) sei als Beispiel dieses Sinneswandels angeführt. Sein Anfang thematisiert
die Reise des Dichters vom Lagerplatz der Geliebten frühmorgens, nachdem er
dort eine abenteuerliche Nacht verbracht hat. Um einen Skandal zu vermeiden,
wird der Dichter in Frauenkleidung, von seiner Geliebten und ihren beiden älteren

Schwestern umrahmt, vom Platz geschmuggelt. Sie verabschieden ihn mit der

zukunftsorientierten Empfehlung, beim nächsten Besuch seinen liebenden Blick
einer anderen Frau zum Zweck der Tarnung zu widmen, damit die Liebesaffäre

geheim bleibe:

Wenn du kommst, schenke den Blick deiner Augen anderen [Frauen], damit sie [die
Menschen] denken, dass deine Liebe da ist, wo du hinschaust.52

Unterschiedliche Faktoren, wie die durch ethnische und kulturelle Vielfalt
komplexer gewordene Gesellschaft, die Einführung und Entwicklung philosophischen

Gedankenguts im Arabischen und die Entstehung von politisch und
kulturell konkurrierenden Zentren in Folge der Desintegration des Abbasidenreiches
trugen zur Bildung heterogener Betrachtungen der Zeit in der Poesie der Abbasi-
den bei. Wenige Beispiele seien in diesem Zusammenhang aufgegriffen.

Abü Nuwäs (gest. zwischen 813 und 815) verspottete aufs schärfste die
altarabisch-literarische Sitte, beduinische Lagerruinen stehend zu beweinen. Er

teilte mit den vorislamischen Dichtern die Ansicht von der Unheil bringenden
Zeit und trieb die bereits einigen von ihnen bekannte Artikulation einer
hedonistischen Lebensweise als Reaktion auf die Negativität der Zeit auf die Spitze.
Weingelage mit jungen Sängerinnen und erotisch attraktiven Mundschenken
fungieren in seinen Weinbeschreibungen als Heilmittel dagegen. Die Trinkge-
meinschaft erlangt literarisch die Herrschaft über eine imaginär reduzierte Zeit.
Das Ich des Dichters geht in einem Kollektiv auf, das auf die Bewältigung des

51 Gamll bin Ma'mar 1967:109, V. 1:

jjSSM (j;il £_llj üCul <jU tjlj^all Li

Die Übersetzungen arabischer Texte stammen von mir, sofern es nicht anders angegeben wird.
52 Schwarz 1901-1909, Nachdruck 2004, Bd. I: 4:

jiaij : --J". jl pliil-»,' CjJt JIVJT bl



568 — Georges Tamer DE GRUYTER

Schicksals ausgerichtet ist. Saufen statt Seufzen lautet hier die Parole, wie Verse

aus einem häufig zitierten Weingedicht zeigen:

Unterlass es, mich zu tadeln; denn der Tadel stachelt mich nur an! Gib mir das als Medizin

zu trinken, was die Krankheit ist!

Gelber Wein, in dessen Hof sich die Trauer nicht niederlässt - wenn ein Stein ihn berühren

würde, würde den Stein Freude berühren -,
Er kreiste unter Jünglingen, denen sich die Zeit unterworfen hat, ihnen wird nur das zuteil,

was sie selbst wünschen.53

Mit Abü t-Tayyib al-Mutanabbi (915-965), dem Fürsten aller arabischen Dichter,
erreicht das poetisch artikulierte Zeitbewusstsein neue Höhen. Gegen die Macht

der Zeit stellt der Dichter in epischer Manier den einzelnen Helden auf, der dem

Zeitlichen gegenüber die Oberhand gewinnt. Der Held kann der Dichter selbst

sein, der im überschwänglichen Selbstlob die Nacht, ein poetisches Symbol des

Unheimlichen, zur vertrauten Kennerin seiner herausragenden Eigenschaften
macht:

Die Pferde, die Nacht und die Wüste kennen mich, ebenso das Schwert, die Lanze, das

Papier und der Stift.54

In einem berühmten Lobgedicht auf den in Aleppo regierenden Hamdaniden-
fürsten Saif ad-Dawla (reg. 945-967) lässt er in einer bildhaft-epischen Szene

seinen Helden den Tod, der in der vorislamisch-arabischen Zeitwahrnehmung
der ungebrochene Stachel der schicksalhaften Zeit ist, herausfordern und ihn mit
seiner beispiellosen Tapferkeit zwingen, wie im Schlummerzustand den Helden

zu übersehen:

Du standest auf, als der Tod sicher jeden, der stand, traf; als ob du innerhalb der Augenlider
des Todes weiltest, während er schliefe!55

53 Abü Nuwäs 2003; 2-3:
«ij]i Cuts jü yji ''1:4

Cu. j- -1 j in n ji *J_>Äi v
1 V *fl —J Loä (jLajll jjb Ajj2 CJJ'J

(Übersetzung: Wagner 1988: 41. Die Übersetzung des letzten Verses ist stark modifiziert)
54 Al-Yäzigi 2005:121:

55 Al-Yäzigi 2005: 206:

jA J L«j Ciiij



DE GRUYTER Den Orient begrifflich denken — 569

In al-Mutanabbls poetischer Imagination macht der Held den Tod sozusagen
unaufmerksam blind. Dieses Motiv nehme ich zum Anlass, um die reichhaltige
Zeitauffassung eines blinden Dichters aus der Abbassidenzeit darzustellen.

Abü l-'Alä' al-Ma'arrl (973-1057/8) verlor mit vier Jahren das Augenlicht
infolge einer Pockenerkrankung. Dies hinderte ihn nicht daran, sich eine klassische

Bildung - in der islamischen Religion und der arabischen Sprachwissenschaft

und Literatur - anzueignen. Er verbrachte den Großteil seines Lebens in
Askese und Meditation, unterrichtete zahlreiche Schüler, schrieb Gedichte und
Prosawerke und korrespondierte mit Gelehrten und angesehenen Zeitgenossen.
Er nannte sich selbst „rahin al-mahbisain", „der zweifach Gefangene", d. h. der
durch seine Blindheit in seinem Haus gefangen gehalten wird. Unverheiratet und
ohne Nachkommenschaft ließ er auf seinem Grabstein den Vers einmeißeln:

Dieses Übel hat mir mein Vater zugefügt; ich habe niemandem ein solches Übel zugefügt.56

In seinen zwei Gedichtbänden Siqt az-zand (Der Funke des Zündsteins) und
Luzüm mä lä yalzam (Die Vorschrift, die nicht vorgeschrieben ist), auch bekannt
als al-Luzümiyyät, sowie in Prosawerken, besonders in dem berühmten Risälat
al-gufrän (Sendschreiben über die Vergebung), das fast 300 Jahre vor Dantes

Göttlicher Komödie eine ausführliche Beschreibung einer Jenseitsreise enthält,57

unterbreitet al-Ma'arri eine philosophische Weltanschauung, die extrem von
Pessimismus, Skeptizismus und Rationalismus geprägt ist. Des Weiteren unterzieht

er Religionen und Traditionen scharfer Kritik, zum Teil mit stark ironischen
Aussagen, erklärt die Vernunft zum alleinigen Maßstab der Wahrheit und lehnt
jede Form der sozialen Ungerechtigkeit ab. Seine Gedichte enthalten jedoch nicht
selten widersprüchliche Aussagen, was auf existentielle Unsicherheit und
intellektuelles Hin- und Herschwanken hindeutet. Seine komplexen Zeiteinsichten
lassen sich in der gebotenen Kürze aufgrund aphoristischer Natur, sprachlicher
Ambiguität und zum Teil Widersprüchlichkeit keiner systematischen
Untersuchung unterziehen. Deshalb beschränke ich mich im Folgenden auf einige
markante Ideen.

In seinem Sendschreiben setzt sich al-Ma'arri mit verschiedenen Definitionen
der Zeit auseinander und definiert sie anschließend als etwas, „dessen kleinster
Teil alle Bewusstseinsobjekte (mudrakät) umfasst"58. Dieses umfassende Vermögen

zeichnet die Zeit im Vergleich mit dem Raum aus. Daraus lässt sich ableiten,

56

Liiia. Uj U I-Jk

57 Al-Ma'arri 1993; deutsche Teilübersetzung in Al-Ma'arri 2002 (übersetzt von Gregor Schoeler).
58 Al-Ma'arri 1993; 418.



570 Georges Tamer DE GRUYTER

dass die Zeit eine zusammenhängende Größe ist, die wie ein Gefäß alle Geschehnisse

beinhaltet:

Die Stunde ist das Gefäß der Ereignisse; das, was sie umfasst, erscheint erst, wenn sie

aufgedeckt ist.59

Abü l-'Alä' hebt den Augenblick als wichtigstes Element der Zeit hervor und stellt

eine enge Verbindung zwischen der Zeit und den Ereignissen, die darin
stattfinden, her. Die Summe der Augenblicke ist die lange, unendliche Zeit (al-waqt

al-madld; az-zamän al-qadim), in der alle Seienden, selbst Engel, existieren.60 Da

die Vergangenheit aufgehört hat, zu existieren und die Zukunft noch verborgen

ist, bleibt es einem nur übrig, das Jetzt voll auszuschöpfen:

Ergreife das Jetzt, bei dem, womit wir beschäftigt sind; kümmere Dich weder um den morgigen

Tag, denn er ist noch nicht eingetroffen, noch um den gestrigen, denn er ist vergangen;

Du bist der Sohn deiner Jetzt-Zeit; die Vergangenheit ist ein Schlafgerede und das, was

vergangen ist, bietet nichts Süßes an.61

Darüber, dass das, was vergangen ist, nichts Süßes mehr anbietet, mag man mit
Abü l-'Alä' streiten. Allerdings müssen wir beachten, dass er hier nicht die

Erinnerung an die Vergangenheit, sondern die Vergangenheit als eine zeitontologi-
sche Einheit meint, die nichts nutzt, weil sie unverfügbar geworden ist.

Abü l-'Alä' geht es vordergründig um die konkrete Präsenz zeitlicher Erfahrung,

die in der Stille reflexiv wahrgenommen wird. Den Augenblick emphatisch
als Repräsentation der Zeit schlechthin aufzufassen, stellt sich jedoch als ein
relevantes Paradoxon in seinem Zeitbewusstsein dar. Denn der Augenblick ist eine

defizitäre Präsenz, die stets im Verschwinden begriffen ist. Das Bewusstsein des

zeitlichen Schwundes liegt einer von Schwermut und Melancholie geprägten

Lebensstimmung zugrunde, die die Realität als eine stets im Zeichen des Verfalls

stehende betrachtet. Die Betonung des Augenblicks als der einzig bleibenden,
die Ereignisse tragenden Zeit läuft letztendlich darauf hinaus, dass zum einen der

Zeit die Sinnhaftigkeit abgesprochen wird, die ihr folglich dann durch Geschehen

verliehen wird, und dass zum anderen infolge von Zeitverlust Seinsverlust auf-

59 Al-Ma'arri 1986. 64:
1 j M L<> juu V] d-y CJj>. L» cloljaJl Äyjl

60 Al-Ma'arri 1986: Bd. III: 1330; Bd. I: 305; Bd. II: 701.

61 Al-Ma'arri 1986: Bd. II: 658, 671:

l^a Aaä fAJJ - AJSJ LAJS (jV AÄ

i*M w ^
-~i -Uj lIDI



DE GRUYTER Den Orient begrifflich denken 571

tritt, der „die Transformation eines Seins, das noch nicht zu sein scheint, in ein
Nichtsein"62 bedeutet. Verstärkt wird dieses Bewusstsein durch die Abwesenheit
jeglicher wirkungsmächtigen Heilserwartung, ausgenommen jener des erwarteten

Todes.

Dementsprechend erhebt Abü l-'Alä' die Langeweile zur dominanten Lebensform;

nichts Neues geschehe in der Zeit, sondern die Tage flössen in monotoner
Einheitlichkeit unendlich dahin:

Dem, den eine Ursache schockiert oder ein Wunder in Schrecken jagt, [sage ich, dass] ich

nun seit achtzig Jahren lebe und nichts Erstaunliches sehe;

Die Zeit ist immer die gleiche und die Tage sind alle einheitlich; die Menschen ähneln
einander und die Welt gehört dem Siegreichen.63

Angesichts der Endlosigkeit der Zeit hält er außerdem das Menschengeschlecht

merkwürdigerweise für erneuerbar - ein für das Mittelalter ungewöhnlicher
Gedanke:

Es ist möglich, dass es vor diesem Adam einen Adam gegeben hat, der einem früheren

Adam gefolgt wäre.6'1

Abü l-'Alä's hinterlassenes Motto, das Leben sei ein Übel, das durch seine
Unterlassung wiedergutgemacht wird, drückt sein Verlangen aus, das Leben, sinnlos
wie es ist, negativistisch in den Bereich des Ungelebten zu versetzen und das

Menschendasein zu vernichten, was eigentlich die Kehrseite der Gewissheit von der
Unheilbarkeit des Übels ist. Das Leben wird dementsprechend als eine
Rennstrecke gesehen, auf der der Mensch auf der Zeit in den Tod reitet. Die „Brücke
des Todes liegt vor uns", und wir müssen sie unbedingt überqueren.65

Der Mensch wird zum Tode geboren;66 dieses ist alles, was vom Leben übrig
bleibt. Der Tod ist nicht mehr das, was erwartet wird, sondern das, was schon
gekommen ist. Al-Ma'arris Haltung führt ihn dazu, in stoischer Gleichgültigkeit

62 Bohrer 2002: 53.

63 Zitiert nach: Al-'Äti 1993:145:
LÄC. V ^ jl t Li.,n Afclj

Lile. o^lj
64 Al-Ma'arri 1986: Bd. III: 1517:

f-3' _A' ^ j»-3' ALS IJA fjl JJSJ J! JiU.

65 Al-Ma'arri 1986: Bd. II: 693:

ajJAJ ^£1 JVI LwljS UJjJl Juüj I «•**•

66 Al-Ma'arri 1986: Bd. II: 751:

juiü ji fli ULuJb jAoll lUAj



572 Georges Tamer DE GRUYTER

nicht mehr zwischen Freude und Trauer zu unterscheiden und sich zu
wundern, warum Menschen länger leben wollen, zumal das Leben nichts anderes als

Mühsal ist.67 Von der Allgegenwärtigkeit des Todes überzeugt, behauptet er, dass

die Erde eigentlich aus den Überresten der über viele Generationen hinweg
begrabenen Menschen besteht; man müsse sie deshalb achtsam betreten.68

Im Einklang mit der traditionellen Zeitauffassung in der vorislamisch-
arabischen Dichtung empfindet Abü l-'Alä' die Zeit als zerstörerische Macht, die

die Menschen zerbricht als wären sie aus Glas:

Der Wandel der Zeit zerstört uns wie Glas, das jedoch nicht wieder gegossen wird.69

Er personifiziert die Tage und lässt sie beim ständigen Vergehen die Menschen

„fressen". Seiner bereits dargelegten Auffassung von der Bedeutungslosigkeit der

Zeit entsprechend erklärt er jedoch, dass nicht die Zeit, ad-dahr, sondern „der
Gott der Zeit" der Urheber von Ereignissen ist:

Wenn gesagt wird, .die Zeit hat etwas vernichtet', so ist ,der Gott der Zeit' gemeint; die Zeit

ist nicht mehr als ein Diener.70

Dieser Gedanke entspricht einem Spruch Muhammads, in dem den Menschen

verboten wird, über ad-dahr zu fluchen, denn sie fluchen dabei eigentlich über

Gott, der alles Seiende erschuf.71 Abü l-'Alä' bleibt diesem Glaubensgrundsatz

verpflichtet. Sein Pessimismus lässt Raum für den Glauben an Gott und die dankbare

Bejahung Seiner Gnadenwirkungen.
Die bereits dargestellten Ideen erlauben Inhaltsbezüge zu modernen

Denkern wie Schopenhauer, Kierkegaard und Nietzsche. Bedauerlicherweise können
solche Bezüge im vorliegenden Zusammenhang nicht vertieft werden. Es ist wohl

67 Al-Ma'arri 1366/1947: Bd. 3: 971, 977:

68 Al-Ma'arri 1366/1947: Bd. 3: 974, 976:

69 Al-Ma'arri 1986: Bd. III: 1154:

70 Al-Ma'arri 1986: Bd. III: 1388:

71 Vgl. Tamer 2008:199-202.

Jj >£J >

jLj J_£ j jniill dij .<-i) <j—* ^J! tj * 1 ^ dj ua

JL_Pjl y-3 j (J-s V) ^ SL-J-aJl \ j K

il -^1 * s a L>——« V! ^ O-^ ' I

jlj—»^Sn - (_>—a Ijlj—a IxxJ jl, m XS XaJ (XJ

j (jL—ejS/t gp—S j ; '' Ljl j ,1 r. (j i—SJJ

<3 -JU V ujjj Lwiia-j

t jAill <1) L«j\i (Jlc-



°E GRUYTER Den Orient begrifflich denken — 573

anzumerken, dass Abü l-'Alä's Weltanschauung sicherlich von seiner Blindheit
und damit zusammenhängenden Schwierigkeiten sowie tragischen Todesfällen
in seiner Familie beeinflusst ist. Dies dürfte der Grund sein, weshalb „das
negative Bedeutungsfeld" der Nächte in seinem an philosophischen Überlegungen
reichen Werk al-Luzümiyyät dominiert.72 Dabei könnte man durchaus an die
Dunkelheit der Blindheit denken. Seine Wahrnehmung der Welt geschah daher
vornehmlich durch Worte. Das poetische Wort fungiert in seinem Werk als
„Kompensation" für das, was vermisst wird.73 Das Wort stiftet Sinn und verleiht Dauer;7"
Abü l-'Alä' mag es offensichtlich als Mittel zur Bewältigung der mit der Zeit
hergebrachten Vergänglichkeit gesehen haben, wie es an seiner Luzümiyyät gezeigt
werden kann. Dieses Werk ist einzigartig in der Geschichte der arabischen Literatur,

insofern als Abü l-'Alä' sich nicht, wie es in der arabischen Poesie üblich ist,
zu einem Reimbuchstaben verpflichtet, sondern in den 1592 darin enthaltenen
Gedichten (mit etwa 13.000 Versen) Reime aus jeweils zwei Konsonanten verwendet,

eine sprachliche Leistung, die ihm ein über Generationen währendes Andenken

sichert.

Wie kaum ein anderer hat der große ägyptische Autor Taha Hussain (1889-1973)
den Widerhall von al-Ma'arris Ideen in der modernen arabischen Literatur
vernehmbar gemacht. Ebenfalls im frühen Kindesalter erblindet, entwickelte er eine
ganz besondere Beziehung zu Abü l-'Alä', wie es aus seinem autobiographischen
Werk al-Ayyäm, Die Tage, und drei weiteren Abü l-'Alä' gewidmeten Büchern75

eindeutig hervorgeht. Auf dieses literarische Verhältnis samt seinen
folgenreichen Konsequenzen sei nun unser Augenmerk gerichtet, wobei ich mich nur
auf Taha Hussains Werk al-Ayyäm konzentrieren werde.

Für Taha Hussain war seine Blindheit eine gehasste Plage und eine Quelle
des Elends, die ihm nichts als Hoffnungslosigkeit, Resignation und Ohnmacht
brachte. Er promovierte 1914 mit einer Dissertation über Abü l-'Alä'.76 Schon in
dieser Arbeit, aber auch ganz besonders in al-Ayyäm, zeigt sich Hussains tiefe
Verbundenheit mit seinem blinden Vorgänger. Hussain fühlte sich mit ihm nicht
nur Schicksals-, sondern darüber hinaus seelenverwandt. Abü l-'Alä's Andenken
begleitete ihn im ersten Viertel seines Lebens ständig; er imitierte ihn in seinem

77 Jacobi 1994: 302.
73 Jacobi 1994:292.
74 Jacobi 1994: 301.
75 Diese sind: Tagdid dikrä Abi l-'Alä' (Die Erneuerung der Erinnerung an Abü l-'Alä') 1915; Ma'
Abi l-'Alä' fi signih (Mit Abü l-'Alä' in seinem Gefängnis) 1935; SawtAbi l-'Alä' (Die Stimme des Abü
l-'Alä") 1945.
76 Tagdid dikrä Abi l-'Alä', erschienen 1915.



574 Georges Tamer DE GRUYTER

Verhalten, seiner Isolation, seinen Studien und adoptierte seine Weltanschauung.

Das änderte sich allmählich, als Taha Hussain sich 1915 in die junge Frau

verliebte, die ihm in Paris mit ihrer „süßen Stimme" (as-sawt al-'adb) französische

Poesie vorlas. Seinen eigenen Worten nach fühlte er sich damals „wie neu

geboren;" durch die Begegnung mit dieser Frau lernte er das Leben zu lieben."
Sie trug die dicken Schichten ab, die Tahas Augen und Seele gleichsam umhüllten,

verlieh ihm Mut, Freude und Optimismus. Vor allem befreite Suzanne ihn von
Abü l-'Alä's überwältigendem emotionalen und existentiellen Einfluss.78 In einer

wichtigen Passage, die von diesem Wandel handelt, bedenkt er zunächst Abü

l-'Alä' mit der Segensformel: „yarhamu llähu Abä l-'Alä'", „Gott sei Abü l-'Alä'

gnädig". Daraufhin beschreibt er einfühlsam, wie die „süße Stimme" ihn von der

„Dunkelheit des Pessimismus, der Hoffnungslosigkeit und der Verzweiflung"
befreite, die Abü l-'Alä' in seine Seele gebracht hatte.79 „Gott sei ihm gnädig" wird
bekanntlich über jemanden gesagt, der bereits tot ist und impliziert Schuldvergebung.

Abü l-'Alä' wurde literarisch von einer weiblichen Stimme getötet, die

Taha Hussein an der Stelle mit der Sonne vergleicht, die die Stadt in Licht und

Erleuchtung verwandelt.
Damit erschließt sich eine anregende Dimension des arabisch-literarischen

Zeitbewusstseins, die in diesem Rahmen nur perspektivisch angedeutet werden

kann. Das fiktive Motiv der Geliebten symbolisiert im Mittelpunkt des vergangen-
heitsbezogenen, von Trennung und Zerstörung von Liebesbeziehungen
gekennzeichneten nasib der vorislamisch-arabischen Ode die Ohnmacht gegen die Zeit.

In Taha Hussains al-Ayyäm dreht die real wirkende Geliebte die Wirkung des

Schicksals um. Durch ihren Einfluss vom Pessimismus seines Vorbildes befreit,

zeigt der sich selbst beschreibende Autor Souveränität im Umgang mit seinem

eigenen Leben und seiner literarischen Tradition. Die Geschichte dokumentiert,
wie die Liebe das Schicksal bewältigen und die Individualität heroische Züge

gegenüber der Zeit gewinnen kann.

Danksagung: Ich danke meiner Mitarbeiterin Hanna Röbbelen für ihre
Unterstützung, dem Text seine endgültige Gestalt zu verleihen.

77 Hussain o.J.: Bd. I., Teil 3: 541.

78 Sie beschreibt ihr Leben mit Taha eindrucksvoll in Hussein 2011. Eine schöne arabische

Übersetzung ist unter dem Titel Ma'ak 1979 in Kairo erschienen.

79 Hussain o.J.: Bd. I, Teil 3: 541.



DE GRUYTER Den Orient begrifflich denken — 575

Bibliographie

Abu Nuwäs (2003): DTwän. Hrsg. von Ewald Wagner, 2. Auflage, 5 Bde., Bd. III. Beirut/Berlin:
Klaus Schwartz Verlag.

Al-'AtI, Ibrahim (1993): Az-Zamän pl-pkral-islämT. Beirut: Däral-Muntabab al-'Arabl.
Al-Azmeh, Aziz (2014): The Emergence of Islam in Late Antiquity. Cambridge: Cambridge

University Press.

Ammann, Ludwig (1989): Östliche Spiegel. Ansichten vom Orient im Zeitalterseiner Entdeckung
durch den deutschen Leser, 1800-1850. Hildesheim: Olms.

Beyer, Konrad (1868): Friedrich Rückert. Ein biographisches Denkmal. Frankfurt am Main:

Sauerländer.
Bobzin, Hartmut (Hrsg.) (2000): Der Koran in der Obersetzung von Friedrich Rückert. 3.

Uberarbeitete Auflage. Würzburg: Ergon.
Bohrer, Karl Heinz (2002): Ästhetische Negativität. München/Wien: Carl Hanser Verlag.
Oer Koran (2010): Übers, von Hartmut Bobzin und Katharina Bobzin. München: C.H. Beck.
öamll bin Ma'mar (1967): DTwän. Hrsg. von Hussain Najjar. Kairo: Maktabat Mijr.
El-Demerdasch, Mohsen (2001): „Der Orient im Leben und Werk Friedrich RUckerts". In: Das

Schöne soll schön sein: .Aisthesis'in der deutschen Literatur; Festschrift für Wolfgang F.

Bender. Hrsg. von Peter Heßelmann et.al. Bielefeld: Aisthesis Verlag, 223-241.
Firestone, Reuven (1999): Jihäd: The Origin ofHoly War in Islam. Oxford/New York: Oxford

University Press.
Fischer, Wolfdietrich (1990): „Das Islamverständnis Friedrich Rückerts". In: Friedrich Rückert.

Dichter und Sprachgelehrter in Erlangen. Hrsg. von Wolfdietrich Fischerund Rainer

Gömmel. Neustadt an der Aisch: Degener, 117-130.
Fischer, Wolfdietrich (2008): „Die Wahrnehmung des Orients in der deutschen Literatur der

ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts". In -.Jahrbuch der Rückertgesellschaft. Band XVII.

2006/2007. Hrsg. von Wolfdietrich Fischer et al. Würzburg: Ergon, 59-72.
Al-öazäll, Abu Hämid Muhammad b. Muhammad (1987): Nische der Lichter (MiSkät al-anwär).

Übers., mit einer Einleitung, mit Anm. und Indices hrsg. von Abd-Elsamad 'Abd-ElhamTd

Elschazll. Hamburg: Meiner Vertag.
AI-GazäU, Abu Hamid Muhammad b. Muhammad (1988): Der Erretter aus dem Irrtum (at-Munqid

min ad-daläl). Übers., mit einer Einleitung, mit Anm. und Indices hrsg. von Abd-Elsamad
'Abd-ElhamTd ElschazIT. Hamburg: Meiner Verlag.

Üammo, Ahmad (1971): Die Bedeutung des Orients bei Rückert und Platen. Inaugural-
Dissertation zur Erlangung der Doktorwürde der Philosophischen Fakultäten der

Albert-Ludwigs-Universitätzu Freiburg im Breisgau. Freiburg i. Brsg.: Johannes Krause.
Üussain, Taha (o.J.):Al-Magmü'a al-kämila. 10 Bde. Bd. I. Al-Ayyäm. Beirut: AS-3arika

al-'älamiya li-lkitäb.
Hussein, Suzanne Taha (2011): Avec Toi. De la France ä l'Egypte: «un extraordinaire amour»

Suzanne et Taha Hussein (1915-1973). Paris: Cerf.
lacobi, Renate (1994): „Und der Lagerplatz ruft: Wo ist Labid? Interpretation einer Luzumiya".

In: Gott ist schön und Er liebt die Schönheit. Festschrift für Annemarie Schimmel. Hrsg. von
Alma Giese und Christoph Bürgel. Bern/New York: Peter Lang: 291-303.

Khoury, Adel Theodor (2007): Was sagt der Koran zum Heiligen Krieg? Gütersloh: Gütersloher

Verlagshaus.
Klemer, Jörg (1959): Das Problem der islamischen Kulturgeschichte. Tübingen: M. Niemeyer.



576 — Georges Tamer DE GRUYTER

Al-Ma'arrT, Abu l-'Alä' (1364-1366/1945-1947): Siqt az-zand. Mit den Kommentaren von

at-TabrizT, al-BatalysT und al-HawärizmT, ediert von M. as-Saqqä, 'A. Mahmud, 'A. Härün,
I. al-lbyärT und H. 'Abdetma|Td unter der Aufsicht von Taha Hussain, 5 Bde. Kairo: Al-Hai'a

al-Mi$riya al-'ämma li-lkitäb.

Al-Ma'arrT, Abu l-'Alä' (1986): Luzüm mä läyalzam. Hrsg. und erläutert von NadTm 'AdT, 3 Bde.,

Bd. I. Damaskus: DärTiläs.

Al-Ma'arrT, Abu l-'Alä' (1993): Risälatal-gufrän. Hrsg. von Bint aS-Säfi' ('Ä'iäa 'Abd ar-Rahmän),

9. Auflage. Kairo: Dar al-Ma'ärif.

Al-Ma'arrT, Abu l-'Alä' (2002): Paradies und Hölle. Die Jenseitsreise aus dem „Sendschreiben
Uber die Vergebung". Übers, und hrsg. von Gregor Schoeler. München: C. H. Beck Verlag.

Noth, Albrecht (1966): Heiliger Krieg und Heiliger Kampf in Islam und Christentum. Bonn:

L. Röhrscheid.

Rosenthal, Franz (1956): Humor in Early Islam. Leiden: Brill.

Rosenthal, Franz (1970): Knowledge Triumphant: the Concept of Knowledge in Medieval Islam.

Leiden: Brill.

Rückert, Friedrich (1837): Morgenländische Sagen und Geschichten. Stuttgart: Liesching.

Rückert, Friedrich (1846): Hamäsa oder die ältesten arabischen Volkslieder. Obersetzt und

erläutert von Friedrich Rückert. Stuttgart: Liesching.
Rückert, Friedrich (1868): Rückert's gesammelte poetische Werke. Bd. 8. Frankfurt am Main:

J.D. Sauerländer.

Rückert, Friedrich (1869): Rückert's gesammelte poetische Werke. Bd. 12. Frankfurt am Main:

J.D. Sauerländer.

Rückert, Friedrich (1970): Der Scheintod. Lustspiel in drei Aufzügen. Schweinfurt: Förderkreis

der Rückert-Forschung.

Rückert, Friedrich (1998), Die Weisheit des Brahmanen. Ein Lehrgedicht in Bruchstücken von

Friedrich Rückert. Bearbeitet von Rudolf Kreutner und Hans Wollschläger, 2 Bände.

Göttingen: Wallstein Verlag.

Said, Edward (1978): Orientalism. New York: Vintage Books.

Schimmel, Annemarie (1996): Weltpoesie ist Weltversöhnung (Rückert zu Ehren, eine

Schriftenreihe der Friedrich Rückert Ges., 7), 2. Aufl. Würzburg: Ergon.

Schwarz, Hans-Günther (1990): Orient - Okzident: der orientalische Teppich in der westlichen

Literatur, Ästhetik und Kunst. München: ludicium Verlag.

Schwarz, Paul (Hrsg.) (2004): Der Diwan des 'Umar ibn Abi Rabi'a, Nachdruck der Ausgabe

Leipzig 1901-1909: 2 Bde. in 1 Bd. Hildesheim: Olms.

Soleymanzadeh, Faranak (2012): Übersetzbarkeit der Poesie im Hinblick aufRückerts
Hafis-Übersetzungen. Akademische Schriftenreihe Bd. V199762. München: GRIN Verlag.

Sydram, Karl Ulrich (1989): „Der erfundene Orient in der europäischen Literatur vom 18. bis zum

Beginn des 20. Jahrhunderts". In: Europa und der Orient. 800-1900. Hrsg. von Gereon

Sievernich und Hendrick Budde. Berlin: Berliner Festspiele, 324-342.
Tamer, Georges (2008): Zeit und Gott: Hellenistische Zeitvorstellungen in der altarabischen

Dichtung und im Koran. Berlin/New York: De Gruyter.

Tamer, Georges (Hrsg.) (2009): Humor in der arabischen Kultur. Berlin: De Gruyter.

Tamer, Georges (2010): „Hellenistic Ideas of Time in the Koran". In: Judaism, Christianity, and

Islam in the Course ofHistory: Exchange and Conflicts. (Schriften des Historischen Kollegs,

Kolloquien, Bd. 82). Edited by Lothar Gall and Dietmar Willoweit. München: Oldenbourg

Verlag, 21-42.



DE GRUYTER Den Orient begrifflich denken — 577

Wagner, Ewald (1988): Grundzüge der klassischen arabischen Dichtung. Bd. II. Die arabische
Dichtung in islamischer Zeit. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Watt, William Montgomery (1974): „Islamic Conceptions of the Holy War". In: The Holy War.

Edited by Thomas P. Murphy. Columbus: Ohio State University Press.

Wiener, Claudia (1994): Friedrich Rückerts De idea philologiae als dichtungstheoretische Schrift
und Lebensprogramm (DissertatioXXXlV). Schweinfurt: Stadtarchiv.

Yaman, Hikmet (2011): Prophetic Niche in the Virtuous City: The Concept ofHikmah in Early
Islamic Thought. Leiden: Brill.

AI-YäzigT, Nä$if (2005):AI-'Arfaftayyib fiSarh diwänAbiftayyib. 2. Auflage, 2 Bde., Bd. II.

Beirut: Där§ädir.

Anmerkung: Der vorliegende Aufsatz ist eine gekürzte Fassung der Antritts- und Rückert-

vorlesung, die ich am 16.05.2013 anlässlich des 225. Geburtstags von Friedrich Rückert an der
Friedrich-Alexander-Universität Erlangen-Nürnberg gehalten habe.




	Den Orient begrifflich denken : Überlegungen zur Erforschung der arabisch-islamischen Geistesgeschichte

