
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 68 (2014)

Heft: 1-2

Artikel: Was hat Max Weber mit Ktib elebi zu tun? Ein Annäherungsversuch
an Gottfried Hagen

Autor: Zemmin, Florian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-681662

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-681662
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DE GRUYTER ASIA 2014; 68(2): 549-556

Florian Zemmin

Was hat Max Weber mit Kätib Celebi zu tun?
Ein Annäherungsversuch an Gottfried Hagen

Abstract: This article responds to Gottfried Hagen's extensive review (see Der
Islam 2/2013) of my book Islamische Verantwortungsethik im 17. Jahrhundert. Ein
weberianisches Verständnis der Handlungsvorstellungen Kätib Öelebis (1609-
1657). Whilst I benefitted greatly from some of Hagen's critical remarks and
historical elucidations, his review not only misstates crucial passages of my book
but also largely disregards its main objective, which is to develop a systematic
model for understanding Kätib Celebi's ethical stance. Besides reiterating crucial

arguments ignored and rectifying central aspects misrepresented in Hagen's

review, I here ask how the more fundamental misunderstandings - exceeding
differences in theoretical positions or empirical observations - between the
author's intentions and the reviewer's reception maybe explained. Gottfried Hagen's

historiographical perspective on Kätib Celebi diverges from my sociological take

on the same subject matter to the extent that both perspectives are struggling
to enter into dialogue. Such dialogue, however, remains highly desirable so as
to complement a historical reconstruction of Kätib Celebi's life and times with a

systematic, theoretically grounded understanding of his views.

DOI 10.1515/asia-2014-0034

In Heft 2/2013 von Der Islam findet sich eine ausführliche Rezension Gottfried
Hagens zu meinem Buch Islamische Verantwortungsethik im 17. Jahrhundert. Ein
weberianisches Verständnis der Handlungsvorstellungen Kätib Celebis (1609-
1657).1 Von einigen kritischen Hinweisen und Ergänzungen in dieser kenntnisreichen

Rezension habe ich überaus profitiert. Gleichwohl halte ich eine Replik auf
die Darstellung Hagens aus mehreren Gründen für unerlässlich.2 Der geringste

1 Hagen 2013.
2 Gerne hätte ich diese Replik am gleichen Ort veröffentlicht, an dem auch Hagens Rezension

erschien, und so einen unmittelbareren Gesprächszusammenhang hergestellt; die Herausgeberschaft

von Der Islam entschied sich aber gegen eine Veröffentlichung.

Horian Zemmin: Universität Bern, Institut für Islamwissenschaft und Neuere Orientalische
Philologie. E-mail: florian.zemmin@islam.unibe.ch



550 — Florian Zemmin DE GRUYTER

Grund hierfür ist der polemische Stil, welcher die Rezension Hagens in Teilen

bestimmt. Bereits wichtiger ist, dass Hagen mir historische Fehleinschätzungen
und Anachronismen unterstellt, die sich so nicht in meinem Buch finden. Der

zentrale Grund für diese Erwiderung besteht schließlich darin, dass Hagen sich

mit dem Hauptanliegen meiner Arbeit kaum befasst hat. Auf mögliche Gründe

dafür würde ich gerne im Zusammenhang mit den übergeordneten Fragen eingehen,

die sich laut Hagen aus meiner Arbeit ergeben. Zunächst jedoch zur Frage

des Stils, welche knapp behandelt, aber doch nicht ignoriert werden kann.
Wissenschaftliche Debatte lebt von Kritik. Wo Leidenschaft für den eigenen

Gegenstand und klare theoretische Positionierungen involviert sind, wird diese

Debatte nicht immer sachlich-nüchtern verlaufen. Gleichwohl darf an
grundsätzliche Leitplanken der rationalen Auseinandersetzung erinnert werden. Dazu

zählt, sich mit den Argumenten des Gegenübers auseinanderzusetzen, statt auf

dessen Person {ad hominem) zu zielen. So ist es für die Plausibilität einzelner

Argumente unerheblich, ob diese sich in einem Erstsemesterreferat, einer
Masterarbeit oder einer Habilitationsschrift finden. Der belehrende Ton in Gottfried

Hagens Rezension ist einer sachlichen Auseinandersetzung nicht sonderlich

dienlich.
Was die historische Darstellung in meinem Buch betrifft, so vermutet

Gottfried Hagen vollkommen richtig,3 dass eine Rekonstruktion damaliger Ereignisse

nicht das Hauptanliegen meiner Arbeit darstellt - wenn Hagen diese Rekonstruktion

dann auch gleichwohl zum Hauptanliegen seiner Rezension macht. Der

historische Kontext war für meine Fragestellung nur insoweit relevant, als er

mir half, die Handlungsvorstellungen Kätib Celebis zu verstehen. Insofern habe

ich hierfür gerne und dankbar auf bestehende historiographische Arbeiten

zurückgegriffen, nicht zuletzt auf die Doktorarbeit von Gottfried Hagen selbst.4

Ich freue mich auch weiterhin über Korrekturen und Ergänzungen von Historikern;

gleichwohl kann ich manche von Hagen kritisierte Fehleinschätzung beim

besten Willen nicht an meinem Text festmachen. So schreibt Gottfried Hagen:

„KQs [Kätib Celebis] Interesse an Magie ist Zemmin hier eher im Wege, da er sich

der zentralen Rolle magischen Denkens in den frühmodernen Naturwissenschaften

nicht bewusst ist (92)."5 Just in dem Abschnitt, auf welchen Hagen verweist,
hebe ich aber drei Beispiele hervor, „in denen Celebis Wissenschaftsverständnis

unserem heutigen offen zuwiderläuft", namentlich Zauberei, die Kunst des Un-

3 Hagen 2013: 489.

4 Hagen 2003.

5 Hagen 2013: 486.



DE GRUYTER Ein Annäherungsversuch an Gottfried Hagen 551

Sichtbarwerdens und Geisterbeschwörung.6 Für die willkommenen Ergänzungen
eines ausgewiesenen Historiographen wie Gottfried Hagen wäre zweifelsohne
auch Platz, ohne dass er mir dazu Lücken unterstellt, wo keine sind.

Ebenfalls ohne Anspruch auf umfassende historische Expertise habe ich mir
erlaubt, auf bestimmte Phänomene, die mir in der Primärliteratur begegnet sind,
aufmerksam zu machen und Vermutungen bezüglich ihrer Relevanz zu äußern.
Dazu zählt eine Aussage Kätib Celebis, in der er sich zur Illuminationsphilosophie

(hikmat al-isräq) bekennt - und zwar an zentraler Stelle in einer
autobiographischen Passage.7 Ich habe zudem die These geäußert, dass Kätib Celebi

eine größere Nähe von Illuminationsphilosophie und Sufismus herausstellte als

bislang bekannt. Ein subtiler Hinweis ergab sich aus dem Vergleich entsprechender

Einträge im enzyklopädischen Hauptwerk Kätib Celebis mit einer früheren
Vorlage.8 Hagen betont diesbezüglich, dass auch Kätib Celebi weiterhin zwischen

Illuminationsphilosophie und Sufismus unterschieden hätte,9 wenn auch weniger

stark als zuvor. Diese Lesart scheint tatsächlich ebenso plausibel; ob das Glas

hier nun halb voll oder halb leer ist, muss wohl offen bleiben. Einen eindeutigeren

Hinweis, den ich gegenüber den eben genannten Indizien auch klar hervorhebe,

lässt Hagen aber vollkommen unerwähnt: Kätib Celebi betont im Kapitel zu
Gesang in Mizän al-Haqq, dass die meisten Sufis sich auf hikmat al-isräq stützten
und ihre Praktiken davon ableiteten.10 Auf dieser Grundlage stellte ich die Hypothese

auf, dass Kätib Celebi sich nicht nur als Anhänger der Illuminationsphilosophie

bezeichnete, sondern selbige auch an den Sufismus heranrückte. Ein
eigener Orden der isräqiyya, wie ich ihn laut Hagen konstruiert hätte,11 wird in
meinem Buch aber nirgends erwähnt.

Weiter diskussionswürdig finde ich die Frage, inwieweit Kätib Celebi über
ein unabänderlich zyklisches Weltbild verfügte und alles menschliche Handeln
als prädeterminiert auffasste - und inwieweit das für seine Handlungsvorstellungen

relevant ist. So gibt es Indizien, dass Kätib Celebi den Ablauf von
Aufstieg, Höhe und Fall eines Gemeinwesens zumindest in seiner Geschwindigkeit
für beeinflussbar hielt.12 Insbesondere aber scheint es mir generell nötig, zwi-

6 Zemmin 2011: 91.

7 Zemmin 2011: 56.
8 Zemmin 2011: 62-65. Gottfried Hagen weist dankenswerterweise darauf hin, dass es sich bei
dem mir nicht bekannten Verfasser Ebü 1-Hayr um Tasköprüzade Ahmed handelt (Hagen 2013:

490, Anm. 14).
9 Hagen 2013: 484.
10 Zemmin 2011: 65.

11 Hagen 2013: 484.
12 Zemmin 2011: 98-101.



552 Florian Zemmin DE GRUYTER

sehen philosophisch-theologischen Hintergrundannahmen und praktischen
Handlungsvorstellungen zu unterscheiden.13 Unstrittig dürfte sein, dass Kätib
Celebi zu bestimmten Handlungen oder deren Unterlassung aufrief; er wollte mit
seinen Handlungsempfehlungen Einfluss auf die Gestaltung des Gemeinwesens

nehmen. Fiele die Komponente menschlicher Gestaltungsfähigkeit etwa gänzlich

weg, wenn sie auf das Erreichen oder Wiederherstellen eines stabilen Ideals

ausgerichtet wäre? Und wie relevant wäre es an dieser Stelle, wenn Kätib Celebi in
seiner philosophischen Reflexion die Erstursache aller Handlungen bei Gott sah?

Hätte er deshalb weniger handeln und gestalten wollen? Bezüglich dieser Fragen

scheint mir weitere Diskussion in der Tat lohnenswert.
Ohne meine eigene Lesart damit zu verwerfen, möchte ich betonen, dass

meine Anwendung der weberschen Verantwortungsethik gar nicht zwingend
voraussetzt, dass der Mensch als eigenständiger Gestalter einer formbaren Welt
gesehen wird. Gottfried Hagen verwirft mein Interpretationsschema vorschnell als

ahistorisch, da er meine Argumentation zur Universalisierbarkeit der ethischen

Idealtypen Webers nahezu gänzlich ignoriert. Nicht nur habe ich Kätib Celebi

keineswegs als „innovationsfreudigen säkulare [n] Multikulturaliste[n]"u
konstruiert, es wäre auch für mein weberianisches Verständnis nicht nötig. Im
Verzicht auf ahistorische Bezeichnungen wie ,säkular' oder .Multikulturalist' liegt
gerade mit die Leistung meiner sorgfältig begründeten Anwendung der
ethischen Idealtypen Webers. Wir kommen damit zum eigentlichen, von Hagen kaum

wahrgenommenen, Hauptanliegen meines Buchs, einer Verstehensmöglichkeit
der Handlungsvorstellungen Kätib Celebis.

Ausgangspunkt meiner Arbeit war Unzufriedenheit mit der gängigen
Charakterisierung Kätib Celebis als .tolerant'. Mit diesem Label wurde versucht, seine

Forderung nach Zurückhaltung in damaligen Konfliktfragen zu erklären. Mir ging
es darum, besser zu verstehen, aus welchen Quellen sich Kätib Celebis eigene

Handlungsvorstellungen speisten und, vor allem, nach welchen Prinzipien er

Handlungsempfehlungen gab. Insofern reihe ich mich gerade nicht in die türkische

Rezeption Kätib Celebis als .tolerant' ein, wie Hagen meint - weshalb auch

die von ihm wiederholt geforderte nähere Definition des Begriffs .tolerant'15 von
mir nicht geleistet werden muss. Die Bezeichnung einer Person als .tolerant' oder

.moderat' hebt tendenziell auf die Abwesenheit bestimmter (.engstirniger' oder

.radikaler') Überzeugungen ab, statt die Normquellen und -ziele der eigentlich

zu beschreibenden Person in den Blick zu nehmen. Dabei wird die Schwierigkeit,

13 Zemmin 2011: 94,118.

14 Hagen 2013: 488.

15 Hagen 2013: 485,489.



DE GRUYTER Ein Annäherungsversuch an Gottfried Hagen — 553

Kätib Celebis Position zu benennen, nicht nur anhand der türkischen Sekundärliteratur

sichtbar. Michael Cook etwa greift in seiner eindrucksvollen Studie zum
Prinzip al-amr bi-l-ma'rüf zu der Verlegenheitsformulierung, Kätib Celebi habe
nach „common sense" gehandelt.16

Im ersten Teil der Arbeit arbeite ich deshalb die Hintergründe der
Handlungsvorstellungen Kätib Celebis heraus. Für deren Verständnis schlage ich im zweiten
Teil Typen der weberschen Ethik vor. Dabei unterscheide ich zwischen den Typen
aus Webers Religionssoziologie und jenen aus Politik als Beruf. Ich lege ausführlich

dar, warum und wie diese Typen auf meinen Forschungskontext angewendet
werden können.17 Von einer bloßen (gar ahistorischen) Übertragung, wie Hagens
Rezension suggeriert, kann also beim besten Willen keine Rede sein.

Ich komme zu dem Schluss, dass Kätib Celebi gemäß den religionssoziologischen

Typen als Gesinnungsethiker verstanden werden kann. Für die Qädizädeli
erwähne ich, dass sie vermutlich ebenfalls als Gesinnungsethiker zu verstehen

seien, eventuell aber auch als Gesetzesethiker,18 und verweise ausdrücklich auf
mögliche Unterschiede innerhalb der Bewegung der Qädizädeli.19 Hier äußere
ich mich aber vorsichtig, da ich die Qädizädeli vor allem vermittels Kätib Celebi

wahrnehme.20 Diese Differenzierungen nimmt Hagen nicht zur Kenntnis,
sondern fordert sie nachgerade ein.21

Um den Unterschied in den Handlungsvorstellungen Kätib Celebis und der
Qädizädeli, die vermutlich beide unter den weberschen Idealtyp der Gesinnungsethik

fallen, besser fassen zu können, greife ich auf Webers Typen aus Politik als

Beruf zurück, namentlich Verantwortungs- und Gesinnungsethik (letzterer Typ
wohlgemerkt nicht mehr im Sinne der Religionssoziologie). Meine These ist, dass
Kätib Celebi aus verantwortungsethischer Warte eine gesinnungsethische Position
kritisierte.22 Dabei ist es letztlich tatsächlich unerheblich, ob die kritisierte
Position (der Qädizädeli) von Kätib Celebi historisch adäquat erfasst ist; entscheidend

ist, dass er eine solche Position beschrieb - und sie ablehnte.
Die Anwendung der weberschen Typen hat folgenden Mehrwert: Gegenüber

dem oberflächlichen Label .tolerant' steht nun ein Modell zur Verfügung, das

verstehen hilft, worin die Quellen und Ziele der Handlungsvorstellungen Kätib
Celebis lagen und, insbesondere, nach welchen Maximen er Handlungsempfeh-

16 Zemmin 2011:135.
17 Zemmin 2011:148-198.
18 Zemmin 2011:178, 200, Anm. 533.
19 Zemmin 2011:178-179.
20 Zemmin 2011:178,199.
21 Hagen 2013: 489.
22 Zemmin 2011:198-206.



554 — Florian Zemmin DE GRUYTER

lungen gab. Dieses Modell benennt die ethische Gesinnung Kätib Celebis (hätte

er eine solche nicht gehabt, wäre er gemäß Politik als Beruf ein Erfolgsethiker,

was auszuschließen ist) und außerethische Erfolgswerte (v.a. die Ordnung des

Gemeinwesens), welche zu einer fallweisen Abwägung führen, ob die reine

Gesinnung umgesetzt werden soll. Ich finde es äußerst bedauerlich, dass Hagens
Rezension sich kaum mit diesem Verstehensvorschlag, und damit dem Kern des

Buches, befasst.

Auf mögliche Gründe für derart zentrale Missverständnisse zwischen dem

Autor und dem Rezensenten einer Arbeit möchte ich in abschließenden
Überlegungen eingehen, die über meine Arbeit und Hagens Rezension hinausreichen.
Ich schließe dabei mehr oder weniger direkt an die von Gottfried Hagen
aufgeworfenen vier grundsätzlichen Fragen an, die sich laut ihm aus meiner Publikation

ergeben.23

Hagen mahnt an, es wäre statt einer Veröffentlichung meiner Arbeit in Buchform

besser gewesen „den tatsächlichen innovativen Beitrag" in Aufsatzform
zusammenzufassen.24 Das Aufsatzformat hätte aber aus zwei gewichtigen Gründen

nicht funktioniert: Erstens hätten historische Hintergrundinformationen dann

so gut wie keinen Platz gefunden und zweitens hätte die Anwendung der weber-

schen Ethiktypen nicht ausführlich genug begründet werden können. Beide

Aspekte hätten die kritisch-ablehnende Haltung Hagens wohl eher bestärkt als

abgemildert.
Meine Ermutigung im Schluss des Buchs, „den leisen Tönen" Gehör zu

verschaffen, ist nicht etwa ein politisches Programm, wie Hagen kritisiert,25 sondern

ein wissenschaftliches: Es handelt sich um den Versuch, die Normvorstellungen
der .moderaten Stimmen' selbst zu erfassen, statt selbige vorwiegend ex negativo
als Abwesenheit von Extrempositionen zu verstehen. Auch führe ich die
modernistische türkische Rezeption Kätib Celebis nicht als Beleg meiner eigenen Lesart

an, sondern sage an der von Hagen herangezogenen Stelle26 lediglich, dass ich

nachvollziehbar finde, an welchen Darlegungen Kätib Celebis sich dessen

Bezeichnung als „tolerant" festmacht.

Ich verwehre mich gegen Hagens wiederholten Vorwurf, das empirische
Material anachronistisch interpretiert zu haben, um die Anwendung der weberschen

Ethiktypen zu ermöglichen. Wie betont, löse ich Webers Idealtypen von ihren

kontextspezifischen Aspekten und lege ausführlich dar, inwiefern sie universa-

23 Hagen 2013: 489-492.
24 Hagen 2013: 492.

25 Hagen 2013: 489, 491.

26 Hagen 2013: 491, mit Bezug auf Zemmin 2011: 49.



DE GRUYTER Ein Annäherungsversuch an Gottfried Hagen 555

lisiert werden können. Nun kann man freilich meine diesbezügliche Argumentation

kritisieren, nur müsste man sich dazu auf selbige einlassen. Aus seiner
eigenen disziplinaren Warte heraus meint Hagen, ich hätte „der historischen
Erkenntnis" durch „eine detaillierte Untersuchung von Zeit und Ideenwelt" Kätib
Celebis einen größeren Dienst erweisen können, als durch meinen weberiani-
schen Verstehensversuch.27 Doch Erkenntnis im Sinne eines nachvollziehenden
Verstehens ist eben nicht nur durch Aufarbeitung historischer Details zu leisten,
sondern bedarf der Übersetzung von Geschichte in unseren heutigen Verstehens-
horizont. Ebenso wenig, wie es „eine Absage an die Empirie"28 geben darf
(darum kein Aufsatz, s.o), kann es rein objektives, unvermitteltes empirisches
Faktenwissen geben. Meine empirische Basis bietet sicherlich ausreichend Raum
für konstruktive Ergänzungen durch Historiker; ein möglicher erkenntnisfördernder

Gewinn durch den angebotenen Verstehensversuch wird jedoch von Vornherein

verhindert, wenn man sich auf dieses Angebot gar nicht einlässt.
An dieses Problem schließt die meines Erachtens entscheidende Frage an:

Warum können zwei Wissenschaftler (Gottfried Hagen und ich) aus verwandten
Disziplinen (Turkologie und Islamwissenschaft), die sich mit einem ähnlichen
Gegenstand (Kätib Celebi) beschäftigen, derart weit auseinanderliegen, dass eine
Kommunikation kaum möglich scheint? Auch ich hatte beim Abfassen meiner
Arbeit ja den Eindruck, die Perspektive Gottfried Hagens sei von meiner zu
verschieden, als dass eine persönliche Kontaktaufnahme und ein Austausch lohnen
würde. Dabei habe ich - wie auch in meinem Buch betont -29 von der historischen

Rekonstruktion Hagens überaus profitiert. Ein Rückgriff auf seine Expertise
zumindest vor Drucklegung der Arbeit wäre sinnvoll gewesen und hätte manche
Schwäche in meiner historischen Darstellung eventuell behoben. Auch hätte ich
in persönlicher Kommunikation meine Fragestellung und Herangehensweise
eventuell plausibler machen können. Ich meine dies in meinem Buch zwar zu tun,
aber womöglich sah Hagen seinen historischen Gegenstand so wenig gewürdigt,
dass er sich auf die vorgeschlagene soziologische Betrachtungsweise nicht mehr
offen einlassen konnte. Diese negative Erfahrung der Kommunikationsschwierig-
keit sollte aber weniger zu einem Rückzug in die eigenen disziplinaren Grenzen

führen, als vielmehr motivieren, sich noch stärker auf den nötigen Austausch der
Disziplinen und Perspektiven einzulassen.

27 Hagen 2013: 489.
28 Hagen 2013: 490.
29 Zemmin 2011: 25, 44.



556 — Florian Zemmin DE GRUYTER

Bibliographie

Hagen, Gottfried (2003): Ein osmanischer Geograph bei der Arbeit. Entstehung und
Gedankenwelt von Kätib Celebis Gihännümä. (Studien zur Sprache, Geschichte und Kultur
der Turkvölker 4). Berlin: Klaus Schwarz.

Hagen, Gottfried (2013): „[Rezension zu] Florian Zemmin (2011): Islamische Verantwortungs¬
ethik im 17. Jahrhundert: ein weberianisches Verständnis der Handlungsvorstellungen
Kätib Celebis (1609-1657). Bonner Islamstudien 26. Hrsg. von Stephan Conermann. Berlin:
EB Verlag." Der Islam 2: 483-492.

Zemmin, Florian (2011): Islamische Verantwortungsethik im 17. Jahrhundert: ein weberianisches

Verständnis der Handlungsvorstellungen Kätib Celebis (1609-1657). (Bonner Islamstudien

26. Hrsg. von Stephan Conermann). Berlin: EB Verlag.


	Was hat Max Weber mit Kātib Čelebi zu tun? Ein Annäherungsversuch an Gottfried Hagen

