
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 68 (2014)

Heft: 1-2

Artikel: Tilman Nagels "'Authentizität' in der Leben-Mohammed-Forschung" :
eine Antwort

Autor: Schoeler, Gregor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-681659

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-681659
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


de gruyter ASIA 2014; 68(2): 469-496

Gregor Schoeler

Tilman Nagels „»Authentizität* in
der Leben-Mohammed-Forschung".
Eine Antwort

Abstract: This contribution is a response to Tilman Nagel's essay "'Authentizität'
in der Leben-Mohammed-Forschung" ['Authenticity' in the research on the Life
of Mohammed] in which the author again presents the main theses argued in his

monograph Mohammed. Leben und Legende and responds to criticism. Whereas

his critics agree with Nagel that complete 'authenticity' is unattainable in
principle, yet an asymptotic approximation of Mohammed as a figure is indeed
possible, the way to attain such an approximation remains a matter of dispute.
Contrary to Nagel, the proponents of the so-called isnad-cum-matn analysis hold this

method, which offers the possibility to date hadits (traditions) and reconstruct
texts in circulation in the 1st cent. H., for one of the most successful towards

achieving this goal. Another successful procedure of proven value is the evaluation

and appraisal of the corpus of traditions traced back to 'Urwa b. az-Zubayr
(d. c. 712), one of the earliest and most important collectors of historical material
in Islam. Proponents of both of these procedures do not apply the term 'authentic',

as asserted by Nagel, in the sense of 'what exactly happened', but rather
use this term if the transmitters of a tradition are historical figures and when the

process of transmission is proven to have ensued as indicated in the chain of
transmission.

DOI 10.1515/asia-2014-0032

Tilman Nagel hat in seinem ausführlichen Aufsatz „.Authentizität' in der

Leben-Mohammed-Forschung"1 die Hauptthesen, die er in seiner Monographie
Mohammed. Leben und Legende2 vertreten hat, erneut dargelegt und gegen
Kritik verteidigt. In meinem Besprechungsaufsatz „Grundsätzliches zu Tilman
Nagels Monographie Mohammed. Leben und Legende"3 hatte ich mich mit seiner

1 Nagel 2013: 516-568.
2 Nagel 2008b.
3 Schoeler 2011a.

Gregor Schoeler: Seminar für Nahoststudien, Universität Basel.

E-mail: Gregor.Schoeler@unibas.ch



470 Gregor Schoeler DE GRUYTER

Methode und seiner Einschätzung und Auswertung der Quellen - er stützt sich

fast ausschliesslich auf späte Kompilationen und verzichtet auf eine strenge
Quellenkritik - kritisch auseinandergesetzt. Ausserdem hatte ich kritisiert, dass Nagel
für sein Thema elementar wichtige Sekundärliteratur nicht berücksichtigt hat.

Nagel ist in seinem Artikel auf meine Argumente entweder gar nicht71 oder

nur implizit und beiläufig eingegangen. Lediglich meiner Kritik an seiner

Übersetzung und Deutung der tasliya (der Segenssprechung über Muhammad; von
Nagel übersetzt mit „Allah vollziehe/vollzieht gegen Mohammad gewendet das

rituelle Gebet") hat er eine längere Anmerkung gewidmet.5 Viel Raum nimmt in
seinen Ausführungen die wiederholte Darlegung und Verteidigung eigener
Positionen ein. Kritische Stellungnahmen richten sich nicht nur gegen von mir
vertretene Auffassungen, sondern auch gegen solche von Harald Motzki, Andreas

Görke6 und Marco Schöller.

Nagel bemüht sich in seinem neuen Aufsatz - ganz offenbar in Reaktion auf

meine Kritik -, einige seiner Versäumnisse in der Berücksichtigung der für sein

Thema relevanten Sekundärliteratur gut zu machen. So holt er jetzt die Besprechung

der grundlegenden Forschungsergebnisse Albrecht Noths7 zum Vorhandensein

von Topoi in der frühislamischen Geschichtsschreibung nach. Jedoch

hat die Auseinandersetzung mit Noths Erkenntnissen Nagels Sensibilität für die

Wahrnehmung von Topoi in seinem eigenen Material offenbar nicht geschärft.8

Dass es sich bei der Behauptung des Historikers al-Wäqidi, er habe sich von den

Örtlichkeiten der Feldzüge Mohammeds durch Autopsie Kenntnisse angeeignet,9

vielleicht um den Topos „erfundener Augenschein"10 handeln könnte, zieht er

nicht einmal in Erwägung. Jedenfalls verdient al-Wäqidi unser Vertrauen nicht.

4 Völlig ignoriert hat Nagel meine auf Forschungen J. Wellhausens (Wellhausen 1882) und J.

Horovitz' (Horovitz 1898) beruhende Beurteilung des Historikers al-Wäqidi (Schoeler 2011a:

205-206), die der seinen widerspricht.
5 Nagel 2013: 557, Anm. 108; Schoeler 2011a: 206-209. - Nagel hält trotz der Kritik an seiner

ursprünglichen Behauptung fest, schwächt aber seine Deutung des Wortes ?allä ab, indem er

es jetzt auch mit ,sich verneigen', übersetzt und es als Ausdruck eines „reziproken Verhältnisses

von Angesicht zu Angesicht zwischen Allah und dem Geschöpf" erklärt. - Grundlegend hierzu
ist nach wie vor Meier 2002:1-4.
6 Siehe die Replik von H. Motzki und A. Görke zu Nagels kritischen Stellungnahmen zu ihren
Thesen in diesem Heft.

7 Noth 1973; Noth 1994.

8 Vgl. auch die Bemerkungen zu einer möglichen Tendenzfälschung, unten S. 476.

9 Nagel 2013: 562; Nagel 2008b: 298, 904; Nagel 2007: 89.

10 B. Radtke hat an mehreren Beispielen zeigen können, dass al-Mas'üdi in seinem Werk

Murüg ad-dahab Augenzeugenberichte fingiert hat (Radtke 1992:172-178). Darunter finden sich

mindestens zwei Berichte, die er aus früheren Quellen abgeschrieben hat.



DE GRUYTER Eine Antwort auf Nagels „Authentizität" 471

Er hat nachweislich einen grossen Teil seines Werks einfach plagiiert (von Ihn

Ishäq und anderen abgeschrieben) und Isnade gefälscht.11

Nichtsdestotrotz wird auch im Folgenden festzustellen sein, dass Nagel für
sein Thema relevante Literatur nur partiell oder unvollständig gelesen und
ausgewertet oder gar nicht zur Kenntnis genommen hat. Einmal charakterisiert er

sogar einen .Klassiker' der Mohammed-Forschung, Rudi Parets Mohammed und

der Koran in einer Weise falsch, dass man annehmen muss, dass er das Buch gar
nicht oder nur ganz ungenau eingesehen hat.12

1 Methodik

Nagel beginnt seinen Aufsatz mit einer Vorbemerkung, in der er, nach einem

Kant-Zitat, anhand von Thomas Kuhns berühmtem Buch The Structure of Scientific

Revolutions13, „den Blick auf die Wissenschaftsgeschichte" richtet (S. 517).14

Der von Kuhn eingeführte Begriff des „Paradigmenwechsels" für den Wechsel

grundlegender Methoden in der Wissenschaft kann natürlich auch für die

Leben-Mohammeds-Forschung fruchtbar gemacht werden. Es wird sich zeigen,
dass Nagels Mohammed-Forschung nicht, wie er meint, ein neues Paradigma

einleitet, sondern einem alten, überholten Paradigma verpflichtet ist (s. unten
S. 492-493).

Der ,neue Skeptizismus' der, von Erkenntnissen Albrecht Noths vorbereitet, in
den 1970er Jahren durch englischsprachige Forscher (John Wansbrough, Michael

Cook, Patricia Crone) verbreitet wurde, kann als neues Paradigma im Sinne

Kuhns gelten. In etwas vereinfachter Darstellung kann man sagen, dass diese

Forscher die frühislamische Tradition weitestgehend verwerfen, weil sie erst spät,
150-200 Jahre nach den Ereignissen, in jener Form aufgeschrieben wurde, in der

11 Siehe Anm. 4. - Zur kompilatorischen, unauthentisches Material kombinierenden Arbeitsweise

al-Wäqidis, die (in dem untersuchten Fall) zu einer völlig unhistorischen Beschreibung
eines Ereignisses durch ihn geführt hat, vergleiche man auch Conrad 1992, speziell über

al-Wäqidi: 374. Conrad konnte al-Wäqidis Bericht über die Eroberung der Insel Arwäd mit dem

wesentlich älteren und authentischeren Bericht einer frühen christlichen Quelle vergleichen.
12 Nagel behauptet (Nagel 2013: 520): „Rudi Paret [...] unternahm (es), einen ausschliesslich
auf den Koran gestützten Lebenslauf Mohammeds zu schreiben." Dagegen stellt Paret im

Anhang zu seinem Buch (Paret 1957) fest: „Mit Hilfe des koranischen Materials allein könnte

man unmöglich eine Mohammedbiographie entwerfen. Die Angaben über die äusseren
Lebensumstände und über den Ablauf des zeitgeschichtlichen Geschehens müssen wir [...] der
Überlieferung (Hadlt) und der Geschichtsschreibung (entnehmen)."
13 Kuhn 1962/21970. Deutsch: Kuhn 1967/21976.

14 Alle eingeklammerten Seitenangaben beziehen sich auf Nagel 2013.



472 Gregor Schoeler DE GRUYTER

sie uns heute vorliegt. Sie sei unrealistisch, voller Widersprüche, Ungereimtheiten

und Anomalien (Crone).15 Nach Wansbrough ist sie nicht .Geschichte',
sondern .Heilsgeschichte', und mithin Gegenstand literarischer Studien, nicht
historischer Forschung (.literary turn').16 Nach Cook sind nur solche von den

islamischen Quellen behauptete Fakten und Ereignisse als glaubhaft zu akzeptieren,

die von aussen, d. h. im Wesentlichen: von nicht-islamischen Quellen
(external evidence) über Mohammed, bestätigt werden.17 In der Tat sind einige der

letzteren sehr viel näher an den Ereignissen als die islamischen - sie stammen

aus dem ersten Jahrhundert der Higra, einige sind sogar kurz nach Mohammeds

Tode geschrieben - und müssen schon deshalb ernst genommen werden. Leider

enthalten gerade die ältesten Quellen relativ wenig biographische Einzelheiten.18

Es ist bemerkenswert, dass die genannten Skeptiker bei der Verwerfung der

islamischen Quellen Ausnahmen machen. So gilt ihnen die sog. Gemeindeverfassung

von Medina als sehr wahrscheinlich „in der Substanz echt".19 Sie habe einen

altertümlichen, von der gewöhnlichen islamischen Überlieferung stark
abweichenden Charakter und Stil20 und sei wegen der im Text feststellbaren Interpolationen,

Kopistenfehler usw. „ein typisches Produkt schriftlicher Überlieferung"21.

Nun ist tatsächlich festzustellen, dass die frühen nicht-islamischen Quellen

- neben durchaus vorhandenen Übereinstimmungen mit den islamischen - auch

diesen stark widersprechende Berichte enthalten.22 Einer davon betrifft den Tod

Mohammeds, ein Thema, dem jüngst Stephen Shoemaker ein ganzes Buch
gewidmet hat.23 Nach griechischen, syrischen und armenischen Quellen, die älter
als die islamischen und voneinander unabhängig sind, wäre Mohammed erheblich

später als im Jahr 632, dem in der islamischen Tradition behaupteten Todesjahr

des Propheten, gestorben und hätte noch die Palästinafeldzüge geleitet. -
Sollte dies zutreffen, so geriete die ganze anerkannte Chronologie durcheinander,
die ridda (der Abfall der arabischen Stämme nach Mohammeds Tod) wäre später
anzusetzen usw.

Dass auch die innerislamische Überlieferung oft in sich widersprüchlich ist,
hat besonders eindrücklich Marco Schöller am Beispiel der Berichte über die

15 Crone 1980:12.

16 Wansbrough 2003: 7-10.

17 Cook 1983:73-76.

18 Das Standardwerk hierzu ist jetzt Hoyland 1997.

19 Cook 1983:75.

20 Crone 1980: 7; Cook 1983: 75.

21 Crone 1980: 7.

22 Hoyland 1997: 591-598; Cook 1983: 74-76.

23 Shoemaker 2012.



DE GRUYTER Eine Antwort auf Nagels „Authentizität" 473

Auseinandersetzung Mohammeds mit den Juden gezeigt.2" Hier weicht die - oder

jedenfalls eine bestimmte - exegetische Tradition stark von der später kanonisch

gewordenen historischen Tradition ab, indem sie die Vertreibung der Juden aus

Medina als ein einziges Ereignis (als ,eine Art Nadir-cum-Quraiza-Episode'25
beschreibt, und nicht, wie Ibn Ishäq es tut, die drei Stämme nacheinander je nach

einer der drei grossen Schlachten vertrieben sein lässt.

Auch wenn man den Auffassungen der .Skeptiker' nicht folgt, wird man
zugeben müssen, dass sie unseren Blick für die Eigenart der frühislamischen Tradition

geschärft haben. Die Forschung hat nun noch strengere Echtheitskriterien an
die überlieferten Berichte, die unsere Quellen sind, anzulegen. Insbesondere die

Feststellung Noths, dass Traditionen auf ihrem langen Weg vom ursprünglichen
Berichterstatter bis zum Kompilator des uns vorliegenden Werkes einen Prozess

der Umgestaltung mitgemacht haben,26 ist eine grundlegende Erkenntnis, an der

niemand vorbeikommt.
Einer der fruchtbaren Anstösse, die von der Diskussion ausging, war, dass sie

die .konservative' Forschung herausgefordert hat, neue Methoden und
Verfahrensweisen zu entwickeln, durch die man authentisches Material - über die

Gemeindeverfassung von Medina hinaus - ermitteln kann. Eines dieser Verfahren,
wohl das erfolgreichste, ist die Isnad-cum-matn-Methode.27

2 Quellengrundlage

Nagels Quellengrundlage für das Leben Mohammeds sind in seinem Buch -
neben dem Koran - vor allem die Kompilationen al-Wäqidis (st. 823) und Ibn
Hisäms (st. 834); daneben werden auch andere historische Werke, Stadtgeschichten,

genealogische und prosopographische Kompendien usw. herangezogen
(S. 562, 567). Dagegen werden die erst in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts
edierten älteren, oder jedenfalls mit Ibn Hisäm-Ibn Ishäq gleichzeitigen, Magäzi-
Werke 'Abdarrazzäq (st. 827) - Ma'mars (st. 770) und Müsä ibn 'Uqbas (st. 758)

kaum oder gar nicht benutzt.28 Dasselbe gilt für Ibn Abi Saibas (st. 235/849)

24 Schöller 1998; Schöller 2000.

25 Schöller 2000: 28-29. Die exegetische Tradition kennt/nennt den dritten Stamm, die Banü

Qainuqä', nicht.
26 Noth 1994: 6-7.

27 Siehe unten S. 478-480.
28 Im Index von Nagels Mohammed (Nagel 2008b) findet sich der Name Müsä b. 'Uqba ein

einziges Mal, 'Abdarrazzäq überhaupt nicht, obwohl dessen beide Werke im Literaturverzeichnis

aufgeführt werden. Dass insbesondere 'Abdarrazzäq - Ma'mar oft ältere (und nicht mit anderem
Material vermischte) Traditionen bringen als Ibn Ishäq und al-Wäqidi, und dass al-Wäqidi in



474 Gregor Schoeler DE GRUYTER

K. al-Musannaf, das die beiden ausschliesslich aus historischen Berichten
bestehenden .Bücher' IC at-Tdrih und K. al-Magäzi enthält.29 Unberücksichtigt bleiben
auch alle späten Magäzi-Werke, z. B. Mugultäys (st. 1360) az-Zahr al-bäsim und as-

Sälihls (st. 1535) as-Sira as-Sämiya. Dies mag weniger schwerwiegend sein; jedoch
sei daran erinnert, dass diese Kompilationen trotz ihrer späten Entstehungszeit
eine grosse Zahl von frühen Traditionen enthalten, die aus verlorenen oder bisher
unveröffentlichten Werken stammen30. - Gegen Nagels unsystematisches Vorgehen

halte man die vorbildliche, ausführliche Diskussion der islamischen Quellen

zum Tode Mohammeds, die Shoemaker seiner Untersuchung vorangestellt hat!31

Die Existenz einer exegetischen islamischen Tradition, die Hinweise auf und
Beschreibungen von historischen Ereignissen enthält, dabei aber stark von der

eigentlichen historischen Tradition abweichen kann, nimmt Nagel aufgrund von
Marco Schöllers Arbeiten zwar zur Kenntnis32 berücksichtigt sie aber, ohne
Rechenschaft darüber zu geben, in seiner Darstellung der Vita Mohammeds nicht.

Überhaupt keine Auseinandersetzung findet mit den nicht-islamischen
Quellen zum Leben des islamischen Propheten statt. Nagel erwähnt zwar in den

Zusätzen zu seinem Buch, offensichtlich zustimmend, Crones und Cooks

Einschätzung der nicht-islamischen Quellen,33 im Widerspruch hierzu ist aber in
seinen Darstellungen der betreffenden Ereignisse von diesen abweichenden
Traditionen keine Rede mehr; eine Diskussion hierüber findet nicht statt.

Wie wertet Nagel die islamischen Kompilationen aus? Er geht meist so vor,
dass er eine späte Quelle, meist al-Wäqidi, oft unter Einbeziehung langer
wörtlicher Zitate interpretierend paraphrasiert, gegebenenfalls Abweichungen (also

etwa solche nach Ibn Hisäm-Ibn Ishäq) nachträgt, und manchmal Bemerkungen

zur Authentizität des Berichteten macht. Nagel geht also nicht - nach dem

Vorschlag Noths,34 dessen Stellungnahme er in seinem Aufsatz (S. 522) zitiert - von

seinen Erzählungen sehr oft Ibn Ishäqs, aber auch Müsä b. 'Uqbas und 'Abdarrazzäqs Berichte

plagiiert (Schoeler 1996:138-142; Schoeler 2011c: 93-98; Görke/Schoeler 2008:121-122,142-144,

183-184, 276), nimmt Nagel nicht zur Kenntnis.

29 Ibn Abi äaibah 1427=2006: Bde. 18 bzw. 20.

30 Darauf haben M. Kister (Kister 1983: 366-367) und seine Schüler hingewiesen: z.B. Lecker

2000: siehe Anm. 86.

31 Shoemaker 2012: 75-99.

32 „In bestimmte Abschnitte der Prophetenvita [gemeint sind die von Schöller untersuchten

Konflikte Mohammeds mit den Juden, G.S.] vermag man auf diese Weise (sc. durch quellenkritische

Einzeluntersuchungen) Licht zu bringen" (Nagel 2008b: 843).

33 „Nun ist freilich dieses Material so reichhaltig und vielschichtig, dass man es nicht als eine

spätere Erfindung abtun kann" (Nagel 2008b: 898-899).
34 Noth 1968: 295-296; siehe auch Noth 1973: 23 (von Nagel zitiert).



de gruyter Eine Antwort auf Nagels „Authentizität" 475

einer Analyse und einem Vergleich einzelner Traditionen aus, sondern wägt die

Versionen der späten Kompilatoren, die meist aus verschiedenen Überlieferungen,

guten wie schlechten, zusammengesetzt sind, gegeneinander ab.

Nagels Vorgehen widerspricht damit auch „dem wichtigsten methodischen
Grundsatz der allgemeinen Quellenkritik" überhaupt, der im 19. Jh. von der his-

toristischen bzw. positivistischen Geschichtswissenschaft formuliert wurde und
selbstverständlich heute noch Gültigkeit hat. Dieser Grundsatz fordert „das
möglichst strenge Zurückgehen auf die älteste, relativ bestbezeugte, ursprünglichste
Form der betreffenden Tradition".35 - Was schief gehen kann, wenn man das

nicht tut, wird unten36 an Beispielen aus Nagels Buch erläutert werden.

3 Echtheitskriterien

Explizit nennt Nagel zwei Phänomene, die in Abzug zu bringen seien, um der

historischen Wahrheit näher zu kommen: ein Phänomen, das er ,die Vernichtung
der Geschichte' nennt (z. B. Enthistorisierung Mohammeds)37 und bestimmte

legendäre Formungsprinzipien, von denen ,die Herabwürdigung Mekkas zum
schlechthin Falschen'38 das wohl wichtigste sei. In einem weiteren Rahmen

bestimmt Nagels ihm sinnvoll oder zwingend erscheinende Gesamtdeutung der
Geschehnisse39 die Entscheidung, ob er einen Bericht für echt hält oder nicht.90

Oft ist Nagels einziges Echtheitskriterium seine Intuition. Beispiele für
Bewertungen von Berichten über wichtige Ereignisse ,nach seinem Gefühl' sind
die folgenden:91 „Da der Vers [...] aus Sure 5, vermutlich der jüngsten, stammt,
[...] scheint diese Version zur Entlastung 'Ä'isas erdichtet zu sein" [betrifft die
Umstände der Offenbarung der Sandwaschungsverse bei 'Ä'isas .Skandal'- bzw.

.Halsbandaffäre'].92 - „Die Umstände seines (sc. Mohammeds) Todes [...]
(sind) mehr Dichtung als Wahrheit [.. .]"93 Solche auf Gefühl beruhende
Einschätzungen können gut gehen. Dass sie aber auch völlig schief gehen können,

35 Bernheim 1903: 350.

36 Siehe S. 477-478, 481-483.
37 Nagel 2008b: 837-838; vgl. hierzu Schoeler 2011a: 195-199; und unten S. 485-488.
38 Nagel 2008b: 731-732, 842.

39 Siehe etwa Nagel 2013: 567-568.
40 Beispiele s. unten S. 476-477, mit Anm. 44.
41 Siehe hierzu Hagen 2009:105, mit weiteren Beispielen.
42 Nagel 2008b: 365.

43 Nagel 2008b: 467.



476 — Gregor Schoeler DE GRUYTER

habe ich am Beispiel der soeben zitierten Beurteilung Nagels von 'Ä'isas
Halsbandaffäre' gezeigt."4

Man muss nicht tief in die Hermeneutik eingedrungen sein, um zu wissen,
dass die Findung und Wahl von Kriterien (hier: Echtheitskriterien) sich nicht nur
aus den Texten ergibt (dem objektiven Rahmen der Kritik), sondern auch aus dem

Vorverständnis, mit dem der Interpret an den Text herangeht: einer Erwartung,
Vormeinung, einem bestimmten Interesse, u. U. auch einem Vorurteil. Das

Vorverständnis wird von Standort, Horizont und Perspektive des Interpreten bestimmt

(dies ist der subjektive Rahmen).45 Es ist unübersehbar, dass Nagels Werturteile
tief verwurzelt sind in den Ideen der Aufklärung des christlichen Abendlandes.

Darüber hat Gottfried Hagen in seiner Rezension das Nötige gesagt.46

Es lässt sich wohl nicht bestreiten, dass Ergebnisse, die im Rahmen solcher

Kriterien erzielt werden, gelinde gesagt, problematisch sind. Zwei Beispiele: Den

Bericht, dass Mohammed die Krankheit, die zu seinem Tode führte, auf die

Spätfolgen einer Vergiftung durch eine jüdische Frau zurückführte sowie die ganze

Vergiftungsgeschichte mit vielen Einzelheiten hält Nagel offenbar für historisch.47

Nun macht sich in den Quellen - nicht nur in schiitischen! - häufig die Tendenz

bemerkbar, den Propheten als Märtyrer erscheinen zu lassen.48 Sollte man
angesichts dieses Umstandes nicht wenigstens einmal die Möglichkeit erwägen, dass

diese Geschichte eine Tendenzfälschung sein könnte?

Dagegen hält Nagel die bekannte Tradition über das Mordkomplott gegen den

Propheten kurz vor der Higra,49 in der auch vorkommt, dass 'Ali in einer Nacht im

Bett Mohammeds geschlafen habe, für eine Fiktion.50 Dies hindert ihn aber nicht
daran, dem Bericht in seiner Paraphrase und Interpretation einen für Mohammed

ungünstigen Dreh zu geben, der sich in der Quelle gar nicht findet. Er spricht
von einer für den Propheten „wenig schmeichelhaften Überlieferung" („der Pro-

44 In diesem Fall führt Nagels Intuition ihn dazu, sich in Widerspruch zu
überlieferungsgeschichtlichen Fakten zu setzen, über die er informiert ist (s. Schoeler 2011a: 202-204). Er

schreibt erneut (Nagel 2013: 526), die Verleumder 'Ä'isas seien ausgepeitscht worden, obwohl
(1) die ältesten Schichten der Überlieferung ('Urwa, az-Zuhri) dieses Element nicht haben,
(2) dieses erst bei Ibn Ishäq auftritt und (3) von al-Wäqidi, dem Nagel sonst meist folgt, verworfen
wird.
45 Mecklenburg 1973: 92.

46 Hagen 2009:109-110.-

47 Nagel 2008b: 491. - Siehe auch die Kritik Hagens in Hagen 2009:105.

48 'Abdarrazzäq 1970-1972: Bd. V, 629 (Nr. 9571); Ibn Sa'd 1905-1940: Bd. II/2, 6-8, bes. 8, ZI. 2.

49 Nagel 2008b: 670; nach Ibn Sa'd 1905-1940 (< al-Wäqidi), Bd. VIII, 162.

50 Dies steht in Nagel 2008b: 268, also 400 Seiten vor der ausführlichen Behandlung der Stelle

auf S. 670.



DE GRUYTER Eine Antwort auf Nagels „Authentizität" 477

phet als Feigling, der das Leben eines nahen Verwandten aufs Spiel setzt") und

paraphrasiert, Mohammed habe seinen Vetter 'Ali überredet, an seiner Stelle auf
der gefährdeten Ruhestätte zu nächtigen.51 Dass der Prophet die treibende Kraft

war, bezieht Nagel aus einer anderen, späteren Version des Berichts nach Ibn

Ishäq, wo dies tatsächlich gesagt wird;52 aber da steht das Ganze in einem völlig
anderen Zusammenhang (Gabriel gibt den Rat; Mohammed weiss, dass seinem

Vetter nichts geschehen wird).
Zur Problematik von Nagels Echtheitskriterien merkt Hagen in seinem

Besprechungsaufsatz53 kritisch an: "Thus, the separation of the historical from the

legendary [...] Muhammad remains debatable, especially since Nagel [...] does

not provide a systematic argument of his own methodology."
Eine .dreiste Fälschung', ja eine folgenreiche .Geschichtsklitterung' meint

Nagel in Ibn Ishäqs Bericht über die zweite 'Aqaba-Huldigung feststellen zu
können.54 Gefälscht und .vermutlich' kurz vor dem Tode Mohammeds in Umlauf

gesetzt worden55 sei die Behauptung, dass die Helfer bei diesem Treffen dem

Propheten unbedingten Gehorsam geschworen und ihm damit bedingungslose
Heeresfolge zugesagt hätten;56 „die zweite Seite dieser gefälschten Medaille" sei

„das Trugbild eines in Mekka so furchtbar leidenden Mohammed". Nagel geht
hier nicht auf Ibn Ishäqs Hauptquelle57 zurück, eine Tradition, die uns in einem

(überlieferten) Brief 'Urwas an den Kalifen 'Abdalmalik vorliegt.58 In diesem

Brief findet man weder die .gefälschte' Behauptung, dass die Helfer Mohammed

bedingungslose Heeresfolge geschworen hätten, noch die Übertreibungen und

Widersprüche, die Nagel bei Ibn Ishäq feststellt.59 Dasselbe gilt für den Bericht
über die 'Aqaba-Huldigung im Papyrus Schott Reinhardt, der wahrscheinlich
Zweitältesten Quelle über das Ereignis.60 Man fragt sich, wie sich dies zu Nagels

.Vermutung' verhält, die .gefälschte' Fassung des Versprechens der Medinenser

51 Nagel 2008b: 670.

52 al-Tabari 1870-1901:1,1232-1233; Ibn Hisäm 1375=1955:1,482-483.
53 Hagen 2009:105.
54 Nagel 2008b: 266 und 857; nach Ibn Hisäm 1375=1955: I, 438-443, 446-448, 454, und bes.

467-468.
55 Nagel 2008b: 857.

56 Ibn Hiääm 1375=1955:1,46, 454.

57 Ibn Ishäq sagt, dass er „auf Autorität 'Urwas und anderer Gelehrter" {'an 'Urwa wa-gairihi
min al-'ulamä') berichtet.
58 al-Tabari 1879-1901: I, 1225; al-Tabari 1988: 136-137. - Vgl. hierzu Watt 1953: 144-149;
Melamede 1998:107-108,123,126,129,132-133; Görke/Schoeler 2008: 39-43.
59 Wir kommen im Kapitel .Authentizität' (unten S. 481-483) auf diese 'Urwa-Tradition zurück.
60 Melamede 1998:108-109,126-127,136-143.



478 Gregor Schoeler DE GRUYTER

sei schon zu Mohammeds Lebzeiten in Umlauf gesetzt worden. 'Urwa (st. um 712)

kannte sie offensichtlich noch nicht.
Muss man in diesen Steigerungen von Motiven und Übertreibungen in späten

Quellen wirklich eine Geschichtsklitterung sehen?61 Handelt es sich nicht um
eine in der Geschichte wohl aller Religionen feststellbare Entwicklung? Wie
verhält sich dies im Neuen Testament, etwa bei der Speisung der Fünftausend (diese

Zahl wird schon im ältesten Evangelium, Markus 6, 35-44, genannt)? Hat der tote

Lazarus wirklich schon gestunken, bevor Jesus ihn von den Toten auferweckte

(Joh. 11, 39)? Haben die Juden wirklich Pilatus zugerufen: „Sein Blut komme

über uns und unsere Kinder" (Matth. 27, 25)? - Die historischen Folgen dieser

(möglichen) Geschichtsklitterung waren bekanntlich verheerend; viel schlimmer

als die nach Nagel,dreiste Fälschung' in Ibn Ishäqs Bericht über die zweite

'Aqaba-Vereinbarung. Der Neutestamentier Norbert Scholl bemerkt zu dieser

Matthäus-Stelle: „Letztlich hat die Shoa darin eine ihrer irrationalen Wurzeln."62

4 Die Isnad-cum-matn-Analyse

In dem Abschnitt „Die sich im Formalen haltende Quellenkritik" behandelt Nagel

die sog.,Isnad-cum-matn-Analyse'". Mit diesem Begriff bezeichnet man eine
Methode der Untersuchung von Hadlten (Traditionen), bei der zunächst ein
möglichst vollständiges Korpus aller relevanten Traditionen zu einem Ereignis erstellt
und dann die Überliefererketten (Isnade) und Texte (Mutün) der Traditionen

gemeinsam analysiert werden. Wenn die Varianten in den Texten die

Überlieferungswege, die in den Überliefererketten angegeben werden, bestätigen, kann

man annehmen, dass es sich um eine authentische Tradition handelt. Nagel
bezeichnet diese Analyse als ein rein formalistisches Verfahren, „durch das man in
den Quellen zur sira das .authentische Material' identifizieren" zu können glaube
(S. 516). Er unterzieht das von H. Motzki, A. Görke und mir verwendete und weiter
entwickelte (nicht erfundene!63) Verfahren einer eingehenden und scharfen

Kritik.

61 Auf Nagels Deutung dieser Stelle bei Ibn Ishäq bezieht sich Hagens kritische Bemerkung,
dass Nagel jede Diskrepanz zwischen dem .Mohammed des Islams' und dem historischen
Mohammed als das Ergebnis einer intellektuellen Unredlichkeit verurteilt (Hagen 2009:120).
62 Scholl fährt wie folgt fort: „Darum gibt es heute schlechterdings nur Scham und Erschrecken

über die furchtbare Wirkungsgeschichte dieses Satzes [...]. Diese Szene hat nie so stattgefunden;
niemals in seiner Geschichte hat ,das' jüdische Volk sich so verhalten'" (Scholl 2012:124).

63 So fälschlich Nagel 2013: 528.



DE GRUYTER Eine Antwort auf Nagels „Authentizität" 479

Hierzu ist vorweg zu bemerken, dass diese Analyse, die die Datierung von
Traditionen ermöglicht,64 von mir im Rahmen meiner Auseinandersetzung mit den

.Neuen Skeptikern' eingesetzt wurde. In dem Buch Charakter und Authentie habe

ich gezeigt, dass sich - entgegen der Behauptung der .Skeptiker' - sehr wohl
Traditionen ausmachen lassen, die nachweislich schon im 1. Jh. der Higra existierten
und verbreitet wurden. Diese Erkenntnis wurde dann in A. Görkes und meiner

Zusammenstellung und Auswertung des 'Urwa-Korpus weiter erhärtet.65 Dass der

Beweis in einem nicht erwarteten Maße gelungen ist, belegen Feststellungen

Stephen J. Shoemakers, eines Vertreters der jüngsten Generation der .Neuen

Skeptiker'. In seinem Besprechungsaufsatz „In Search of 'Urwa's Sira: Some

Methodological Issues in the Quest for 'Authenticity' in the Life of Muhammad",
in welchem er A. Görkes und meine Fallstudien zu 'Urwa sowie eine Sira-Studie

H. Motzkis diskutiert, macht er mehr Zugeständnisse betreffs der möglichen
Authentizität eines Teils des 'Urwa-Korpus als irgend ein Skeptiker vor ihm.66 Was

den Bericht über die Higra anlangt, gibt er zu, dass Görkes und meine Analyse
einen kleinen Traditionskern aufgedeckt haben, der 'Urwa zugeordnet werden

könnte,67 und bei der Geschichte vom 'Ä'isa-Skandal hält er es sogar für möglich,
dass 'Urwa sie von 'Ä'isa erzählt bekommen hat.68 Zur Methode bemerkt
Shoemaker: „Schoeler and Görke have developed and deployed a very sophisticated
method of analysis that represents perhaps the best effort thus far developed to

identify early material within the sira traditions."69

Für Nagel, der ja weitestgehend auf die .klassische' Quellenkritik verzichtet

und allein auf Grund seiner oben diskutierten Kriterien sowie seines Gefühls

echtes Material aus dem 1. Jh. von unechtem unterscheiden zu können glaubt,
existiert dieses ganze Problem natürlich nicht. Deshalb erscheinen ihm
Untersuchungen wie die beiden Fallstudien in meinem Buch Charakter und Authentie
(die in der Diskussion mit den Skeptikern einen gewissen Durchbruch gebracht
haben) gemäss einem Faust-Zitat wie Bemühungen eines Schatzgräbers, der

„froh ist, wenn er Regenwürmer findet" (S. 568). Dass die internationale
Forschergemeinschaft das anders sieht, zeigt sich u.a. daran, dass die Datierungsmethode

inzwischen von zahlreichen Forschern angewandt wird und dass die

von A. Görke, H. Motzki und mir gemeinsam verfasste Replik auf Shoemakers

64 Möglichkeiten und Grenzen dieser Methode hat A. Görke in Görke 2003:207-208 (Conclusion)

aufgezeigt. - Siehe auch Motzki 2005.

65 Görke/Schoeler 2008.
66 Shoemaker 2011: 267, 302,325; vgl. hierzu Görke/Motzki/Schoeler 2012:4.

67 Shoemaker 2011: 302.

68 Shoemaker 2011: 325; Görke/Motzki/Schoeler 2012: 33.

69 Shoemaker 2011: 267.



480 Gregor Schoeler DE GRUYTER

Besprechungsaufsatz längere Zeit der am zweithäufigsten heruntergeladene Aufsatz

der Zeitschrift Der Islam war.

5 Authentizität

Nagels gesamte Auseinandersetzung mit meinen hier relevanten Erkenntnissen

und Thesen ist von vornherein durch eine falsche Unterstellung belastet. Er

behauptet, dass ich den Begriff .authentisch', den ich als ,echt, glaubwürdig, zuverlässig

und genau in der Wiedergabe' definiert habe,70 mit .historisch', .tatsächlich
geschehen' (auf die in den Traditionen berichteten Ereignisse bezogen) identifiziere

und folgert daraus, dass ich dementsprechend die Inhalte aller Traditionen,

die ich dem echten 'Urwa-Korpus zuschreibe, für historisch halten müsste

(S. 524-526). Tatsächlich sei aber in meiner Studie zur Tradition vom (legendären)

ersten Offenbarungserlebnis Mohammeds, die ich dem echten 'Urwa-Korpus
zurechne, „am Ende von Authentie nicht mehr die Rede" (S. 525). Hierzu ist zu
bemerken:
1. In der zweiten Auflage meines Buches habe ich gleich zu Beginn71 festge¬

halten: ,,[I]n this book, 'authentic' will be used to describe traditions which
were demonstrably collected and disseminated, in a systematic process of
teaching, by historical individuals from approximately the last third of the

first century AH. Chains of transmitters of such 'authentic' traditions indicate
historical genealogies of teachers and students; they have not come into
existence through the 'raising back' of isnäds." - „By 'authentic' I do not wish to

imply necessarily that the events described in these traditions took place
exactly as depicted. We have to take into account both the chronological hiatus
between the earliest reports and the reported events (i.e. some 30-60 years)
and any distortion introduced through the perspectives of the narrators."72

2. Ich habe an keiner Stelle behauptet, dass jede auf 'Urwa zurückgehende Tra¬

dition historische Tatsachen wiedergebe. Ich habe vielmehr zu zeigen
versucht, dass 'Urwa im Falle der Erzählung vom ersten Offenbarungserlebnis

70 Diese Begriffsbestimmung ist die des Dudens („echt; glaubwürdig; zuverlässig"), von mir nur
durch .genau in der Wiedergabe' erweitert. Der Begriff deckt mithin sowohl eine objektive
Beurteilung als auch eine subjektive Bewertung einer Nachricht ab. Nagels Behauptung, diese
Definition sei in sich widersprüchlich (Nagel 2013: 565, Anm. 131), ist unsinnig (siehe auch unten,
Punkt 3).

71 Schoeler 2011c: 2 und 1.

72 Diese Definition findet sich übrigens nicht erst in der zweiten, sondern bereits in der ersten

Auflage meines Buches (Schoeler 1996:167, vgl. auch die Erörterungen 163-166). Soweit hat Nagel

das Buch offensichtlich nicht gelesen.



DE GRUYTER Eine Antwort auf Nagels „Authentizität" 481

selbst schon eine Tradition empfangen und weitergegeben hat,73 während

er in anderen Fällen, so in seinem Bericht über die Higra7" und über die

.Skandal'- oder .Halsbandaffäre',75 tatsächlich Augenzeugenberichte (beide

Male solche von 'Ä'isa) wiedergibt. In diesen Fällen glaube ich postulieren

zu dürfen, dass in diesen Berichten zumindest die Grundzüge der Ereignisse

historisch sind.
3. Gemäss der Definition in Punkt 1 ist 'Urwas Tradition vom ersten Offenba¬

rungserlebnis (mit dem Isnad az-Zuhri - 'Urwa bzw. Hisäm b. 'Urwa - 'Urwa)
sehr wohl .authentisch', da sie ,echt', d. h. mit Sicherheit auf 'Urwa zurückzuführen,

ist, und da sie .glaubwürdig' überliefert wurde, d.h. nicht erst in
späterer Zeit erfunden und zu 'Urwa aufgestockt und ihm zugeschrieben wurde.

4. Wenn Nagel feststellt (S. 525, Anm. 23), meine .Prämisse', der zufolge die Kette

Ibn Ishäq - al-Zuhrl - 'Urwa eine ,gute' sei, erkläre sich „vermutlich auch aus

Nachrichten, die besagen, schon 'Urwa habe schriftliche Aufzeichnungen

verfertigt, und aus der gutherzigen Unterstellung, schriftlich Niedergelegtes

sei vor Veränderungen relativ sicher", so hat er übersehen, dass auf S. 9 von
Charakter und Authentie steht „Schriftlich kann man ebenso gut ändern und
fälschen wie mündlich" (man beachte auch die darauf folgende Erörterung).
Mehrfach habe ich in meinen Schriften darauf hingewiesen, dass die beiden

Probleme Schriftlichkeit und Mündlichkeit bzw. Echtheit und Unechtheit
auseinanderzuhalten sind.76

Zu einer anderen 'Urwa-Tradition77 bemerkt Nagel78: „Die Konstruktion einer [...]
Verpflichtung, die die .Helfer' bei 'Aqaba eingegangen sein sollen, sowie deren

anachronistische Rechtfertigung mit Koranversen, die damals noch gar nicht
existierten, wirft ein Schlaglicht auf die von Görke und Schoeler dem Tradenten
'Urwa b. al-Zubayr nachgesagte .Zuverlässigkeit'."

Hierauf ist zu entgegen, dass sich es sich bei der angesprochenen Überlieferung

um eine 'Urwa-Tradition handelt, die in einem von Hisäm b. 'Urwa
überlieferten Brief 'Urwas an den Kalifen 'Abdalmalik79 erhalten ist. Diese 'Urwa-
Tradition ist die (oder eine) Hauptquelle des von Nagel behandelten Berichts Ibn

73 Schoeler 1996:109,115-117; Schoeler 2011c: 73-74, 78-79.
74 Görke/Schoeler 2008: 38-77, bes. 63, 77.

75 Görke/Schoeler 2008:145-162, bes. 159-162; Schoeler 1996:153-154,167; Schoeler 2011c: 106,
115-116.

76 An prominenter Stelle in Schoeler 2011c: 1!

77 Siehe hierzu schon oben S. 477-478.
78 Ausführlicher hierzu Nagel 2008b: 263-267, bes. 266.

79 al-Tabari 1870-1901:1,1225; al-Tabari 1988: VI, 136-137. - Siehe hierzu Görke/Schoeler 2008:
39-43.



482 — Gregor Schoeler DE GRUYTER

Ishäqs über die Schutzverpflichtung;80 letzterer beruft sich allerdings „auf 'Urwa
und andere".81 Ibn Ishäq gibt auch keinen regelrechten zu 'Urwa führenden Isnad

an; offensichtlich zitiert er aus dem Gedächtnis. Die Schutzverpflichtung, die die

.Helfer' eingehen, lautet bei 'Urwa nur:82 „Wir gehören zu dir und du zu uns;
wer von deinen Gefährten zu uns kommt - oder wenn du zu uns kommst - so

schützen wir dich (euch) vor dem, vor dem wir uns selbst schützen;" sie schliesst

- anders als der Bericht Ibn Ishäqs - die Heeresfolge nicht ein. Die Ereignisse
werden von 'Urwa - anders als von Ibn Ishäq - in folgender Reihenfolge
abgehandelt: 'Aqaba-Huldigung (mit der o. g. Verpflichtung),83 starker Druck auf die

Gläubigen durch die Qurays, deshalb Befehl Mohammeds, seine Gefährten sollen

nach Medina auswandern - das sei die zweite fitna (hier etwa: Anfechtung).
Über diese heisst es dann: „Sie ist diejenige (fitna), über die Gott der Erhabene

offenbart hat: .Bekämpft sie, bis keine fitna mehr sein wird' [.. .]"84 (Sure 2,

193 Sure 8, 39). Genau besehen sagt 'Urwa hier nur, dass es diese, die zuletzt

genannte zweite (und nicht die davor erwähnte erste) fitna ist, auf welche der

in Rede stehende (zu irgendeinem späteren Zeitpunkt geoffenbarte) Vers85 sich

beziehe. Er sagt nicht, wie Nagel unterstellt, dass dieser Vers, der den Befehl

zum Glaubenskampf enthält, schon in Mekka offenbart worden sei. So gibt es bei

'Urwa keinerlei „anachronistische Rechtfertigung einer Verpflichtung der Helfer

mit Koranversen". Weder der Wortlaut der Rechtsverpflichtung noch die Reihenfolge

der Ereignisse sind bei 'Urwa mit den entsprechenden Texten, die Ibn Ishäq

bringt, identisch.

Nagel hätte in seinem Buch, um zur historischen Wahrheit vorzudringen,
unbedingt in erster Linie auf die .Urquelle', d.h. in diesem Fall: die Überlieferung

'Urwas, zurückgehen müssen.86 Was in ihr berichtet wird, steht den tatsächlichen

80 Siehe oben S. 477-478.

81 Ibn Hisäm 1375=1955:1, 467. - Vgl. oben Anm. 57.

82 al-Tabari 1870-1901:1,1225; al-Tabari 1988: VI, 136-137.

83 'Urwa kennt nur die sog. zweite 'Aqaba-Huldigung.
84 „It was concerning this that God revealed: [...]" (al-Tabari 1988: VI, 137).

85 'Urwa nennt, im Gegensatz zu Ibn Ishäq, nicht Sure 22, 39-42, sondern Sure 8, 39 2, 193.

- Ibn Ishäq, der sich ja auch auf 'Urwa beruft, nennt Sure 8, 39 in diesem Zusammenhang zwar

auch, hält sie aber für später als 22, 39-42 offenbart.

86 Auch auf stark abweichende, von Ibn Ishäq und al-Wäqidi nicht zitierte Berichte, nach

welchen zwischen den Quraiä und den An§är nach dem 'Aqaba-TreffeH, einige Monate vor der

Hifra, ein Vertrag geschlossen wurde, geht Nagel nicht ein. M. Lecker hat in seinem Aufsatz

Lecker 2000 als erster auf diese Berichte hingewiesen und wahrscheinlich gemacht, dass es sich

bei ihnen, obwohl sie nur in späten Quellen angeführt werden, um alte Überlieferungen handelt,
die im Hauptstrom der sira Literatur unterdrückt wurden. Nach diesen Traditionen erlaubte der

besagte Vertrag den Prophetengefährten und bald auch Muhammad, ohne Behinderungen von
Mekka nach Medina überzusiedeln. Nagel führt Leckers Aufsatz in seinem Literaturverzeichnis



de gruyter Eine Antwort auf Nagels „Authentizität" — 483

Ereignissen chronologisch und mit Sicherheit auch im Realitätsgehalt erheblich
näher als der Bericht Ihn Ishäqs;87 denn dieser stützt sich zwar auf 'Urwas Tradition,

eine „gute" Überlieferung,88 aber zusätzlich auch auf schlechte Traditionen
und versieht das Ganze womöglich noch mit eigenen Zutaten. Nagel hätte dann

festgestellt, dass - entgegen seiner Behauptung - das „zweite [nicht-körperliche,
idealisierte, legendäre] Leben des Propheten" zur Zeit 'Urwas vielleicht im
Stadium der Entstehung begriffen, aber noch nicht weit gediehen und jedenfalls
noch keine Selbstverständlichkeit war (S. 558); und er hätte zeigen können, wie
sich die Vorstellung eines Grossteils der Muslime von den 'Aqaba-Ereignissen
in der Zeit zwischen 'Urwa und Ihn Ishäq geändert hat.89 Stattdessen zitiert er
'Urwas Tradition indirekt über Ishäqs Bericht und übernimmt somit kritiklos u.a.
des letzteren falsche Behauptung, gemäss 'Urwa sei Sure 22, 39-41 in Mekka

offenbart worden, und baut darauf ein Gebäude von falschen Spekulationen. So

wirft diese 'Urwa-Tradition tatsächlich ein Schlaglicht auf die von Görke und
Schoeler dem Tradenten 'Urwa b. al-Zubayr nachgesagte .Zuverlässigkeit' - aber

nicht so, wie Nagel dies gemeint hat.90

Um noch einmal auf das „zweite, legendäre" Leben des Propheten
zurückzukommen, das angeblich schon zur Zeit 'Urwas eine Selbstverständlichkeit

war (S. 558): Dass 'Urwas Mohammed-Bild gelegentlich schon überhöhte Züge

zeigt (so im Bericht über das erste Offenbarungserlebnis), ist nicht zu bezweifeln.

Im Großen und Ganzen sind seine Traditionen aber wirklichkeitsnah, wie
ein Vergleich seiner Schilderung der Higra mit jener des um 820 geschriebenen

Heidelberger Papyrus zeigt.91 Hinzuweisen ist hier auch auf die breit überlieferte,
mit Sicherheit historische Tradition vom Tod des Muslims al-Yamän, des Vaters
des später berühmt gewordenen Feldherrn Hudayfa, in der Schlacht beim Uhud.92

In ihr wird berichtet, dass al-Yamän versehentlich von den Muslimen erschlagen

an, setzt sich aber nicht damit auseinander. Hätte er dies getan, so wäre sein Kapitel „Die
Vertreibung" (S. 250-269) wesentlich anders ausgefallen.
87 Auch Melamede bemerkt: „'Urwa's description seems by its simplicity and shortness to
be very truthful" (Melamede 1998: 129). - „[...] the other historians who have taken 'Urwa's
description as a kernel, have added hereto stories completely different from his" (Melamede
1998:133).
88 Der Inhalt des Eides, wie ihn 'Urwa, berichtet, findet sich bei allen späteren Autoritäten
(ausser bei al-Buhäri) (s. Melamede 1998:126); auch bei Ibn Hisäm-Ibn Ishäq, dort ist er
allerdings umformuliert und durch Zusätze erweitert (vgl. vorige Anm.).
89 Eine gute Vorarbeit hierzu hat schon Melamede 1998 geleistet.
90 Ein weiteres Beispiel dafür, was schief gehen kann, wenn man nicht auf die .Urquelle'
zurückgeht, s. bei Schoeler 2011a: 204.
91 Görke/Motzki/Schoeler 2012: 22.

92 Görke/Schoeler 2008:126-130.



484 — Gregor Schoeler DE GRUYTER

wurde. Nach der az-Zuhrl-Version soll Mohammed Blutgeld für ihn bezahlt
haben. Hier ist von einer für Mohammed und die Muslime peinlichen Angelegenheit

die Rede. Von einem .allumfassenden Wirken Mohammeds', in das sich nach

Nagel die Erinnerung an die Anfänge des Islams gegen 81/700 (S. 559), insbesondere

auch schon bei 'Urwa, rasch gewandelt haben soll, ist hier und in anderen

Traditionen nichts zu spüren.
Ebenso wichtig ist aber die Tatsache, dass diese und andere 'Urwa-

Traditionen zeigen, dass Nagels Vorstellung von der .rasanten Entwicklung der

religiösen Erscheinungsformen" des Islams - der Geschichtsüberlieferung soll ja
ab dem ausgehenden 7. Jahrhundert, der Entstehung des Hadit, ein „Schleier des

Ungeschichtlichen übergeworfen" worden sein93 -, nicht ohne Überprüfung

hingenommen werden kann und jedenfalls einer Präzisierung bedarf.

6 MagäzT-Material und HadTt"

Nagel scheint die grundsätzliche Unterscheidung zwischen Magäzi-Material
einerseits und Haditen andererseits von Watt übernommen zu haben.95 Watt hatte
als .Magäzi-Material' das Grundgerüst der Sira, also dessen Hauptereignisse, aber

auch deren Datierungen bezeichnet. Es sei historisch und meist ohne Isnad
überliefert worden. Dagegen handle es sich bei Haditen um Anekdoten über weniger

wichtige Ereignisse, die stets mit Isnaden angeführt würden und möglicherweise
oft unecht seien. - Ich habe in meinem Buch96 ausführlich dargelegt, dass diese

Auffassung Watts unhaltbar ist. Eine Nachprüfung seiner Belege bei Ibn Ishäq

zeigte, dass es sich bei dessen angeblichem .Magäzi-Material' oft um allgemeine

Feststellungen von Ibn Ishäq selbst, Zusammenfassungen dessen, was im folgenden

Kapitel vorkommt, Datierungen, die von ihm selbst stammen, usw. handelt.
Dass Nagel in seiner Definition und Verwendung des Begriffes .Magäzi-

Material' bzw. .historisch verwendbares Material' Watt doch nicht genau folgt,
ergibt sich aus seinem Mohammed-Buch und aus einigen Stellen seiner Replik
auf meinen Besprechungsartikel. In letzterem spricht er zwar, ähnlich wie Watt,

von nicht-Hadi/-förmiger Sira, die diesem Material zuzurechnen sei,97 danach

heisst es aber, jegliche Literatur, auch späte, die sich mit Mohammed usw. beschäftige

(z.B. prosopographische Kompendien oder Kompilationen zur Geschichte

93 Nagel 2008b: 842.

94 Vgl. hierzu zuletzt und grundlegend Görke 2011.

95 Watt 1964: 27-28; Watt 1983: 32-35.

96 Schoeler 1996:15-16; Schoeler 2011c: 6.

97 Nagel 2013: 551, mit Anm. 90, 560.



de gruyter Eine Antwort auf Nagels „Authentizität" — 485

von Mekka und Medina) könnten zur Erhellung des Forschungsgegenstandes

beitragen.98 Hier sind die folgenden Fragen zu stellen: Wozu gehören nach

Nagels Meinung die Hadit-förmigen, rein historischen Berichte der Traditionarier
'Urwa, 'Abdarrazzäq - Ma'mar und al-Buhärl,99 und wie beurteilt er die
Traditionen in den beiden Kapiteln K. at-Ta'rih und K. al-Magäzi in Ibn Abi Saibas K.

al-Musarmaf,W0 die alle einen Isnad haben?

Wie Sira und Had.lt voneinander abzugrenzen seien, wird in Nagels Buch

nirgendwo genau definiert; er verzichtet auch hier auf eine systematische
Darlegung seiner Methodik. Noch weniger erfahren wir, wie das .anonyme' historische

Magäzi-Material gelebt hat, wer es überliefert hat und wie es weitergetragen
wurde. Hier hätte unbedingt eine von den .Skeptikern',101 aber auch - in weniger
radikaler Form - von sog. .Traditionalisten'102 vertretene These behandelt werden

müssen, nämlich die, dass die Überlieferungen über das Leben Mohammeds mit
Material von Volkserzählern (qussäs) durchsetzt sind. So sind es denn wiederum

Nagels zweifelhafte Echtheitskriterien bzw. sein Gefühl, denen er folgt, wenn er

.authentisches' Magäzi-Material, auf das er sich stützt, von nicht-authentischen
Haditen abgrenzt.

7 .Enthistorisierung' -,Vernichtung der
Geschichte*

Es trifft zu, dass ich in meinem Aufsatz, in dem es vor allem darum ging, .Grund¬

sätzliches' zur problematischen Quellengrundlage von Nagels Buch zu sagen,
Nagels These von der .Enthistorisierung' oder .Vernichtung der Geschichte' nicht
eingehend behandelt habe. Diese - in Nagels Denken zentrale - These, besagt,
dass die .Vernichtung der Geschichte' der eigentliche Zweck des Hadit sei.103 Eine

erschöpfende Auseinandersetzung mit dieser Auffassung ist auch hier in diesem

98 Selbstverständlich können solche Materialien wertvoll und in verschiedener Hinsicht
aufschlussreich sein. Normalerweise können sie mangels Isnaden aber nicht datiert werden.
99 Gut zu belegen ist der frühe Gebrauch des Begriffs hadit (stets im Singular!) für .Erzählung',
.historischer Bericht'; das Wort wird verwendet für die historischen Hadite 'Urwas und anderer
früher Gelehrter (Schoeler, 1996: 27-29; Schoeler 2011c: S. 20-21).
100 Ibn Abi Saibah 1427=2006: Bde. 18 und 20.

101 Crone 1987: 203-230, bes. 214-226; Cook 1983: 66-67.

102 Siehe zuletzt Görke/Schoeler 2008: 274-276,278; Schoeler 2011b: 57-59.

103 Nagel 1994:126-127.



486 Gregor Schoeler DE GRUYTER

Rahmen nicht möglich; jedoch seien im Folgenden hierzu thesenartig einige
Punkte angeführt.
1. Richtig ist Nagels Feststellung, dass in zahlreichen Hadlten ein .Streben nach

Verlebendigung und Vergegenwärtigung', feststellbar ist und dass man
dementsprechend in diesem Material sehr oft Rahmengeschichten findet, die
das folgende als .kleine Szene' erscheinen lassen.104 Dies ist indessen seit

langem bekannt.105 Es handelt es sich hier um ein häufig eingesetztes
literarisches Mittel,106 und man mag in der .Vergegenwärtigung heilswichtiger
Aussagen' eine Tendenz zur .Enthistorisierung' sehen.

2. Nagels weitergehende These, dass der Zweck des in Rede stehenden ,Stre¬

bens nach Vergegenwärtigung',107 wofür auch der Isnad ein Indiz sei, die

.Vernichtung der Geschichte' sei, die „als ein Prozess der Entfremdung vom
Heilszustand begriffen" wurde,108 ist jedoch übertrieben109 und nicht akzeptabel.

Allein die Tatsache, dass es rein historische Hadite in grossen Mengen

gibt und dass diese ebenfalls mit Isnaden versehen sind, widerlegt diese

Auffassung. Viel einleuchtender und „weniger mit einem Hauch von Mystik
belastet" (H. Motzki) ist hier eine These Jonathan Browns:110 „After the late

tenth and eleventh centuries CE the primary purpose of the isnäd was to
provide a connection to the Prophet's authority and establish a person as part of
the Muslim scholarly class".111 Zu beachten ist, dass Brown das Aufkommen

104 Nagel 1994:125-126.

105 Siehe etwa Graham 1990:180-183.

106 Angesichts der „unabsehbaren Mannigfaltigkeit" des Hadit-Stoffs („solche Breite der Stoffe

und Themen [...] findet man nirgendwo sonst in der islamischen Literatur" (Graham 1990:

181), ist es selbstverständlich, dass sich dieses .Streben nach Vergegenwärtigung' nicht in allen
Hadlten findet.
107 Nagel spricht auch von einem „Verlangen nach steter Gegenwärtigkeit des Heilszustandes"

(Nagel 1994: 126) und von einem „Streben [...] nach Überwindung der Distanz zu der immer
stärker idealisierten Zeit ,am Anfang" (Nagel 1994:125-126).

108 Nagel 1994:125-128; Zitat 127.

109 So auch Schöller 2008:103.

110 Brown 2009: 46-47.

111 Hierzu passt vorzüglich St. Leders Feststellung über die Funktion und Bedeutung des

Isnads im 12. und 13. Jh.: „Der Isnäd ist nicht nur ein technisches Hilfsmittel [...], sondern stellt
über die Autoritäten auch eine Verbindung zum Propheten her, durch welche der Hadit erst seine

Wirkung entfaltet." (Leder 1994:57). Leder hat diese Erkenntnis aus dem Studium von über 1000

Hörer-(samü'-)Vermerken in Damaszener Handschriften gewonnen. Bei Leder wie bei Brown hat
der Isnad die Funktion, den Abstand zu einer historischen Figur zu überbrücken, und nicht,
wie bei Nagel, den Zweck, eine reale Zeitspanne, die als ein Prozess der Entfremdung begriffen
worden sein soll, aufzuheben.



DE GRUYTER Eine Antwort auf Nagels „Authentizität" — 487

dieser neuen Bestimmung des Isnad deutlich später ansetzt als Nagel das

Aufkommen des .Strebens nach Vergegenwärtigung'.
3. Treffender und einleuchtender als die These Nagels, wonach auch die wach¬

sende Mohammed-Verehrung nach 1200 ein Teilaspekt einer .Enthistorisie-

rung' wäre, ist eine andere These, die Marco Schöller jener Nagels

entgegengestellt hat. Danach hätten wir es bei diesem Phänomen nicht mit einer

.Enthistorisierung', sondern, ganz im Gegenteil, mit einer .Historisierung' zu

tun: „Tatsächlich sorgte etwa das Forcieren des Hadithstudiums nach 1200

dafür, dass Mohammed umso mehr als geschichtliche und nur über oft
unsichere historische Berichte fassbare Figur erschien."112

4. Eine Enthistorisierung, die Nagel offenbar für besonders folgenschwer hält,
ist die Tatsache, dass Mohammed nach dem Tode in seiner Gemeinde zu

einer legendären, mythischen Figur und zugleich zu einem Vorbild wurde,
dessen Lebensvollzug nachzuahmen war. Dieses Schicksal ist jedoch nicht
typisch für Mohammed. Er teilt es mit Jesus, Buddha und anderen Propheten.

5. Es ist sehr fraglich, ob ein skripturalistischer Islam (den Nagel sich offenbar

gewünscht hätte)113 ein besserer Islam gewesen wäre als der sunnitische; die
(z.T. skripturalistischen) Mu'taziliten mit ihrer Inquisition (mihna) (die Nagel

- nicht nur in Bezug auf die „Stabilität des Reiches" - offenbar sehr positiv
einschätzt) und vor allem einige härigitische Glaubensrichtungen, die skrip-
turalistische Ideen hatten,114 waren beileibe nicht toleranter als die
traditionalistischen Muslime.

Gegen Ende seines Aufsatzes (S. 567, Anm. 133) bemerkt Nagel, ich sei wohl der

Ansicht, er hätte seine These über die .Vernichtung der Geschichte' aus einem

einzigen had.it hergeleitet. Derartiges habe ich nicht behauptet; richtig ist
allerdings, dass ich in meinem Aufsatz nur ein Beispiel, das Nagel für seine These

bringt, behandelt und als krassen Fehlgriff erwiesen habe: dessen Paradebeispiel,

das er mehrfach anführt, also offenbar für besonders beweiskräftig hält.115

Nachdem sich inzwischen auch ein zweites Beispiel Nagels für Enthistorisie-

rungen (die angebliche Verwandlung einer eigenverantwortlichen Entscheidung
Cqadä') 'Umars in ein hadit) als unbrauchbar für die Erhärtung seiner These

erwiesen hat,116 halte ich es nicht für erforderlich, weitere Beispiele Nagels nach-

112 Schöller 2008:103.
113 Nagel 2007: 90. - Man vergleiche auch in Nagel 2008a und Nagel 2008b jene Passagen, wo
Nagel auf die Mu'tazila zu sprechen kommt (s. die Indizes in den beiden Büchern, s.v. Mu'tazila).
114 Siehe etwa Cook 1987.

HS Schoeler 2011a: 196-198; ich beziehe mich dabei auf Görke 2011.

116 Siehe meinen Beitrag Schoeler 2014.



488 — Gregor Schoeler DE GRUYTER

zuprüfen. Dies ist umso weniger nötig, als ich ja gar nicht bestreite, dass es eine

Tendenz zur Enthistorisierung gegeben hat.117 Es sei aber noch einmal darauf

hingewiesen, dass es in der Entwicklung des Hadit daneben auch eine genau
entgegengesetzte Tendenz gegeben hat, nämlich eine solche zur Historisierung, und

zwar z. B. im wachsenden Interesse an der Chronologie, an den Daten der

Prophetenvita.118 Eine solche Entwicklung dürfte es nach Nagel gar nicht gegeben

haben; er sagt:119 „Die genaue Kenntnis der Daten der Prophetenvita stellt [...]
in verhängnisvollem Maß die Fiktion der ungebrochenen Dauer der Rechtleitung
durch Mohammed in Frage."

8 Mündliche oder schriftliche Überlieferung des

Hadit?
•

Nagel erwähnt (S. 539) Berichte, nach denen „Hadit-Gelehrte des 8. Jahrhunderts
schriftliche Vorlagen in die Hände bekamen, diese tradierten und dabei vorgaben,
den Stoff auf mündlichem Wege erhalten zu haben." Dieses Phänomen gehört in
den grösseren Zusammenhang einer im 8. Jh. (und noch danach) heftig geführten

Diskussion der Traditionsgelehrten. Dabei handelte es sich um die Frage, ob

Hadlte nur mündlich oder auch schriftlich überliefert werden dürfen (es gab seit

dem 8. Jh. auch eifrige Befürworter des Niederschreibens, was Nagel nicht
erwähnt). Grundlegend ist hier eine lange Abhandlung I. Goldzihers;120 an neuerer
Literatur sind hier die Aufsätze M. Cooks121 und M. J. Kisters122 sowie ein Aufsatz

von mir123 relevant, nicht Nagels Artikel „Hadit - oder die Vernichtung der Ge¬

ll 7 Vgl. oben S. 486-487.

118 'Urwa (st. ca. 712) hat noch keine konkreten Daten für die von ihm berichteten Ereignisse

angegeben; es lassen sich lediglich Spuren einer relativen Chronologie bei ihm feststellen. Bei

az-Zuhri (st. 742) ist die relative Chronologie weiter entwickelt; auch Daten werden schon
angeführt. Wenn nicht schon Müsä ihn 'Uqba (st. 758), so hat Ihn Ishäq (st. ca. 767) als erster eine

konsequente Datierung der Ereignisse durchgeführt. Dies hat zwei Generationen später auch

al-Wäqidi (st. 823) getan, wobei seine Datierungen oft von denen seiner Vorgänger abweichen.

Al-Buhäri verweist in den historischen Kapiteln seines $ahih auf az-Zuhris, Müsäs und Ibn Ishäqs

Datierungen. - Siehe hierzu Schoeler 1996: 133-134; Schoeler 2011c: 90-91; Görke/Schoeler

2008: 272-273 und Index (s.v. Chronologie).
119 Nagel 2007: 91.

120 Goldziher 1890:194-202.

121 Cook 1997.

122 Kister 1970.

123 Schoeler 1998; Schoeler 2006. - Mein Aufsatz ist von den dreien am frühesten erschienen;

Cook konnte sich auf ihn stützen.



DE GRUYTER Eine Antwort auf Nagels „Authentizität" — 489

schichte", auf den allein er verweist. Zu vermerken bleibt, dass die Auffassung,
Hadlte dürften nicht aufgeschrieben werden, im 9. Jahrhundert immer weniger

Anhänger fand (am längsten noch in den irakischen Zentren, insbesondere

in Basra); schon Ahmad b. Hanbai spottete über diese unrealistische
Lehrmeinung.124

9 Ein „Historikerstreit" im 7. Jahrhundert?

Nagel schreibt auf S. 562. „Für sie (sc. die Formalisten) ist der Konflikt, den [die

Historiker] Ibn Ishäq und vor allem al-Wäqidi mit den Meistern des Hadit ihrer
jeweiligen Zeit hatten, nichts weiter als ein Streit um den sorgfältigen Umgang mit
Isnaden. Tatsächlich aber kommt darin zur Erscheinung, was Frants Buhl als das

Schwinden des historischen Moments aus der Überlieferung diagnostizierte."125

Worum es auch immer im Streit des .Historikers' Ibn Ishäq mit dem

Rechtsgelehrten Mälik b. Anas und dem des anderen .Historikers' al-Wäqidi mit den

.Meistern des Hadit' seiner Zeit gegangen sein mag, es ging sicher nicht um die

.Vernichtung' (bzw. .Rettung') der .Geschichte', wobei die Partei der .Historiker',
wie Nagel meint, ,auf verlorenem Posten' stand.126 Ibn Hallikän, auf dessen Artikel

über Ibn Ishäq sich Nagel hier stützt und aus dem er einen einzelnen Bericht

herausgreift,127 hat in diesem Artikel eine ganze Reihe von Berichten über den
berühmten Verfasser der Prophetenvita zusammengestellt. Aus ihnen geht hervor,
dass zahlreiche Traditionarier (unter ihnen Sufyän b. 'Uyaina, al-Buhäri und
as-Säfi'i) die Traditionen Ibn Ishäqs hoch schätzten.128 Mälik b. Anas freilich
mochte Ibn Ishäq, der ihn schwer provoziert haben soll,129 in der Tat nicht, umso

124 Schoeler 1998: 220; Schoeler 2006:116.

125 Nagel gibt hier (ohne Stellenangabe!) eine Aussage Buhls ungenau wieder; dieser sagt (Buhl
1930:372): „In den Haditsammlungen ist das historische Moment nicht die Hauptsache, sondern

ein Mittel im Dienst anderer Zwecke." So richtig diese Feststellung Buhls ist, so falsch ist Nagels

entstellte Version hiervon. Auch die von Buhl eine Seite vorher getroffene Feststellung, dass

bedeutende Prophetenbiographien nach dem 8. und 9. Jh. selten werden, weil sich das

Interesse in dieser Zeit mehr auf den Hadit verlagert habe, kann Nagel nicht für seine Enthistorisie-

rungstheorie reklamieren, denn Buhl sagt unmittelbar darauf, dass solche Bücher später wieder
auftauchen. - Zu diesen späten Prophetenbiographien, die oft altes, verlorenes oder bislang
unveröffentlichtes Material enthalten, s. Kister 1983: 366-367.

126 Nagel 2007: 88.

127 Nagel 2007; Nagel 2008a: 227-228.

128 Ibn Hallikän 1977: IV, 276-277, Nr. 612.

129 Ibn Hallikän 1977: IV, 277.



490 — Gregor Schoeler DE GRUYTER

mehr schätzte er aber den .Historiker' Müsä b. 'Uqba, der ausser Hadlten so viel
,nicht-Hadit-förmige' (Nagel) historische Berichte bringt! 'Alaikum bi-magäzi
Müsä b. 'Uqba, fa-innahü tiqa „Ihr müsst die Maghäzi von Müsä b. 'Uqba
(nachschreiben), denn er ist vertrauenswürdig!", soll er gesagt haben.130

10 Umstrittene Hypothesen zur ersten

Offenbarung

Auf S. 561 schreibt Nagel: „Das Thema der ersten Eingebung ist die rituelle Reinheit

[gemeint ist Sure 74, 1-5]." Dass Nagel durch die dort vorgetragenen
Überlegungen131 den gordischen Knoten zerschnitten und definitiv herausgefunden

hat, dass der Anfang von Sure 74, in der es um die rituelle Reinheit gehe, die

erste Eingebung war (was schon der Traditionarier Yahyä b. Abi Katlr [st. 746 oder

später] behauptet hatte),132 während Sure 96, die von der Verschriftlichung der

Offenbarungen handle später kam, ist sehr zu bezweifeln. Nach den Erkenntnissen

der Bearbeiter des Corpus Coranicum gehört Sure 74 erst zur drittältesten
Schicht der frühmekkanischen Suren, während Sure 96 zur Zweitältesten Schicht
zählt.133 Nagels Überlegungen kann man allenfalls den Wert einer Hypothese

zubilligen.
„Schoeler übersieht, dass die muslimische Koranwissenschaft zwischen

beidem (sc. den sich widersprechenden Berichten über die erste Offenbarung, die

einmal Sure 96,1-5, das andere Mal Sure 74,1-5 gewesen sein soll) zu unterscheiden

wusste und sie nicht zu einem einzigen Ereigniszusammenhang verschmolz"
(S. 560). Nach Ausweis des 'Urwa-Korpus hat erst az-Zuhri, noch nicht 'Urwa, die

beiden Ereignisse in einer Tradition verknüpft.13'1 Az-Zuhri vertrat aggressiv die

Lehrmeinung, dass Sure 96, 1-5 die erste Offenbarung sei, dies in Auseinandersetzung

mit seinem Zeitgenossen Yahyä b. Abi Katir der, wie bemerkt, dem

Anfang von Sure 74 den Vorrang gab. Diese Auseinandersetzung ist Thema meiner

Studie, nicht alles mögliche andere, was die muslimischen Koranwissenschaftler

zu dem Komplex gesagt haben.

130 ad-Dahabi 1985: VI, 115. - Siehe hierzu Schoeler, 2011b: 50.

131 Siehe auch Nagel 2007: 91-92; und ausführlicher in Nagel 2008b: 87-93.

132 Schoeler 1996:105-108; Schoeler 2011c: 72-73.

133 http://www.corpuscoranicum.de/kommentar/uebersicht. - Ich verdanke den Hinweis
hierauf Andreas Görke.

134 Schoeler 1996: 63 bzw. 101,106; Schoeler 2011c: 39-40 bzw. 69.



DE GRUYTER Eine Antwort auf Nagels „Authentizität" 491

Es ist bedauerlich, dass Nagel am Ende seines Aufsatzes persönlich und beleidigend

wird. Er bezeichnet meine grundsätzlichen Bemerkungen zu seinem Buch

als .Schmähschrift' und wirft mir gar .dreiste wissenschaftliche Unredlichkeit'
vor.135 Als .nebensächliche Unredlichkeit' bezeichnet Nagel die Tatsache, dass

ich meinen Aufsatz „Grundsätzliches zu Tilman Nagels Monographie Mohammed.

Leben und Legende" als Reaktion auf seinen am 6. November 2009 beim

Internationalen Symposium .Geistiges Erbe des Islams III' gehaltenen Vortrag „Wer

war Mohammed" ausgegeben habe, obwohl ich auf diesen Vortrag mit keinem

Wort eingehe (S. 565, Anm. 130). Hierzu sei bemerkt, dass ich - nach vorheriger

Absprache mit der Kongressleitung - es in der Tat vorgezogen habe und für
sinnvoller hielt, in meinem Vortrag eine grundsätzliche Auseinandersetzung mit
Nagels Methodik, seiner Arbeitsweise und einigen seiner wichtigsten Thesen zu

führen, anstatt mich mit einem einzigen Beispiel für seine Arbeitsweise, das ein

nicht gerade zentrales Thema betrifft, auseinanderzusetzen.136 Die meisten
Teilnehmer haben diesen weiteren Rahmen der Auseinandersetzung sehr begrüsst.

Nagel pointiert falsch, wenn er meine Kritik an seinem Buch, um sie als

böswillig erscheinen zu lassen, wie folgt charakterisiert: „(Schoeler) muss [...] den

Anschein erwecken, ich hätte in der Mohammedbiographie ohne jede
wissenschaftlich überprüfbare Überlegung Stoff, vor allem .unauthentischen'
zusammengeflickt" (S. 567, Anm. 133). Dies habe ich nicht behauptet; eine so oder ähnlich

lautende Kritik wäre auch eher von der Seite der .Skeptiker' zu erwarten, die

ja davon ausgehen, dass ein Grossteil der Magäzi-Bücher Ibn Ishäqs und

al-Wäqidis auf Material von Volkserzählern (qussäs) beruht.137 Ich habe jedoch

gesagt und konnte dies belegen, dass Nagel sich häufig auf in seiner Authentizität

zweifelhaften oder nicht-authentischen Stoff stützt, kurz, dass die Quellenkritik

bei ihm zu kurz kommt. Eine strenge Quellenkritik, wie sie im 19. Jh.

entwickelt und angewandt wurde, aufzugeben, ist ebenso unvernünftig, wie sich von
einer sauberen philologischen Arbeitsweise zu verabschieden und diese als eine

subalterne Angelegenheit zu betrachten, was in den letzten Jahrzehnten in der

deutsch- und englischsprachigen Forschung gelegentlich geschah.

135 Nagel 2013: S. 565, Anm. 130 und S. 567, Anm. 133.

136 In diesem Vortrag (s. hierzu Nagels Zusammenfassung Nagel 2013: 562-563) legt Nagel

dar, dass er eine Geschichte, eine Stammestradition, aufgespürt hat, die von einem Geschehen

handelt, das in Sure 105 erwähnt und ausgelegt wird. - Das Ereignis soll etwa um Mohammeds
Geburt stattgefunden haben; die Zeit bis zur endgültigen Redaktion der Geschichte ist also noch
einmal ein halbes Jahrhundert länger als bei den sonstigen Traditionen.
137 Siehe Anm. 101.



492 — Gregor Schoeler DE GRUYTER

11 Fazit

Nagels Monographie lässt sich in mancher Hinsicht - nicht nur im Umfang -
mit einer Mohammed-Biographie vergleichen, die im 19 Jh. geschrieben wurde,
nämlich mit Aloys Sprengers (1813-1893) dreibändigem Werk Das Leben und die

Lehre des Mohammad.13S War es bei Sprenger die Idee, dass der Islam eine Schöpfung

des Zeitgeistes war (weshalb Sprenger die Rolle Mohammeds herabzusetzen

suchte, „bis nur eine Karikatur übrig blieb"139), so ist es bei Nagel vor allem die

Idee einer »Vernichtung der Geschichte', von einem .Schleier des Ungeschichtlichen',

der der Geschichtsüberlieferung vom ausgehenden 7. Jh. an übergeworfen
wurde, von einem historischen Mohammed, der fatalerweise in einen legendären

umgewandelt wurde, die das ganze Werk durchsetzt und die Interpretation und
Auswahl der Texte bestimmt. Erfolgten die Urteile bei Sprenger vom Standpunkt
einer Geschichtsphilosophie aus, „die allgemeine Gesetze feststellte, die bei der

Entstehung des Islams mitgewirkt haben",140 so sind es bei Nagel unübersehbar

Ideen, die in der Aufklärung des christlichen Abendlandes wurzeln. Beide Male

kommt Mohammed schlecht weg. Aber während Sprenger in der Anwendung der

Quellenkritik sich selbstverständlich an die Standards seiner Zeit hielt, verzichtet

Nagel auf eine strenge Quellenkritik.
Die Echtheitskriterien, die heute in der internationalen Forschung an die

Überlieferungen über das Leben Mohammeds angelegt werden, sind strenger
als noch vor 60 Jahren, als Montgomery W. Watt seine Mohammedbiographie
schrieb.141 Eine Parallele findet sich in der Erforschung der mongolischen
Geschichte: Die Frage der Historizität der Quellen stellt sich genauso für die

Biographie Cingiz-Häns (in der Geheimen Geschichte der Mongolen und in Rasldad-

dins öami' at-tawärih) wie für die Mohammeds; in beiden Fällen haben spätere
Generationen die Geschichte ihrer Frühzeit geschrieben.142 Und selbst in der

Geschichte der Mathematik findet sich Vergleichbares: Die Ansprüche an die

logische Fundierung mathematischer Theorien sind im Laufe der Zeit gestiegen:

Argumente, die zu ihrer Zeit als schlüssig galten, wurden in späteren Epochen
und werden heute nicht mehr anerkannt.143

138 Sprenger 21869.

139 Fück 1955:178-179.

140 Sprenger berief sich hierfür auf Ihn Haldün; s. Fück 1955:178.

141 Watt 1953; Watt 1956.

142 Krawulsky 1989:17.

143 Ich danke meinem Basler Kollegen Prof. Dr. Hans-Christoph Im Hof, Ordinarius für Mathematik,

für diese Auskunft!



DE GRUYTER Eine Antwort auf Nagels „Authentizität" — 493

Nagel hat zwar Recht, wenn er bemerkt: „Vollkommene .Authentizität' ist

prinzipiell nie zu erreichen, aber eine immer weiter zu treibende asymptotische
Annäherung an seine (sc. Mohammeds) Gestalt ist möglich und bleibt eine
Aufgabe der Forschung (S. 567f.)." Voraussetzung für ein Gelingen dieser Annäherung

ist jedoch, dass man auf die vorliegenden Quellen eine strenge und methodisch

fundierte Kritik anwendet.

Im Hauptstrom der Leben-Mohammeds-Forschung, insbesondere auch in
der englischsprachigen, hat ein Paradigmenwechsel stattgefunden. Das derzeit
vorherrschende Paradigma fordert eine strengere Quellenkritik, als Nagel sie

in seinen Büchern über den Propheten des Islams angewendet hat. Nagels

Forschungen über Mohammed, in denen er zudem oft mehr seiner Intuition als einer
Methode folgt, sind einem überholten wissenschaftlichen Paradigma verpflichtet.

Danksagung: Ich danke Herrn Prof. Dr. Harald Motzki, Nimwegen, herzlich
für viele Anregungen und eine gründliche Durchsicht meines Manuskripts!

Bibliographie

'Abdarrazzäq b. Hammäm a$-§an'äni (1970-1972): al-Musannaf. Edited by H. ai-A'zaml, 11 Bde.

Beirut: al-Maglis al-'ilmi.
Bernheim, Ernst (1903): Lehrbuch der historischen Methode und der Geschichtsphilosophie. 3.

und 4. Aufl. Leipzig: Duncker und Humblot.

Brown, Jonathan A. C. (2009): Hadith. Muhammad's Legacy in the Medieval and Modern World.

Oxford: Oneworid Publications.

Buhl, Frants (1930): Das Leben Muhammeds. Deutsch von H.H. Schaeder. Leipzig: Wissen¬

schaftliche Buchgesetlschaft.
Conrad, Lawrence I. (1992): „The conquest of Arwäd". In: The Byzantine and Early Islamic Near

East. I. Problems in the Literary Source Material. (Studies in Late Antiquity and Early Islam

1). Edited by Averil Cameron and Lawrence I. Conrad. Princeton: Darwin Press, 317-401.
Cook, Michael (1983): Muhammad. Oxford: Oxford University Press.

Cook, Michael (1987): ,,'Anan and Islam: The Origins of Karaite Scripturalism". )erusa/em
Studies ofArabic and Islam 9/10:161-182.

Cook, Michael (1997): „The Opponents of the Writing of Tradition in Early Islam". Arabica 44:

437-530.
Crone, Patricia (1980): Slaves on Horses. The Evolution of the Islamic Polity. Cambridge/London

etc.: Cambridge University Press.

Crone, Patricia (1987): Meccan Trade and the Rise of Islam. Princeton: University Press.

ad-Dahabi (1985): Siyara'läm an-nubalä'. 23 Bde. Beirut: Mu'assasat ar-Risäla.

Flick, Johann (1955): Die arabischen Studien in Europa bis in den Anfang des 20. Jahrhunderts.

Leipzig: Otto Harrassowitz.



494 Gregor Schoeler DE GRUYTER

Görke, Andreas (2003): „Eschatology, History, and the Common Link: A Study in Methodolgy".
In: Method and Theory in the Study of Islamic Origins. Edited by Herbert Berg. Leiden/
Boston: Brill, 179-208.

Görke, Andreas (2011): „The Relationship between magäziand hadit'm early Islamic

scholarship". Bulletin of the School of Oriental and African Studies 74:171-185.
Görke, Andreas / Schoeler, Gregor (2008): Die ältesten Berichte Uber das Leben Muhammads.

Das Korpus 'Urwa ibn az-Zubair. Princeton: The Darwin Press.

Görke, Andreas / Motzki, Harald / Schoeler, Gregor (2012): „First Century Sources for the Life of
Muhammad? A Debate". Der Islam 89: 2-59.

Goldziher, Ignaz (1890): „Lieber die Entwickelung des HadTth". Muhammedanische Studien II.

Halle: 1-274.

Graham, William. A. (1990): „Koran und Hadlt". In: Neues Handbuch der Literaturwissenschaft.
Orientalisches Mittelalter. Hrsg. von Wolfhart Heinrichs. Wiesbaden: Aula-Verlag, 166-185.

Hagen, Gottfried (2009): „The Imagined and the Historical Muhammad". Journal of the American

Oriental Society 129: 97-111.

Horovitz, Josef (1898): De Wäqidii libro qui Kitäb al Magäziinscribitur. Berlin: Mayer et Müller.

Hoyland, Robert (1997): Seeing Islam as Others Saw It. A Survey and Evaluation of Christian,

Jewish and Zoroastrian Writings on Early Islam. (Studies in Late Antiquity and Early Islam

13). Princeton/New Jersey: The Darwin Press.

Ibn Abi Saibah (1427=2006): K. al-Musannaf. 23 Bde. Edited by M. 'Awwäma. Gidda. Beirut.

Ibn Hallikän (1977): Wafayät al-a'yän wa-anbä' abnä' az-zamän. Edited by I. 'Abbäs. 8 Bde.

Beirut: DärSädir.
Ibn Hiääm (1375=1955): as-SIra an-nabawiya. Edited by M. as-Saqqä', I. al-Abyäri, 'A. Salabl.

2 Bde. Kairo2: M. al-Halabi.

Ibn Sa'd (1905-1940): K. apTabaqät al-kabir. Biographien Muhammads, seiner Gefährten und

der späteren Träger des Islam bis zum Jahre 230 der Flucht. 9 Bde. Hrsg. von E. Sachau,
C. Brockelmann u.a. Leiden: Brill.

Kister, Meir J. (1970): „Lä taqräü 't-qur'äna 'alä '/- mu$hafiyyln [...]. Some Notes on the

Transmission of Hadit". Jerusalem Studies in Arabic and Islam 22:127-162.
Kister, Meir J. (1983): „The STrah Literature". In: Arabic Literature to the End of the Umayyad

Period. (The Cambridge History of Arabic Literature). Edited by. A.F.L. Beeston, T.M.

Johnstone u.a. Cambridge/London etc.: Cambridge University Press, 352-367.

Krawulsky, Dorothea (1989): Mongolen, llkhane und Ideologie-Geschichte. Beirut: Verlag für

islamische Studien.

Kuhn, Thomas (1962/21970): The Structure ofScientific Revolutions. Chicago: Chicago

University Press.

Kuhn, Thomas (1967/21976): Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen. Frankfurt am Main:

Suhrkamp.
Lecker, Michael (2000): „Did the Quraysh conclude a treaty with the An?är prior to the Hijra?".

In: The Biography ofMuhammad. The Issue of the Sources. Edited by Harald Motzki.
Leiden: Brill, 157-168.

Leder, Stefan (1994): „Dokumente zum HadTt in Schrifttum und Unterricht aus Damaskus im

6./12.Jh.". Oriens 34: 57-75.

Mecklenburg, Norbert (1973): „Kriterien als Bedingungen der Möglichkeit von Literaturkritik.
Zehn Thesen", in: Kritik der Literaturkritik. Hrsg. von Olaf Schwencke. Stuttgart:
Kohlhammer.



de gruyter Eine Antwort auf Nagels „Authentizität" 495

Meier, Fritz (2002): Die Segenssprechung über Mohammed. Hrsg. von Bernd Radtke und

Gudrun Schubert. Leiden/Boston/Köln: Brill.
Melamede, Gertrud (1998): „The Meetings at al-'Akaba". In: The Life ofMuhammad. Edited by

Uri Rubin. Aldershot/Brookfield USA etc.: Ashgate, 105-150.

Motzki, Harald (2005): „Dating Muslim Traditions. A Survey". Arabica 52: 204-253.
Nagel, Tilman (1994): „Hadit- oder: die Vernichtung der Geschichte". In: XXV. Deutscher

Orientalistentag - Vorträge (Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft,

Suppl. 10). Hrsg. von Cornelia Wunsch. München: 118-128.

Nagel, Tilman (2007): „Verstehen oder nachahmen? Grundtypen der muslimischen Erinnerung

an Mohammed". In: Jahrbuch des Historischen Kollegs 2006. München: R. Oldenbourg

Verlag, 73-94.
Nagel, Tilman (2008a): Allahs Liebling. Ursprung und Erscheinungsformen des

Mohammedglaubens. München: R. Oldenbourg Verlag.

Nagel, Tilman (2008b): Mohammed. Leben und Legende. München: R. Oldenbourg Verlag.

Nagel, Tilman (2013): „.Authentizität' in der Leben-Mohammed-Forschung". Arabica 60:

516-568.
Noth, Albrecht (1968): „I§fahän-Nihäwand. Eine quellenkritische Studie zur frühislamischen

Historiographie". Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft 118: 274-296.
Noth, Albrecht (1973): Quellenkritische Studien zu Themen, Formen und Tendenzen

frühislamischer Geschichtsüberlieferung. Teil I: Themen und Formen (Bonner Orientalistische

Studien. N.S. Bd. 25). Bonn.

Noth, Albrecht (1994): The Early Arabic Historical Tradition. A Source-Critical Study. Second

edition, in Collaboration with L. I. Conrad. Translation from the German by M. Bonner.

Princeton: Darwin Press.

Paret, Rudi (1957): Mohammed und der Koran. Stuttgart: Kohlhammer.

Radtke, Berd (1992): Weltgeschichte und Weltbeschreibung im mittelalterlichen Islam. (Beiruter
Texte und Studien 51). Beirut/Stuttgart: Franz Steiner.

Schoeler, Gregor (1996): Charakter undAuthentie der muslimischen Oberlieferung über das

Leben Mohammeds. Berlin/New York: Walter de Gruyter.
Schoeler, Gregor (1998): „Mündliche Thora und Hadit: Überlieferung, Schreibverbot,

Redaktion". Der Islam 66: 213-251.

Schoeler, Gregor (2006): „OralTorah and Hadit: Transmission, prohibition of writing,
redaction". In: Gregor Schoeler: The Oral and the Written in Early Islam. Translated by
U. Vagelpohl, edited by J. E. Montgomery. London/New York: Routledge, 111-141.

Schoeler, Gregor (2011a): „Grundsätzliches zu Tilman Nagels Monographie Mohammed. Leben

und Legende". Asiatische Studien 65:193-209.
Schoeler, Gregor (2011b): „Neue Erkenntnisse zu Müsä b.'Uqbas Kitäb al-MaghäzT'. In: The

Transmission and Dynamics of the Textual Sources of Islam. Essays in Honour ofHarald
Motzki. Edited by Nicolet Boekhoff-van der Voort, Kees Versteegh and Joas Wagemakers.
Leiden: Brill, 49-61.

Schoeler, Gregor (2011c): The Biography of Muhammad. Nature and Authenticity. Translated by

U. Vagelpohl, edited by J. E. Montgomery. New York/London: Routledge.
Schoeler, Gregor (2014): „Kritische Bemerkungen zu Tilman Nagels Forschungen Uber

Muhammad". In: Geschichtsschreibung zum Frühislam. Quellenkritik und Rekonstruktion

der Anfänge. Hrsg. von Ayse Basol und Omer özsoy. Berlin: EB-Verlag.



496 — Gregor Schoeler DE GRUYTER

Schöller, Marco (1998): Exegetisches Denken und Prophetenbiographie. Eine quellenkritische
Analyse der SJra-Überlieferung zu Muhammads Konflikt mit den Juden. Wiesbaden:

Harrassowitz.

Schöller, Marco (2000): „SIra and Tafsir: Muhammad al-KalbT on the Jews of Medina". In: The

Biography of Muhammad. The Issue of the Sources. Edited by Harald Motzki. Leiden/
Boston/Köln: Brill, 18-48.

Schöller, Marco (2008): Mohammed. Frankfurt: Suhrkamp.
Scholl, Norbert (2012): Jesus von Nazaret. Was wir wissen, was wir glauben können. Darmstadt:

Lambert Schneider 2012.

Shoemaker, Stephen (2011): „In Search of 'Urwa's Sira. Some Methodological Issues in the

Quest for .Authenticity' in the Life of Muhammad". Der Islam 85: 257-344.
Shoemaker, Stephen (2012): The Death of a Prophet. The End of Muhammad's Life and the

Beginning of Islam. Philadelphia: University of Pennsylvania Press.

Sprenger, Aloys (21869): Das Leben und die Lehre des Mohammad nach bisher grösstenteils
unbenutzten Quellen bearbeitet. 3 Bde. Berlin: Nicolaische Verlagsbuchhandlung.

al-Tabarl (1988): The History ofal-Taban(Ta'rlkh al-rusul wa-'t-mutük). Volume VI. Muhammad

at Mecca. Translated by W. M. Watt, M.V. McDonald. New York: State University of New York

Press.

al-Jabarl (1870-1901): Ta'rih ar-rusul wa-1-mulük(Annates), Series I—III. Edited by M. J. de Goeje

etal. Leiden: Brill.

Wansbrough, John (2003): „Res ipsa loquitur: history and mimesis". In: Method and Theory in

the Study of Islamic Origins. Edited by Herbert Berg. Leiden: Brill, 3-19.
Watt, Montgomery W. (1953): Muhammad at Mecca. Oxford: University Press.

Watt, Montgomery W. (1956): Muhammad at Medina. Oxford: University Press.

Watt, Montgomery W. (1964): „The materials used by Ibn Ishäq". In: Historians of the Middle
East. Edited by Bernard Lewis and Peter M. Holt. London: Oxford University Press, 23-34.

Watt, Montgomery W. (1983): „The reliability of Ibn-Ishäq's sources". In: La vie du prophete
Mahomet. Colloque de Strasbourg. Edited by Toufic Fahd. Paris: Presses universitaires de

France, 31-43.
Wellhausen, Julius (1882): Muhammed in Medina. Das ist Vakidi's Kitab alMaghazi. Berlin:

G. Reimer.


	Tilman Nagels "'Authentizität' in der Leben-Mohammed-Forschung" : eine Antwort

