
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 68 (2014)

Heft: 1-2

Artikel: Der Weg zum geschichtlichen Mohammed

Autor: Nagel, Tilman

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-681658

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-681658
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DE GRUYTER ASIA 2014; 68(2): 453-468

Tilman Nagel

Der Weg zum geschichtlichen Mohammed

Abstract: In this paper I explain the most important principle of research I

followed in achieving my study on the life ofMuhammad. The literary genre of hadith
which did not come into being before the end of the seventh century AC must not
be considered as a reliable source for the study of Muhammad's biography, since

it reflects the theological and social developments of that subsequent epoch.
Therefore research on the historical Muhammad has to be based on the koran.

The text of the koran embodies the evidence of a prophetic experience which
lasted for more than two decades. The different meanings of rasül and nabl are

the starting-point of the exposition of the method underlying my biography of
Muhammad. Some of the major consequences of this difference are analyzed, and
I try to show its momentousness for understanding the historical prophet.

DOI 10.1515/asia-2014-0030

1 Die Gegenwärtigkeit Mohammeds im Leben

des Muslims

„Das Mindeste, was jemand vollbringen muss, um als Muslim zu gelten." So oder

ähnlich sind Broschüren überschrieben, mit denen muslimische Gruppen um
neue Mitglieder werben. „Vollbringen", nicht „glauben"! Der Leser erfährt, dass

das bekennende Aussprechen der zweigliedrigen Formel „Es gibt keinen Gott

außer Allah. Mohammed ist der Gesandte Allahs" zwar die Zugehörigkeit zum
Islam begründe. Aber alles, was für jeden Muslim aus dieser Formel folge, sei ein

Vollbringen, ein Tun. Dessen wichtigster Aspekt sei das rituelle Gebet. Bereits mit
dieser Belehrung wird der Neophyt eng an Mohammed gebunden, genauer: an
das Bild, das sich die Muslime von ihrem Propheten und seinem Leben machen.
Denn ist es nicht Mohammed gewesen, der mit Allah die Fünfzahl der Pflichtgebete

ausgehandelt hat? Wurde ihm nicht durch den Engel Gabriel vorgeführt,
wie Allah sich deren Ausführung wünscht? „Betet, wie ihr mich beten seht!"
forderte Mohammed danach seine Anhänger auf, und diese halten sich seit 1400

Jahren an diesen Befehl.

Tilman Nagel: Akademie der Wissenschaften zu Göttingen. E-mail: til.nagel@t-online.de



454 — Tilman Nagel DE GRUYTER

Indem sie diesem Befehl Mohammeds gehorchen, sind sie sicher, peinlich
genau den Willen des Ewigen, Einen zu vollstrecken. Stets muss es daher die

Sorge des Einzelnen wie der Gemeinschaft sein, sich keine Nachlässigkeit
zuschulden kommen zu lassen. Denn Allah besteht auf einer gewissenhaften Erfüllung

seiner Gebote. Auch dies weiß der Muslim einzig und allein von Mohammed.

Dieser betrat einst den Gebetsplatz von Medina, und mit ihm ein unbekannter
Mann. Nachdem dieser das rituelle Gebet vollzogen hatte, grüßte er den Propheten

und wollte gehen. Mohammed aber hielt ihn auf: „Geh zurück und vollziehe
dein Gebet!" Der Unbekannte folgte dieser Aufforderung, doch noch ein zweites

und ein drittes Mal war Mohammed nicht zufrieden. „Dann lehre es mich!" bat

jener. Der Prophet erklärte ihm den Bewegungsablauf und hob dabei ausdrücklich

hervor, dass alle Bewegungen ruhig und gemessen auszuführen seien; in
jeder Stellung des Körpers müsse man einen Augenblick verharren. - Auch diese

Überlieferung findet sich in den erwähnten Broschüren. Das regelmäßige
Vollziehen der rituellen Pflichten, der Kern des Islams und der islamischen
Frömmigkeit, bringt den Muslim somit Tag für Tag mit Mohammed in Beziehung, und

aus dem durch den Ritenvollzug gegliederten Tageslauf entwickelt sich im Idealfall

das Bewusstsein, ununterbrochen vor Allah zu stehen. So gibt es schließlich
keine Handlung mehr, die nicht dem Vorbild Mohammeds, des Vermittlers der

allumfassenden göttlichen Leitung, unterworfen wäre.

Denn Mohammed war nach muslimischem Glauben der absolut zuverlässige

Überbringer der Gesetze Allahs, die als ewig wahr und gültig angesehen werden

und die die Menschen in der authentischen Fassung nie anders als über Mohammed

kennenlernen können. Das bedeutet, anders gewendet, dass die Muslime
ihrem Propheten eine das Menschenmögliche übersteigende Last aufbürden.

Denn er allein ist dafür verantwortlich, dass den Menschen die Gesetze Allahs

vollständig und richtig übermittelt wurden. Wäre dies nicht der Fall, so wäre es

den Muslimen nicht möglich, durch die gewissenhafte Erfüllung der ihnen durch
Mohammed beigebrachten Riten und anderen Lebensnormen Jenseitsheil zu
erwerben. Wenigstens könnten sie sich nicht darauf verlassen, dass ihr Handeln
diesem Ziel uneingeschränkt dienlich ist. Solche Zweifel könnten aufkeimen,
weil der Verstand des Menschen zum Spekulieren neigt: Wieso fünf Pflichtgebete

am Tag, wieso nicht vier oder sechs? Warum gibt es die vielen Einzelheiten im

Bewegungsablauf, worin liegt ihr Sinn? Fängt man an, über solche Fragen
nachzugrübeln, dann kommt man an kein Ende. In der Person Mohammeds selber muss
daher der Grund für die Wahrheit des von ihm Übermittelten zu finden sein. Sein

ganzer Lebensweg ist der Beweis für seine Erwähltheit durch Allah, und Allah
hätte ihn nicht erwählt, wenn er nicht im Voraus gewusst hätte, dass Mohammed

die ihm aufgebürdete Last werde tragen können.



de gruyter DerWegzum geschichtlichen Mohammed 455

2 Gegenwärtigkeit und Geschichte

Dieses Argument ist natürlich zirkulär. Dennoch hat man sich schon früh darum

bemüht, es mit Hinweisen auf Ereignisse aus seiner Vita zu bekräftigen. Sprechen
nicht seine Siege für die Wahrheit der von ihm überbrachten Botschaft? - Niederlagen

und opportunistisches Taktieren, von dem man auch wusste, rückten in den

Hintergrund. - Deutet nicht auch das rasche Anwachsen seiner Anhängerschar
darauf, dass Allah seinen Gesetzen zum Sieg verhilft und dass diese Gesetze
deshalb wahr sein müssen? - Die Schwierigkeiten, unter denen Mohammed sich in
der Stammesgesellschaft behauptete, die prekäre Lage, in der er sich zeit seines

Lebens befand und von der auch der Koran immer wieder spricht, verwandeln
sich in die nutzlosen Machenschaften ewig gestriger Feinde Allahs. - Ist nicht die

göttliche Leitung, unter der Mohammed fortwährend redete und agierte, an allen
seinen stets vortrefflichen und richtigen Ratschlägen zu erkennen, von denen

seine Anhänger großen Nutzen hatten? - Dass er einst die Frage der Befruchtung
der Dattelpalmen falsch beurteilte, ist überliefert; aber spricht nicht gerade diese

Tatsache für seine Erwähltheit, ja sogar für seinen unirdischen Wesenskern?
Niemand hätte Mohammed ins Gesicht blicken können, wenn dieser Kern frei von
jeder menschlichen Umhüllung offengelegen hätte. Die Ausrichtung der göttlichen

Botschaft wäre vereitelt worden. Verzeihliche Fehler und Schwächen, die
dieser menschlichen Umhüllung zuzuschreiben sind, waren daher unentbehrlich

für die erfolgreiche Ausführung der ihm von Allah übertragenen Aufgaben.
Wir sind mit dem letztgenannten Beispiel muslimischer Auslegung der

Überlieferung vom Leben Mohammeds bereits ins 12. Jahrhundert gelangt. Unter sich

wandelnden Formen setzt sich die Mohammedverehrung bis in die Gegenwart
fort. Dafür nur ein Beispiel: Der Tunesier Hichem Dja'ft, ein Mann von französischer

Bildung, bekennt mitten in seiner 1974 veröffentlichten Studie La personna-
lite et le devenir arabo-islamiques: „In diesem französischen Wald, wo ich, auf
den Schnee blickend, diese Zeilen niederschreibe, bin ich in Raum und Zeit so

weit von der Welt entfernt, in der er lebte. Und doch fühle ich mich ihm näher als

ein Mensch des 2. Jahrhunderts (nach der Hedschra). Ich fühle mich ganz nahe

daran, seine Wahrheit zu erfassen, ganz nahe daran, die Synthese von geschichtlicher

und spiritueller Wahrheit zu begreifen."1
Es leuchtet ein, dass sich solch ein Enthusiasmus von einer Überlieferung

nährt, die ihren Gegenstand, den Propheten und sein Leben, gegen jede Kritik
abschirmt. Bei al-Bayhaql, einem Autor des 11. Jahrhundert, ist die ganze Vita
zu einer Kette von „Beweisen der Prophetenschaft" geworden; einhundert Jahre

1 Dja'it 1979:179, Übers. Nagel.



456 Tilman Nagel DE GRUYTER

später arbeitet der Maghrebinier 'Iyäd al-Yahsubl in einem bis heute viel gelesenen

Werk heraus, was alles über Mohammed ausgesagt werden muss und was
auf keinen Fall gesagt werden darf, damit er der stets unangefochtene Bürge

für den Islam, die Gesetze und die Ordnung des Gemeinwesens sei.2 Solche Art
von Literatur über Mohammed fußt auf religionsgeschichtlichen Vorgängen des

ausgehenden 7. und des 8. Jahrhunderts, deren schriftlicher Niederschlag die

für den Islam charakteristische Literaturgattung der hudif-Sammlung war. Das

hadit selber ist ein unüberschaubares Korpus von einzelnen Nachrichten über
Worte und Verhaltensweisen Mohammeds. In der Belehrung des Fremden über

die Art und Weise des rituellen Betens haben wir ein Beispiel kennengelernt. Für

den Muslim wird Mohammed mittels der Überlieferungen des hadit gleichsam
der Geschichtlichkeit enthoben. Als der Übermittler jeglicher Art göttlicher
Leitung ist er auf spirituelle Weise nach wie vor in seiner Gemeinde gegenwärtig.
Die Wahrheit der Aussagen des hadit ist für den Muslim dank der kurze Zeit nach

dem hadit entstandenen Methoden der Bewertung der Tradenten der einzelnen

Nachrichten gesichert.
Die europäische Geschichtsforschung hat Ende des 19. Jahrhunderts erkannt,

dass ein großer, nicht eindeutig abgrenzbarer Teil des hadit Aussagen enthält
und Geschehnisse und Vorstellungen widerspiegelt, von denen sich im Koran

nicht einmal Andeutungen finden. Auch in der historiographischen und
genealogischen Überlieferung zur frühesten Geschichte des Islams, die ja ebenfalls

in reichem Maße vorhanden ist, sucht man Spuren dieses im hadit verbürgten
Stoffes vergebens. Es muss sich demnach um Aussagen und Vorstellungen aus

den ersten Jahrzehnten nach Mohammeds Tod handeln, die der „Gemeindetheologie"

zuzurechnen sind. Der Mohammed des Korans und derjenige des hadit
lassen sich nach den Methoden der historisch-kritischen Forschung in vielfacher

Hinsicht nicht zur Deckung bringen. Europäische Biographen Mohammeds

sind sich seit der Entdeckung der geschilderten Anachronismen im hadit dieses

Sachverhalts stets bewusst gewesen. Manche haben ihn in ihrer Darstellung
geschickt zu verschleiern gesucht, andere haben sich zu einer überkritischen
Haltung gegenüber allen für eine Vita Mohammeds einschlägigen Quellen verleiten
lassen. Sogar Zweifel an der Geschichtlichkeit der Gestalt Mohammeds wurden

geäußert. Sie ließen sich aber nur rechtfertigen, indem man die Gesamtheit des

frühen Quellenmaterials, den Koran eingeschlossen, für eine Fabrikation aus der

Zeit Harun ar-Raschids erklärte. Da aber niemand zeigen kann, wie und warum
dies so sei, bewegen sich solche Zweifel außerhalb der seriösen
Geschichtswissenschaft. Blickt der Historiker auf die Quellen zu Mohammed und zur frühe-

2 Vgl. Nagel 2008b: 103-111,135-193.



DE GRUYTER Der Weg zum geschichtlichen Mohammed — 457

sten Geschichte des Islams, so sieht er sich zu dem Eingeständnis genötigt: Was für
die Muslime eine dichte Verbürgung der von Allah geleiteten Geschicke des

Propheten ist, das erscheint ihm wie ein kaum zu durchdringender Dschungel von

Mitteilungen, deren Zusammenhang und Bedeutung vielfach rätselhaft bleiben.
Die Meinung, man könne deswegen keine Biographie Mohammeds schreiben, ist
in der Islamwissenschaft weit verbreitet.

Seitdem ich Anfang der 80er Jahre im Auftrag eines deutschen Verlags ein
Buch über den Koran verfasst und zu diesem Zv/eck mehrmals den gesamten Text

von vorn bis hinten durchstudiert hatte, war mir klar, dass es sehr wohl möglich
sein muss, eine wissenschaftliche Biographie Mohammeds zu schreiben. Denn

bei der Lektüre wurde mir allmählich bewusst, dass ich mich mit dem authentischen

Zeugnis einer Person beschäftigte, die zusammen mit ihren Uberzeugungen

einen Entwicklungsprozess durchmacht, über den mir die vorhandenen

Biographien nur unzureichenden Aufschluss geben. Von den Verfechtern der

Behauptung, der Koran sei im 9. Jahrhunderts aus Textbrocken unbekannter

Herkunft zusammengestückelt worden, wird der Sachverhalt der Fortbildung der

dogmatischen und gesellschaftlichen Aussagen, die der Koran zeigt, nicht zur
Kenntnis genommen, obwohl er doch gerade für sie von höchstem Gewicht sein

müsste. Doch dies nur am Rande! Wie ich mit dem eben angedeuteten Problem

der Heterogenität der Quellen - d.h. des Korans einerseits und des had.it andererseits

- umgehen sollte, wusste ich damals nicht, und daher hütete ich mich, eine

solche Arbeit in Angriff zu nehmen.

3 Der Koran als das authentische Zeugnis der

Entwicklung einer religiös geprägten
Persönlichkeit

Ende der 80er Jahre kam mir der Zufall zu Hilfe. Zum Anhören eines wenig
fesselnden Vortrags gezwungen, blätterte ich ziellos im Koran. Mein Exemplar gab

vor dem Beginn einer jeden Sure nicht nur an, ob sie in Mekka oder Medina

»herabgesandt" worden sei, sondern machte bei mekkanischen Suren kenntlich,
welche Verse man in Medina hinzugefügt habe. Bei Sure 12, der berühmten
Josefssure, werden die Verse 1 bis 3 sowie Vers 7 als solche späteren Zusätze

ausgewiesen. ,Mif- lam - ra. Das sind die Verse der klaren Schrift. Wir (d.h. Allah)
sandten (diese Schrift) als eine arabische Lesung herab. Hoffentlich seid ihr
verständig. Wir erzählen dir am schönsten, da wir dir diese Lesung eingaben, auch

wenn du vorher einer der Missachtenden warst." So die Verse 1 bis 3, denen der
7- die folgende Bemerkung hinzufügt: „In Josef und seinen Brüdern sind Wun-



458 — Tilman Nagel DE GRUYTER

derzeichen für die, die fragen." „Was", durchfuhr mich ein Gedankenblitz, „was
ist, wenn man diese Sätze beim Wort nimmt?" Mit der Aufmerksamkeit für den

Vortragsredner war es endgültig vorbei. Wenn die besagten Verse von Mohammed

in Medina einer im Übrigen bereits in Mekka entstandenen Sure hinzugefügt
worden waren und diese nunmehr für einen Bestandteil eines wie auch immer

gestalteten „Schriftstückes" - arabisch kitäb - erklärten, eines in schriftliche

Fassung gebrachten Textes mithin, dann zwingt uns dies zu dem Schluss, dass

man zu Mohammeds Lebzeiten mit dem Verschriftlichen seiner Verkündigungen
begann.3 Nun wird uns erzählt, dass Mohammed in der mittelmekkanischen Zeit

seines Wirkens von seinen Feinden in arge Bedrängnis gebracht wurde, indem

sie seinen, wie sie meinten, abgedroschenen Geschichten der Altvorderen
spannendere entgegensetzten, die sie aus dem unter sassanidischen Einfluss stehenden

Hira mitgebracht hatten. Mohammed seinerseits soll die Attacken mit dem

Alexanderstoff und der Siebenschläferlegende gekontert haben, die sich in Sure

18 finden. Und womöglich auch mit der Josefsgeschichte? - „Wir erzählen dir am

schönsten", heißt es in Vers 2. - Jetzt, in Medina, wird sie in das Korpus verschrift-

lichter Lesungen aufgenommen, was mit dem in Vers 7 enthaltenen Hinweis auf
ihren erbaulichen Charakter gerechtfertigt wird. Es sei in diesem Zusammenhang

angemerkt, dass man seit der mittelmekkanischen Periode im Koran auf Belege

dafür trifft, dass die Mekkaner Mohammed drängen, er möge, um sich als

Gesandter Allahs auszuweisen, ein „Schriftstück" vom Himmel herabholen (Sure 6,

7; Sure 17, 93), aber er lehnt dies ab mit der Unterstellung: „Ihr würdet ja trotzdem

nicht glauben!" Gleichwohl entstehen von da an bis in die frühe medinensische

Zeit hinein insgesamt einundzwanzig Suren, deren Einleitungsverse den sich

anschließenden Text als ein herabgesandtes Schriftstück bezeichnen. Sure 2 und
Sure 3 sind die zeitlich letzten Beispiele hierfür.

Ich schlug nunmehr im Koran alle mekkanischen Suren auf, die medinensische

Einschübe enthielten, und stellte fest, dass diese Einschübe meistens

Erläuterungen zu vorher behandeltem Stoff boten, des Weiteren Ermutigungen
Mohammeds sowie konkrete Verhaltensanweisungen, die sich aus den im
mekkanischen Text angesprochenen allgemeinen sittlichen Leitlinien ergaben. Als

ich später an die Ausarbeitung des Themas ging, zeigte sich, dass sich hinter den

Notizen vor Beginn einer jeden Sure eine muslimische Überlieferung zur
Chronologie der koranischen Offenbarungen verbarg, die sich bis in die Zeit um 700

n. Chr. zurückverfolgen ließ. Nöldeke, der Verfasser des bis heute als Standardwerk

geltenden Buches über die Geschichte des Qoran, hatte die muslimischen

3 Mohammed hatte konkrete Vorstellungen über den Inhalt eines solchen kitäb. Siehe hierzu
Ferchl 2003; Ferchl 2010 sowie Ferchl 2013.



DE GRUYTER DerWegzum geschichtlichen Mohammed — 459

Angaben zu Sure 12, Vers 1 bis 3 und Vers 7 ohne Nennung von Gründen für haltlos

erklärt - ein in unserer Wissenschaft leider nicht seltenes Beispiel dafür, wie
die Überzeugung, man wisse, was in den Quellen stehen müsse, blind macht
für das, was wirklich darin steht. In der muslimischen Koranwissenschaft hatte
sich demgegenüber die Kenntnis des von mir beobachteten Umstandes erhalten.
Sie findet sich im Handbuch der Korankunde as-Suyütis (gest. 1505), der einen
sechshundert Jahre früheren Autor, Ibn ad-Durais, mit folgenden Worten zitiert:
„Wenn ein Eröffnungsvers einer Sure in Mekka herabgesandt wurde, wurde sie

in Mekka niedergeschrieben. Danach pflegte Allah ihr (noch) hinzuzufügen, was
ihm beliebte." Ibn ad-Durais' Abhandlung hat sich in einer Handschrift erhalten,

as-Suyüti hat ihn richtig zitiert. In den Überlieferungen zur Prophetenvita wird
übrigens gesagt, dass schon vor der Hedschra einzelne Suren auf Papyrusblättern
in Umlauf waren. In den ebenfalls aus dieser Zeit stammenden sogenannten
Herausforderungsversen (Sure 10, 38 und Sure 11, 13) sinnt Mohammed seinen

mekkanischen Feinden an, sie sollten doch zehn oder wenigstens eine Sure

dichten, wenn sie meinten, nicht Allah, sondern er selber fabriziere den Koran.4

Die islamische Überlieferung von den medinensischen Einschüben setzt den

Lebenslauf Mohammeds in eine geschichtliche Perspektive, deren wichtigstes
Zeugnis der Koran ist. Dieser musste unter diesem Gesichtspunkt erneut einer
genauen Lektüre unterzogen werden, und mit der nötigen Vorsicht mussten die
Angaben der frühen Autoren von Prophetenbiographien, Ibn Ishäqs und al-Wäqidis
vor allem, in die Betrachtung einbezogen werden. Es stellte sich rasch heraus,
dass auch die genealogische Literatur sowie die Quellen zur mekkanischen und
medinensischen Stadtgeschichte wertvolle Aussagen lieferten, die zur Entschlüsselung

des im Koran dokumentierten Lebenswegs Mohammeds beitrugen. Am

Beispiel des Themas, das ich am Anfang meines Vortrags berührte, nämlich der

Übermittlung der Gebetspflicht, werde ich jetzt mein Vorgehen sowie den
Charakter der Ergebnisse darlegen, zu denen ich gelangt bin.

4 Gesandter und Prophet

Wenn man die islamische Überlieferung zur Chronologie der von Mohammed
verkündeten Offenbarungen, und cum grano salis die aus dem Studium des Stilwandels

der Offenbarungen gewonnenen Erkenntnisse Nöldekes ernstnimmt,
dann spricht Mohammed bis gegen Ende seines Wirkens in Mekka von sich selber

4 Vgl. hierzu meine Abhandlung Medinensische Einschübe in mekkanischen Suren (Nagel 1995:

v.a. 100-127), ferner Radscheit 1996: 94-98.



460 Tilman Nagel DE GRUYTER

als von dem Gesandten Allahs (rasül Allah). In Sure 7, die in die letzte Zeit seines

Wirkens in Mekka fällt, erklärt er zum ersten Mal, dass er nicht nur der Gesandte

Allahs sei, der den Glauben an den Einen verkünde, sondern zugleich auch dessen

Prophet (nabi), der in Allahs Auftrag die Menschen lehre, was recht und billig sei.

Er nehme damit den Menschen auch die Lasten ab, mit denen Juden und Christen

sich abplagten (Vers 156-158). Diese nämlich haben nach Mohammeds Vorstellung

eigenmächtig die einfache, der Natur der Menschen angepasste Gottesverehrung

durch verschärfte Speisegebote und durch die Einführung mönchischer
Lebensweise entstellt und sich daher den Zorn und den Fluch Allahs zugezogen.

In seinen letzten mekkanischen Jahren hatte Mohammed demnach begonnen,

in sich den Überbringer einer neuen Ritualordnung zu sehen, die von Allah
selber gestiftet und somit authentisch sein sollte. Wir können diesen tiefgreifenden

Wandel des Selbstverständnisses an Sure 73 beobachten. In ihr wird Mohammed

als Gesandter Allahs angesprochen, der die Mekkaner vor den Schrecknissen

des Jüngsten Tages warnt. Der letzte Vers hebt sich durch seinen Stil, seine

Überlänge und seinen Inhalt deutlich von den vorausgehenden ab. Er handelt

von nächtlichen Andachtsübungen und richtet sich nicht wie die vorausgehenden

allein an Mohammed, sondern an eine Gemeinschaft, von der etliche es mit
den Nachtwachen nicht so genau nehmen, wie Allah es sich wünscht. In der
muslimischen Liste der medinensischen Einschübe wird dieser Vers nicht genannt;
eine Entstehung in den letzten mekkanischen Jahren, in der Zeit der Umorientie-

rung Mohammeds, wäre die plausible Erklärung hierfür.
Die Bestimmungen der von Mohammed überbrachten Ritualordnung entsprechen,

so versicherte er, genau denjenigen, die einst Abraham von Allah empfangen

hatte, wie denn in Abraham der erste Prophet nach der Sintflut zu sehen ist,
dem durch Allah Gewissheit über die wahre Art der Gottesverehrung geschenkt
wurde. Die von Mohammed propagierte neue Ordnung ist daher in Wahrheit die

alte, sie geht hinter die christliche und auch hinter die jüdische zurück, da Mose

und Jesus viel später als Abraham aufgetreten waren. Dass Abraham in der Zeit

kurz vor der Hedschra Mose in der Funktion als der Leitfigur Mohammeds ablöst,
ist ein schon mehrfach beschriebener Sachverhalt.

Wer war die Zielgruppe dieser neuen mit einer Ritual- bzw. Daseinsordnung

verknüpften Verkündigungen? Gewiss, die heidnischen Mekkaner. Bei ihnen freilich

konnte Mohammed nicht sogleich auf ein positives Echo hoffen; sie lehnten
ihn, wie wir wissen, schroff ab, worüber gleich noch einiges zu sagen sein wird.
Die Zielgruppe, um deren Unterstützung er mit der Inanspruchnahme des Pro-

phetentums zunächst warb, waren die sogenannten Hanifen, Männer, die sich

vom arabischen Heidentum abgewandt hatten. Sie hatten sich der nach Arabien
einströmenden jüdischen und christlichen Überlieferung geöffnet, waren aber

nicht zur Annahme einer der beiden Religionen bereit. Wie uns ein fragmenta-



DE GRUYTER DerWegzum geschichtlichen Mohammed — 461

risch überliefertes Gedicht eines medinensischen Hanifen lehrt, bemängelten sie

an beiden Religionen, dass in ihnen kein Pilgerwesen mit Tieropfern vorgesehen
sei.5 Eine von Allah selber stammende Ritualordnung, nach der sich die Hanifen

sehnten, musste in diesem Punkte vom Judentum und vom Christentum
abweichen. Auch glaubten die Hanifen, dass Allah den Juden und Christen zürne,
weil diese eigenmächtig gewisse Erschwernisse in ihre Ritualordnung eingefügt
hätten. Dieser Gedanke Mohammeds wurde eben schon angesprochen.

Mohammeds Anspruch auf das Prophetentum, mit dem eine Trennlinie zu
diesen beiden Religionen gezogen wurde, mochte vielen Hanifen plausibel und
willkommen erscheinen. Unter den Polytheisten, die in Mekka das Heft in der
Hand hielten, löste er allerdings heftigen Widerstand aus. Denn mit seinem
Prophetentum verknüpfte Mohammed die Behauptung, durch Allah mit der Einführung

der wahren Riten beauftragt zu sein, nämlich „das zu befehlen, was recht
und billig ist, und das Abscheuliche zu verbieten", (Sure 7,157), wie er sich fortan
ausdrückte. Die Mekkaner sahen nicht ein, warum sie ihm das Sagen in der
wichtigsten Angelegenheit Mekkas, in der Organisation des Kultes, überlassen sollten.
An mehreren Stellen bezeugt der Koran die Empörung der Feinde des Propheten,

aber auch deren Spott. Sie forderten, er möge in den Himmel hinaufsteigen
und entsprechende Schriftstücke herabholen oder er solle sich an der Seite eines

Engels zeigen. Andere meinten, wenn er einen so hohen Rang bei dem Einen
bekleide, dann müsste dieser ihm doch zum Beweis dieser Behauptung unermess-
lichen Reichtum schenken, ein Schloss etwa mit einem Garten (z.B. Sure 6, 7 und
35; Sure 17, 90-95).

Den Druck, unter den Mohammed geraten war, belegt die Überlieferung von
den zwei Visionen, die ihm in dieser Zeit widerfahren sein sollen. Am 17. Ramadan,

achtzehn Monate vor der Hedschra, wecken Gabriel und Michael des Mittags
den schlummernden Propheten, bringen ihn zur Kaaba und steigen mit ihm über
eine dort aufgestellte Leiter in die Himmel. Er bringt die Regelungen des Verlaufs
der rituellen Gebete herab. Sechs Monate nach dieser Vision machte Mohammed

erneut von sich reden; diesmal wurde er von Mekka aus zum „fernsten Gebetsplatz"6

versetzt, den die Mekkaner in jener Zeit wahrscheinlich mit dem Tempelberg

in Jerusalem identifizierten. Die chronologisch erste Vision, der Aufstieg in
die Himmel, ist vollkommen plausibel mit den Forderungen in Zusammenhang
zu bringen, die die mekkanischen Gegner erhoben: Er solle ein Buch aus dem
Himmel vorzeigen, ein Engel solle ihn begleiten.

5 Zitiert in Kratz/Nagel (Hgg.) 2003:142.
6 Nagel 2008a: 247-248, 643-652.



462 Tilman Nagel DE GRUYTER

Was aber bedeutet die zweite, spätere Vision, diejenige der nächtlichen Reise

nach Jerusalem? Nach muslimischer Vorstellung spielt der erste Vers von Sure

17 auf sie an: „Preis sei dem, der seinen Knecht eines Nachts vom heiligen
Gebetsplatz (in Mekka) zum fernsten Gebetsplatz versetzte, dessen Umgebung wir
segneten. Wir wollten ihm einiges von unseren Zeichen zeigen. Allah hört und
sieht alles!" Auch einem anderen Propheten, Abraham, zeigt Allah seine

Wunderzeichen: Allah lässt ihn die wunderbare Art und Weise des Herrschens über

die Himmel und die Erde schauen, denn Abraham soll die letzte Gewissheit über
das ununterbrochene Schöpfungshandeln des Einen gewinnen (Sure 6, 75), und

so gelingt es Abraham, aus dem Untergehen aller Gestirne den Schluss zu ziehen,
dass diese keine selbständig handelnden Wesen sein können und daher keiner

Anbetung würdig sind (Sure 6, 76-82): „Dies ist unser Argument; wir gaben es

Abraham damit er es) gegen sein Volk (verwende)" (Vers 83). Als Verkünder
der endgültigen, unverfälschten Ritual- und Daseinsordnung ist Mohammed der

Abraham redivivus; in Sure 2 wird er dies ausführlich darlegen. Noch aber ist er

in Mekka, und so klagt er in Sure 17 nach dem eben zitierten Einleitungsvers über
seine Feinde und ihr Vorgehen gegen ihn. Wie auch sonst viele Male im Koran sind
die Ereignisse der Zeit des Alten Testaments die Prototypen dessen, was ihm
widerfährt. Einst missachteten die Israeliten die Gesetze, die Mose von Allah erhalten

hatte; Allah schickte seine Diener gegen die Ungehorsamen und ließ „deren
Stadt" - mithin Jerusalem - „verwüsten" (Sure 17, 5). Die zweite Zerstörung einer

heiligen Stadt bei erneuter Ablehnung der Gesetze Allahs steht noch aus (Sure 17,

6-7). Angesichts der Lage, in der sich Mohammed befand, ist hier von Mekka die
Rede. Das wird erhärtet, wenn wir den Text von Sure 17 weiter verfolgen. Allah
sendet den Menschen mancherlei Zeichen, denn er will ihnen Furcht einjagen. Im

Anschluss an die Nennung von Beispielen hierfür heißt es in Vers 60: „Einstmals

sagten wir (d.h. Allah) zu dir: .Dein Herr kennt die Menschen durch und durch.
Den Traum, den wir dich träumen ließen, machten wir zu einer Anfechtung für
die Menschen, desgleichen den verfluchten (Höllen-) Baum im Koran,7 und wir
ängstigten sie, und doch bestärkt sie dies in ihrer Widerspenstigkeit."

Mit letzter Gewissheit kann man natürlich nicht sagen, dass der hier
erwähnte Traum die Nachtreise nach Jerusalem meine. In allgemeinem Sinne ist
aber festzuhalten, dass Mohammed mit einem Traumgesicht nicht etwa die Hanifen,

sondern gerade die polytheistischen Mekkaner von der Wahrheit seiner
Mission zu überzeugen suchte, und es ist ebenfalls klar, dass diese Versuche wenig
fruchteten. Das verraten die Klagen in den Versen 88 bis 95. Selbst der Aufstieg
in die Himmel und allerlei andere Wunderzeichen wären nicht geeignet, die Ver-

7 Vgl. Radscheit 2010: 97-133.



DE GRUYTER DerWegzum geschichtlichen Mohammed 463

stockten zu bekehren. In Sure 8, die kurz nach der gewonnenen Schlacht bei Badr,

also zwei Jahre nach der Hedschra entstand und somit etwa vier Jahre nach Sure

17, räumt Mohammed ein, dass er einst den Mekkanern androhte, Allah werde
die Stadt verwüsten. Wenn die von Mohammed propagierte Daseinsordnung
wahr sei, dann, so die Feinde des Propheten damals, solle Allah doch Steine vom
Himmel herabregnen lassen oder sonst eine schlimme Strafe verhängen! Aber

wie hätte Allah dergleichen tun können, solange sein Prophet noch in Mekka

weilte, fragt Mohammed aus der Rückschau. Jetzt freilich, nachdem Mohammed
Mekka hat verlassen müssen und nachdem man ihm den Vollzug der Pilgerriten
verwehrt hat, hat Allah seine Macht gezeigt: Die Feinde wurden bei Badr

aufgerieben. Das ist die Strafe dafür, dass sie an dem verqueren Kult festhalten, der

aus nichts als läppischem Geklatsche und Gepfeife besteht (Sure 8,32-35).
Die Vision von der Nachtreise nach Jerusalem fügt sich in eine Reihe weiterer

Drohungen ein, die Mohammed in seinen letzten Monaten in Mekka gegen seine

Stadtgenossen ausstieß, so etwa in Sure 7, wo davon gesprochen wird, dass

diejenigen, die zuvor unterdrückt waren, das Land erben werden (Vers 137). Es kam

zunächst jedoch ganz anders: Er selber wurde aus Mekka vertrieben, wie er in
Sure 47, Vers 13 anmerkt. Nachdem er zunächst andere Orte für sein Exil erwogen
hatte, suchte er in Medina Zuflucht. Seine Sippe hatte enge Verbindungen zu den

medinensischen Klanen, die man unter dem Namen Hazragiten zusammenfasst.
So war sein Großvater 'Abd al-Muttalib bei ihnen geboren worden und hatte dort
seine Kindheit verbracht. Mohammed selber hatte als kleines Kind zusammen
mit seiner Mutter den Ort besucht. Auf dem Gelände eines hazragitischen Klans
befand sich das Grab seines Vaters 'Abdallah, das Pilger noch in frühabbasidi-
cher Zeit aufzusuchen pflegten. Es sei nur am Rande erwähnt, dass bereits kurz

vor Mohammeds Vertreibung aus Mekka ein Auszug von Mekkanern nach Medina

stattfand; diese Männer wurden allerdings von Klanen aufgenommen, die zu den

mit den Hazragiten verfeindeten Ausiten gehörten. Die Ausiten hatten wenige
Jahre zuvor den Hazragiten in einer blutigen Schlacht ihre Vormachtstellung
streitig gemacht. Sobald sich Mohammeds Stellung in Medina gefestigt haben

wird, wird er sich darum bemühen, den mit ihm verwandten Hazragiten ihre
frühere Bedeutung zurückzugewinnen, eine Politik, die nicht unwidersprochen
bleibt und ihn in einen Konflikt mit jenen sogenannten „ersten Auswanderern"
führt. Doch möchte ich dieses Thema hier nicht aufgreifen.8

Ich kehre vielmehr zu Mohammed zurück, dem Überbringer der göttlichen
und daher, wie er überzeugt war, wahren Ritual- bzw. Daseinsordnung. In Medina
hatte sich seit etwa 620, d.h. etwa zwei Jahre vor Mohammeds Vertreibung aus

8 Ausführlich dargestellt in Nagel 2008a: Kap. IV-VI.



464 — Tilman Nagel DE GRUYTER

Mekka, unter hazragitischer Führung eine kleine Gemeinde gebildet, zu der er

losen Kontakt gehalten hatte. Diese hatte ihre Gottesverehrung organisieren
müssen, ohne an dem zentralen Heiligtum der durch Mohammed verkündeten

Glaubenspraxis, der Kaaba, anwesend zu sein. Bei Hazragiten fand Mohammed
nach seiner Vertreibung aus Mekka Herberge, und er ging nun daran, seine in
Mekka in Sure 7 gegebene Zusage einzulösen, er werde als Prophet den Glaubenden

eine „authentische" Ritualordnung übermitteln. Sure 2 ist der erste, wichtigste

Schritt zur Erfüllung dieses Versprechens. In den Versen 190 bis 193 spricht
er auch das politische Ziel aus, dem er fortan seine Kraft widmen wird: Die Kaaba

muss aus der Hand der Polytheisten befreit und dem gereinigten, hanifischen
Kult unterstellt werden. Die Ausrichtung der täglichen Gebete auf diesen zentralen

Kultort hin (Vers 144) belegt diese Absicht. Sie verrät ferner, dass die von ihm
überbrachte, hanifische Ritualordnung ohne dieses Heiligtum nicht existieren
kann. Zwar tritt der Muslim im rituellen Gebet symbolisch vor Allahs Angesicht
und bekundet damit, dass er Allah als die einzige schöpferische Kraft des Universums

anerkennt. Nirgendwo aber kann die „Hinwendung des Gesichts zu Allah",
der Islam im eigentlichen Sinne, intensiver zum Ausdruck gebracht werden als

an dem Heiligtum, das Allah, wie es die Überlieferungen zur Stadtgeschichte von
Mekka besagen, selber gestiftet hat. Allah gab Abraham den Befehl, die Kaaba

zu errichten, wie ebenfalls in Sure 2 erzählt wird. „Mach uns und unsere
Nachkommen zu einer Gemeinschaft, die dir (das Gesicht) zuwendet", d.h. den Akt
des Islams vollzieht (vgl. Sure 4,125), „und zeige uns unsere Riten!" (Sure 2,127).

Mekka, die Ansiedlung ohne eigenen Ackerbau (Sure 14, 37), möge zu einem
sicheren Ort werden, dessen glaubende Bewohner und Besucher Früchte genießen
können (Vers 126).

Sure 2 trägt die Überschrift „Die Kuh". Diese Überschrift weist auf den für
die Hanifen entscheidenden Sachverhalt hin: Die Wallfahrt zu der - Mohammed
damals nicht zugänglichen - Kaaba muss mit der Kultpraxis des Tieropfers
verknüpft sein. Es geht um folgendes: In den Versen 49 bis 61 erzählt Mohammed,
wie sich das Volk Israel, nachdem es von der Knechtschaft freigekommen war,
beim Umherziehen durch die Wüste wieder nach dem Leben in Ägypten sehnte,
das aus der Rückschau als angenehm erschien. Wegen einer solchen Undankbarkeit

gegen Allah verfiel es seinem Zorn, heißt es in Vers 61, aber auch, weil es

seine Gebote und seine Wunderzeichen missachtet hatte. - Die Hanifen, daran
sei erinnert, wahrten Distanz zu den Juden und Christen, weil diese dem Zorn

und dem Fluch Allahs verfallen seien. - In Vers 67 bis 71 erfahren wir, worin die

Missachtung der Gebote Allahs bestanden hatte. Mose übermittelte den Israeliten

den Wunsch Allahs, sie sollten eine Kuh schlachten. Sie aber glaubten, Mose

treibe seinen Spott mit ihnen, und lehnten es ab, dem Wunsch Allahs
nachzukommen. Allah drang auf die Erfüllung und teilte Mose mit, wie das Opfertier



DE GRUYTER DerWegzum geschichtlichen Mohammed — 465

beschaffen sein müsse. Erst jetzt ließen sich die Israeliten herbei, eine Kuh zu

schlachten - „beinahe hätten sie es nicht getan", heißt es in Vers 71 vorwurfsvoll.
Die Weigerung der Israeliten, ein Tier zu opfern, deutet auf den wesentlichen

Unterschied zwischen der jüdischen und christlichen Kultpraxis einerseits und
der hanifischen bzw. muslimischen andererseits. Auch an anderer Stelle in Sure
2 wird dieser Unterschied betont. So liest man in den Versen 111 bis 113: Juden

und Christen machen allen, die nicht zu ihnen gehören, den Eintritt ins Paradies

streitig; in Wirklichkeit verhalte es sich ganz anders, unterstreicht Mohammed:

„Derjenige, der das Gesicht ganz zu Allah wendet (man aslama wagha-hu li'lläh)
und dabei gut handelt" - gemeint ist: die Riten vollzieht - „der wird seinen Lohn
bei seinem Herrn erhalten"; um die Muslime braucht einem am Jüngsten Tag

nicht bange zu sein. Anders aber verhalte es sich mit den Juden und Christen;
diese bezichtigten einander, fehlerhaften Lehren zu folgen. Über sie werde Allah
am Jüngsten Tag sein Urteil fällen, desgleichen über alle, die vorgeben, von einer
bevorstehenden Abrechnung gar nichts gewusst zu haben.

Mohammed sieht sich als den Propheten, der den Wunsch der Hanifen nach
einer durch Allah selber gestifteten Ritualordnung erfüllt. Diese greift tief in den

Alltag ein, sie gliedert ihn durch regelmäßige rituelle Handlungen, wie dies an
den Regeln zum Erwerb ritueller Reinheit und zum Vollzug der fünf Pflichtgebete
ablesbar ist. Schon in Sure 2 ist überdies zu beobachten, wie diese gottgegebene

Ordnung den Bereich des Rituellen überschreitet und auch den profanen Alltag
zu gestalten beginnt: Bestimmungen zur Blutrache (Vers 178), zur Ehe (Vers 221),

zur schriftlichen Form von Schuldverhältnissen (Vers 282) werden erlassen.9 Im

Prinzip unterliegt nun das ganze Leben der muslimischen Gemeinde den Befehlen

„Allahs und seines Gesandten" (z.B. Sure 8,1; besonders häufig begegnet man
dieser Wendung in Sure 9), wie es fortan oft heißt. Mohammed ist der Übermittler

des göttlichen Gesetzeswillens, und dieser betrifft grundsätzlich das gesamte
Leben des Menschen.

Nachdem im Jahre 627 der von den Mekkanern angeführte Krieg gegen
Medina gescheitert ist, überwältig Mohammed ein Gefühl des Triumphes, dem

er in Sure 33 Ausdruck verleiht. Das Auseinanderfallen der feindlichen Stammeskoalition

versteht er, wie könnte es anders sein, als den endgültigen Sieg seiner

9 Mit der Hinwendung zum Prophetentum wandelt sich der Charakter der Offenbarungen.
Sollten diese, wie den auf ein kitäb anspielenden Einleitungsversen der einschlägigen Suren zu
entnehmen ist, ein geschlossenes, und das heißt, ein hier und jetzt zu einem Ganzen abschließbares

„Buch" bilden, so setzt sich nun die Erkenntnis durch, dass Allahs das Diesseits und die
Riten regelnde Worte ohne Ende seien (vgl. den medinensischen Einschub Vers 107 in Sure 18

sowie den medinensischen Einschub Vers 27 in Sure 31). Wie bereits erwähnt, fehlen in den

Einleitungsversen der Suren, die nach Sure 3 entstehen, die Hinweise auf das kitäb.



466 — Tilman Nagel DE GRUYTER

Sache, seines Prophetentums: Er ist der Gesandte Allahs und zugleich der

Beglaubiger aller Propheten vor ihm. Die Ritualordnung, die er verkündet, ist der

Maßstab für jegliche frühere. Als der durch Allah berufene Beglaubiger sämtlicher

Propheten ist er aus allen Verwandtschaftsbeziehungen, die ihn mit anderen

Menschen verbinden, herausgelöst worden. Im leiblichen Sinne ist er niemandes

Vater (Vers 40). Das aber heißt, dass er allen Gläubigen näher steht, als diese

untereinander verwandt sein könnten (Vers 6).

5 Zum Entstehen des vergegenwärtigten
Mohammed

Brechen wir hier aus Platzgründen die Bemühungen um eine Erfassung des

geschichtlichen Mohammed ab! Ihre Ausgangsbasis war die eindringende Lektüre

des Korans, wobei die islamische Überlieferung über die Chronologie der

Offenbarung und insbesondere über die medinensische Ergänzung mekkanischer

Aussagen als ein Leitfaden zur Erschließung des Entwicklungsganges der im Koran

behandelten Thematik genutzt wurde. Zu deren Analyse wurden in aller
Zurückhaltung Nachrichten aus der Prophetenvita (sira) herangezogen, beispielsweise

zur Schlacht von Badr und zum Grabenkrieg. Auf diese Weise ist eine Annäherung

an den authentischen Mohammed möglich. Um einem Missverständnis

vorzubeugen: Die erst im 11. Jahrhundert aufkommende schariakundliche Literaturgattung

der „Vorgeschichte der Herabkunft" (asbab an-nuzul) einzelner Verse hat

mit der von mir genutzten wesentlich älteren Überlieferung über die medinensi-

schen Einschübe gar nichts zu tun. Die „Vorgeschichte der Herabkunft" setzt das

Vorhandensein der Lehre von den Quellen der Scharia voraus und versucht, eines

ihrer Kernprobleme zu lösen: Der Koran als die Quelle mit dem höchsten
Autoritätsgrad enthält zu zahlreichen schariatischen Bestimmungen widersprüchliche
Angaben, z.B. zum Weingenuss. Die jeweils späteste Aussage soll diejenige sein,

deren Geltung Allah beabsichtigt habe. Es geht in diesen Schriften mithin um die

Rettung der schariatischen Autorität des Offenbarungstextes.
Dies führt mich zu der in Sure 33 zum Ausdruck gebrachten Nähe Mohammeds

zu den Muslimen zurück. Diese Nähe eigener Art, die jenseits der natürlichen

Verwandtschaft liegt, macht Mohammed schon in Medina, erst recht aber in
dem nach seinem Tod zu einem mächtigen Gemeinwesen heranwachsenden
Kalifat zum alleinigen Garanten der göttlichen Rechtleitung (huda). So wurde diese

Nähe im Laufe der Geschichte des Islams auf unterschiedliche Weise interpretiert.
Sie wurde in omaijadischer Zeit verstanden als die Befugnis, den Islam auf fünf
Säulen zu gründen - dieses Konzept gehört nicht der koranischen Botschaft an



de gruyter Der Weg zum geschichtlichen Mohammed 467

- sowie als die Befugnis, die Glaubenden die „vollkommenen Worte" (al-kalimat
at-tamma) zu lehren, frei gestaltete koranische Wortfolgen, deren Rezitieren jede

Verfehlung des Muslims tilgt und ihm das Paradies öffnet. Sie wurde seit dem 8.

Jahrhundert als eine uneingeschränkte Kompetenz in Sachen des Gesetzes

ausgelegt, sie konnte als die Vermittlung des spirituellen Erlebens des Einen und der

Höflichkeit gegen Allah, ja als Unterweisung in den nachahmenswerten
Eigenschaften Allahs aufgefasst werden. Diese Deutungen gehen in der muslimischen

Glaubenspraxis auf mannigfache Art und Weise ineinander über, was hier nicht
mehr ausgeführt werden kann. Ihren frühen literarischen Niederschlag fand die
sich anbahnende allumfassende die Wahrheit des Islams garantierende Funktion
Mohammeds in der Umgestaltung der Überlieferung von den beiden vorhin
besprochenen Visionen: Jetzt wird Mohammed zuerst nach Jerusalem versetzt, und

von dort aus wird er in die sieben Himmel emporgetragen, um die authentische

Ritualordnung der Pflichtgebete herabzuholen: Es ist diejenige, die er verkündet,
und er bringt sie an dem Ort zur Erde, der Juden und Christen als der Mittelpunkt
ihrer Heilsgeschichte galt. Diese hat sich nun als vorläufig erwiesen und ist durch
ihre endgültige Fassung ersetzt worden.

Die Last, die mit dieser neuen Version von der Himmelfahrt der Gestalt

Mohammeds aufgebürdet wird, konnte der historische Mohammed nicht ahnen,
wie er denn auch diese veränderte Fassung seiner Visionen noch nicht gekannt
hat. Denn den Aufstieg seiner Glaubensgemeinschaft zu einer Weltmacht erlebte

er nicht mehr. Die Erinnerung an den Propheten Mohammed jedoch hatte und
hat den thematisch nicht eingrenzbaren Regelungsbedarf zu befriedigen, den die
Gesellschaft und die Herrschenden, alle Bekenner dieser Weltreligion, spüren;
die Erinnerung an ihn hatte das Gefühl spiritueller Geborgenheit zu vermitteln
in einer Form, wie sie für die Urgemeinde noch nicht bezeugt ist. Wer dürfte sich

wundern, wenn erhebliche Teile einer solchen „Erinnerung" nicht aus dem

erschließbaren historischen Befund abgeleitet werden können?

Bibliographie

Djai't, Hichem (1974): La personnalitä et le devenir arabo-islamique. Paris.

Ferchl, Dieter (2003): Die Deutung der „rätselhaften Buchstaben" des Korans. Steyerberg.
Ferchl, Dieter (2010): „Die .rätselhaften Buchstaben' am Beginn einiger Suren - Bemerkungen

zu ihrer Entschlüsselung, Beobachtungen zu ihrer vermutlichen Funktion". In: Der Koran

und sein religiöses und kulturelles Umfeld. (Schriften des Historischen Kollegs 72).

München, 197-215.
Ferchl, Dieter (2011): Neunundzwanzig Suren oder ein früher Koran. Steyerberg.
Kratz, Reinhard G./Tilman Nagel (Hgg.) (2003): „Abraham, unser Vater". Göttingen.
Nagel, Tilman (1995): Medinensische Einschübe in mekkanischen Suren. Göttingen.



468 — Tilman Nagel DE GRUYTER

Nagel, Tilman (2008a): Mohammed. Leben und Legende. München.

Nagel, Tilman (2008b): Allahs Liebling. Ursprung und Erscheinungsformen des Mohammed¬

glaubens. München.

Nagel, Tilman (2010): Mohammed. Zwanzig Kapitel über den Propheten der Muslime. München.

Nagel, Tilman (2013): „Authentizität in der Leben-Mohammed-Forschung". Arabica 60:

516-568.
Radscheit, Matthias (1996): Die koranische Herausforderung. Berlin.

Radscheit, Matthias (2010): „Der Höllenbaum". In: Der Koran und sein religiöses und kulturelles

Umfeld. (Schriften des Historischen Kollegs 72). München, 93-133.

Anmerkung: Dies ist der Text des Vortrags, den ich am 28. November 2013 unter dem Titel

„Authentizität in der Leben-Mohammed-Forschung" an der Universität Zürich gehalten habe.

Wenige Monate vor diesem Datum erschien in der Zeitschrift Arabica (Nagel 2013) ein umfangreicher

Aufsatz zum selben Thema; um eine Verwechslung zu vermeiden, wähle ich für die

vorliegende Publikation den obigen Titel. Alle in ihr genannten Ereignisse aus dem Leben

Mohammeds sind ausführlich in meinen Büchern Mohammed. Leben und Legende (Nagel

2008a) und Mohammed. Zwanzig Kapitel über den Propheten der Muslime (Nagel 2010)

geschildert. Im erstgenannten Buch findet man genauen Aufschluss über die jeweils
herangezogenen Quellen.


	Der Weg zum geschichtlichen Mohammed

