Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 68 (2014)

Heft: 1-2

Artikel: Der Weg zum geschichtlichen Mohammed
Autor: Nagel, Tilman

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-681658

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-681658
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DE GRUYTER ASIA 2014; 68(2): 453-468

Tilman Nagel
Der Weg zum geschichtlichen Mohammed

Abstract: In this paper I explain the most important principle of research I fol-
lowed in achieving my study on the life of Muhammad. The literary genre of hadith
which did not come into being before the end of the seventh century AC must not
be considered as a reliable source for the study of Muhammad'’s biography, since
it reflects the theological and social developments of that subsequent epoch.
Therefore research on the historical Muhammad has to be based on the koran.

The text of the koran embodies the evidence of a prophetic experience which
lasted for more than two decades. The different meanings of rasiil and nabi are
the starting-point of the exposition of the method underlying my biography of
Muhammad. Some of the major consequences of this difference are analyzed, and
I try to show its momentousness for understanding the historical prophet.

DOl 10.1515/asia-2014-0030

1 Die Gegenwadrtigkeit Mohammeds im Leben
des Muslims

»Das Mindeste, was jemand vollbringen muss, um als Muslim zu gelten.“ So oder
dhnlich sind Broschiiren tiberschrieben, mit denen muslimische Gruppen um
neue Mitglieder werben. ,Vollbringen“, nicht ,,glauben! Der Leser erfahrt, dass
das bekennende Aussprechen der zweigliedrigen Formel ,,Es gibt keinen Gott
aufler Allah. Mohammed ist der Gesandte Allahs* zwar die Zugehorigkeit zum
Islam begriinde. Aber alles, was fiir jeden Muslim aus dieser Formel folge, sei ein
Vollbringen, ein Tun. Dessen wichtigster Aspekt sei das rituelle Gebet. Bereits mit
dieser Belehrung wird der Neophyt eng an Mohammed gebunden, genauer: an
das Bild, das sich die Muslime von ihrem Propheten und seinem Leben machen.
Denn ist es nicht Mohammed gewesen, der mit Allah die Fiinfzahl der Pflicht-
gebete ausgehandelt hat? Wurde ihm nicht durch den Engel Gabriel vorgefiihrt,
wie Allah sich deren Ausfiihrung wiinscht? ,,Betet, wie ihr mich beten seht!“ for-
derte Mohammed danach seine Anhénger auf, und diese halten sich seit 1400
Jahren an diesen Befehl.

e ]

Tilman Nagel: Akademie der Wissenschaften zu Gottingen. E-mail: til.nagel@t-online.de



454 = Tilman Nagel DE GRUYTER

Indem sie diesem Befehl Mohammeds gehorchen, sind sie sicher, peinlich
genau den Willen des Ewigen, Einen zu vollstrecken. Stets muss es daher die
Sorge des Einzelnen wie der Gemeinschaft sein, sich keine Nachladssigkeit zu-
schulden kommen zu lassen. Denn Allah besteht auf einer gewissenhaften Erfiil-
lung seiner Gebote. Auch dies weif3 der Muslim einzig und allein von Mohammed.
Dieser betrat einst den Gebetsplatz von Medina, und mit ihm ein unbekannter
Mann. Nachdem dieser das rituelle Gebet vollzogen hatte, griifite er den Prophe-
ten und wollte gehen. Mohammed aber hielt ihn auf: ,,Geh zuriick und vollziehe
dein Gebet!“ Der Unbekannte folgte dieser Aufforderung, doch noch ein zweites
und ein drittes Mal war Mohammed nicht zufrieden. ,Dann lehre es mich!“ bat
jener. Der Prophet erkldrte ihm den Bewegungsablauf und hob dabei ausdriick-
lich hervor, dass alle Bewegungen ruhig und gemessen auszufiihren seien; in
jeder Stellung des Korpers miisse man einen Augenblick verharren. — Auch diese
Uberlieferung findet sich in den erwdhnten Broschiiren. Das regelméfige Voll-
ziehen der rituellen Pflichten, der Kern des Islams und der islamischen From-
migkeit, bringt den Muslim somit Tag fiir Tag mit Mohammed in Beziehung, und
aus dem durch den Ritenvollzug gegliederten Tageslauf entwickelt sich im Ideal-
fall das Bewusstsein, ununterbrochen vor Allah zu stehen. So gibt es schliefdlich
keine Handlung mehr, die nicht dem Vorbild Mohammeds, des Vermittlers der
allumfassenden gottlichen Leitung, unterworfen ware.

Denn Mohammed war nach muslimischem Glauben der absolut zuverldssige
Uberbringer der Gesetze Allahs, die als ewig wahr und giiltig angesehen werden
und die die Menschen in der authentischen Fassung nie anders als {iber Moham-
med kennenlernen konnen. Das bedeutet, anders gewendet, dass die Muslime
ihrem Propheten eine das Menschenmogliche {ibersteigende Last aufbiirden.
Denn er allein ist dafiir verantwortlich, dass den Menschen die Gesetze Allahs
vollstdndig und richtig iibermittelt wurden. Ware dies nicht der Fall, so wére es
den Muslimen nicht méglich, durch die gewissenhafte Erfiillung der ihnen durch
Mohammed beigebrachten Riten und anderen Lebensnormen Jenseitsheil zu er-
werben. Wenigstens kdnnten sie sich nicht darauf verlassen, dass ihr Handeln
diesem Ziel uneingeschrankt dienlich ist. Solche Zweifel kénnten aufkeimen,
weil der Verstand des Menschen zum Spekulieren neigt: Wieso fiinf Pflichtgebete
am Tag, wieso nicht vier oder sechs? Warum gibt es die vielen Einzelheiten im Be-
wegungsablauf, worin liegt ihr Sinn? Fangt man an, {iber solche Fragen nachzu-
griibeln, dann kommt man an kein Ende. In der Person Mohammeds selber muss
daher der Grund fiir die Wahrheit des von ihm Ubermittelten zu finden sein. Sein
ganzer Lebensweg ist der Beweis fiir seine Erwédhltheit durch Allah, und Allah
hétte ihn nicht erwdhlt, wenn er nicht im Voraus gewusst hitte, dass Mohammed
die ihm aufgebiirdete Last werde tragen kénnen.



DE GRUYTER Der Weg zum geschichtlichen Mohammed =— 455

2 Gegenwartigkeit und Geschichte

Dieses Argument ist natiirlich zirkuldr. Dennoch hat man sich schon friih darum
bemiiht, es mit Hinweisen auf Ereignisse aus seiner Vita zu bekraftigen. Sprechen
nicht seine Siege fiir die Wahrheit der von ihm iiberbrachten Botschaft? — Nieder-
lagen und opportunistisches Taktieren, von dem man auch wusste, riickten in den
Hintergrund. — Deutet nicht auch das rasche Anwachsen seiner Anhédngerschar
darauf, dass Allah seinen Gesetzen zum Sieg verhilft und dass diese Gesetze des-
halb wahr sein miissen? — Die Schwierigkeiten, unter denen Mohammed sich in
der Stammesgesellschaft behauptete, die prekédre Lage, in der er sich zeit seines
Lebens befand und von der auch der Koran immer wieder spricht, verwandeln
sich in die nutzlosen Machenschaften ewig gestriger Feinde Allahs. - Ist nicht die
gottliche Leitung, unter der Mohammed fortwédhrend redete und agierte, an allen
seinen stets vortrefflichen und richtigen Ratschldagen zu erkennen, von denen
seine Anhdnger grofien Nutzen hatten? — Dass er einst die Frage der Befruchtung
der Dattelpalmen falsch beurteilte, ist {iberliefert; aber spricht nicht gerade diese
Tatsache fiir seine Erwahltheit, ja sogar fiir seinen unirdischen Wesenskern? Nie-
mand hatte Mohammed ins Gesicht blicken konnen, wenn dieser Kern frei von
jeder menschlichen Umhiillung offengelegen hétte. Die Ausrichtung der gottli-
chen Botschaft wére vereitelt worden. Verzeihliche Fehler und Schwéchen, die
dieser menschlichen Umhiillung zuzuschreiben sind, waren daher unentbehr-
lich fiir die erfolgreiche Ausfiihrung der ihm von Allah {ibertragenen Aufgaben.

Wir sind mit dem letztgenannten Beispiel muslimischer Auslegung der Uber-
lieferung vom Leben Mohammeds bereits ins 12. Jahrhundert gelangt. Unter sich
wandelnden Formen setzt sich die Mohammedverehrung bis in die Gegenwart
fort. Dafiir nur ein Beispiel: Der Tunesier Hichem Djait, ein Mann von franzsi-
scher Bildung, bekennt mitten in seiner 1974 ver6ffentlichten Studie La personna-
lité et le devenir arabo-islamiques: ,In diesem franzosischen Wald, wo ich, auf
den Schnee blickend, diese Zeilen niederschreibe, bin ich in Raum und Zeit so
weit von der Welt entfernt, in der er lebte. Und doch fiihle ich mich ihm néher als
ein Mensch des 2. Jahrhunderts (nach der Hedschra). Ich fiihle mich ganz nahe
daran, seine Wahrheit zu erfassen, ganz nahe daran, die Synthese von geschicht-
licher und spiritueller Wahrheit zu begreifen.“!

Es leuchtet ein, dass sich solch ein Enthusiasmus von einer Uberlieferung
ndhrt, die ihren Gegenstand, den Propheten und sein Leben, gegen jede Kritik
abschirmt. Bei al-Bayhaqi, einem Autor des 11. Jahrhundert, ist die ganze Vita
zu einer Kette von ,,Beweisen der Prophetenschaft® geworden; einhundert Jahre

e ——

1 Djait 1979: 179, Ubers. Nagel.



456 =—— Tilman Nagel DE GRUYTER

spater arbeitet der Maghrebinier ‘Iyad al-Yahsubi in einem bis heute viel gelese-
nen Werk heraus, was alles iiber Mohammed ausgesagt werden muss und was
auf keinen Fall gesagt werden darf, damit er der stets unangefochtene Biirge
fiir den Islam, die Gesetze und die Ordnung des Gemeinwesens sei.? Solche Art
von Literatur liber Mohammed fuf3t auf religionsgeschichtlichen Vorgdngen des
ausgehenden 7. und des 8. Jahrhunderts, deren schriftlicher Niederschlag die
fiir den Islam charakteristische Literaturgattung der hadit-Sammlung war. Das
hadit selber ist ein uniiberschaubares Korpus von einzelnen Nachrichten iiber
Worte und Verhaltensweisen Mohammeds. In der Belehrung des Fremden iiber
die Art und Weise des rituellen Betens haben wir ein Beispiel kennengelernt. Fiir
den Muslim wird Mohammed mittels der Uberlieferungen des hadit gleichsam
der Geschichtlichkeit enthoben. Als der Ubermittler jeglicher Art gtttlicher Lei-
tung ist er auf spirituelle Weise nach wie vor in seiner Gemeinde gegenwartig.
Die Wahrheit der Aussagen des hadit ist fiir den Muslim dank der kurze Zeit nach
dem hadit entstandenen Methoden der Bewertung der Tradenten der einzelnen
Nachrichten gesichert.

Die europdische Geschichtsforschung hat Ende des 19. Jahrhunderts erkannt,
dass ein grofder, nicht eindeutig abgrenzbarer Teil des hadit Aussagen enthalt
und Geschehnisse und Vorstellungen widerspiegelt, von denen sich im Koran
nicht einmal Andeutungen finden. Auch in der historiographischen und genea-
logischen Uberlieferung zur friihesten Geschichte des Islams, die ja ebenfalls
in reichem Mafie vorhanden ist, sucht man Spuren dieses im hadit verbiirgten
Stoffes vergebens. Es muss sich demnach um Aussagen und Vorstellungen aus
den ersten Jahrzehnten nach Mohammeds Tod handeln, die der ,,Gemeindetheo-
logie“ zuzurechnen sind. Der Mohammed des Korans und derjenige des hadit
lassen sich nach den Methoden der historisch-kritischen Forschung in vielfa-
cher Hinsicht nicht zur Deckung bringen. Europdische Biographen Mohammeds
sind sich seit der Entdeckung der geschilderten Anachronismen im hadit dieses
Sachverhalts stets bewusst gewesen. Manche haben ihn in ihrer Darstellung ge-
schickt zu verschleiern gesucht, andere haben sich zu einer {iberkritischen Hal-
tung gegeniiber allen fiir eine Vita Mohammeds einschldgigen Quellen verleiten
lassen. Sogar Zweifel an der Geschichtlichkeit der Gestalt Mohammeds wurden
geduflert. Sie liefien sich aber nur rechtfertigen, indem man die Gesamtheit des
frithen Quellenmaterials, den Koran eingeschlossen, fiir eine Fabrikation aus der
Zeit Harun ar-Raschids erkladrte. Da aber niemand zeigen kann, wie und warum
dies so sei, bewegen sich solche Zweifel auflerhalb der seriésen Geschichts-
wissenschaft. Blickt der Historiker auf die Quellen zu Mohammed und zur friihe-

2 Vgl. Nagel 2008b: 103-111, 135-193.



DE GRUYTER Der Weg zum geschichtlichen Mohammed == 457

sten Geschichte des Islams, so sieht er sich zu dem Eingestdndnis genotigt: Was fiir
die Muslime eine dichte Verbiirgung der von Allah geleiteten Geschicke des Pro-
pheten ist, das erscheint ihm wie ein kaum zu durchdringender Dschungel von
Mitteilungen, deren Zusammenhang und Bedeutung vielfach rdtselhaft bleiben.
Die Meinung, man kdnne deswegen keine Biographie Mohammeds schreiben, ist
in der Islamwissenschaft weit verbreitet.

Seitdem ich Anfang der 80er Jahre im Auftrag eines deutschen Verlags ein
Buch iiber den Koran verfasst und zu diesem Zweck mehrmals den gesamten Text
von vorn bis hinten durchstudiert hatte, war mir klar, dass es sehr wohl moglich
sein muss, eine wissenschaftliche Biographie Mohammeds zu schreiben. Denn
bei der Lektiire wurde mir allméahlich bewusst, dass ich mich mit dem authen-
tischen Zeugnis einer Person beschiftigte, die zusammen mit ihren Uberzeu-
gungen einen Entwicklungsprozess durchmacht, iiber den mir die vorhandenen
Biographien nur unzureichenden Aufschluss geben. Von den Verfechtern der
Behauptung, der Koran sei im 9. Jahrhunderts aus Textbrocken unbekannter
Herkunft zusammengestiickelt worden, wird der Sachverhalt der Fortbildung der
dogmatischen und gesellschaftlichen Aussagen, die der Koran zeigt, nicht zur
Kenntnis genommen, obwohl er doch gerade fiir sie von héchstem Gewicht sein
miisste. Doch dies nur am Rande! Wie ich mit dem eben angedeuteten Problem
der Heterogenitét der Quellen — d.h. des Korans einerseits und des hadit anderer-
seits — umgehen sollte, wusste ich damals nicht, und daher hiitete ich mich, eine
solche Arbeit in Angriff zu nehmen.

3 Der Koran als das authentische Zeugnis der
Entwicklung einer religios gepragten
Personlichkeit

Ende der 80er Jahre kam mir der Zufall zu Hilfe. Zum Anhoren eines wenig fes-
selnden Vortrags gezwungen, bldtterte ich ziellos im Koran. Mein Exemplar gab
vor dem Beginn einer jeden Sure nicht nur an, ob sie in Mekka oder Medina
»herabgesandt“ worden sei, sondern machte bei mekkanischen Suren kenntlich,
welche Verse man in Medina hinzugefiigt habe. Bei Sure 12, der beriihmten
Josefssure, werden die Verse 1 bis 3 sowie Vers 7 als solche spéteren Zusétze aus-
gewiesen. ,,Alif - lam - ra. Das sind die Verse der klaren Schrift. Wir (d.h. Allah)
sandten (diese Schrift) als eine arabische Lesung herab. Hoffentlich seid ihr ver-
standig. Wir erzdhlen dir am schonsten, da wir dir diese Lesung eingaben, auch
wenn du vorher einer der Missachtenden warst.” So die Verse 1 bis 3, denen der
7. die folgende Bemerkung hinzufiigt: ,,In Josef und seinen Briidern sind Wun-



458 = Tilman Nagel DE GRUYTER

derzeichen fiir die, die fragen.“ ,Was*, durchfuhr mich ein Gedankenblitz, ,,was
ist, wenn man diese Satze beim Wort nimmt?*“ Mit der Aufmerksamkeit fiir den
Vortragsredner war es endgiiltig vorbei. Wenn die besagten Verse von Moham-
med in Medina einer im Ubrigen bereits in Mekka entstandenen Sure hinzugefiigt
worden waren und diese nunmehr fiir einen Bestandteil eines wie auch immer
gestalteten ,,Schriftstiickes” — arabisch kitab — erklarten, eines in schriftliche
Fassung gebrachten Textes mithin, dann zwingt uns dies zu dem Schluss, dass
man zu Mohammeds Lebzeiten mit dem Verschriftlichen seiner Verkiindigungen
begann.? Nun wird uns erzdhlt, dass Mohammed in der mittelmekkanischen Zeit
seines Wirkens von seinen Feinden in arge Bedrdngnis gebracht wurde, indem
sie seinen, wie sie meinten, abgedroschenen Geschichten der Altvorderen span-
nendere entgegensetzten, die sie aus dem unter sassanidischen Einfluss stehen-
den Hira mitgebracht hatten. Mohammed seinerseits soll die Attacken mit dem
Alexanderstoff und der Siebenschladferlegende gekontert haben, die sich in Sure
18 finden. Und womoglich auch mit der Josefsgeschichte? — ,,Wir erzdhlen dir am
schonsten®, heifdt es in Vers 2. - Jetzt, in Medina, wird sie in das Korpus verschrift-
lichter Lesungen aufgenommen, was mit dem in Vers 7 enthaltenen Hinweis auf
ihren erbaulichen Charakter gerechtfertigt wird. Es sei in diesem Zusammenhang
angemerkt, dass man seit der mittelmekkanischen Periode im Koran auf Belege
dafiir trifft, dass die Mekkaner Mohammed drdngen, er moge, um sich als Ge-
sandter Allahs auszuweisen, ein ,,Schriftstiick“ vom Himmel herabholen (Sure 6,
7; Sure 17, 93), aber er lehnt dies ab mit der Unterstellung: ,,Ihr wiirdet ja trotzdem
nicht glauben!“ Gleichwohl entstehen von da an bis in die frithe medinensische
Zeit hinein insgesamt einundzwanzig Suren, deren Einleitungsverse den sich an-
schlieflenden Text als ein herabgesandtes Schriftstiick bezeichnen. Sure 2 und
Sure 3 sind die zeitlich letzten Beispiele hierfiir.

Ich schlug nunmehr im Koran alle mekkanischen Suren auf, die medinen-
sische Einschiibe enthielten, und stellte fest, dass diese Einschiibe meistens
Erlduterungen zu vorher behandeltem Stoff boten, des Weiteren Ermutigungen
Mohammeds sowie konkrete Verhaltensanweisungen, die sich aus den im mek-
kanischen Text angesprochenen allgemeinen sittlichen Leitlinien ergaben. Als
ich spéter an die Ausarbeitung des Themas ging, zeigte sich, dass sich hinter den
Notizen vor Beginn einer jeden Sure eine muslimische Uberlieferung zur Chro-
nologie der koranischen Offenbarungen verbarg, die sich bis in die Zeit um 700
n. Chr. zuriickverfolgen lief3. Noldeke, der Verfasser des bis heute als Standard-
werk geltenden Buches iiber die Geschichte des Qoran, hatte die muslimischen

3 Mohammed hatte konkrete Vorstellungen iiber den Inhalt eines solchen kitdb. Siehe hierzu
Ferchl 2003; Ferchl 2010 sowie Ferchl 2013.



DE GRUYTER Der Weg zum geschichtlichen Mohammed = 459

Angaben zu Sure 12, Vers 1 bis 3 und Vers 7 ohne Nennung von Griinden fiir halt-
los erkldrt — ein in unserer Wissenschaft leider nicht seltenes Beispiel dafiir, wie
die Uberzeugung, man wisse, was in den Quellen stehen miisse, blind macht
fiir das, was wirklich darin steht. In der muslimischen Koranwissenschaft hatte
sich demgegeniiber die Kenntnis des von mir beobachteten Umstandes erhalten.
Sie findet sich im Handbuch der Korankunde as-Suyiitis (gest. 1505), der einen
sechshundert Jahre friiheren Autor, Ibn ad-Durais, mit folgenden Worten zitiert:
»Wenn ein Er6ffnungsvers einer Sure in Mekka herabgesandt wurde, wurde sie
in Mekka niedergeschrieben. Danach pflegte Allah ihr (noch) hinzuzufiigen, was
ihm beliebte.“ Ibn ad-Durais’ Abhandlung hat sich in einer Handschrift erhalten,
as-Suyiti hat ihn richtig zitiert. In den Uberlieferungen zur Prophetenvita wird
ibrigens gesagt, dass schon vor der Hedschra einzelne Suren auf Papyrusbldttern
in Umlauf waren. In den ebenfalls aus dieser Zeit stammenden sogenannten
Herausforderungsversen (Sure 10, 38 und Sure 11, 13) sinnt Mohammed seinen
mekkanischen Feinden an, sie sollten doch zehn oder wenigstens eine Sure
dichten, wenn sie meinten, nicht Allah, sondern er selber fabriziere den Koran.*

Die islamische Uberlieferung von den medinensischen Einschiiben setzt den
Lebenslauf Mohammeds in eine geschichtliche Perspektive, deren wichtigstes
Zeugnis der Koran ist. Dieser musste unter diesem Gesichtspunkt erneut einer ge-
nauen Lektiire unterzogen werden, und mit der nétigen Vorsicht mussten die An-
gaben der frithen Autoren von Prophetenbiographien, Ibn Ishags und al-Waqidis
vor allem, in die Betrachtung einbezogen werden. Es stellte sich rasch heraus,
dass auch die genealogische Literatur sowie die Quellen zur mekkanischen und
medinensischen Stadtgeschichte wertvolle Aussagen lieferten, die zur Entschliis-
selung des im Koran dokumentierten Lebenswegs Mohammeds beitrugen. Am
Beispiel des Themas, das ich am Anfang meines Vortrags beriihrte, ndmlich der
Ubermittlung der Gebetspflicht, werde ich jetzt mein Vorgehen sowie den Cha-
rakter der Ergebnisse darlegen, zu denen ich gelangt bin.

4 Gesandter und Prophet

Wenn man die islamische Uberlieferung zur Chronologie der von Mohammed ver-
kiindeten Offenbarungen, und cum grano salis die aus dem Studium des Stilwan-
dels der Offenbarungen gewonnenen Erkenntnisse Noldekes ernstnimmt,
dann spricht Mohammed bis gegen Ende seines Wirkens in Mekka von sich selber

e ————
4 Vgl. hierzu meine Abhandlung Medinensische Einschiibe in mekkanischen Suren (Nagel 1995:
V.a.100-127), ferner Radscheit 1996: 94-98.



460 = Tilman Nagel DE GRUYTER

als von dem Gesandten Allahs (rasul Allah). In Sure 7, die in die letzte Zeit seines
Wirkens in Mekka fallt, erklart er zum ersten Mal, dass er nicht nur der Gesandte
Allahs sei, der den Glauben an den Einen verkiinde, sondern zugleich auch dessen
Prophet (nabi), der in Allahs Auftrag die Menschen lehre, was recht und billig sei.
Er nehme damit den Menschen auch die Lasten ab, mit denen Juden und Christen
sich abplagten (Vers 156-158). Diese namlich haben nach Mohammeds Vorstel-
lung eigenmaéchtig die einfache, der Natur der Menschen angepasste Gottesvereh-
rung durch verschérfte Speisegebote und durch die Einfiihrung ménchischer
Lebensweise entstellt und sich daher den Zorn und den Fluch Allahs zugezogen.

In seinen letzten mekkanischen Jahren hatte Mohammed demnach begon-
nen, in sich den Uberbringer einer neuen Ritualordnung zu sehen, die von Allah
selber gestiftet und somit authentisch sein sollte. Wir konnen diesen tiefgreifen-
den Wandel des Selbstverstandnisses an Sure 73 beobachten. In ihr wird Moham-
med als Gesandter Allahs angesprochen, der die Mekkaner vor den Schrecknis-
sen des Jiingsten Tages warnt. Der letzte Vers hebt sich durch seinen Stil, seine
Uberldnge und seinen Inhalt deutlich von den vorausgehenden ab. Er handelt
von ndchtlichen Andachtsiibungen und richtet sich nicht wie die vorausgehen-
den allein an Mohammed, sondern an eine Gemeinschaft, von der etliche es mit
den Nachtwachen nicht so genau nehmen, wie Allah es sich wiinscht. In der mus-
limischen Liste der medinensischen Einschiibe wird dieser Vers nicht genannt;
eine Entstehung in den letzten mekkanischen Jahren, in der Zeit der Umorientie-
rung Mohammeds, wire die plausible Erklarung hierfiir.

Die Bestimmungen der von Mohammed i{iberbrachten Ritualordnung entspre-
chen, so versicherte er, genau denjenigen, die einst Abraham von Allah empfan-
gen hatte, wie denn in Abraham der erste Prophet nach der Sintflut zu sehen ist,
dem durch Allah Gewissheit {iber die wahre Art der Gottesverehrung geschenkt
wurde. Die von Mohammed propagierte neue Ordnung ist daher in Wahrheit die
alte, sie geht hinter die christliche und auch hinter die jiidische zuriick, da Mose
und Jesus viel spéter als Abraham aufgetreten waren. Dass Abraham in der Zeit
kurz vor der Hedschra Mose in der Funktion als der Leitfigur Mohammeds abldst,
ist ein schon mehrfach beschriebener Sachverhalt.

Wer war die Zielgruppe dieser neuen mit einer Ritual- bzw. Daseinsordnung
verkniipften Verkiindigungen? Gewiss, die heidnischen Mekkaner. Bei ihnen frei-
lich konnte Mohammed nicht sogleich auf ein positives Echo hoffen; sie lehnten
ihn, wie wir wissen, schroff ab, woriiber gleich noch einiges zu sagen sein wird.
Die Zielgruppe, um deren Unterstiitzung er mit der Inanspruchnahme des Pro-
phetentums zundchst warb, waren die sogenannten Hanifen, Médnner, die sich
vom arabischen Heidentum abgewandt hatten. Sie hatten sich der nach Arabien
einstrémenden jiidischen und christlichen Uberlieferung getffnet, waren aber
nicht zur Annahme einer der beiden Religionen bereit. Wie uns ein fragmenta-



DE GRUYTER Der Weg zum geschichtlichen Mohammed = 461

risch tiberliefertes Gedicht eines medinensischen Hanifen lehrt, bemédngelten sie
an beiden Religionen, dass in ihnen kein Pilgerwesen mit Tieropfern vorgesehen
sei.> Eine von Allah selber stammende Ritualordnung, nach der sich die Hani-
fen sehnten, musste in diesem Punkte vom Judentum und vom Christentum ab-
weichen. Auch glaubten die Hanifen, dass Allah den Juden und Christen ziirne,
weil diese eigenméchtig gewisse Erschwernisse in ihre Ritualordnung eingefiigt
hétten. Dieser Gedanke Mohammeds wurde eben schon angesprochen.

Mohammeds Anspruch auf das Prophetentum, mit dem eine Trennlinie zu
diesen beiden Religionen gezogen wurde, mochte vielen Hanifen plausibel und
willkommen erscheinen. Unter den Polytheisten, die in Mekka das Heft in der
Hand hielten, 16ste er allerdings heftigen Widerstand aus. Denn mit seinem Pro-
phetentum verkniipfte Mohammed die Behauptung, durch Allah mit der Einfiih-
rung der wahren Riten beauftragt zu sein, namlich ,das zu befehlen, was recht
und billig ist, und das Abscheuliche zu verbieten“, (Sure 7, 157), wie er sich fortan
ausdriickte. Die Mekkaner sahen nicht ein, warum sie ihm das Sagen in der wich-
tigsten Angelegenheit Mekkas, in der Organisation des Kultes, {iberlassen sollten.
An mehreren Stellen bezeugt der Koran die Empdrung der Feinde des Prophe-
ten, aber auch deren Spott. Sie forderten, er mége in den Himmel hinaufsteigen
und entsprechende Schriftstiicke herabholen oder er solle sich an der Seite eines
Engels zeigen. Andere meinten, wenn er einen so hohen Rang bei dem Einen be-
kleide, dann miisste dieser ihm doch zum Beweis dieser Behauptung unermess-
lichen Reichtum schenken, ein Schloss etwa mit einem Garten (z.B. Sure 6, 7 und
35; Sure 17, 90-95).

Den Druck, unter den Mohammed geraten war, belegt die Uberlieferung von
den zwei Visionen, die ihm in dieser Zeit widerfahren sein sollen. Am 17. Rama-
dan, achtzehn Monate vor der Hedschra, wecken Gabriel und Michael des Mittags
den schlummernden Propheten, bringen ihn zur Kaaba und steigen mit ihm {iber
eine dort aufgestellte Leiter in die Himmel. Er bringt die Regelungen des Verlaufs
der rituellen Gebete herab. Sechs Monate nach dieser Vision machte Mohammed
erneut von sich reden; diesmal wurde er von Mekka aus zum ,fernsten Gebets-
platz“¢ versetzt, den die Mekkaner in jener Zeit wahrscheinlich mit dem Tempel-
berg in Jerusalem identifizierten. Die chronologisch erste Vision, der Aufstieg in
die Himmel, ist vollkommen plausibel mit den Forderungen in Zusammenhang
zu bringen, die die mekkanischen Gegner erhoben: Er solle ein Buch aus dem
Himmel vorzeigen, ein Engel solle ihn begleiten.

e
5 Zitiert in Kratz/Nagel (Hgg.) 2003: 142.
6 Nagel 2008a: 247-248, 643-652.



462 = Tilman Nagel DE GRUYTER

Was aber bedeutet die zweite, spatere Vision, diejenige der nachtlichen Reise
nach Jerusalem? Nach muslimischer Vorstellung spielt der erste Vers von Sure
17 auf sie an: ,,Preis sei dem, der seinen Knecht eines Nachts vom heiligen Ge-
betsplatz (in Mekka) zum fernsten Gebetsplatz versetzte, dessen Umgebung wir
segneten. Wir wollten ihm einiges von unseren Zeichen zeigen. Allah hort und
sieht alles!“ Auch einem anderen Propheten, Abraham, zeigt Allah seine Wun-
derzeichen: Allah ldsst ihn die wunderbare Art und Weise des Herrschens iiber
die Himmel und die Erde schauen, denn Abraham soll die letzte Gewissheit iiber
das ununterbrochene Schépfungshandeln des Einen gewinnen (Sure 6, 75), und
so gelingt es Abraham, aus dem Untergehen aller Gestirne den Schluss zu ziehen,
dass diese keine selbstdndig handelnden Wesen sein kénnen und daher keiner
Anbetung wiirdig sind (Sure 6, 76-82): ,,Dies ist unser Argument; wir gaben es
Abraham (, damit er es) gegen sein Volk (verwende)*“ (Vers 83). Als Verkiinder
der endgiiltigen, unverfidlschten Ritual- und Daseinsordnung ist Mohammed der
Abraham redivivus; in Sure 2 wird er dies ausfiihrlich darlegen. Noch aber ist er
in Mekka, und so klagt er in Sure 17 nach dem eben zitierten Einleitungsvers tiber
seine Feinde und ihr Vorgehen gegen ihn. Wie auch sonst viele Male im Koran sind
die Ereignisse der Zeit des Alten Testaments die Prototypen dessen, was ihm wi-
derfahrt. Einst missachteten die Israeliten die Gesetze, die Mose von Allah erhal-
ten hatte; Allah schickte seine Diener gegen die Ungehorsamen und lief ,,deren
Stadt“ — mithin Jerusalem - ,verwiisten“ (Sure 17, 5). Die zweite Zerstérung einer
heiligen Stadt bei erneuter Ablehnung der Gesetze Allahs steht noch aus (Sure 17,
6-7). Angesichts der Lage, in der sich Mohammed befand, ist hier von Mekka die
Rede. Das wird erhdrtet, wenn wir den Text von Sure 17 weiter verfolgen. Allah
sendet den Menschen mancherlei Zeichen, denn er will ihnen Furcht einjagen. Im
Anschluss an die Nennung von Beispielen hierfiir heif3t es in Vers 60: ,,Einstmals
sagten wir (d.h. Allah) zu dir: ,Dein Herr kennt die Menschen durch und durch.
Den Traum, den wir dich trdumen lief3en, machten wir zu einer Anfechtung fiir
die Menschen, desgleichen den verfluchten (Hollen-) Baum im Koran,” und wir
dngstigten sie, und doch bestérkt sie dies in ihrer Widerspenstigkeit.“

Mit letzter Gewissheit kann man natiirlich nicht sagen, dass der hier er-
wahnte Traum die Nachtreise nach Jerusalem meine. In allgemeinem Sinne ist
aber festzuhalten, dass Mohammed mit einem Traumgesicht nicht etwa die Hani-
fen, sondern gerade die polytheistischen Mekkaner von der Wahrheit seiner Mis-
sion zu iiberzeugen suchte, und es ist ebenfalls klar, dass diese Versuche wenig
fruchteten. Das verraten die Klagen in den Versen 88 his 95. Selbst der Aufstieg
in die Himmel und allerlei andere Wunderzeichen waren nicht geeignet, die Ver-

7 Vgl. Radscheit 2010: 97-133.



DE GRUYTER Der Weg zum geschichtlichen Mohammed =—— 463

stockten zu bekehren. In Sure 8, die kurz nach der gewonnenen Schlacht bei Badr,
also zwei Jahre nach der Hedschra entstand und somit etwa vier Jahre nach Sure
17, raumt Mohammed ein, dass er einst den Mekkanern androhte, Allah werde
die Stadt verwiisten. Wenn die von Mohammed propagierte Daseinsordnung
wahr sei, dann, so die Feinde des Propheten damals, solle Allah doch Steine vom
Himmel herabregnen lassen oder sonst eine schlimme Strafe verhdngen! Aber
wie hatte Allah dergleichen tun konnen, solange sein Prophet noch in Mekka
weilte, fragt Mohammed aus der Riickschau. Jetzt freilich, nachdem Mohammed
Mekka hat verlassen miissen und nachdem man ihm den Vollzug der Pilgerriten
verwehrt hat, hat Allah seine Macht gezeigt: Die Feinde wurden bei Badr auf-
gerieben. Das ist die Strafe dafiir, dass sie an dem verqueren Kult festhalten, der
aus nichts als lappischem Geklatsche und Gepfeife besteht (Sure 8, 32-35).

Die Vision von der Nachtreise nach Jerusalem fiigt sich in eine Reihe weiterer
Drohungen ein, die Mohammed in seinen letzten Monaten in Mekka gegen seine
Stadtgenossen ausstief, so etwa in Sure 7, wo davon gesprochen wird, dass die-
jenigen, die zuvor unterdriickt waren, das Land erben werden (Vers 137). Es kam
zundchst jedoch ganz anders: Er selber wurde aus Mekka vertrieben, wie er in
Sure 47, Vers 13 anmerkt. Nachdem er zundchst andere Orte fiir sein Exil erwogen
hatte, suchte er in Medina Zuflucht. Seine Sippe hatte enge Verbindungen zu den
medinensischen Klanen, die man unter dem Namen Hazragiten zusammenfasst.
So war sein Grof3vater ‘Abd al-Muttalib bei ihnen geboren worden und hatte dort
seine Kindheit verbracht. Mohammed selber hatte als kleines Kind zusammen
mit seiner Mutter den Ort besucht. Auf dem Geldnde eines hazragitischen Klans
befand sich das Grab seines Vaters ‘Abdallah, das Pilger noch in friithabbasidi-
cher Zeit aufzusuchen pflegten. Es sei nur am Rande erwdhnt, dass bereits kurz
vor Mohammeds Vertreibung aus Mekka ein Auszug von Mekkanern nach Medina
stattfand; diese Manner wurden allerdings von Klanen aufgenommen, die zu den
mit den Hazragiten verfeindeten Ausiten gehorten. Die Ausiten hatten wenige
Jahre zuvor den Hazragiten in einer blutigen Schlacht ihre Vormachtstellung
streitig gemacht. Sobald sich Mohammeds Stellung in Medina gefestigt haben
wird, wird er sich darum bemiihen, den mit ihm verwandten Hazragiten ihre
frithere Bedeutung zuriickzugewinnen, eine Politik, die nicht unwidersprochen
bleibt und ihn in einen Konflikt mit jenen sogenannten ,ersten Auswanderern®
fihrt. Doch méchte ich dieses Thema hier nicht aufgreifen.8

Ich kehre vielmehr zu Mohammed zuriick, dem Uberbringer der gottlichen
und daher, wie er iberzeugt war, wahren Ritual- bzw. Daseinsordnung. In Medina
hatte sich seit etwa 620, d.h. etwa zwei Jahre vor Mohammeds Vertreibung aus

5
8 Ausfiihrlich dargestellt in Nagel 2008a: Kap. IV-VI.



464 =—— Tilman Nagel DE GRUYTER

Mekka, unter hazragitischer Fiihrung eine kleine Gemeinde gebildet, zu der er
losen Kontakt gehalten hatte. Diese hatte ihre Gottesverehrung organisieren
miissen, ohne an dem zentralen Heiligtum der durch Mohammed verkiindeten
Glaubenspraxis, der Kaaba, anwesend zu sein. Bei Hazragiten fand Mohammed
nach seiner Vertreibung aus Mekka Herberge, und er ging nun daran, seine in
Mekka in Sure 7 gegebene Zusage einzulGsen, er werde als Prophet den Glauben-
den eine ,,authentische“ Ritualordnung iibermitteln. Sure 2 ist der erste, wich-
tigste Schritt zur Erfiillung dieses Versprechens. In den Versen 190 bis 193 spricht
er auch das politische Ziel aus, dem er fortan seine Kraft widmen wird: Die Kaaba
muss aus der Hand der Polytheisten befreit und dem gereinigten, hanifischen
Kult unterstellt werden. Die Ausrichtung der taglichen Gebete auf diesen zentra-
len Kultort hin (Vers 144) belegt diese Absicht. Sie verrat ferner, dass die von ihm
iiberbrachte, hanifische Ritualordnung ohne dieses Heiligtum nicht existieren
kann. Zwar tritt der Muslim im rituellen Gebet symbolisch vor Allahs Angesicht
und bekundet damit, dass er Allah als die einzige schopferische Kraft des Univer-
sums anerkennt. Nirgendwo aber kann die ,,Hinwendung des Gesichts zu Allah“,
der Islam im eigentlichen Sinne, intensiver zum Ausdruck gebracht werden als
an dem Heiligtum, das Allah, wie es die Uberlieferungen zur Stadtgeschichte von
Mekka besagen, selber gestiftet hat. Allah gab Abraham den Befehl, die Kaaba
zu errichten, wie ebenfalls in Sure 2 erzédhlt wird. ,,Mach uns und unsere Nach-
kommen zu einer Gemeinschaft, die dir (das Gesicht) zuwendet*, d.h. den Akt
des Islams vollzieht (vgl. Sure 4, 125), ,,und zeige uns unsere Riten!“ (Sure 2, 127).
Mekka, die Ansiedlung ohne eigenen Ackerbau (Sure 14, 37), mdge zu einem si-
cheren Ort werden, dessen glaubende Bewohner und Besucher Friichte geniefien
konnen (Vers 126).

Sure 2 trégt die Uberschrift ,Die Kuh“. Diese Uberschrift weist auf den fiir
die Hanifen entscheidenden Sachverhalt hin: Die Wallfahrt zu der - Mohammed
damals nicht zugdnglichen — Kaaba muss mit der Kultpraxis des Tieropfers ver-
kniipft sein. Es geht um folgendes: In den Versen 49 bis 61 erzahlt Mohammed,
wie sich das Volk Israel, nachdem es von der Knechtschaft freigekommen war,
beim Umherziehen durch die Wiiste wieder nach dem Leben in Agypten sehnte,
das aus der Riickschau als angenehm erschien. Wegen einer solchen Undank-
barkeit gegen Allah verfiel es seinem Zorn, heif3t es in Vers 61, aber auch, weil es
seine Gebote und seine Wunderzeichen missachtet hatte. — Die Hanifen, daran
sei erinnert, wahrten Distanz zu den Juden und Christen, weil diese dem Zorn
und dem Fluch Allahs verfallen seien. — In Vers 67 bis 71 erfahren wir, worin die
Missachtung der Gebote Allahs bestanden hatte. Mose iibermittelte den Israeli-
ten den Wunsch Allahs, sie sollten eine Kuh schlachten. Sie aber glaubten, Mose
treibe seinen Spott mit ihnen, und lehnten es ab, dem Wunsch Allahs nachzu-
kommen. Allah drang auf die Erfiillung und teilte Mose mit, wie das Opfertier



DE GRUYTER Der Weg zum geschichtlichen Mohammed = 465

beschaffen sein miisse. Erst jetzt lie3en sich die Israeliten herbei, eine Kuh zu
schlachten - ,,beinahe hétten sie es nicht getan®, heif3t es in Vers 71 vorwurfsvoll.

Die Weigerung der Israeliten, ein Tier zu opfern, deutet auf den wesentlichen
Unterschied zwischen der jiidischen und christlichen Kultpraxis einerseits und
der hanifischen bzw. muslimischen andererseits. Auch an anderer Stelle in Sure
2 wird dieser Unterschied betont. So liest man in den Versen 111 bis 113: Juden
und Christen machen allen, die nicht zu ihnen gehdoren, den Eintritt ins Paradies
streitig; in Wirklichkeit verhalte es sich ganz anders, unterstreicht Mohammed:
»Derjenige, der das Gesicht ganz zu Allah wendet (man aslama wagha-hu li’llah)
und dabei gut handelt“ - gemeint ist: die Riten vollzieht - ,,der wird seinen Lohn
bei seinem Herrn erhalten“; um die Muslime braucht einem am Jiingsten Tag
nicht bange zu sein. Anders aber verhalte es sich mit den Juden und Christen;
diese bezichtigten einander, fehlerhaften Lehren zu folgen. Uber sie werde Allah
am Jiingsten Tag sein Urteil fdllen, desgleichen iiber alle, die vorgeben, von einer
bevorstehenden Abrechnung gar nichts gewusst zu haben.

Mohammed sieht sich als den Propheten, der den Wunsch der Hanifen nach
einer durch Allah selber gestifteten Ritualordnung erfiillt. Diese greift tief in den
Alltag ein, sie gliedert ihn durch regelméRige rituelle Handlungen, wie dies an
den Regeln zum Erwerb ritueller Reinheit und zum Vollzug der fiinf Pflichtgebete
ablesbar ist. Schon in Sure 2 ist iiberdies zu beobachten, wie diese gottgegebene
Ordnung den Bereich des Rituellen {iberschreitet und auch den profanen Alltag
zu gestalten beginnt: Bestimmungen zur Blutrache (Vers 178), zur Ehe (Vers 221),
zur schriftlichen Form von Schuldverhéltnissen (Vers 282) werden erlassen.® Im
Prinzip unterliegt nun das ganze Leben der muslimischen Gemeinde den Befeh-
len , Allahs und seines Gesandten® (z.B. Sure 8, 1; besonders hiufig begegnet man
dieser Wendung in Sure 9), wie es fortan oft heif’t. Mohammed ist der Ubermit-
tler des gottlichen Gesetzeswillens, und dieser betrifft grundsétzlich das gesamte
Leben des Menschen.

Nachdem im Jahre 627 der von den Mekkanern angefiihrte Krieg gegen
Medina gescheitert ist, tiberwéltig Mohammed ein Gefiihl des Triumphes, dem
er in Sure 33 Ausdruck verleiht. Das Auseinanderfallen der feindlichen Stammes-
koalition versteht er, wie kénnte es anders sein, als den endgiiltigen Sieg seiner

e ]

9 Mit der Hinwendung zum Prophetentum wandelt sich der Charakter der Offenbarungen.
Sollten diese, wie den auf ein kitab anspielenden Einleitungsversen der einschlidgigen Suren zu
éntnehmen ist, ein geschlossenes, und das heifit, ein hier und jetzt zu einem Ganzen abschlief3-
bares , Buch® hilden, so setzt sich nun die Erkenntnis durch, dass Allahs das Diesseits und die
Riten regelnde Worte ohne Ende seien (vgl. den medinensischen Einschub Vers 107 in Sure 18
sowie den medinensischen Einschub Vers 27 in Sure 31). Wie bereits erwdhnt, fehlen in den
Einleitungsversen der Suren, die nach Sure 3 entstehen, die Hinweise auf das kitab.



466 = Tilman Nagel DE GRUYTER

Sache, seines Prophetentums: Er ist der Gesandte Allahs und zugleich der Be-
glaubiger aller Propheten vor ihm. Die Ritualordnung, die er verkiindet, ist der
Maf3stab fiir jegliche friihere. Als der durch Allah berufene Beglaubiger samtli-
cher Propheten ist er aus allen Verwandtschaftsbeziehungen, die ihn mit anderen
Menschen verbinden, herausgelost worden. Im leiblichen Sinne ist er niemandes
Vater (Vers 40). Das aber heif3t, dass er allen Gldubigen nédher steht, als diese
untereinander verwandt sein konnten (Vers 6).

5 Zum Entstehen des vergegenwirtigten
Mohammed

Brechen wir hier aus Platzgriinden die Bemiihungen um eine Erfassung des
geschichtlichen Mohammed ab! Thre Ausgangsbasis war die eindringende Lektiire
des Korans, wobei die islamische Uberlieferung iiber die Chronologie der Offen-
barung und insbesondere iiber die medinensische Erganzung mekkanischer Aus-
sagen als ein Leitfaden zur Erschliefung des Entwicklungsganges der im Koran
behandelten Thematik genutzt wurde. Zu deren Analyse wurden in aller Zuriick-
haltung Nachrichten aus der Prophetenvita (sira) herangezogen, beispielsweise
zur Schlacht von Badr und zum Grabenkrieg. Auf diese Weise ist eine Anndhe-
rung an den authentischen Mohammed mdoglich. Um einem Missverstdndnis vor-
zubeugen: Die erst im 11. Jahrhundert aufkommende schariakundliche Literatur-
gattung der ,Vorgeschichte der Herabkunft“ (ashab an-nuzul) einzelner Verse hat
mit der von mir genutzten wesentlich dlteren Uberlieferung iiber die medinensi-
schen Einschiibe gar nichts zu tun. Die ,,Vorgeschichte der Herabkunft® setzt das
Vorhandensein der Lehre von den Quellen der Scharia voraus und versucht, eines
ihrer Kernprobleme zu l16sen: Der Koran als die Quelle mit dem héchsten Autori-
tdatsgrad enthdlt zu zahlreichen schariatischen Bestimmungen widerspriichliche
Angaben, z.B. zum Weingenuss. Die jeweils spateste Aussage soll diejenige sein,
deren Geltung Allah beabsichtigt habe. Es geht in diesen Schriften mithin um die
Rettung der schariatischen Autoritat des Offenbarungstextes.

Dies fiihrt mich zu der in Sure 33 zum Ausdruck gebrachten Nahe Moham-
meds zu den Muslimen zuriick. Diese Ndhe eigener Art, die jenseits der natiirli-
chen Verwandtschaft liegt, macht Mohammed schon in Medina, erst recht aber in
dem nach seinem Tod zu einem machtigen Gemeinwesen heranwachsenden Ka-
lifat zum alleinigen Garanten der gottlichen Rechtleitung (huda). So wurde diese
Nédhe im Laufe der Geschichte des Islams auf unterschiedliche Weise interpretiert.
Sie wurde in omaijadischer Zeit verstanden als die Befugnis, den Islam auf fiinf
Sdulen zu griinden — dieses Konzept gehort nicht der koranischen Botschaft an



DE GRUYTER Der Weg zum geschichtlichen Mohammed = 467

- sowie als die Befugnis, die Glaubenden die ,vollkommenen Worte“ (al-kalimat
at-tamma) zu lehren, frei gestaltete koranische Wortfolgen, deren Rezitieren jede
Verfehlung des Muslims tilgt und ihm das Paradies 6ffnet. Sie wurde seit dem 8.
Jahrhundert als eine uneingeschrankte Kompetenz in Sachen des Gesetzes aus-
gelegt, sie konnte als die Vermittlung des spirituellen Erlebens des Einen und der
Hoflichkeit gegen Allah, ja als Unterweisung in den nachahmenswerten Eigen-
schaften Allahs aufgefasst werden. Diese Deutungen gehen in der muslimischen
Glaubenspraxis auf mannigfache Art und Weise ineinander iiber, was hier nicht
mehr ausgefiihrt werden kann. Ihren friihen literarischen Niederschlag fand die
sich anbahnende allumfassende die Wahrheit des Islams garantierende Funktion
Mohammeds in der Umgestaltung der Uberlieferung von den beiden vorhin be-
sprochenen Visionen: Jetzt wird Mohammed zuerst nach Jerusalem versetzt, und
von dort aus wird er in die sieben Himmel emporgetragen, um die authentische
Ritualordnung der Pflichtgebete herabzuholen: Es ist diejenige, die er verkiindet,
und er bringt sie an dem Ort zur Erde, der Juden und Christen als der Mittelpunkt
ihrer Heilsgeschichte galt. Diese hat sich nun als vorldufig erwiesen und ist durch
ihre endgiiltige Fassung ersetzt worden.

Die Last, die mit dieser neuen Version von der Himmelfahrt der Gestalt
Mohammeds aufgebiirdet wird, konnte der historische Mohammed nicht ahnen,
wie er denn auch diese verdnderte Fassung seiner Visionen noch nicht gekannt
hat. Denn den Aufstieg seiner Glaubensgemeinschaft zu einer Weltmacht erlebte
er nicht mehr. Die Erinnerung an den Propheten Mohammed jedoch hatte und
hat den thematisch nicht eingrenzbaren Regelungsbedarf zu befriedigen, den die
Gesellschaft und die Herrschenden, alle Bekenner dieser Weltreligion, spiiren;
die Erinnerung an ihn hatte das Gefiihl spiritueller Geborgenheit zu vermitteln
in einer Form, wie sie fiir die Urgemeinde noch nicht bezeugt ist. Wer diirfte sich
wundern, wenn erhebliche Teile einer solchen ,Erinnerung® nicht aus dem er-
schlief3baren historischen Befund abgeleitet werden konnen?

Bibliographie

Djait, Hichem (1974): La personnalité et le devenir arabo-islamigue. Paris.

Ferchl, Dieter (2003): Die Deutung der , ritselhaften Buchstaben“ des Korans. Steyerberg.

Ferchl, Dieter (2010): ,,Die ,rdtselhaften Buchstaben‘ am Beginn einiger Suren - Bemerkungen
zu ihrer Entschliisselung, Beobachtungen zu ihrer vermutlichen Funktion®. In: Der Koran
und sein religiéses und kulturelles Umfeld. (Schriften des Historischen Kollegs 72).
Miinchen, 197-215.

Ferchl, Dieter (2011): Neunundzwanzig Suren oder ein friiher Koran. Steyerberg.

Kratz, Reinhard G./Tilman Nagel (Hgg.) (2003): ,,Abraham, unser Vater“. Gottingen.

Nagel, Tilman (1995): Medinensische Einschiibe in mekkanischen Suren. Géttingen.



468 —— Tilman Nagel DE GRUYTER

Nagel, Tilman (2008a): Mohammed. Leben und Legende. Miinchen.

Nagel, Tilman (2008b): Allahs Liebling. Ursprung und Erscheinungsformen des Mohammed-
glaubens. Miinchen.

Nagel, Tilman (2010): Mohammed. Zwanzig Kapitel iiber den Propheten der Muslime. Miinchen.

Nagel, Tilman (2013): ,,Authentizitdt in der Leben-Mohammed-Forschung*, Arabica 60:
516-568.

Radscheit, Matthias (1996): Die koranische Herausforderung. Berlin.

Radscheit, Matthias (2010): ,,Der Hollenbaum®, In: Der Koran und sein religidses und kulturelles
Umfeld. (Schriften des Historischen Kollegs 72). Miinchen, 93-133,

Anmerkung: Dies ist der Text des Vortrags, den ich am 28. November 2013 unter dem Titel
»Authentizitdt in der Leben-Mohammed-Forschung* an der Universitdt Ziirich gehalten habe.
Wenige Monate vor diesem Datum erschien in der Zeitschrift Arabica (Nagel 2013) ein umfang-
reicher Aufsatz zum selben Thema; um eine Verwechslung zu vermeiden, wiahle ich fiir die
vorliegende Publikation den obigen Titel. Alle in ihr genannten Ereignisse aus dem Leben
Mohammeds sind ausfiihrlich in meinen Blichern Mohammed. Leben und Legende (Nagel
2008a) und Mohammed. Zwanzig Kapitel (iber den Propheten der Muslime (Nagel 2010)
geschildert. Im erstgenannten Buch findet man genauen Aufschluss {iber die jeweils heran-
gezogenen Quellen.



	Der Weg zum geschichtlichen Mohammed

