
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 68 (2014)

Heft: 1-2

Artikel: Muhammad und die frühe islamische Gemeinschaft aus historischer
Sicht

Autor: Donner, Fred M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-681657

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-681657
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DE GRUYTER ASIA 2014; 68(2): 439-451

Fred M. Donner

Muhammad und die frühe islamische
Gemeinschaft aus historischer Sicht

Abstract: The talk summarizes the traditional view of Islam's origins and its

limitations, particularly the problem of deficient sources, and then sketches out

differing revisionist approaches on Islam's origins and on the nature and early

history of the Qur'an text. While skepticism about some information in the

traditional Islamic narratives is warranted, it is also clear that these sources must
be used, albeit critically, to reconstruct Islam's origins. The paper closes with a

summary of a reconstruction, based mainly on parts of the Qur'an, that posits an

early community of Believers dedicated to strict monotheism and adherence to

stringent standards of piety in which Jews, Christians, and Qur'anic monotheists

all played some part. The fluidity or porousness of confessional identities in the

early community seems to have given way to stricter boundaries around 700 CE,

when the core of the community redefined itself around the Qur'an and the figure
of the prophet Muhammad to become Muslims in the classic sense.

DOI 10.1515/asia-2014-0028

Die Frage, wie der Islam entstanden ist, wurde in den letzten 35 bis 40 Jahren

von Historikern und Islamwissenschaftlern viel diskutiert. Unterschiedliche,
teilweise ganz widersprüchliche Hypothesen zu verschiedenen Aspekten des

frühen Islams wurden aufgestellt. Vielleicht aber fragt man sich: Wissen wir nicht
schon, wie der Islam entstanden ist? Es gibt immerhin eine ausführliche Darstellung

seiner Geschichte, die überall zu finden ist - in Nachschlagewerken wie

Enzyklopädien, in Unterrichtsbüchern, die die Entwicklung von Weltreligionen
behandeln, und in vielen allgemeinen Büchern. Wir können diese Geschichte die

„traditionelle Sicht" nennen, und ich erlaube mir jetzt, diese traditionelle
Darstellung in knapper Weise zu skizzieren, um Sie an manche ihrer Hauptmerkmale
zu erinnern.

Fred M. Donner: The University of Chicago. E-mail: f-donner@uchicago.edu



440 — Fred M. Donner DE GRUYTER

1 Die traditionelle Sicht und ihre Probleme

Diese traditionelle Sicht basiert auf den arabisch-islamischen Quellen des Mittelalters

und wird von gläubigen Muslimen, und man muss sagen, auch von der

Mehrheit der Islamwissenschaftler und Historiker (im Westen wie im Osten), als

die Wahrheit akzeptiert, bei Letzteren zumindest bis in die 70er Jahre des letzten

Jahrhunderts. Die Hauptlinien der „traditionellen Sicht" sind folgende:

- Es gab einen Propheten namens Muhammad (laut Tradition im Jahre 632

gestorben); dieser war der Begründer der neuen Religion, des Islams.

- Muhammad wurde in der Stadt Mekka im westlichen Teil der arabischen

Halbinsel geboren und wuchs dort auf. Er war Sohn des mächtigen Stammes

der Qurais, der Mekka damals dominierte. Die Stadt Mekka war in dieser Zeit

eine Handelsstadt - klein wie alle Siedlungen in Arabien, aber Zentrum eines

bedeutsamen Karawanenhandelsnetzes, das Mekka mit Syrien nach Norden,

Jemen nach Süden und dem Zweistromland nach Osten verband. Mekka war
auch eine heidnische Kultstätte, in deren Mitte ein würfelförmiges Gebäude

aus Stein stand, die Kaaba (Ar. ka'ba bedeutet „Würfel"). Muhammad folgte
in seiner Jugend diesem polytheistischen Glauben, wie alle Mitgliedern des

Stammes Qurais, und beteiligte sich am Handelsleben der Stadt Mekka.

- Muhammad fing um das Jahr 610 an, religiöse Erfahrungen zu machen, die er

für Offenbarungen von Gott hielt. Die Abschrift dieser Offenbarungen ist der

Text des Qur'äns, gesammelt kurz nach dem Tod des Propheten von seinen

Anhängern, und von vielen Muslimen bis heute buchstäblich als „das Wort

Gottes" betrachtet.

- Die Lehren, die sich in diesen Offenbarungen wiederspiegeln, betonen vor
allem die Einheit Gottes (Monotheismus) und die Notwendigkeit für den

Menschen, die Einheit und Kraft Gottes anzuerkennen. Dazu kommen der

Glaube an das Jüngste Gericht, an ein ewiges Leben nach dem Tod und eine

Neigung zu strenger Frömmigkeit in dieser Welt, um den Qualen der Hölle

zu entgehen und die Freuden des Paradieses zu genießen. Deshalb soll man
dem Gesetz Gottes folgen, das man im Qur'än wie in den früheren Offenbarungen

von Gottes Wort, der Torah und dem Evangelium, finden kann. (Beide

frühere Offenbarungen sind im Qur'än erwähnt als tawrät und ingil.)

- Muhammad begann, diese monotheistischen Ideen in und um Mekka zu

predigen und gewann Anhänger unter den Mekkanern, erregte aber auch

starken Widerstand und war mit seinen Anhängern mehr und mehr Beleidigungen

von Seiten der Qurais ausgesetzt. Deshalb zog er mit seinen Anhängern

im Jahre 622 nach Yatrib, einer Palmenoase etwa 325 km nördlich von
Mekka, nachdem er eine Einladung der Bewohner Yatribs erhalten hatte, als

Vermittler in den dortigen Stammesfehden zu dienen. Dieser Umzug, oder



DE GRUYTER Muhammad und die frühe islamische Gemeinschaft 441

higra, nach Yathrib - später als Madinat an-nabi, „Stadt des Propheten", oder

einfach al-Madina bekannt - wurde schließlich zum Ausgangspunkt einer

neuen islamischen Zeitrechnung - eine Entscheidung, die völlig berechtigt

ist, weil die higra den Anfang der ersten unabhängigen islamischen

Gemeinde unter Leitung des Propheten markiert.

- In den ungefähr 10 Jahren, die Muhammad vor seinem Tode 632 in Medina

verbrachte, behob er - nicht ohne manche Schwierigkeit - innere Konflikte

unter den verschiedenen Stämmen der Stadt, insbesondere die anscheinend

zunehmende Opposition der jüdischen Einwohner Medinas. Er setzte auch

den Disput mit den Heiden seines eigenen Stammes, den Qurais in Mekka,

fort, und unternahm Überfälle im Gebiet um Medina, um die umliegenden
Nomadenstämme zur Anerkennung seiner Oberhoheit zu zwingen. Man kann

dann sagen, dass Muhammad in Medina seine Aufmerksamkeit vor allem auf

Politik und Gemeinschaftsleben gerichtet hielt, obwohl diese meistens von
seinen religiösen Vorstellungen geleitet scheinen. Jedenfalls umfasste seine

neue Gemeinde - oder vielleicht können wir schon sagen, sein neuer Staat

- am Ende seines Lebens Mekka und andere Städte Westarabiens, sowie die

Siedlungen und Nomadenstämme zwischen dem Jemen und den Grenzen

Syriens.

- Nach dem Tode Muhammads im Jahre 632 setzten seine Anhänger die Aus¬

breitung des neuen Staates fort. Unter den Kalifen oder Nachfolgern Muhammads

als politischen Leitern der Gemeinschaft wurden militärische Feldzüge

unternommen, die innerhalb von zwei Jahren ganz Arabien unterwarfen.
Kurz danach begannen die Zusammenstöße mit den zwei Großmächten der

Zeit, den Sasaniden von Iran und den Byzantinern um das Mittelmeerbecken.

Innerhalb von etwa 30 Jahren waren die Kalifen Herrscher über ein riesiges

Reich, welches Arabien, Syrien, Irak, Ägypten, Iran und weitere Gebiete

einschloss. Diese schnelle Ausbreitung setzte sich für ungefähr ein weiteres

Jahrhundert fort bis nach Spanien und die Grenzen Galliens, Afghanistan
und den Rand Zentralasiens. Dies ist dann die Geschichte der Begründung
eines neuen islamischen Kaiserreichs mit Muslimen von Arabien als

herrschender Elite. Das war aber eine Sache der politischen Ausdehnung, nicht

von religiösem Zwang; man musste die Oberhoheit des Kalifenreiches
anerkennen, konnte aber - solange man Monotheist und nicht Heide war, gleich
ob Jude, Christ oder eben Magier - bei seiner Religion bleiben; man brauchte

nur Steuern zu bezahlen.

Soweit die „traditionelle Sicht" der Anfänge des Islam. Sie ist als Erzählung
(narrative oder story) gut zusammenhängend, ähnlich vielleicht der Handlung eines



442 — Fred M. Donner DE GRUYTER

Theaterstücks oder eines Romans. Für den Historiker aber ist sie, näher betrachtet,

sehr problematisch und wirft mehrere Fragen auf.

An erster Stelle: Man sagt, dass dieser neue Staat, das Kalifat, das sich so

rasch und weit ausbreitete, seine Wurzeln in Westarabien hatte. Aber dem Westarabien

dieser Zeit mangelte es fast vollständig an Institutionen eines Staates und

sogar einer einheimischen Tradition von Staatsregierung. Das Leben in Arabien

war überwiegend von Stammesvorstellungen geprägt, und soweit wir wissen,
gab es in diesen Stammesgemeinschaften keinen König, keine Steuern und kein

Konzept von gemeinsamem Recht oder Gerechtigkeit, nur eine Art grobe Stabilität,

die vom Gleichgewicht zwischen verschiedenen Stämmen abhing. Es gab

auch keine Tradition von Militärdienst und kein stehendes Heer, nur kurzfristige
Überfälle eines Stammes gegen einen anderen. Wie ist es dann möglich, dass aus

solchen Voraussetzungen eine so große Bewegung ihren Ursprung nahm?

Zweitens mangelte es Arabien an der wirtschaftlichen Basis, die eine so

schnelle und weite Ausbreitung des frühislamischen Staates hätte unterstützen
können. Arabien war - wenigstens vor der Entdeckung von Öl - ein sehr armes

Land, eine Gemeinschaft von Nomaden und Kleinbauern, das fast keinen Über-

schuss an Getreide, Datteln oder anderen Produkten erzeugen konnte. Deshalb

hatten weder Byzantiner noch Perser versucht, Arabien dauerhaft zu besetzen: Es

lohnte sich nicht, da die Besatzungskosten sicher höher gewesen wären als ein

eventuelles Steuereinkommen.

Drittens ist das Verhältnis zwischen den religiösen Gedanken des Islams und
denen der älteren Monotheismen, d.h. vor allem des Judentums und des

Christentums, im traditionellen Bericht nicht überzeugend erklärt. Man pflegte, der

traditionellen Geschichte folgend, zu sagen, dass die Energie und die Dynamik
der neuen Bewegung von seiner neuen Ideologie stamme, die eine fast

unerschöpfliche Begeisterung unter den Eroberern erzeugt habe. Aber die grundsätzlichen

Konzepte des Islams - Monotheismus, der Jüngste Tag, das heilige Buch

und das offenbarte Recht - waren im Nahen Osten des 7. Jahrhunderts nicht neu;
sie waren vielmehr schon wohl bekannt im Mittelmeerraum, in Iran, und
höchstwahrscheinlich auch in Arabien selbst.

An vierter Stelle - und dies ist für den Historiker vielleicht der wichtigste
Einwand von allen - ist die Tatsache, dass die traditionelle Sichtweise und

Geschichtsschreibung nicht auf Urkunden des 7. Jahrhunderts basiert, sondern

auf literarischen Quellen wie z.B. Chroniken. Diese Quellen aber wurden mehr als

ein Jahrhundert, oft mehrere Jahrhunderte nach den beschriebenen Ereignissen
verfasst. Der Historiker fragt dann zu Recht, wieweit man den Berichten dieser

Quellen Vertrauen schenken darf. Geben sie uns unverfälschte Augenzeugenberichte

über die Ereignisse um den Propheten und seine frühen Anhänger wieder?

Oder bieten sie uns vielmehr ein idealisiertes Bild der frühislamischen Vergan-



DE GRUYTER Muhammad und die frühe islamische Gemeinschaft — 443

genheit, modifiziert oder erfunden, um spätere religiöse, politische, oder
gemeinschaftliche Ideen und Interessen zu fördern?1

2 Die kritische Auseinandersetzung mit den

Quellen

Mehrere Orientalisten erkannten diese Probleme der traditionellen Erzählung
zu den Anfängen des Islams, besonders die Schwäche der Quellenlage, schon

am Ende des 19. Jahrhunderts, und manche unternahmen zum ersten Mal den

Versuch einer (historisch-)kritischen Auseinandersetzung mit den
arabischislamischen Quellen. Besonders beachtenswert unter diesen Studien sind

diejenigen von Michael J. de Goeje2, Ignaz Goldziher3 und Julius Wellhausen4. Für

mehr als ein halbes Jahrhundert wurden sie als mehr oder weniger definitive

Lösungen der Quellenproblematik angenommen; quellenkritische Forschungen

von anderen wurden als zu radikal verworfen, wie z.B. diejenige des Jesuitenpaters

Henri Lammens (frühes 20. Jh.), der meinte, die Mehrheit der Berichte über
das Leben Muhammads hätten keine unabhängige Beweiskraft, sondern seien im

Grunde genommen exegetisch, d.h. erfunden, um bestimmte Teile des Qur'än-
textes zu erläutern.

Trotz dieses Konsensus blieben Zweifel über die Quellen bestehen. In den

späten 1960er Jahren erhob sich eine zweite Welle von Quellenkritik, deren Kraft

bis heute noch nicht erschöpft ist. Wir können den Anfang dieser zweiten Welle

vielleicht mit den Arbeiten Albrecht Noths5 und Günter Lülings6 markieren, die

die Beweiskraft der literarischen Quellen bzw. des Qur'äns grundsätzlich
herausforderten. Seitdem erschien eine Reihe von Studien, die auf verschiedene Weise

und auf Basis unterschiedlicher Methoden die Frühzeit des Islams zu erklären

versuchen.7

1 Siehe Robinson 2003; Donner 1998; Khalidi 1994; Noth 1973.

2 de Goeje 1. Aufl. 1866 und 2. Aufl. 1900.

3 Goldziher 1889-1890.
4 Wellhausen 1898.

5 Noth 1968.

6 Lüling 1970.

7 Um nur ein paar der wichtigsten zu erwähnen: Crone/Cook 1977; Wansbrough 1977 und 1978;

Luxenberg 2000; de Premare 2002; Shoemaker 2012.



444 — Fred M. Donner DE GRUYTER

Schwerpunkte der aktuellen Untersuchungen sind erstens eine durchgehende

Quellenkritik und zweitens der Versuch, den Qur'äntext und den Ursprung
des Islams in Zusammenhang mit der Spätantike im Nahen Osten zu verstehen.8

Im Rahmen der Quellenkritik zeichnen sich drei Haltungen in Bezug auf
die Quellen ab (die traditionelle Sicht ausgenommen, deren Verfahren nicht als

„kritisch" betrachtet werden kann):

- Die erste Haltung versucht, soviel wie möglich von den traditionellen
Quellen zu bewahren, nimmt ihre Grundlinien an, aber verwirft Aspekte der

Berichte, die offensichtlich legendär sind. So sind z. B. die Berichte, welche

beschreiben, wie die Bäume sich vor dem Propheten verbeugt und die Steine

ihn gegrüßt haben, klar beiseite zu lassen, wenngleich andere Teile derselben

Berichte akzeptiert werden mögen. Diese Haltung wurde oft von
Islamwissenschaftlern angenommen, die vor der zweiten Welle von Quellenkritik
aktiv waren (wie z.B. W. Montgomery Watt).9

- Die zweite Haltung anerkennt, dass die traditionellen Quellen schwer von

späteren religiösen, politischen und sozialen Interessen geprägt sind,
beharrt jedoch auf der Existenz eines historischen „Kerns" in jedem Bericht.

Man muss deshalb versuchen, Einschübe von späteren Themen und Ideen

zu identifizieren, und einen Bericht entsprechend berichtigen, um seine

„Urform" freizulegen. Manchmal gibt man zu, dass ein Bericht sich im Laufe

der Zeit entwickelt hat, und versucht, dieser Entwicklung über verschiedene

Phasen und Interessengruppen zu folgen. Die sogenannten „quellenkritischen"

und „traditionskritischen" Studien, wie z.B. diejenigen von Wellhausen

oder von M. J. Kister sind gute Beispiele für diese Haltung.10

- Die dritte Haltung lehnt die islamischen Quellen im Ganzen ab als Beweise für
die Anfänge des Islams. Sie behauptet, dass der Historiker sich ausschließlich
auf außer-islamische Quellen (wie z.B. altsyrische oder griechische Texte des

7. Jahrhunderts), archäologische Beweise und Urkunden wie Papyri verlassen

dürfe, um ein Bild des frühen Islams zu rekonstruieren. Dieses Vorgehen
wurde zum ersten Mal von Michael Cook und Patricia Crone in Hagarism11

vorgeschlagen, ähnliche Ideen sind in Yehuda D. Nevo und Judith Koren,
Crossroads to Islam12, und zum Teil in Karl-Heinz Ohlig und Gerd-Rüdiger

Puin, Die dunklen Anfänge13 aufgenommen.

8 Siehe z.B. Neuwirth 2010; Neuwirth/Sinai/Marx 2010.

9 Siehe insbesondere Watt 1953 und 1956.

10 Wellhausen 1898 und 1899; Kister 1980.

11 Crone/Cook 1977.

12 Nevo/Koren 2003.

13 Ohlig/Puin 2005.



DE GRUYTER Muhammad und die frühe islamische Gemeinschaft 445

Die Mehrheit der Historiker und Islamwissenschaftler stimmt, so glaube ich,
heute überein, dass die arabisch-islamischen Quellen - trotz der damit verbundenen

Schwierigkeiten - benutzt werden müssen; aber sie geben auch zu, dass

wir noch nicht den geheimen Schlüssel gefunden haben, der uns erlauben würde,

endgültig „Wahrheit" von „Unwahrheit" zu unterscheiden. Wir dürfen sagen,
dass die kritische Quellenforschung der arabisch-islamischen Texte, zumindest

für die nahe Zukunft, eine Wachstumsindustrie bleiben wird.

3 Die „Gemeinde der Gläubigen"

Der Qur'än bildet einen Sonderfall in dieser Diskussion. Traditionell wird der

Qur'än von Historikern wenn nicht als Wort Gottes, so doch wenigstens als Text

aus der Zeit Muhammads anerkannt und deshalb eine wichtige Quelle für Informationen

über die von Muhammad geschaffene frühe Gemeinde. John Wansbrough14

stellte jedoch die These auf, der Qur'än, den wir kennen, stamme nicht aus dem
7. Jahrhundert, sondern sei ein Text, der sich - ähnlich der hebräischen Bibel -
langsam herausgebildet und seine feste „kanonische" Form erst nach einer ca.

300-jährigen Entwicklung erreicht habe. Neuere Arbeiten haben jedoch bestätigt,
dass der Qur'äntext deutlich früher kodifiziert war, als John Wansbrough behauptete,15

und seine Hypothesen sind heute in ihrer ursprünglichen Form nicht allgemein

anerkannt. Das soll aber nicht bedeuten, dass wir den Qur'än ohne weiteres

als Quelle für das Leben Muhammads hinzuziehen können. Der Qur'än erwähnt
Muhammad nur selten und beschreibt weder sein tägliches Kommen und Gehen

noch seinen Umgang mit seinen Anhängern; er bietet zahlreiche Berichte über

vergangene Gemeinden von früheren Propheten, die Muhammad als Muster für
sein eigenes Publikum dienten. Wir können aber, weil der Qur'än ziemlich sicher

im Jahr 700 schon voll entwickelt war, den Text als Fenster verstehen, durch das

wir die Gedankenwelt der frühesten islamischen Gemeinde betrachten können.
Es bleibt jedoch klar, dass der Qur'än vieles noch verheimlicht. Die Natur

und der genaue Ursprung des Qur'äns sowie die frühe Geschichte des Qur'än-

textes bleiben rätselhaft. Sein historischer Kontext ist unsicher - man versucht

sogar, den Zusammenhang aus dem Text heraus zu rekonstruieren, ein Verfahren,

welches das Gegenteil des Üblichen ist. Die Frage nach seinem Verhältnis

zu möglichen christlichen (insbesondere altsyrischen) oder jüdischen Vorlagen
ist heute stark umstritten. Günter Lüling, Christoph Luxenberg, Gabriel Sawma,

14 Wansbrough 1977.

15 Donner 1998: 35-61; Sadeghi/Bergmann 2010.



446 — Fred M. Donner DE GRUYTER

Gabriel Said Reynolds und andere haben gezeigt, dass der Qur'än eine enge Beziehung

zu den Lehren der christlichen Tradition aufweist;16 aber ob er als Bestätigung

oder Widerlegung derselben dienen sollte, oder ob der Text eine Entwicklung

von einer positiven zu einer negativen Haltung gegenüber dem Christentum

widerspiegelt, können wir noch nicht sagen. Man merkt auch, dass diese enge

Beziehung zum Christentum nicht zu den Berichten der islamischen Tradition

passt, die von jüdischen Gemeinden in Westarabien spricht, aber zugleich auf der

Abwesenheit von Christen besteht. Vielleicht sollten wir uns, John Wansbrough

folgend, vorstellen, dass der Qur'än nicht in Arabien, sondern in der Nähe von
den christlichen Gemeinden im Süden von Irak oder in Syrien seine Urheimat

hatte; oder, Günter Lüling folgend, Westarabien immerhin bedeutende christliche

Gemeinden hatte. Ich selber neige zu dieser zweiten Möglichkeit, aber wir
wissen es einfach noch nicht.

Unsere Unsicherheit über den Charakter und den Ursprung des Qur'äns ist

von der Frage nach den Anfängen des Islams untrennbar. Manche skeptisch

geneigte Wissenschaftler haben eine verwirrende Menge von Hypothesen über
den Anfang des Islams vorgeschlagen. Dass Muhammad ursprünglich Christ

war (Richard Bell, Günter Lüling) oder Jude (Charles Cutler Torrey), sind
vielleicht die harmlosesten dieser Hypothesen.17 Radikaler ist der Vorschlag, dass

Muhammad überhaupt keine historische Person sei, sondern eine Erfindung
späterer Zeit (Volker Popp, Christoph Luxenberg, Yehuda D. Nevo).18 Nach dieser

Meinung war die Ausbreitung des Islams ursprünglich eine arabische, d.h.

quasinationalistische, Bewegung der „Araber" und die Person Muhammads und
der Islam wurden nachträglich erfunden, um dem neuen arabischen Staat

religiöse Legitimität zu verleihen, um den Ansprüchen von Christen und anderen

Monotheisten auf politische Herrschaft im Staat entgegenzuwirken. Ein Problem

dieser Hypothesen ist m.E. die Tatsache, dass weder der Qur'än, das früheste

Zeugnis der Gemeinde selbst, noch die nicht-islamischen Urkunden und Texte

des 7. Jahrhunderts die neue Bewegung als eine „arabische" beschreiben. Der

Qur'än erwähnt a'räb, d.h. Nomaden, mehrere Male, aber immer in abwertender

Weise. Die syrischen und griechischen Texte sprechen von „mhaggräye" oder

„agarenoi", offensichtlich Wörter, die vom arabischen muhägirün, „Auswanderer,

Emigranten" abgeleitet sind. Von einem „arabischen" Selbstbewusstsein aber ist
nie die Rede. Leute von Arabien haben sich vielmehr, wenn nicht als „Gläubige",
so als Mitglieder einzelner Stämme identifiziert.

16 Lüling 1974; Luxenberg 2000; Sawma 2006; Reynolds 2010.

17 Bell 1926; Lüling 1981; Torrey 1933.

18 Popp 2005; Luxenberg 2005; Nevo/Koren 2003.



DE GRUYTER Muhammad und die frühe islamische Gemeinschaft — 447

Aber beziehen wir uns wieder auf den Qur'än, um zu sehen, was er uns sagt.19

An erster Stelle bemerken wir, dass, wenn der Qur'än seine Zuhörer anspricht, er

diese immer mu'minün, „Gläubige" nennt, nicht muslimün. Die Wörter muslim und
isläm sind im Qur'än vorhanden, aber sie werden relativ selten benutzt (weniger
als 75 Mal) und scheinen eine andere Bedeutung zu haben als die spätere Bedeutung

„Muslim". Im Qur'än bedeutet muslim „jemand, der sich Gottes Willen
unterworfen hat". In dem Sinn kann der Qur'än auch Abraham als muslim beschreiben

(Q. 3: 67). Dagegen benutzt der Qur'än mu'minün („Gläubige") und verwandte

Wörter (wie „0 ihr, die ihr glaubt [...]") mehr als 1000 Mal. Somit ist klar, dass

sich die Gemeinde des Qur'äns als „Gemeinde der Gläubigen" verstand.

Wer waren diese Gläubigen? Natürlich die Leute, die dem Qur'än und dem

Propheten Muhammad folgten und ein frommes Leben führten. Aber der Qur'än
erwähnt in verschiedenen Versen, dass fromme ahl al-kitäb auch zu den
„Gläubigen" zu zählen sind; d.h. fromme Christen und Juden, weil der Ausdruck ahl

al-kitäb, „Leute des [offenbarten] Buches", Juden und Christen bedeutet, deren

tawrät und ingil, wie oben bemerkt, im Qur'än mit Ehrerbietung erwähnt werden.
Wir haben auch den Beweis der Abschrift einer offenbar sehr frühen Urkunde,
der sogenannten „Verfassung von Medina", die mehrere jüdische Stämme als

Mitglieder der umma oder Gemeinde, die Muhammad in Medina begründet hat,
aufführt.

Dass sich diese Gemeinde auch nach ihrer Ausbreitung von Arabien in die

umliegenden Länder als eine „Gemeinde der Gläubigen" gesehen hat, wird
auch aus anderen Dokumenten klar. Mehrere Inschriften aus Syrien und Westarabien

aus den Jahren 660-680 erwähnen den Herrscher Mu'äwiya, der amir
al-mu'minin, „Befehlshaber der Gläubigen", genannt wird. Die Wörter muslim

und isläm wurden (noch) nicht in frühen Inschriften gefunden. Es gibt auch

arabische Papyri aus ungefähr derselben Zeit, die das Datum als Jahr so-und-so

„in Gerichtsbarkeit der Gläubigen" (fi qadä' al-mu'minin) angeben. Unter den

Umayyaden (regierten 661-750) sehen wir außerdem, dass sie, obwohl ihr amir
al-mu'minin oder Herrscher immer von den Quraiä, dem arabischen Stamm

Muhammads, stammten, viele Christen als Beamte hatten, sogar im inneren
Kreise von Ratgebern der Herrscher; und auch im umayyadischen Militärdienst

waren viele Christen aktiv.

Ich bin deshalb der Meinung, dass wir als Historiker von dieser Gemeinde mit
demselben Ausdruck sprechen sollten, den ihre Mitglieder als Selbstbeschreibung
verwendet haben: d.h., als eine „Gemeinde der Gläubigen". Wir sollten sie nicht
mehr die „frühislamische Gemeinde" nennen und sollten vielleicht auch nicht

19 Die folgenden Ausführungen basieren auf Donner 2002-2003 und 2010.



448 — Fred M. Donner DE GRUYTER

von einer „islamischen Eroberung" oder „islamischen Ausbreitung" sprechen.
Insbesondere, weil die Wörter isläm und muslim in diesem Zusammenhang
anzuwenden die Gefahr in sich trägt, die Anwesenheit von Juden und Christen in der

früheren Gemeinde der Gläubigen zu verhüllen. Das wäre m. E. irreführend, weil
ich glaube, dass wir diese Bewegung und ihre Ausbreitung im Nahen Osten nicht

richtig verstehen können, ohne den Beitrag der ahl al-kitäb dazu anzuerkennen.20

Es scheint mir, dass, was wir „den frühen Islam" zu nennen pflegen, als eine

Art monotheistische Wiederbelebungsbewegung angefangen hat. Am Anfang
stand keine Vorstellung einer neuen und gesonderten religiösen Konfession,
sondern eine Bewegung von frommen Monotheisten, die einen gewissen
„ökumenischen" Charakter hatte, indem sie nicht nur Gläubige, die dem Qur'än folgten,
einschloss, sondern auch Christen und Juden, die ihre eigenen heiligen Schriften

ehrten. Diesen „ökumenischen" Charakter anzuerkennen hat mehrere

interessante Folgen; z. B. bedeutet es, dass die Frage der „Bekehrung" noch einmal
überdacht werden muss, weil sich z.B. ein Christ mit der Bewegung der Gläubigen
verbinden konnte, ohne sein Christentum aufzugeben; man konnte Gläubiger und
auch Christ oder Jude sein (oder eben auch vielleicht Magier, aber das bleibt noch

unklar). Auf jeden Fall finden wir in verschiedenen (meist christlichen) Texten

des 7. Jahrhunderts Hinweise auf Zusammenarbeit zwischen den neuen Gläubigen

von Arabien und den lang etablierten Gemeinden des Nahen Ostens. Man

denke z.B. an die Aussage von Yuhanna bar Penkaye, der von Christen spricht,
die an den jährlichen Überfällen der mhaggräye teilnehmen.21

Wie und wann ist dann „der Islam" in Erscheinung getreten, wie wir ihn

jetzt verstehen, d.h. als eine selbstständige und gesonderte religiöse Konfession?

Klar ist, dass sich der Islam irgendwie aus der Matrix der „Gemeinde der

Gläubigen" herausgebildet hat. Es scheint mir, dass der Vorgang, bei dem der

Islam sich als Konfession von den älteren Monotheismen getrennt hat, ein
allmählicher war und mindestens ein Jahrhundert, vielleicht mehr, brauchte, bis

er abgeschlossen war. Wir sehen aber die ersten unverkennbaren Zeichen dieser

Trennung bereits in den Mosaikinschriften im Felsendom in Jerusalem, gebaut

um 692 vom amlr al-mu'minin 'Abd al-Malik (r. 685-705). Diese Inschriften zitieren

Qur'änverse, die die christliche Trinitätslehre streng abweisen, und betonen die

herausragende Stellung Muhammads als Prophet, was in früherer Zeit nicht der

Fall war. Es scheint, dass Abd al-Malik die Herausbildung des Islams als eine

Konfession, welche nicht nur den einen Gott, sondern auch den Qur'än und den

Propheten Muhammad zum Grundsatz nimmt, als erster ernsthaft gefördert hat.

20 Siehe auch Donner 2011.

21 Vgl. Donner 2002-2003: 43-45; Text des Bar Penkaye, siehe Mingana 1907-1908:146* Zeile

14-147* Zeile 1.



DE GRUYTER Muhammad und die frühe islamische Gemeinschaft — 449

Das geschah um das Jahr 700; danach finden wir eine zunehmende, aber stetige
Tendenz zu einer kritischeren Haltung der Regierung gegenüber den Christen,
den Juden und anderen Konfessionen.

Diese Rekonstruktion ist eine Hypothese, die noch nicht allgemein akzeptiert

ist; sie muss noch von vielen Seiten auf die Probe gestellt worden. Ich

finde sie (natürlich!) überzeugender als die traditionelle Sicht der Anfänge des

Islams und auch als die Mehrheit der anderen Hypothesen, die in den letzten

40 Jahren vorgeschlagen wurden. Aber ich gebe zu, dass vieles unklar bleibt.
Meine „Gemeinde der Gläubigen" allein erklärt beispielsweise nicht, woher die

Bewegung ihre Ausbreitungskraft nahm. Vielleicht hatte dies mit Apokalyptik zu

tun - der Qur'än enthält viele Passagen, die eine Warnung vor dem kommenden

jüngsten Tag bieten. War die schnelle Ausbreitung der Gemeinde irgendwie
mit apokalyptischer Furcht und Leidenschaftlichkeit verknüpft? Oder hat die

Trennung des Islams von der Bewegung der Gläubigen erst stattgefunden, weil
die umayyadischen Herrscher und ihre arabischen Ratgeber entschieden, dass

ihre vielen christlichen, jüdischen und zoroastrischen Untertanen letztendlich
nicht wirklich monotheistisch oder fromm genug waren? Oder weil sie nicht
die Vorteile der Herrschaft mit diesen nicht-qur'änischen und nicht-arabischen

Gläubigen teilen wollten? Oder kam der Druck für diese Trennung des Islams von
den anderen Monotheismen im Gegenteil erst sozusagen von unten, d.h., dass

die Christen, Juden und anderen Untertanen allmählich entschieden, dass ihre

neuen Herrscher aus Arabien nicht die Vorboten einer besseren Welt waren, wie
sie vielleicht am Anfang geglaubt hatten?

So viele Fragen und so wenige Dokumente, auf deren Basis wir Antworten
suchen könnten. Klar ist, dass wir noch viel vor uns und viel zu erklären haben.
Aber ich habe gerade den Jüngsten Tag erwähnt, und es wäre deshalb passend,

wenn mein Vortrag hier auch sein Ende findet.

Bibliographie

Bell, Richard (1926): The Origin of Islam in its Christian Environment: The Gunning Lectures.

London: Macmillan & Co.

Crone, Patricia / Cook, Michael (1977): Hagarism: The Making of the Islamic World. Cambridge:

Cambridge University Press,

de Goeje, Michael). (1900): Memoiresurla conquete de iaSyrie. 2. Aufl. Leiden: E. J. Brill
[1. Aufl. 18661.

Donner, Fred M. (1998): Narratives of Islamic Origins: The Beginnings of Islamic Historical

Writing. Princeton: Darwin Press.

Donner, Fred M. (2002-2003): „From Believers to Muslims: Confessional Self-Identity in the

Early Muslim Community". Al-Abhath 50/51: 9-53.



450 — Fred M. Donner DE GRUYTER

Donner, Fred M. (2010): Muhammad and the Believers: At the Origins of Islam. Cambridge, MA:

Flarvard University Press.

Donner, Fred M. (2011): „Visions of the Early Islamic Expansion: Between the Heroic and the

Horrific". In: Byzantium in Early Islamic Syria. Hrsg. von Nadia Maria El Cheikh und Shaun

O'Sullivan. Beirut: American University of Beirut & University of Balamand, 9-29.
Goldziher, Ignaz (1889-1890): Muhammedanische Studien. 2 Bde. Halle: Max Niemeyer.
Karl-Heinz Ohlig / Gerd-Rüdiger Puin (Hrsg.) (2005): Die dunklen Anfänge: Neue Forschungen

zur Entstehung und frühen Geschichte des Islam. Berlin: Hans Schiler.

Khalidi, Tarif (1994): Arabic Historical Thought in the Classical Period. Cambridge: Cambridge

University Press.

Kister, MeirJ. (1980): Studies in Jähiliyya and Early Islam. London: Variorum.

Lüling, Günter (1970): Kritisch-exegetische Untersuchung des Qur'antextes. Diss. Erlangen.

LUling, Günter (1974): Ober den Ur-Koran: Ansätze zur Rekonstruktion vorislamischer
christlicher Strophenlieder im Qur'än. Erlangen: H. LUling.

Lüling, Günter (1981): Die Wiederentdeckung des Propheten Muhammad: Eine Kritik am

"christlichen"Abendland. Erlangen: H. Lüling.

Luxenberg, Christoph (2000): Die syrisch-aramäische Lesart des Koran: Ein Beitrag zur
Entschlüsselung der Koransprache. Berlin: Das Arabische Buch.

Luxenberg, Christoph (2005): „Neudeutung der arabischen Inschrift im Felsendom zu

Jerusalem". In: Die dunklen Anfänge: Neue Forschungen zur Entstehung und frühen
Geschichte des Islam. Hrsg. von Karl-Heinz Ohlig und Gerd-Rüdiger Puin. Berlin: Hans

Schiler, 124-147.

Mingana, Alfons (1907-1908): Sources Syriaques I. Leipzig: Harrassowitz, für die Imprimerie
des Peres Dominicains ä Mossoul.

Neuwirth, Angelika (2010): Der Koran als Text der Spätantike: Ein europäischer Zugang. Berlin:

Verlag der Weltreligionen.
Neuwirth, Angelika / Sinai, Nikolai / Marx, Michael (Hrsg) (2010): The Qur'än in Context:

Historical and Literary Investigations into the Qur'änic Milieu. Leiden: Brill.

Nevo, Yehuda D. / Koren, Judith (2003): Crossroads to Islam: The Origins of the Arab Religion
and the Arab State. Amherst, N.Y.: Prometheus.

Noth, Albrecht (1968): „Isfahan - Nihäwand: Eine quellenkritische Studie zur frühislamischen

Historiographie". Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft 118: 274-296.
Noth, Albrecht (1973): Quellenkritische Studien zu Themen, Formen und Tendenzen

frühislamischer Geschichtsüberlieferung. Bonn: Selbstverlag des Orientalischen Seminars

der Universität.

Popp, Volker (2005): „Die frühe Islamgeschichte nach inschriftlichen und numismatischen

Zeugnissen". In: Die dunklen Anfänge: Neue Forschungen zur Entstehung und frühen
Geschichte des Islam. Hrsg. von Karl-Heinz Ohlig und Gerd-Rüdiger Puin. Berlin: Hans

Schiler, 16-123.

Premare, Alfred-Louis de (2002): Les fondations de l'lslam. Entre Scriture ethistoire. Paris:

Seuil.

Reynolds, Gabriel Said (2010): The Qur'än and its Biblical Subtext. Milton Park/New York:

Routledge.

Robinson, Chase F. (2003): Islamic Historiography. Cambridge: Cambridge University Press.

Sadeghi, Behnam / Bergmann, Uwe (2010): „The Codex of a Companion of the Prophet and the

Qur'än of the Prophet". Arabica 57: 343-436.



DE GRUYTER Muhammad und die frühe islamische Gemeinschaft 451

Sawma, Gabriel (2006): The Qur'an: Misinterpreted, Mistranslated, and Misread. The Aramaic

Language of the Qur'an. Plainsboro (NJ): Gabriel Sawma.

Shoemaker, Stephen J. (2012): The Death ofa Prophet: The End ofMuhammad's Life and the

Beginnings of Islam. Philadelphia: University of Pennsylvania Press.

Torrey, Charles Cutler (1933): The Jewish Foundation of Islam. New York: Jewish Institute of

Religion.

Wansbrough, John (1977): Qur'anic Studies: Sources and Methods ofScriptural Interpretation.
Oxford: Oxford University Press.

Wansbrough, John (1978): The Sectarian Milieu: Content and Composition of Islamic Salvation

History. Oxford: Oxford University Press.

Watt, W. Montgomery (1953): Muhammad at Mecca. Oxford: Clarendon Press.

Watt, W. Montgomery (1956): Muhammad at Medina. Oxford: Clarendon Press.

Wellhausen, Julius (1898): Prolegomena zur ältesten Geschichte des Islams. Berlin: Reimer.

Wellhausen, Julius (1899): Skizzen und Vorarbeiten, VI. Berlin: Georg Reimer.

Anmerkung: Ich danke den Kollegen Ulrich Rudolph und Christoph Uehlinger aufrichtig für
die Einladung zu diesem am 7. November 2013 an der Universität Zürich gehaltenen Vortrag.
Herrn Leonhard Rohnke und Frau Farida Stickel M.A. danke ich für die sprachliche Überprüfung
meines Texts. Der Vortragscharakter wurde beibehalten.




	Muhammad und die frühe islamische Gemeinschaft aus historischer Sicht

