Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 68 (2014)

Heft: 1-2

Artikel: Muhammad und die frihe islamische Gemeinschaft aus historischer
Sicht

Autor: Donner, Fred M.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-681657

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-681657
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DE GRUYTER ASIA 2014; 68(2): 439-451

Fred M. Donner

Muhammad und die friihe islamische
Gemeinschaft aus historischer Sicht

Abstract: The talk summarizes the traditional view of Islam’s origins and its
limitations, particularly the problem of deficient sources, and then sketches out
differing revisionist approaches on Islam’s origins and on the nature and early
history of the Qur’an text. While skepticism about some information in the tra-
ditional Islamic narratives is warranted, it is also clear that these sources must
be used, albeit critically, to reconstruct Islam’s origins. The paper closes with a
summary of a reconstruction, based mainly on parts of the Qur’an, that posits an
early community of Believers dedicated to strict monotheism and adherence to
stringent standards of piety in which Jews, Christians, and Qur’anic monotheists
all played some part. The fluidity or porousness of confessional identities in the
early community seems to have given way to stricter boundaries around 700 CE,
when the core of the community redefined itself around the Qur’an and the figure
of the prophet Muhammad to become Muslims in the classic sense.

DOI 10.1515/asia-2014-0028

Die Frage, wie der Islam entstanden ist, wurde in den letzten 35 bis 40 Jahren
von Historikern und Islamwissenschaftlern viel diskutiert. Unterschiedliche,
teilweise ganz widerspriichliche Hypothesen zu verschiedenen Aspekten des
frithen Islams wurden aufgestellt. Vielleicht aber fragt man sich: Wissen wir nicht
schon, wie der Islam entstanden ist? Es gibt immerhin eine ausfiihrliche Darstel-
lung seiner Geschichte, die iiberall zu finden ist — in Nachschlagewerken wie
Enzyklopéddien, in Unterrichtsbiichern, die die Entwicklung von Weltreligionen
behandeln, und in vielen allgemeinen Biichern. Wir kénnen diese Geschichte die
wtraditionelle Sicht“ nennen, und ich erlaube mir jetzt, diese traditionelle Dar-
stellung in knapper Weise zu skizzieren, um Sie an manche ihrer Hauptmerkmale
Zu erinnern.

Fred M. Donner: The University of Chicago. E-mail: f-donner@uchicago.edu



440 = Fred M. Donner DE GRUYTER

1 Die traditionelle Sicht und ihre Probleme

Diese traditionelle Sicht basiert auf den arabisch-islamischen Quellen des Mittel-
alters und wird von glaubigen Muslimen, und man muss sagen, auch von der
Mehrheit der Islamwissenschaftler und Historiker (im Westen wie im Osten), als
die Wahrheit akzeptiert, bei Letzteren zumindest bis in die 70er Jahre des letzten
Jahrhunderts. Die Hauptlinien der ,traditionellen Sicht“ sind folgende:

Es gab einen Propheten namens Muhammad (laut Tradition im Jahre 632
gestorben); dieser war der Begriinder der neuen Religion, des Islams.
Muhammad wurde in der Stadt Mekka im westlichen Teil der arabischen
Halbinsel geboren und wuchs dort auf. Er war Sohn des machtigen Stammes
der Qurais, der Mekka damals dominierte. Die Stadt Mekka war in dieser Zeit
eine Handelsstadt - klein wie alle Siedlungen in Arabien, aber Zentrum eines
bedeutsamen Karawanenhandelsnetzes, das Mekka mit Syrien nach Norden,
Jemen nach Siiden und dem Zweistromland nach Osten verband. Mekka war
auch eine heidnische Kultstdtte, in deren Mitte ein wiirfelférmiges Gebdude
aus Stein stand, die Kaaba (Ar. ka‘ba bedeutet ,Wiirfel“). Muhammad folgte
in seiner Jugend diesem polytheistischen Glauben, wie alle Mitgliedern des
Stammes Qurais, und beteiligte sich am Handelsleben der Stadt Mekka.
Muhammad fing um das Jahr 610 an, religitse Erfahrungen zu machen, die er
fiir Offenbarungen von Gott hielt. Die Abschrift dieser Offenbarungen ist der
Text des Qur’ans, gesammelt kurz nach dem Tod des Propheten von seinen
Anhédngern, und von vielen Muslimen bis heute buchstédblich als ,,das Wort
Gottes* betrachtet.

Die Lehren, die sich in diesen Offenbarungen wiederspiegeln, betonen vor
allem die Einheit Gottes (Monotheismus) und die Notwendigkeit fiir den
Menschen, die Einheit und Kraft Gottes anzuerkennen. Dazu kommen der
Glaube an das Jiingste Gericht, an ein ewiges Leben nach dem Tod und eine
Neigung zu strenger Frommigkeit in dieser Welt, um den Qualen der Hélle
zu entgehen und die Freuden des Paradieses zu geniefien. Deshalb soll man
dem Gesetz Gottes folgen, das man im Qur’an wie in den fritheren Offenba-
rungen von Gottes Wort, der Torah und dem Evangelium, finden kann. (Beide
friithere Offenbarungen sind im Qur’an erwahnt als tawrat und ingil.)
Muhammad begann, diese monotheistischen Ideen in und um Mekka zu
predigen und gewann Anhédnger unter den Mekkanern, erregte aber auch
starken Widerstand und war mit seinen Anhdngern mehr und mehr Beleidi-
gungen von Seiten der QuraiS ausgesetzt. Deshalb zog er mit seinen Anhdn-
gern im Jahre 622 nach Yatrib, einer Palmenoase etwa 325 km nordlich von
Mekka, nachdem er eine Einladung der Bewohner Yatribs erhalten hatte, als
Vermittler in den dortigen Stammesfehden zu dienen. Dieser Umzug, oder



DE GRUYTER Muhammad und die frithe islamische Gemeinschaft = 441

higra, nach Yathrib - spdter als Madinat an-nabi, ,,Stadt des Propheten®, oder
einfach al-Madina bekannt — wurde schliefilich zum Ausgangspunkt einer
neuen islamischen Zeitrechnung - eine Entscheidung, die vollig berech-
tigt ist, weil die higra den Anfang der ersten unabhdngigen islamischen
Gemeinde unter Leitung des Propheten markiert.

- In den ungefdhr 10 Jahren, die Muhammad vor seinem Tode 632 in Medina
verbrachte, behob er — nicht ohne manche Schwierigkeit — innere Konflikte
unter den verschiedenen Stammen der Stadt, insbesondere die anscheinend
zunehmende Opposition der jiidischen Einwohner Medinas. Er setzte auch
den Disput mit den Heiden seines eigenen Stammes, den Qurai$ in Mekka,
fort, und unternahm Uberfélle im Gebiet um Medina, um die umliegenden
Nomadenstdmme zur Anerkennung seiner Oberhoheit zu zwingen. Man kann
dann sagen, dass Muhammad in Medina seine Aufmerksamkeit vor allem auf
Politik und Gemeinschaftsleben gerichtet hielt, obwohl diese meistens von
seinen religiosen Vorstellungen geleitet scheinen. Jedenfalls umfasste seine
neue Gemeinde - oder vielleicht konnen wir schon sagen, sein neuer Staat
— am Ende seines Lebens Mekka und andere Stadte Westarabiens, sowie die
Siedlungen und Nomadenstdmme zwischen dem Jemen und den Grenzen
Syriens.

—~ Nach dem Tode Muhammads im Jahre 632 setzten seine Anhédnger die Aus-
breitung des neuen Staates fort. Unter den Kalifen oder Nachfolgern Muham-
mads als politischen Leitern der Gemeinschaft wurden militdarische Feldziige
unternommen, die innerhalb von zwei Jahren ganz Arabien unterwarfen.
Kurz danach begannen die Zusammenstdfie mit den zwei Gromachten der
Zeit, den Sasaniden von Iran und den Byzantinern um das Mittelmeerbecken.
Innerhalb von etwa 30 Jahren waren die Kalifen Herrscher {iber ein riesiges
Reich, welches Arabien, Syrien, Irak, Agypten, Iran und weitere Gebiete
einschloss. Diese schnelle Ausbreitung setzte sich fiir ungefdhr ein weiteres
Jahrhundert fort bis nach Spanien und die Grenzen Galliens, Afghanistan
und den Rand Zentralasiens. Dies ist dann die Geschichte der Begriindung
eines neuen islamischen Kaiserreichs mit Muslimen von Arabien als herr-
schender Elite. Das war aber eine Sache der politischen Ausdehnung, nicht
von religiosem Zwang; man musste die Oberhoheit des Kalifenreiches aner-
kennen, konnte aber — solange man Monotheist und nicht Heide war, gleich
ob Jude, Christ oder eben Magier — bei seiner Religion bleiben; man brauchte
nur Steuern zu bezahlen.

Soweit die ,traditionelle Sicht“ der Anfdnge des Islam. Sie ist als Erzdhlung (nar-
rative oder story) gut zusammenhédngend, dhnlich vielleicht der Handlung eines



442 = Fred M. Donner DE GRUYTER

Theaterstiicks oder eines Romans. Fiir den Historiker aber ist sie, ndher betrach-
tet, sehr problematisch und wirft mehrere Fragen auf.

An erster Stelle: Man sagt, dass dieser neue Staat, das Kalifat, das sich so
rasch und weit ausbreitete, seine Wurzeln in Westarabien hatte. Aber dem Westa-
rabien dieser Zeit mangelte es fast vollstdndig an Institutionen eines Staates und
sogar einer einheimischen Tradition von Staatsregierung. Das Leben in Arabien
war iiberwiegend von Stammesvorstellungen geprdgt, und soweit wir wissen,
gab es in diesen Stammesgemeinschaften keinen Konig, keine Steuern und kein
Konzept von gemeinsamem Recht oder Gerechtigkeit, nur eine Art grobe Stabi-
litdt, die vom Gleichgewicht zwischen verschiedenen Stdmmen abhing. Es gab
auch keine Tradition von Militardienst und kein stehendes Heer, nur kurzfristige
Uberfille eines Stammes gegen einen anderen. Wie ist es dann moglich, dass aus
solchen Voraussetzungen eine so grofie Bewegung ihren Ursprung nahm?

Zweitens mangelte es Arabien an der wirtschaftlichen Basis, die eine so
schnelle und weite Ausbreitung des frithislamischen Staates hédtte unterstiitzen
kénnen. Arabien war — wenigstens vor der Entdeckung von Ol — ein sehr armes
Land, eine Gemeinschaft von Nomaden und Kleinbauern, das fast keinen Uber-
schuss an Getreide, Datteln oder anderen Produkten erzeugen konnte. Deshalb
hatten weder Byzantiner noch Perser versucht, Arabien dauerhaft zu besetzen: Es
lohnte sich nicht, da die Besatzungskosten sicher h6her gewesen wéaren als ein
eventuelles Steuereinkommen.

Drittens ist das Verhaltnis zwischen den religiésen Gedanken des Islams und
denen der adlteren Monotheismen, d.h. vor allem des Judentums und des Chris-
tentums, im traditionellen Bericht nicht {iberzeugend erkldrt. Man pflegte, der
traditionellen Geschichte folgend, zu sagen, dass die Energie und die Dynamik
der neuen Bewegung von seiner neuen Ideologie stamme, die eine fast uner-
schopfliche Begeisterung unter den Eroberern erzeugt habe. Aber die grundsétz-
lichen Konzepte des Islams — Monotheismus, der Jiingste Tag, das heilige Buch
und das offenbarte Recht — waren im Nahen Osten des 7. Jahrhunderts nicht neu;
sie waren vielmehr schon wohl bekannt im Mittelmeerraum, in Iran, und hochst-
wahrscheinlich auch in Arabien selbst.

An vierter Stelle - und dies ist fiir den Historiker vielleicht der wichtigste
Einwand von allen - ist die Tatsache, dass die traditionelle Sichtweise und
Geschichtsschreibung nicht auf Urkunden des 7. Jahrhunderts basiert, sondern
auf literarischen Quellen wie z.B. Chroniken. Diese Quellen aber wurden mehr als
ein Jahrhundert, oft mehrere Jahrhunderte nach den beschriebenen Ereignissen
verfasst. Der Historiker fragt dann zu Recht, wieweit man den Berichten dieser
Quellen Vertrauen schenken darf. Geben sie uns unverfalschte Augenzeugenbe-
richte tiber die Ereignisse um den Propheten und seine frithen Anh&dnger wieder?
Oder bieten sie uns vielmehr ein idealisiertes Bild der frithislamischen Vergan-



DE GRUYTER Muhammad und die friihe islamische Gemeinschaft = 443

genheit, modifiziert oder erfunden, um spétere religidse, politische, oder gemein-
schaftliche Ideen und Interessen zu fordern?!

2 Die kritische Auseinandersetzung mit den
Quellen |

Mehrere Orientalisten erkannten diese Probleme der traditionellen Erzdhlung
zu den Anfidngen des Islams, besonders die Schwache der Quellenlage, schon
am Ende des 19. Jahrhunderts, und manche unternahmen zum ersten Mal den
Versuch einer (historisch-)kritischen Auseinandersetzung mit den arabisch-
islamischen Quellen. Besonders beachtenswert unter diesen Studien sind die-
jenigen von Michael J. de Goeje?, Ignaz Goldziher® und Julius Wellhausen®. Fiir
mehr als ein halbes Jahrhundert wurden sie als mehr oder weniger definitive
Losungen der Quellenproblematik angenommen; quellenkritische Forschungen
von anderen wurden als zu radikal verworfen, wie z.B. diejenige des Jesuitenpa-
ters Henri Lammens (friihes 20. Jh.), der meinte, die Mehrheit der Berichte iiber
das Leben Muhammads hédtten keine unabhangige Beweiskraft, sondern seien im
Grunde genommen exegetisch, d.h. erfunden, um bestimmte Teile des Qur’an-
textes zu erldutern.

Trotz dieses Konsensus blieben Zweifel iiber die Quellen bestehen. In den
spaten 1960er Jahren erhob sich eine zweite Welle von Quellenkritik, deren Kraft
bis heute noch nicht erschépft ist. Wir konnen den Anfang dieser zweiten Welle
vielleicht mit den Arbeiten Albrecht Noths® und Giinter Liilings® markieren, die
die Beweiskraft der literarischen Quellen bzw. des Qur’ans grundsatzlich heraus-
forderten. Seitdem erschien eine Reihe von Studien, die auf verschiedene Weise
und auf Basis unterschiedlicher Methoden die Friihzeit des Islams zu erkldren
versuchen.’

e o

1 Siehe Robinson 2003; Donner 1998; Khalidi 1994; Noth 1973.

2 de Goeje 1. Aufl. 1866 und 2. Aufl. 1900.

3 Goldziher 1889-1890.

4 Wellhausen 1898.

5 Noth 1968.

6 Liiling 1970.

7 Um nur ein paar der wichtigsten zu erwdhnen: Crone/Cook 1977; Wansbrough 1977 und 1978;
Luxenberg 2000; de Prémare 2002; Shoemaker 2012.



444 == Fred M.Donner DE GRUYTER

Schwerpunkte der aktuellen Untersuchungen sind erstens eine durchge-
hende Quellenkritik und zweitens der Versuch, den Qur’antext und den Ursprung
des Islams in Zusammenhang mit der Spatantike im Nahen Osten zu verstehen.?

Im Rahmen der Quellenkritik zeichnen sich drei Haltungen in Bezug auf
die Quellen ab (die traditionelle Sicht ausgenommen, deren Verfahren nicht als
HKkritisch® betrachtet werden kann):

— Die erste Haltung versucht, soviel wie mdglich von den traditionellen
Quellen zu bewahren, nimmt ihre Grundlinien an, aber verwirft Aspekte der
Berichte, die offensichtlich legendér sind. So sind z. B. die Berichte, welche
beschreiben, wie die Biume sich vor dem Propheten verbeugt und die Steine
ihn gegriifit haben, klar beiseite zu lassen, wenngleich andere Teile dersel-
ben Berichte akzeptiert werden moégen. Diese Haltung wurde oft von Islam-
wissenschaftlern angenommen, die vor der zweiten Welle von Quellenkritik
aktiv waren (wie z.B. W. Montgomery Watt).?

— Die zweite Haltung anerkennt, dass die traditionellen Quellen schwer von
spdteren religiosen, politischen und sozialen Interessen geprdgt sind,
beharrt jedoch auf der Existenz eines historischen , Kerns“ in jedem Bericht.
Man muss deshalb versuchen, Einschiibe von spédteren Themen und Ideen
zu identifizieren, und einen Bericht entsprechend berichtigen, um seine
LUrform® freizulegen. Manchmal gibt man zu, dass ein Bericht sich im Laufe
der Zeit entwickelt hat, und versucht, dieser Entwicklung iliber verschiedene
Phasen und Interessengruppen zu folgen. Die sogenannten ,quellenkriti-
schen“ und , traditionskritischen* Studien, wie z.B. diejenigen von Wellhau-
sen oder von M. J. Kister sind gute Beispiele fiir diese Haltung.1°

- Diedritte Haltung lehnt die islamischen Quellen im Ganzen ab als Beweise fiir
die Anfénge des Islams. Sie behauptet, dass der Historiker sich ausschlieflich
auf aufler-islamische Quellen (wie z.B. altsyrische oder griechische Texte des
7. Jahrhunderts), archdologische Beweise und Urkunden wie Papyri verlas-
sen diirfe, um ein Bild des friihen Islams zu rekonstruieren. Dieses Vorgehen
wurde zum ersten Mal von Michael Cook und Patricia Crone in Hagarism!!
vorgeschlagen, ahnliche Ideen sind in Yehuda D. Nevo und Judith Koren,
Crossroads to Islam'?, und zum Teil in Karl-Heinz Ohlig und Gerd-Riidiger
Puin, Die dunklen Anféinge'? aufgenommen.

8 Siehe z.B. Neuwirth 2010; Neuwirth/Sinai/Marx 2010.
9 Siehe inshesondere Watt 1953 und 1956.

10 Wellhausen 1898 und 1899; Kister 1980.

11 Crone/Cook 1977.

12 Nevo/Koren 2003.

13 Ohlig/Puin 2005.



DE GRUYTER Muhammad und die friihe islamische Gemeinschaft == 445

Die Mehrheit der Historiker und Islamwissenschaftler stimmt, so glaube ich,
heute iiberein, dass die arabisch-islamischen Quellen - trotz der damit verbun-
denen Schwierigkeiten — benutzt werden miissen; aber sie geben auch zu, dass
wir noch nicht den geheimen Schliissel gefunden haben, der uns erlauben wiirde,
endgiiltig ,Wahrheit*“ von ,Unwahrheit“ zu unterscheiden. Wir diirfen sagen,
dass die kritische Quellenforschung der arabisch-islamischen Texte, zumindest
fiir die nahe Zukunft, eine Wachstumsindustrie bleiben wird.

3 Die,Gemeinde der Glaubigen*

Der Qur’an bildet einen Sonderfall in dieser Diskussion. Traditionell wird der
Qur’an von Historikern wenn nicht als Wort Gottes, so doch wenigstens als Text
aus der Zeit Muhammads anerkannt und deshalb eine wichtige Quelle fiir Informa-
tionen iiber die von Muhammad geschaffene frithe Gemeinde. John Wansbrough4
stellte jedoch die These auf, der Qur’an, den wir kennen, stamme nicht aus dem
7. Jahrhundert, sondern sei ein Text, der sich — @hnlich der hebrdischen Bibel -
langsam herausgebildet und seine feste , kanonische* Form erst nach einer ca.
300-jahrigen Entwicklung erreicht habe. Neuere Arbeiten haben jedoch besttigt,
dass der Qur’antext deutlich friither kodifiziert war, als John Wansbrough behaup-
tete,’5 und seine Hypothesen sind heute in ihrer urspriinglichen Form nicht allge-
mein anerkannt. Das soll aber nicht bedeuten, dass wir den Qur’an ohne weiteres
als Quelle fiir das Leben Muhammads hinzuziehen kénnen. Der Qur’an erwahnt
Muhammad nur selten und beschreibt weder sein tdgliches Kommen und Gehen
noch seinen Umgang mit seinen Anhdngern; er bietet zahlreiche Berichte iiber
vergangene Gemeinden von friiheren Propheten, die Muhammad als Muster fiir
sein eigenes Publikum dienten. Wir kénnen aber, weil der Qur’an ziemlich sicher
im Jahr 700 schon voll entwickelt war, den Text als Fenster verstehen, durch das
wir die Gedankenwelt der friihesten islamischen Gemeinde betrachten kénnen.
Es bleibt jedoch klar, dass der Qur’an vieles noch verheimlicht. Die Natur
und der genaue Ursprung des Qur’ans sowie die frithe Geschichte des Qur’an-
textes bleiben rdtselhaft. Sein historischer Kontext ist unsicher - man versucht
sogar, den Zusammenhang aus dem Text heraus zu rekonstruieren, ein Verfah-
ren, welches das Gegenteil des Ublichen ist. Die Frage nach seinem Verhiltnis
zu moglichen christlichen (insbesondere altsyrischen) oder jiidischen Vorlagen
ist heute stark umstritten. Giinter Liiling, Christoph Luxenberg, Gabriel Sawma,

14 Wansbrough 1977.
15 Donner 1998: 35-61; Sadeghi/Bergmann 2010.



446 = Fred M.Donner DE GRUYTER

Gabriel Said Reynolds und andere haben gezeigt, dass der Qur’an eine enge Bezie-
hung zu den Lehren der christlichen Tradition aufweist;'¢ aber ob er als Bestati-
gung oder Widerlegung derselben dienen sollte, oder ob der Text eine Entwick-
lung von einer positiven zu einer negativen Haltung gegeniiber dem Christentum
widerspiegelt, kénnen wir noch nicht sagen. Man merkt auch, dass diese enge
Beziehung zum Christentum nicht zu den Berichten der islamischen Tradition
passt, die von jiidischen Gemeinden in Westarabien spricht, aber zugleich auf der
Abwesenheit von Christen besteht. Vielleicht sollten wir uns, John Wansbrough
folgend, vorstellen, dass der Qur’an nicht in Arabien, sondern in der Ndhe von
den christlichen Gemeinden im Siiden von Irak oder in Syrien seine Urheimat
hatte; oder, Glinter Liiling folgend, Westarabien immerhin bedeutende christ-
liche Gemeinden hatte. Ich selber neige zu dieser zweiten Moglichkeit, aber wir
wissen es einfach noch nicht.

Unsere Unsicherheit iiber den Charakter und den Ursprung des Qur’ans ist
von der Frage nach den Anfdngen des Islams untrennbar. Manche skeptisch
geneigte Wissenschaftler haben eine verwirrende Menge von Hypothesen tiber
den Anfang des Islams vorgeschlagen. Dass Muhammad urspriinglich Christ
war (Richard Bell, Giinter Liiling) oder Jude (Charles Cutler Torrey), sind viel-
leicht die harmlosesten dieser Hypothesen.!” Radikaler ist der Vorschlag, dass
Muhammad iiberhaupt keine historische Person sei, sondern eine Erfindung
spéaterer Zeit (Volker Popp, Christoph Luxenberg, Yehuda D. Nevo).!'® Nach dieser
Meinung war die Ausbreitung des Islams urspriinglich eine arabische, d.h. quasi-
nationalistische, Bewegung der ,Araber” und die Person Muhammads und
der Islam wurden nachtrédglich erfunden, um dem neuen arabischen Staat reli-
giose Legitimitat zu verleihen, um den Anspriichen von Christen und anderen
Monotheisten auf politische Herrschaft im Staat entgegenzuwirken. Ein Problem
dieser Hypothesen ist m.E. die Tatsache, dass weder der Qur’an, das friiheste
Zeugnis der Gemeinde selbst, noch die nicht-islamischen Urkunden und Texte
des 7. Jahrhunderts die neue Bewegung als eine ,,arabische® beschreiben. Der
Qur’an erwahnt a‘rab, d.h. Nomaden, mehrere Male, aber immer in abwerten-
der Weise. Die syrischen und griechischen Texte sprechen von ,,mhaggrayé“ oder
wagarenoi“, offensichtlich Worter, die vom arabischen muhagiriin, ,,Auswanderer,
Emigranten“ abgeleitet sind. Von einem ,,arabischen“ Selbstbewusstsein aber ist
nie die Rede. Leute von Arabien haben sich vielmehr, wenn nicht als ,,Glaubige®,
so als Mitglieder einzelner Stamme identifiziert.

16 Liiling 1974; Luxenberg 2000; Sawma 2006; Reynolds 2010.
17 Bell 1926; Liiling 1981; Torrey 1933.
18 Popp 2005; Luxenherg 2005; Nevo/Koren 2003.



DE GRUYTER Muhammad und die friithe islamische Gemeinschaft = 447

Aber beziehen wir uns wieder auf den Qur’an, um zu sehen, was er uns sagt.?
An erster Stelle bemerken wir, dass, wenn der Qur’an seine Zuhorer anspricht, er
diese immer mu’miniin, ,,Glaubige* nennt, nicht muslimiin. Die Worter muslim und
islam sind im Qur’an vorhanden, aber sie werden relativ selten benutzt (weniger
als 75 Mal) und scheinen eine andere Bedeutung zu haben als die spétere Bedeu-
tung ,,Muslim“. Im Qur’an bedeutet muslim ,jemand, der sich Gottes Willen unter-
worfen hat“. In dem Sinn kann der Qur’an auch Abraham als muslim beschreiben
(Q. 3: 67). Dagegen benutzt der Qur’an mu’minin (,,Glaubige*) und verwandte
Worter (wie ,,0 ihr, die ihr glaubt [...]*) mehr als 1000 Mal. Somit ist klar, dass
sich die Gemeinde des Qur’ans als ,,Gemeinde der Glaubigen® verstand.

Wer waren diese Glaubigen? Natiirlich die Leute, die dem Qur’an und dem
Propheten Muhammad folgten und ein frommes Leben fiihrten. Aber der Qur’an
erwédhnt in verschiedenen Versen, dass fromme ahl al-kitab auch zu den ,,Glau-
bigen“ zu zédhlen sind; d.h. fromme Christen und Juden, weil der Ausdruck ahl
al-kitab, ,Leute des [offenbarten] Buches®, Juden und Christen bedeutet, deren
tawrat und ingil, wie oben bemerkt, im Qur’an mit Ehrerbietung erwdahnt werden.
Wir haben auch den Beweis der Abschrift einer offenbar sehr frithen Urkunde,
der sogenannten ,Verfassung von Medina“, die mehrere jiidische Stamme als
Mitglieder der umma oder Gemeinde, die Muhammad in Medina begriindet hat,
auffiihrt.

Dass sich diese Gemeinde auch nach ihrer Ausbreitung von Arabien in die
umliegenden Lander als eine ,Gemeinde der Gldaubigen“ gesehen hat, wird
auch aus anderen Dokumenten klar. Mehrere Inschriften aus Syrien und Westa-
rabien aus den Jahren 660-680 erwdhnen den Herrscher Mu‘awiya, der amir
al-mu’minin, ,Befehlshaber der Glaubigen®, genannt wird. Die Worter muslim
und islam wurden (noch) nicht in frithen Inschriften gefunden. Es gibt auch
arabische Papyri aus ungefdahr derselben Zeit, die das Datum als Jahr so-und-so
»in Gerichtsbarkeit der Glaubigen“ (fi gada’ al-mu’minin) angeben. Unter den
Umayyaden (regierten 661-750) sehen wir aufierdem, dass sie, obwohl ihr amir
al-mu’'minin oder Herrscher immer von den Qurai$, dem arabischen Stamm
Muhammads, stammten, viele Christen als Beamte hatten, sogar im inneren
Kreise von Ratgebern der Herrscher; und auch im umayyadischen Militdrdienst
waren viele Christen aktiv.

Ich bin deshalb der Meinung, dass wir als Historiker von dieser Gemeinde mit
demselben Ausdruck sprechen sollten, den ihre Mitglieder als Selbstbeschreibung
verwendet haben: d.h., als eine ,,Gemeinde der Glaubigen®. Wir sollten sie nicht
mehr die ,,frithislamische Gemeinde* nennen und sollten vielleicht auch nicht

e
19 Die folgenden Ausfiihrungen basieren auf Donner 2002-2003 und 2010.



448 =—— Fred M. Donner DE GRUYTER

von einer ,islamischen Eroberung® oder ,islamischen Ausbreitung® sprechen.
Insbesondere, weil die Worter isldm und muslim in diesem Zusammenhang anzu-
wenden die Gefahr in sich trdgt, die Anwesenheit von Juden und Christen in der
fritheren Gemeinde der Glaubigen zu verhiillen. Das ware m. E. irrefiihrend, weil
ich glaube, dass wir diese Bewegung und ihre Ausbreitung im Nahen Osten nicht
richtig verstehen konnen, ohne den Beitrag der ahl al-kitab dazu anzuerkennen.?°

Es scheint mir, dass, was wir ,,den frithen Islam* zu nennen pflegen, als eine
Art monotheistische Wiederbelebungsbewegung angefangen hat. Am Anfang
stand keine Vorstellung einer neuen und gesonderten religiosen Konfession,
sondern eine Bewegung von frommen Monotheisten, die einen gewissen ,,0kume-
nischen® Charakter hatte, indem sie nicht nur Gldaubige, die dem Qur’an folgten,
einschloss, sondern auch Christen und Juden, die ihre eigenen heiligen Schrif-
ten ehrten. Diesen ,,6kumenischen“ Charakter anzuerkennen hat mehrere inte-
ressante Folgen; z. B. bedeutet es, dass die Frage der ,,Bekehrung® noch einmal
{iberdacht werden muss, weil sich z.B. ein Christ mit der Bewegung der Glaubigen
verbinden konnte, ohne sein Christentum aufzugeben; man konnte Glédubiger und
auch Christ oder Jude sein (oder eben auch vielleicht Magier, aber das bleibt noch
unklar). Auf jeden Fall finden wir in verschiedenen (meist christlichen) Texten
des 7. Jahrhunderts Hinweise auf Zusammenarbeit zwischen den neuen Glaubi-
gen von Arabien und den lang etablierten Gemeinden des Nahen Ostens. Man
denke z.B. an die Aussage von Yuhanna bar Penkaye, der von Christen spricht,
die an den jahrlichen Uberféllen der mhaggrayeé teilnehmen.2!

Wie und wann ist dann ,der Islam“ in Erscheinung getreten, wie wir ihn
jetzt verstehen, d.h. als eine selbststindige und gesonderte religiose Konfes-
sion? Klar ist, dass sich der Islam irgendwie aus der Matrix der ,,Gemeinde der
Glaubigen® herausgebildet hat. Es scheint mir, dass der Vorgang, bei dem der
I[slam sich als Konfession von den dlteren Monotheismen getrennt hat, ein all-
mahlicher war und mindestens ein Jahrhundert, vielleicht mehr, brauchte, bis
er abgeschlossen war. Wir sehen aber die ersten unverkennbaren Zeichen dieser
Trennung bereits in den Mosaikinschriften im Felsendom in Jerusalem, gebaut
um 692 vom amir al-mu’minin ‘Abd al-Malik (r. 685-705). Diese Inschriften zitieren
Qur’anverse, die die christliche Trinitdtslehre streng abweisen, und betonen die
herausragende Stellung Muhammads als Prophet, was in friiherer Zeit nicht der
Fall war. Es scheint, dass ‘Abd al-Malik die Herausbhildung des Islams als eine
Konfession, welche nicht nur den einen Gott, sondern auch den Qur’an und den
Propheten Muhammad zum Grundsatz nimmt, als erster ernsthaft geférdert hat.

20 Siehe auch Donner 2011.
21 Vgl. Donner 2002-2003: 43-45; Text des Bar Penkaye, siehe Mingana 1907-1908: 146* Zeile
14-147* Zeile 1.



DE GRUYTER Muhammad und die friihe islamische Gemeinschaft = 449

Das geschah um das Jahr 700; danach finden wir eine zunehmende, aber stetige
Tendenz zu einer kritischeren Haltung der Regierung gegeniiber den Christen,
den Juden und anderen Konfessionen.

Diese Rekonstruktion ist eine Hypothese, die noch nicht allgemein akzep-
tiert ist; sie muss noch von vielen Seiten auf die Probe gestellt worden. Ich
finde sie (natiirlich!) iiberzeugender als die traditionelle Sicht der Anfange des
Islams und auch als die Mehrheit der anderen Hypothesen, die in den letzten
40 Jahren vorgeschlagen wurden. Aber ich gebe zu, dass vieles unklar bleibt.
Meine ,,Gemeinde der Gldubigen“ allein erkldrt beispielsweise nicht, woher die
Bewegung ihre Ausbreitungskraft nahm. Vielleicht hatte dies mit Apokalyptik zu
tun - der Qur’an enthalt viele Passagen, die eine Warnung vor dem kommen-
den jlingsten Tag bieten. War die schnelle Ausbreitung der Gemeinde irgendwie
mit apokalyptischer Furcht und Leidenschaftlichkeit verkniipft? Oder hat die
Trennung des Islams von der Bewegung der Glaubigen erst stattgefunden, weil
die umayyadischen Herrscher und ihre arabischen Ratgeber entschieden, dass
ihre vielen christlichen, jiidischen und zoroastrischen Untertanen letztendlich
nicht wirklich monotheistisch oder fromm genug waren? Oder weil sie nicht
die Vorteile der Herrschaft mit diesen nicht-qur’anischen und nicht-arabischen
Glaubigen teilen wollten? Oder kam der Druck fiir diese Trennung des Islams von
den anderen Monotheismen im Gegenteil erst sozusagen von unten, d.h., dass
die Christen, Juden und anderen Untertanen allméhlich entschieden, dass ihre
neuen Herrscher aus Arabien nicht die Vorboten einer besseren Welt waren, wie
sie vielleicht am Anfang geglaubt hatten?

So viele Fragen und so wenige Dokumente, auf deren Basis wir Antworten
suchen konnten. Klar ist, dass wir noch viel vor uns und viel zu erkldaren haben.
Aber ich habe gerade den Jiingsten Tag erwdhnt, und es wére deshalb passend,
wenn mein Vortrag hier auch sein Ende findet.

Bibliographie

Bell, Richard (1926): The Origin of Islam in its Christian Environment: The Gunning Lectures.
London: Macmillan & Co.

Crone, Patricia / Cook, Michael (1977): Hagarism: The Making of the Islamic World. Cambridge:
Cambridge University Press.

de Goeje, Michael ). (1900): Mémoire sur la conquéte de la Syrie. 2. Aufl. Leiden: E. J. Brill
[1. Aufl. 1866]).

Donner, Fred M. (1998): Narratives of Islamic Origins: The Beginnings of Islamic Historical
Writing. Princeton: Darwin Press.

Donner, Fred M. (2002-2003): ,,From Believers to Muslims: Confessional Self-ldentity in the
Early Muslim Community*. Al-Abhath 50/51: 9-53.



450 = Fred M. Donner DE GRUYTER

Donner, Fred M. (2010): Muhammad and the Believers: At the Origins of Islam. Cambridge, MA:
Harvard University Press.

Donner, Fred M. (2011): ,Visions of the Early Islamic Expansion: Between the Heroic and the
Horrific*. In: Byzantium in Early Islamic Syria. Hrsg. von Nadia Maria El Cheikh und Shaun
O’Sullivan. Beirut: American University of Beirut & University of Balamand, 9-29.

Goldziher, Ignaz (1889-1890): Muhammedanische Studien. 2 Bde. Halle: Max Niemeyer.

Karl-Heinz Ohlig / Gerd-Rlidiger Puin (Hrsg.) (2005): Die dunklen Anfédnge: Neue Forschungen
zur Entstehung und frithen Geschichte des Islam. Berlin: Hans Schiler.

Khalidi, Tarif (1994): Arabic Historical Thought in the Classical Period. Cambridge: Cambridge
University Press.

Kister, Meir ). (1980): Studies in Jahiliyya and Early Islam. London: Variorum.

Liilling, Giinter (1970): Kritisch-exegetische Untersuchung des Qur’antextes. Diss. Erlangen.

Luling, Glinter (1974): Uber den Ur-Koran: Ansdétze zur Rekonstruktion vorislamischer
christlicher Strophenlieder im Qur’dan. Erlangen: H. Liiling.

Liiling, Glinter (1981): Die Wiederentdeckung des Propheten Muhammad: Eine Kritik am
“christlichen” Abendland. Erlangen: H. Liiling.

Luxenberg, Christoph (2000): Die syrisch-aramdische Lesart des Koran: Ein Beitrag zur
Entschliisselung der Koransprache. Berlin: Das Arabische Buch.

Luxenberg, Christoph (2005): ,,Neudeutung der arabischen Inschrift im Felsendom zu
Jerusalem®, In: Die dunklen Anfdnge: Neue Forschungen zur Entstehung und friihen
Geschichte des Islam. Hrsg. von Karl-Heinz Ohlig und Gerd-Riidiger Puin. Berlin: Hans
Schiler, 124-147.

Mingana, Alfons (1907-1908): Sources Syriaques I. Leipzig: Harrassowitz, fiir die Imprimerie
des Péres Dominicains 2 Mossoul.

Neuwirth, Angelika (2010): Der Koran als Text der Spdtantike: Ein europdischer Zugang. Berlin:
Verlag der Weltreligionen.

Neuwirth, Angelika / Sinai, Nikolai / Marx, Michael (Hrsg) (2010): The Qur’an in Context:
Historical and Literary Investigations into the Qur’anic Milieu. Leiden: Brill.

Nevo, Yehuda D. / Koren, Judith (2003): Crossroads to Islam: The Origins of the Arab Religion
and the Arab State. Amherst, N.Y.: Prometheus.

Noth, Albrecht (1968): ,Isfahan - Nihawand: Eine quellenkritische Studie zur friihislamischen
Historiographie". Zeitschrift der Deutschen Morgenlindischen Gesellschaft 118: 274-296.

Noth, Albrecht (1973): Quellenkritische Studien zu Themen, Formen und Tendenzen
frithislamischer Geschichtstiberlieferung. Bonn: Selbstverlag des Orientalischen Seminars
der Universitat.

Popp, Volker (2005): ,,Die friithe Islamgeschichte nach inschriftlichen und numismatischen
Zeugnissen®. In: Die dunklen Anféinge: Neue Forschungen zur Entstehung und frilhen
Geschichte des Islam. Hrsg. von Karl-Heinz Ohlig und Gerd-Rudiger Puin. Berlin: Hans
Schiler, 16-123.

Prémare, Alfred-Louis de (2002): Les fondations de [’Islam. Entre écriture et histoire. Paris:
Seuil.

Reynolds, Gabriel Said (2010): The Qur’an and its Biblical Subtext. Milton Park/New York:
Routledge.

Robinson, Chase F.(2003): Islamic Historiography. Cambridge: Cambridge University Press.

Sadeghi, Behnam / Bergmann, Uwe (2010): ,,The Codex of a Companion of the Prophet and the
Qur’an of the Prophet®. Arabica 57: 343-436.



DE GRUYTER Muhammad und die friihe islamische Gemeinschaft =——— 451

Sawma, Gabriel (2006): The Qur’an: Misinterpreted, Mistranslated, and Misread. The Aramaic
Language of the Qur’an. Plainsboro (N)): Gabriel Sawma.

Shoemaker, Stephen ). (2012): The Death of a Prophet: The End of Muhammad'’s Life and the
Beginnings of Islam. Philadelphia: University of Pennsylvania Press.

Torrey, Charles Cutler (1933): The Jewish Foundation of Islam. New York: Jewish Institute of
Religion.

Wansbrough, John (1977): Qur’anic Studies: Sources and Methods of Scriptural Interpretation.
Oxford: Oxford University Press.

Wansbrough, John (1978): The Sectarian Milieu: Content and Composition of Islamic Salvation
History. Oxford: Oxford University Press.

Watt, W. Montgomery (1953): Muhammad at Mecca. Oxford: Clarendon Press.

Watt, W. Montgomery (1956): Muhammad at Medina. Oxford: Clarendon Press.

Wellhausen, Julius (1898): Prolegomena zur dltesten Geschichte des Islams. Berlin: Reimer.

Wellhausen, Julius (1899): Skizzen und Vorarbeiten, VI. Berlin: Georg Reimer.

Anmerkung: Ich danke den Kollegen Ulrich Rudolph und Christoph Uehlinger aufrichtig fiir

die Einladung zu diesem am 7. November 2013 an der Universitat Zlirich gehaltenen Vortrag.
Herrn Leonhard Rohnke und Frau Farida Stickel M.A. danke ich fiir die sprachliche Uberpriifung
meines Texts. Der Vortragscharakter wurde beibehalten.






	Muhammad und die frühe islamische Gemeinschaft aus historischer Sicht

