
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 68 (2014)

Heft: 1-2

Artikel: Martin Heidegger in der Rezeption von Sif Abd as-Salam afar :
zeitgenössische Überlegungen zum Verhältnis von Philosophie und
Theologie

Autor: Moser, Kata

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-681654

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-681654
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DE GRUYTER DOI 10.1515/asia-2014-0007 ASIA 2014; 68(1): 357-371

Kata Moser

Martin Heidegger in der Rezeption von Sifä'
Abd as-Saläm Ga far- Zeitgenössische
Überlegungen zum Verhältnis von
Philosophie und Theologie*

Abstract: Sifä' 'Abd as-Saläm öa'far is a contemporary Egyptian philosopher
working mainly on the German philosopher Martin Heidegger (1889-1976). One

of her concerns is the question of the relationship between philosophy and theology.

This paper is the first to introduce öa'far and her writings on Heidegger's

theology to a non-Arabic audience and traces her line of argument on the question

of philosophy and theology of Heidegger. The paper starts with an allusion to

Heidegger's early involvement in theology, which öa'far considers to be the point
of origin and reference throughout his different phases of thinking. Heidegger's
main work of his early period, Time and Being, is then pointed out as a

preliminary to the true theology, which öa'far calls non-traditional. On grounds of

Heidegger's later works, and especially based on a comparison between Plotin
and Heidegger, öa'far claims that Heidegger's theology can be considered to be

close to mysticism. This paper highlights that öa'far participates with her
argument in current debates on Heidegger's thoughts on theology and philosophy.
In doing so she opens up a new ground for the Arabic dialogue with Heidegger

dating back to the 1950s. This paper, in turn, aims to open the Arabic reception of
Heidegger as a new field of inquiry by focusing on its theological aspect.

Kata Moser: Institut für Islamwissenschaft, Universität Bern. E-mail: kata.moser@islam.unibe.ch

* Dieser Beitrag ist die überarbeitete Version eines Vortrages, der am 24.09.2013 im Rahmen des

Deutschen Orientalistentages (DOT) in Münster gehalten wurde. Ich bedanke mich für die
hilfreichen Kommentare von Anke von Kügelgen, Ulrich Rudolph, Urs Gösken, Joep Lameer, Roman
Seidel und Almuth Lahmann.



358 Kata Moser DE GRUYTER

1 Einleitung

Die Frage, welches Verhältnis zwischen Philosophie und Theologie besteht,

wird seit der griechischen Antike und in der von ihr beeinflussten Philosophie
stets aufs Neue aufgegriffen.1 Eine abschliessende Antwort steht trotz Versuchen

„grundsätzlicher Klärung" aus.2 Martin Heidegger (1889-1976) hat sich vereinzelt

zu diesem schwierigen Verhältnis geäussert, wobei seine Aussagen unterschiedlich

interpretiert werden. Das Spektrum reicht von denjenigen, die Heidegger als

einen „auf Gegnerschaft hin ausgerichtete^] Herausforderer der Theologie"3
verstehen, über diejenige, die Heidegger zwar einen katholisch-theologischen
Hintergrund zuschreiben, seinen Weg aber von dieser Theologie wegführen sehen'1,

bis hin zu denjenigen, die dem Philosophen Heidegger eine religiöse Gesinnung
und theologische Absicht zusprechen.5 Zu letzteren gehört auch die zeitgenössische

ägyptische Philosophin Sifä' 'Abd as-Saläm öa'far.

Dieser Beitrag stellt zunächst die in der Heideggerforschung gänzlich
unbekannte Philosophin Sifä' 'Abd as-Saläm öa'far kurz vor und benennt die Texte,

in denen sich ihre Auseinandersetzung mit Heideggers Theologie vorfindet.
Anschliessend und in der Hauptsache erarbeitet dieser Beitrag drei
Argumentationszusammenhänge, die bei öa'far bezüglich Heideggers Theologieverständnisses

ausgemacht werden können. Es wird sich zeigen, dass es sich hierbei um
Argumente und Thesen handelt, die in der Heideggerrezeption, auf die sich öa'far
bezieht, kontrovers diskutiert werden. Schliesslich sollen in diesem Beitrag die von
öa'far vorgebrachten Thesen und Argumente auf ihre philosophische Bedeutung
hin geprüft werden.

2 Ga far und ihre Texte über Philosophie und

Theologie bei Heidegger

Sifä' 'Abd as-Saläm öa'far ist seit Anfang dieses Jahrtausends Professorin für
zeitgenössische Philosophie an der Universität Alexandria in Ägypten. Ihr
Beschäftigungsfeld ist in der Hauptsache die zeitgenössische kontinentale Philosophie,
ausgehend hiervon setzt sie sich punktuell mit anderen Bereichen auseinander,

1 Vgl. den historischen Überblick von Verweyen 2005.

2 Ein solcher Klärungsversuch wurde vorgenommen von Puntel 1988.

3 Brkic 1994: 310. In diese Richtung geht auch Sartres Einschätzung, Heidegger sei ein Vertreter

eines „atheistischen Existentialismus". Sartre 1946:16-17.

4 Vgl. Gadamer 1983:151,149; Schaeffler 1978:151-152.

5 Vgl. Feher 2007:173-174.



DE GRUYTER Martin Heidegger in der Rezeption von §ifa' 'Abd as-Saläm öa'far — 359

namentlich dem Neuplatonismus und dem fernöstlichen Denken. Innerhalb der

kontinentalen Philosophie ist ihr Spezialgebiet die Philosophie von Martin
Heidegger. öa'fars Doktorarbeit Eigentlichkeit bei Martin Heidegger (2000) ist der

Beginn ihrer Publikationen zu Heidegger. Sie wird gefolgt von den Monographien
Hermeneutik: Der Ursprung im Kunstwerk (2000) und Ontologie der Sprache bei

Heidegger (2001). Ihre neusten Veröffentlichungen widmen sich Heideggers

Vorstellungen vom Weg und dem Tod (beide 2006) (vgl. 7 Bibliographie von öa'far).
Eines der Motive, die öa'far untersucht, ist Heideggers Verständnis von Theologie

und vom Verhältnis der Philosophie zu ihr. öa'far entwickelt ihre

Überlegungen zu Heideggers Theologieverständnis in zwei Artikeln.6 Der erste Artikel

trägt den Titel „Heidegger und die christliche Theologie" (Haydiggir wa-l-lähüt al-

masihi).7 Hierbei handelt es sich um einen unverändert übernommenen Teil ihrer
Dissertation Die Eigentlichkeit bei Martin Heidegger.8 Die Dissertation ist eine

Auseinandersetzung mit Heideggers Hauptwerk Sein und Zeit, das öa'far anhand
des Gegensatzpaares „Eigentlichkeit" (al-wugüd al-haqiqi) und „Uneigentlich-
keit" (al-wugüd az-zä'if) analysiert. Im Schlusswort hierzu führt öa'far thematisch

unabhängig vom Rest des Textes einige Missverständnisse an, mit denen

Heideggers Werk konfrontiert sei. Das siebte und letzte dieser Missverständnisse,
das den Gegenstand ihres Artikels darstellt, lautet, Heidegger sei „einer der

Vertreter des atheistischen Flügels der Philosophie des Seins" (ahad mumattili

l-ganäh al-mulhid minfalsafat al-wugüd).9 öa'far geht der Ursache dieses von ihr
konstatierten Missverständnisses nicht weiter nach. Es taucht in der Heideggerrezeption

sehr früh und wirkmächtig bei Jean-Paul Sartre (1905-1980) auf.10

Heidegger selber weist diese Einschätzung im Brief über den Humanismus entschieden

zurück11 und viele Rezipienten folgen seiner Selbstdeutung12. Laut öa'far

6 Dies sind gemäss eigenen Recherchen die einzigen Texte öa'fars zu dieser Thematik. In eine

ähnliche Richtung geht lediglich noch ein Abschnitt in ihrer Monographie zu Nietzsche, in dem

sie Nietzsches Spruch „Gott ist tot" und sein Verhältnis zum Christentum darlegt und ausserdem

zeigt, wie Karl Jaspers diese Aspekte Nietzsches interpretiert. Vgl. öa'far 1999: 333-378.
7 öa'far 2000b. Der Artikel wird hier zitiert nach öa'far 2000c.
8 Öa'far 2000c: 501-509.
9 öa'far 2000c: 501. öa'far unterscheidet zwischen der Philosophie des Seins und dem

Existentialismus. Erstere befasst sich mit dem Sein im allgemeinen, letztere mit dem persönlichen

menschlichen Sein. Vgl. öa'far 2000c: 73-76.

10 Vgl. Sartre 1946:16-17. Es heisst hier: „[...] il y a deux especes d'existentialistes: les premiers,
qui sont Chretiens, et parmi lesquels je rangerai Jaspers et Gabriel Marcel, de confession catho-

lique; et, d'autre part, les existentialistes athees parmi lesquels il faut ranger Heidegger, et

aussi les existentialistes franfais et moi-meme." Vgl. zur Rezeption von Sartres Einschätzung:
Janicaud 2001:110.
11 Vgl. Heidegger 1991 [1949]: 41.

12 Vgl. Janicaud 2001:110.



360 Kata Moser DE GRUYTER

findet sich das Missverständnis, Heidegger sei ein Atheist, auch in der arabischen

Philosophie.13 öa'far intendiert, dieses Missverständnis zu berichtigen und das

korrekte Verständnis Heideggers darzulegen.1" Heideggers „Frage nach dem

Sein" (as-su'äl 'an al-wugüd), so lautet das Fazit ihrer Apologie, meine letztlich
die „Frage nach Gott" (as-su'äl 'an al-iläha).15

Die Ausführlichkeit, mit der öa'far auf das Missverständnis bezüglich der

persönlichen religiösen Glaubenshaltung Heideggers eingeht,16 legt eine ausser-

philosophische Deutung nahe. Die Frage, ob Heidegger Atheist sei oder nicht, ist
für die Philosophin von grosser gesellschaftlicher Bedeutung. Die Bedeutung
besteht insbesondere in der Selbstabsicherung im gesellschaftlichen Umfeld Ägyptens:

Durch die Beteuerung, Heidegger sei kein atheistischer Philosoph, sondern

ein christlicher Theologe, wird auch die Beschäftigung mit ihm zu einer
philosophischen Arbeit, die dem Atheismusvorwurf entgeht.17 Dies ist nicht unerheblich,

da sich Philosophie bis zu einem bestimmten Grade gegenüber der Gesellschaft

rechtfertigen muss. Der vorliegende Beitrag wird sich im Folgenden diesem

Befund zum Trotz auf die philosophischen Aspekte von öa'fars Argumentation
im Hinblick auf das Konzept der Theologie bei Heidegger konzentrieren.

Der zweite Artikel trägt den Titel „Aletheia zwischen Plotin und Heidegger"
(ial-Alitiyä bayna Aflütin wa-Haydiggir).ls Hier entwickelt öa'far einen Gedanken,
den sie im oben erwähnten Artikel bereits angesprochen hat. Es handelt sich um
die Beobachtung, dass Heideggers Spätphilosophie mit Plotins Philosophie des

Einen vergleichbar sei.19 öa'far zeigt und analysiert verschiedene inhaltliche
und formale Aspekte, die bei Heidegger und Plotin Ähnlichkeiten aufweisen.

Dieser Vergleich ist im vorliegenden Kontext der Frage nach dem Verhältnis von
Philosophie und Theologie in öa'fars Heideggerrezeption insofern relevant, als

13 Ga'far sagt nicht, wen sie genau meint. Möglicherweise handelt es sich um eine common

sense Meinung.
14 öa'far tut dies im Bewusstsein, eine Heideggerspezialistin zu sein. Vgl. öa'far 2000c: 496.

15 Öa'far 2000c: 509.

16 Tatsächlich nimmt die Klärung dieses Missverständnisses im Vergleich zu den anderen sechs

von ihr festgestellten Missverständnissen grossen Raum ein. Die Frage etwa, ob Heideggers

Denken eine „Nazi-Strömung" (naz'a näziya) enthalte oder nicht, klärt öa'far auf etwa der Hälfte

der Seiten. Vgl. öa'far 2000c: 499-501.

17 Die Brisanz eines öffentlichen Atheismusvorwurfs in Ägypten zeigt etwa der „Fall" Nasr

Hamid Abü Zayd. Vgl. für die einzelnen Phasen der Kontroverse Thielmann 2003.

18 öa'far 2000a.

19 Diese Beobachtung muss öa'far bereits beim Verfassen der Monographie über Nietzsche

gemacht haben. Dort stellt sie diverse Konzepte von „Transzendenz" (al-'ulüw) vor, darunter
auch das von Plotin und Heidegger. Einen Vergleich nimmt sie an der Stelle jedoch nicht vor. Vgl.
Öa'far 1999: 92-101,118-126.



DE GRUYTER Martin Heidegger in der Rezeption von $ifä' 'Abd as-Saläm öa'far 361

dass öa'far Heidegger als Philosophen des Seins liest, der auch „theologische"
(tiyülügi) Aspekte aufweise.20

3 Heidegger, ein christlicher Theologe

Eine Argumentationslinie öa'fars im Hinblick auf Heideggers Verständnis des

Verhältnisses von Philosophie und Theologie rekurriert auf Heideggers

Biographie. öa'far zeigt auf, dass Heidegger in einem Umfeld aufgewachsen ist,
das vom Katholizismus und der katholischen Theologie geprägt war, was sein

Denken nachhaltig geprägt habe. Den engen Zusammenhang zwischen Heideggers

frühen Verbindungen zur katholischen Theologie und dem weiteren Verlauf
seines Denkweges hat auch Hans-Georg Gadamer (1900-2002) festgestellt und
öa'far bezieht sich weitgehend auf ihn.21 Die frühe theologische Prägung von
Heidegger zeuge laut öa'far von einer Offenheit gegenüber „christlichen Theologen"

(rigäl al-lähüt al-maslhi), die sich durch sein ganzes Denken durchgehalten
habe.22 Darüber hinaus sei Heidegger selber als christlicher Theologe, der um den

Glauben bemüht ist, zu verstehen, wie öa'far anhand von Selbsteinschätzungen

Heideggers im Dialog mit seinen Schülern Karl Löwith (1897-1973) und Gadamer

belegt.23

öa'fars Argumenten liegt die These zugrunde, dass die christliche Theologie
den Ausgangspunkt von Heideggers Denkweg bilde und ausgehend hiervon als

Fundament und eigentliches Interesse stets erhalten bleibe. Diese Deutung spricht
Heidegger einen durchgehenden und gleichbleibenden Kern in seinen denkerischen

Anstrengungen zu, der sich selbst über die selbsterklärte „Kehre"221 hinaus

gehalten haben soll. Die „Kehre" bezeichnet die Zäsur in Heideggers Denken, die

sich nach der Veröffentlichung seines Hauptwerkes Sein und Zeit 1927 findet.25

Die „Kehre" muss im Anschluss an diese These nicht als radikale Umkehr oder

Wendung verstanden werden, sondern vielmehr als neue Besinnung über die

Möglichkeit, das eigentlich verfolgte Ziel zu erreichen. Die von öa'far gewählte

20 Öa'far 2000a: 72, 86.

21 Vgl. Gadamer 1983:140. Brkic kategorisiert diese Argumentationsweise als „Erforschung der

Bedeutung der Theologie für den Denkweg Heideggers" und gibt einen kurzen Abriss über bisher
veröffentlichte Studien hierzu. Er erwähnt Gadamer allerdings nicht. Vgl. Brkic 1994:21-23.
22 Öa'far 2000b: 502.

23 öa'far 2000c: 509. öa'far verweist auf einen Brief Löwiths sowie eine Erinnerung Gadamers.

Beides findet sich in: Gadamer 1983:142,147.
24 Heidegger äussert sich an mehreren Stellen dazu, z.B. in: Heidegger 1991 [1949]: 19.

25 Vgl. Thomä 2003. Verschiedene Aspekte der „Kehre" zeigt: Grondin 1987:120-123. Vgl. dazu:
Janicaud 2001: 403-404.



362 Kata Moser DE GRUYTER

Übersetzung von „Kehre" als tahawwul sowie ihre Erklärung der „Kehre" sprechen

für diese Deutung.26 Tahawwul meint „Veränderung, Wandel" und ermöglicht

eine Veränderung mit einem stets gleichbleibenden Kern, öa'far deutet sie

zum einen als Vernichtung und Neuinterpretation der Geschichte der westlichen

Ontologie, des weiteren als Überwindung der Metaphysik und schliesslich als

Wandel von Heideggers Interesse von der Fundamentalontologie zur
Seinsphilosophie unter Beibehaltung der zugrundeliegenden „Frage nach dem Sinn
des Seins" (as-su'äl 'an ma'nä l-wugüd).27

Die philosophische Bedeutung dieser Argumentationslinie kann darin gesehen

werden, dass öa'far die von Heidegger praktizierte Fundamentalontologie,
die den Phänomenen auf ihren ontologischen Grund geht, indem sie nach ihrem

Ursprung fragt, auf Heidegger selber anwendet. Den Fundierungszusammen-

hang von Heideggers Denken findet öa'far dabei in der Theologie. Die folgenden
beiden Argumentationslinien werden zeigen, dass dies gemäss öa'far für Heideggers

Denken sowohl vor der „Kehre" als auch danach gilt.

4 Eigentliche und uneigentliche Theologie

Der zweite Argumentationsstrang öa'fars klärt Heideggers Verständnis von
„Theologie" (tiyülügiyä oder lähüt)28 anhand seines Hauptwerks Sein und Zeit,
also im Denken des frühen Heideggers vor der „Kehre".29 öa'far hält zunächst

fest, dass Heidegger in Sein und Zeit fern von der Theologie sei - ein Befund,

26 Vgl. öa'far 2000c: 456. öa'far selber übersetzt „Kehre" in ihrem Glossar anders, nämlich als

'awda. Vgl. öa'far 2000c: 544. 'Awda heisst soviel wie „Rückkehr, Umkehr", was eine grundlegende

Veränderung zu implizieren scheint. Eine weitere arabische Übersetzung für „Kehre" ist

mun'ataf, was als „Wegkrümmung, Wendung" übersetzt werden kann und wiederum dem Sinn

von tahawwul nahe kommt. Vgl. Künzmänn et al. 2007: 209; Nagm 2000:228.
27 Öa'far 2000c: 456.

28 öa'far verwendet die Begriffe tiyülügiyä und lähüt, die hier beide als „Theologie"
wiedergegeben werden, ohne erkennbaren Unterschied, öa'fars Theologiebegriff ist ausschliesslich

Heidegger entlehnt und ein Zusammenhang zu anderen Theologiebegriffen scheint nicht zu
bestehen.

29 öa'far bezieht sich auf die deutschsprachige Ausgabe von Sein und Zeit. Des Weiteren berücksichtigt

sie Heideggers Selbstdeutungen von Sein und Zeit in „Vom Wesen des Grundes" (1929,

in: Heideggers Gesamtausgabe (HGA) 9) in der Ausgabe Heidegger 1969. Ein wichtiger Text für
Heideggers Theologieverständnis in seiner frühen Schaffensphase ist sein Text „Phänomenologie

und Theologie" (1927, in: HGA 9), vgl. Jung 2003: 475-476. öa'far rezipiert diesen Text, der

die Theologie explizit und auch im Verhältnis zur Philosophie thematisiert, allerdings nicht.



DE GRUYTER Martin Heidegger in der Rezeption von $ifä' 'Abd as-Saläm Ga'far 363

den Heideggerrezipienten weitgehend teilen.30 Dieser Befund ist in Anbetracht
der oben geäusserten These, Heideggers eigentliches Interesse sei die Theologie,

erklärungsbedürftig. Die Erklärung muss vom Theologiebegriff ausgehen, den
öa'far bei Heidegger ausmacht. öa'far unterscheidet bei Heidegger zwei

Theologiebegriffe, den traditionellen und den nicht-traditionellen, die sie anhand
des involvierten Gottesbegriffs voneinander abgrenzt.31 Zu Heideggers traditionellem

Theologiebegriff führt sie aus, dass dieser Gott als Ursache des Seienden

fasse und ihn dadurch mit dem Seienden gleichstelle, da die Relation der
Verursachung nur im Bereich des Seienden zu denken ist. Hiervon grenze Heidegger
seinen eigenen, nicht traditionellen Begriff von Theologie ab, die hier als eigentliche

Theologie bezeichnet werden soll.32 Die Aufgabe der eigentlichen Theologie
bestehe darin, die falsche Vorstellung von Gott zu überwinden zugunsten des

„eigentlichen Gottes" {alläh al-haqiqi). Bezüglich dem „eigentlichen Gott" gelte es,

die „theologische Differenz" (al-farq at-üyülügi) zu beachten. Heidegger spricht
die „theologische Differenz" in seiner privaten Korrespondenz lediglich kurz an.33

Sie wird in der Sekundärliteratur unter anderem von Friedrich-Wilhelm von
Herrmann aufgenommen, aufden sich öa'far stützt.3* Sie erklärt die „theologische
Differenz", die sie auch „göttlichen Unterschied" {al-ihtiläf al-ilähi) nennt, analog
zu Heideggers „ontologischer Differenz" zwischen Sein und Seiendem als Differenz

zwischen Gott und Seiendem. Der Zusammenhang zwischen der ontologi-
schen und theologischen Differenz bestehe laut öa'far erstens im Bezug auf das

Seiende. Während Gott das Seiende mit „Sinn" (ma'nä) ausstatte, ermögliche das

Sein die Unterschiede zwischen den verschiedenen Seienden. Der Zusammenhang

bestehe zweitens darin, dass die „theologische Differenz" die „ontologische
Differenz" ermögliche. Diese Ermöglichung ist nicht als Verursachung aufzufassen,

sondern als eine Fundierung oder Begründung. Somit siedelt öa'far Gott

30 Ga'far 2000c: 503. Vgl. Brkic 1994: 13. Gleichzeitig wird Heideggers Daseinsanalyse in der

Theologie breit rezipiert, vgl. etwa Schaeffler 1978: 35-65.
31 In der Forschungsliteratur zu Heideggers Verständnis von Theologie findet sich diese duale

Konzeption ebenfalls, bisweilen ist aber auch von drei unterschiedlichen Konzeptionen die
Rede. Vgl. Brkic 1994: 24-26; Feher 2007:171-173.

32 Die Verwendung der Begriffe eigentliche und uneigentliche Theologie lehnt sich an

Heideggers Daseinsanalyse an, wonach das Dasein sich im Modus der Eigentlichkeit und Unei-

gentlichkeit befinden kann. Sie ähnelt der Unterscheidung zwischen negativem und positivem
Theologiebegriff bei Feher 2007: 171-173. Ga'far selber verwendet die Begriffe eigentliche und

uneigentliche Theologie nicht.
33 Vgl. Heidegger et al. 2003:15.
34 Ga'far 2000c: 510. Vgl. von Herrmann 2011:39; Wiplinger 1961: 375.



364 — Kata Moser DE GRUYTER

weder auf der Ebene des Seins noch auf derjenigen des Seienden an. Eine positive
Bestimmung vom Ort Gottes innerhalb Heideggers Ontologie bleibt sie schuldig.35

Heideggers Ferne von der Theologie in Sein und Zeit, die öa'far feststellt,

muss sich auf die traditionelle, uneigentliche Theologie beziehen, von der

sich Heidegger abgrenzt und deren Fehlen somit naheliegt. Die Ferne zur
eigentlichen Theologie ist hingegen auslegungsbedürftig und öa'far deutet sie

methodisch: Das Sprechen über Gott müsse zunächst vorbereitet werden. Zu

diesen Vorbereitungen gehöre eine Auslegung des Daseins, das über Gott spricht.
Heideggers Sein und Zeit nehme genau dies vor und könne daher als Propädeuti-
kum der Theologie verstanden werden.36

Die philosophische Bedeutung dieser Argumentation öa'fars liegt nicht in
der Innovation ihrer Thesen, sondern darin, dass sie diese zum ersten Mal für ein

arabischsprachiges Publikum aufbereitet.37 Mit der Darstellung von Heideggers

Begriff von Theologie eröffnet sie eine Möglichkeit, die bisherige Theologie zu
kritisieren und eine neue Theologie zu begründen, ohne den Wert von Theologie
oder die Existenz Gottes prinzipiell zu leugnen. Dabei gilt es zu beachten, dass

Ga'far ihren Theologiebegriff ausschliesslich in Auseinandersetzung mit Heidegger

entwickelt und mit theologischen Debatten aus ihrem Umfeld nicht in
Wechselwirkung tritt. Dies schliesst selbstverständlich nicht aus, dass Anlehnungen
an bestehende Konzepte oder ihre Kritik intendiert sein könnten.

5 Mystische Theologie

Ein weiterer Argumentationszusammenhang öa'fars setzt sich mit Heideggers

Spätphilosophie auseinander, d.h. den Texten, die nach der „Kehre" entstanden

sind.38 öa'far stellt in Bezug auf dieses Denken zunächst eine Beeinflussung

durch verschiedene Strömungen, darunter diejenige des Neuplatonismus,

35 Heidegger selber gebe keinen Aufschluss darüber, vgl. Köchler 1991: 49.

36 Vgl. Öa'far 2000c: 457,503-504.
37 Heidegger wurde bisher unter anderen Gesichtspunkten gelesen. Das thematische Spektrum
der arabischen Heideggerrezeption stellt ein Forschungsdesiderat dar. Meine Dissertation setzt

sich mit diesem Gegenstand auseinander, zu dem sich erste Hinweise finden bei Aoun 2011:

22-29.

38 öa'far beschäftigt sich in diesem Zusammenhang mit Heideggers Texten „Vom Wesen der

Wahrheit" (1943, in: HGA 9) nach der arabischen Paraphrase Haydiggir 1977, „Der Satz der Identität"

(1957, in : HGA 11) nach der englischen Übersetzung Heidegger 1960, sowie den Texten

„Zeit und Sein" inkl. dazugehörige Protokolle (1962, in HGA 14), „Beiträge zur Philosophie (vom

Ereignis)" (1936-38, in: HGA 65) und „Brief über den Humanismus" (1946, in: HGA 9) im
deutschen Original.



DE GRUYTER Martin Heidegger in der Rezeption von §ifä' 'Abd as-Saläm öa'far — 365

heraus.39 Dieser Einfluss wird in der Sekundärliteratur nur selten erwähnt.40 Er

ist in seinem Ausmass nicht präzise bestimmbar, zumal sich der Neuplatonismus
in Heideggers Werk äusserst spärlich findet.41 Auch öa'far befasst sich nicht
direkt mit diesem Einfluss, sondern will prüfen, inwiefern ein Gespräch
zwischen Heidegger und Plotin möglich ist, insofern als dass beide sich auf einen

„Ursprung" (asl) beziehen.42 Dazu arbeitet sie eine Reihe von Ähnlichkeiten und
Verschiedenheiten zwischen den beiden Denkern heraus, die hier beispielhaft
wiedergegeben werden sollen.

öa'far spricht Heidegger in Bezug auf das Ziel seines Denkens, die Frage des

Seins zu erforschen, einen ontologischen und theologischen Charakter zu. Davon

unterscheidet sie Plotins Ziel, die Vereinigung mit dem Einen anzustreben, was
sie als epistemologisch, mystisch und auch ontologisch charakterisiert.43 Die

Ähnlichkeiten, die öa'far trotz dieses „grundsätzlichen und tiefen Unterschieds"

{al-ihtiläf al-asäsi wa-l-'amiq) zwischen den beiden Denkern herausstellt, sind
dennoch auch bezüglich ihres Ziels vorhanden. So findet öa'far eine Ähnlichkeit
zu Plotins „Vereinigung mit dem Einen" (ittihäd ma'a l-wähid) in Heideggers Konzept

des „Anwesen-lassens" (tark al-mawgüd yügad).44 Die Vereinigung mit dem

Einen bei Plotin beschreibt öa'far als die letzte Stufe einer aufsteigenden
dialektischen Bewegung. Diese kann laut öa'far nur durch einen „Sprung" (qafza)
erklommen werden, der über die Vernunft als höchste weltliche Stufe hinausgeht.45
öa'far beschreibt das Erreichen der letzten Stufe der dialektischen Bewegung als

eine „Gabe" (hubba) an den Menschen, d.h. als etwas, das nicht im Vermögen
des Menschen besteht, sondern diesem vom Einen selber gewährt wird.46 Parallel
dazu stellt öa'far auch bei Heidegger dialektische Züge fest, die allerdings nicht

39 öa'far 2000c: 502. öa'far sieht diesen Einfluss v.a. in Heideggers Konzept der Zeitlichkeit.
In ihren Ausführungen geht sie allerdings auf diesen Aspekt nicht weiter ein. Ein Aspekt dieser

dritten Argumentationslinie, der hier nicht weiter berücksichtigt wird, ist öa'fars Auseinandersetzung

mit Heideggers Rezeption von Nietzsche und Hölderlin, öa'far beobachtet in ihr eine

aufscheinende „religiöse Dimension" (al-bu'd ad-dini). öa'far 2000c: 508.

40 Zu den wenigen Auseinandersetzungen mit diesem Thema gehören: Anders 2001: 330-337;
Beierwaltes 1980:132-143; Ebeling 2002: 66-67; Kremer 1989; Rentsch 2003: 68.

41 Die Stellen sind: „Spruch des Anaximander" (1946, in: HGA 5), „Wozu Dichter?" (1946, in:
HGA 5), „Was heißt denken?" (1951-1952, in: HGA 8), „Die Grundprobleme der Phänomenologie"
(1927, in: HGA 24), „Moira" (1952, in: HGA 7), „Augustinus und der Neuplatonismus" (1921, in:
HGA 60). Vgl. Anders 2001: 330; Beierwaltes 1980:134; O'Rourke 1992: 317.

42 Der exakte Terminus lautet: „mögliches Gespräch" (al-hiwär al-mumkiri). öa'far 2000a: 71,

86.

43 Vgl. öa'far 2000a: 86.

44 Öa'far 2000a: 79-81.
45 Öa'far 2000a: 72-73,77-78.
46 Öa'far 2000a: 81.



366 Kata Moser DE GRUYTER

einer aufsteigenden Bewegung gleichkommen und nicht aus der Welt herausführen.

Vielmehr sei es eine stetige horizontale dialektische Spannung zwischen

partiellem Seiendem und dem Seienden im Ganzen. Um Heideggers Ziel, die

Wahrheit des Seins, zu erreichen, müssen diese beiden Pole einander angenähert
werden.47 Gemäss öa'fars Heideggerlektüre bedarf dies von Seiten des Menschen

das „Anwesen-lassen". Dieser Begriff setzt sich aus zwei Elementen zusammen,
die laut öa'far dialektisch verbunden sind. Das eine Element, das „Anwesen"
{al-mawgüd yügad), meint das, was ein Seiendes macht, wenn es ein vom Sein

erfülltes Seiendes ist, wenn es also seinem Wesen entspricht. Das andere

Element, das „Lassen" (tark), meint den Beitrag des Menschen. Es enthält einerseits

den Aspekt des Verlassens und des sich selbst Überlassens. Indem dies gemacht

wird, kann das Anwesende erst ein Anwesendes sein, d.h. das Lassen enthält
andererseits positiv den Aspekt, das Anwesende zu gewähren.48 Das Gelingen des

Anwesen-lassens ist dabei nicht allein vom Menschen abhängig, sondern wird
ihm vom Sein gegeben, stellt also eine „Gabe" (hubba) dar.49 Die Ähnlichkeit, auf
die öa'far hinaus will, ist, dass sowohl Heideggers Ziel, die Wahrheit des Seins

zu erreichen, als auch Plotins Ziel, die Vereinigung mit dem Einen zu erreichen,

von etwas abhängt, das ausserhalb des Menschen liegt und den Menschen somit

zu einem begrenzten Seienden macht.50 In einem anderen Kontext stellt öa'far
eine weitere Abhängigkeit des Menschen bei Heidegger dar, nämlich die Abhängigkeit

von Gott. Sie interpretiert Heideggers Zitat „Nur noch ein Gott kann uns
retten"51 auf die Weise, dass der Mensch nur durch die Hilfe Gottes die Offenheit

bekommt, die ihn dazu befähigt, die Gabe des Seins zu empfangen.52 Somit
sei Heidegger ähnlich wie die Mystiker auf „jenseitige Suggestionen" (ihä'ät
uhrawiya) angewiesen.53

Die Ähnlichkeiten Plotins und Heideggers, die öa'far herausstellt, Hessen

sich weiter ergänzen. Das bisher Vorgebrachte soll ausreichen, um zu zeigen,
dass gemäss öa'far Plotins und Heideggers Ziele trotz ihrer Verschiedenheit
auch Ähnlichkeiten aufweisen. Es kann die Vermutung geäussert werden, dass

öa'far Heideggers theologische Ziele in die Nähe von Plotins mystischen Zielen

bringt, wenn auch nicht mit ihnen gleichstellt. Heidegger in die Nähe der Mystik
zu rücken, liegt nicht ganz fern, zumal er verschiedentlich, etwa vom Heidegger-

47 Öa'far 2000a: 78-79.

48 Öa'far 2000a: 80-81.

49 Öa'far 2000a: 81.

50 Öa'far 2000a: 81.

51 Heidegger 2000: 671.

52 Öa'far 2000c: 507.

53 Öa'far 2000c: 457.



DE GRUYTER Martin Heidegger in der Rezeption von §ifä' 'Abd as-Saläm öa'far — 367

Schüler Günther Anders (1902-1992), als Mystiker bezeichnet wird.54 Heideggers
Denken mit der Mystik zu vergleichen, ist auch in der arabischen Welt nicht
neu.55 Es ist allerdings das Verdienst öa'fars, diesen Vergleich mit Heideggers

Theologieverständnis in Verbindung zu bringen.

6 Zusammenfassung und Ausblick

Der vorliegende Beitrag hat die zeitgenössische ägyptische Philosophin Sifä' 'Abd

as-Saläm öa'far erstmals in der Heideggerforschung benannt und ihr Denken

unter dem Aspekt ihrer Rezeption von Heideggers Theologiebegriff vorgestellt.
Es zeigte sich, dass öa'far Heideggers Werk insgesamt in den Blick nimmt und es

aufgrund ihrer Auffassung von Heideggers „Kehre" im Sinne von „Veränderung
und Wandel" als ein Werk mit gleichbleibendem Kern ansieht. Diesen Kern macht
öa'far in Heideggers Theologie fest, wie sie in ihrer ersten Argumentationslinie
herausstellt. In ihrer zweiten Argumentationslinie fasst sie diese Theologie als

eine nicht-traditionelle, eigentliche Theologie und Heideggers Sein und Zeit als

Propädeutikum hierzu. Die dritte Argumentationslinie öa'fars zeigt schliesslich,

dass sie Heideggers Theologiebegriff positiv durch seine Nähe zur Mystik
bestimmt. Dieser Theologiebegriff ist gemäss öa'fars erster Argumentationslinie
nicht nur kompatibel mit Heideggers Philosophie, sondern darüber hinaus ihr
eigentliches Interesse.

In der Darlegung der einzelnen Argumentationslinien wurde deutlich, dass

öa'far eine Vielzahl von Gedanken, die in der Heideggerrezeption kontrovers

diskutiert werden, aufnimmt. Somit zeigt der vorliegende Beitrag beispielhaft,
dass Werke von und über Heidegger in der arabischen Welt wahrgenommen und

rezipiert werden. Die Frage nach der Theologie bei Heidegger ist ein Gegenstand,
der nicht abschliessend geklärt ist. öa'fars Beitrag besteht darin, diese Frage

aufzunehmen und erstmals für ein arabischsprachiges Publikum aufzubereiten. Ihre

Ausführungen zeigen, dass auf der Grundlage der Frage nach der Theologie eine

neue Möglichkeit eines Dialogs mit Heidegger besteht - ein Dialog, der in der

arabischen Welt bezüglich anderer Fragen bereits seit den 1950er Jahren, von der

Heideggerforschung unbemerkt, existiert.

54 Vgl. Anders 2001: 336.

55 Zu nennen sind die ägyptischen Philosophen 'Abd ar-Rahmän Badawi (1919-2002) und 'Abd
al-Gaffär Mikkäwi (1930-2012) und ihre Werke: Badawi 1982: 73-107; Mikkäwi 2006.



368 Kata Moser DE GRUYTER

7 Bibliographie von Sifä' Abd as-Salam Ga far

Titel zu Heidegger

1. (2000a): „al-Alitiyä bayna Aflütin wa-Haydiggir" [Aletheia zwischen Plotin
und Heidegger]. Madärät falsafiya 3: 71-92.

2. (2000b): „Haydiggir wa-l-lähüt al-masihi" [Heidegger und die christliche

Theologie]. Madärät falsafiya 5: 89-96.
3. (2000c): al-Wugüd al-haqiqi 'inda Märtin Haydiggir [Eigentlichkeit bei Martin

Heidegger]. al-Iskandariya: Mansät al-Ma'ärif.
4. (2000d): Hirminütiqä (tafsir): al-Asl fi l-'amal al-fanni: Diräsa fi l-untülügiyä

l-mu'ä$ira [Hermeneutik (Exegese): Der Ursprung im Kunstwerk: Eine Studie

der zeitgenössischen Ontologie]. al-Iskandariya: Mansät al-Ma'ärif.

5. (2001): Untülügiyä l-luga 'inda Häydiggir: Diräsa falsafiya fi qasidat Stifän

öinürgih „al-Kalima" [Ontologie der Sprache bei Heidegger: philosophische
Studie des Gedichts „Das Wort" von Stefan George]. al-Iskandariya: Där al-

Wafä' li-t-Tibä'a wa-n-Na§r.

6. (2004): „as-Si'r wa-l-fikr 'inda Haydiggir" [Dichtung und Denken bei Heideg¬

ger]. Madärät falsafiya 10:153-172.

7. (2006): as-Su'äl 'an al-a$l. Diräsa untülügiyä fifalsafat at-tariq bayna t-Tawiya

wa-Häydiggir [Die Frage nach dem Ursprung. Ontologische Studie der

Philosophie des Wegs zwischen dem Taoismus und Heidegger]. al-Iskandariya:
Mansät al-Ma'ärif.

8. Zus. mit Muh. 'Abd al-Fatäh as-Sayrafi (2006): Mawt al-imkäniya wa-im-

käniyat al-mawt: diräsa falsafiya muqärana fi untülügiyä l-mawt [Der Tod

der Möglichkeit und die Möglichkeit des Todes: vergleichende philosophische

Studie zur Ontologie des Todes]. Mu'assasat Hürs ad-Duwaliya li-n-Nasr

wa-t-Tawzi'.

Titel zu politischen Ideologien

9. (1998): al-Hadära al-garbiya al-hadita bayna n-nas'a wa-t-tadhür. Ru'ya naq-
diya fi falsafat al-hadära. [Die moderne westliche Zivilisation zwischen

Wachstum und Zerfall. Kritischer Blick auf die Philosophie der Zivilisation].
al-Iskandariya: Sadä' at-Taqäfa al-'Ilmlya.

10. Zus. mit Ahmad Mahmüd Subhi (2005): Fi falsafat al-hadärät (al-yünäniya

- al-islämiya - al-garbiya) [Zur Philosophie der (griechischen - islamischen

- westlichen) Zivilisationen]. al-Iskandariya: Där al-Wafä' li-Dunyä t-Tibä'a

wa-n-Nasr. - Enthält u.a. den unveränderten Nachdruck von 9.



DE GRUYTER Martin Heidegger in der Rezeption von $ifä' 'Abd as-Saläm Ga'far 369

Titel zu Habib as-Särüni (Professor für Philosophie an der Universität Alexandria)

11. (I'däd wa-tanfid), zus. mit Ahmad Subhl (isräf wa-tasdir) (2003): Habib as-

Särüni: al-Ustäd al-qidwa fi zaman ad-danin [Habib as-Särünl: Der vorbildliche

Professor in der dürftigen Zeit]. al-Iskandariya: Dar al-Wafä' li-Dunyä
t-Tibä'a wa-n-Nasr wa-t-Tawzi1.

Allgemeine Titel zur Philosophie (mit Lehrbuchcharakter)

12. (1998): Qirä'a li-l-mu$talah al-falsafi [Lektüre der philosophischen Begriffe].

Mit einem Vorwort von Habib as-Särüni. al-Iskandariya: Dar at-Taqäfa

al-Tlmiya.
13. Zus. mit Habib as-Särüni und 'Abd al-Wahhäb öa'far (2002): al-Falsafa al-

mu'ä?ira [Die zeitgenössische Philosophie].
14. Zus. mit Riwäya 'Abd al-Mun'am 'Abbäs (2005): Madähib falsafiya hadita

[Moderne philosophische Schulen]. al-Qähira: Dar al-Ma'rifa al-öämi'iya.

Titel zu einzelnen Philosophen

15. (1999): Muhäwala gadida li-qirä'at Fridris Nitsih [Neuer Versuch der Lektüre

von Friedrich Nietzsche]. al-Iskandariya: Dar al-Ma'rifa al-öämi'iya.
16. (2002): ad-Dät al-haqiqiya 'inda Karl Yäsbirsz [Das eigentliche Sein bei Karl

Jaspers]. al-Iskandariya: Dar al-Wafä' li-Dunyä t-Tibä'a wa-n-Nasr.

Bibliographie

Anders, Günther (2001): Über Heidegger. München: Verlag C.H. Beck.

Aoun, Mouchir (2011): Heidegger et la pensäe arabe. Paris: L'Harmattan.

Badawi, 'Abd ar-Rahmän (1982): al-lnsärnya wa-t-wugüdTya fTt-fikrat-'arabl al-Kuwayt/Bayrüt:
Wikätat al-Matbü'ät, Dar al-Qalam.

Beierwaltes, Werner (1980): Identität und Differenz. Frankfurt a.M.: Klostermann.

Brkic, Pero (1994): Martin Heidegger und die Theologie. Ein Thema in dreifacher Fragestellung.
Mainz: Matthias-Grünewald-Verlag.

Ebeling, Hans (2002): Denksturz der Moderne. Würzburg: Königshausen & Neumann.

Feher, Istvän M. (2007): „Der göttliche Gott. Hermeneutik, Theologie und Philosophie im

Denken Heideggers". In: Das Spätwerk Heideggers. Ereignis - Sage - Geviert. Hrsg. von

Damir Barbaric. Würzburg: Königshausen & Neumann, 163-190.
Gadamer, Hans-Georg (1983): „Die religiöse Dimension". In: Heideggers Wege: Studien zum

Spätwerk. Hrsg. von Hans-Georg Gadamer. Tübingen: J.C.B. Mohr, 140-151.

Ga'far, §ifä' 'Abd as-Saläm (1999): Muhäwala cjadida li-qirä'at FridriS NitSih. al-Iskandariya:
Dar al-Ma'rifa al-öämi'iya.

öa'far, §ifä' 'Abd as-Saläm (2000a): „al-Alitiyä bayna Aflü(in wa-Haydi||ir". Madärät falsafiya
3: 71-92.



370 Kata Moser DE GRUYTER

Ga'far, §ifä' 'Abd as-Saläm (2000b): „Haydiggir wa-l-lähüt al-maslhi". Madärät falsafTya 5:

89-96.
öa'far, Sifä' 'Abd as-Saläm 'Ali (2000c): al-Wuijüd al-haqiql 'inda Märtin HäydiQfjir.

al-lskandarlya: Mandat al-Ma'ärif.

Grondin, )ean (1987): Le tournant dans la pensee de Martin Heidegger. Paris: P.U.F.

Haydiggir, Märtin (1977): Nidä' al-haqiqa. Paraphrase von 'Abd al-Gaffär MikkäwT. al-Qähira:

Där al-Jaqäfa li-t-Tibä'a wa-n-Na5r.

Heidegger, Martin (1960): Essays in Metaphysics. Identity and Difference. Übers, von Kurt F.

Leidecker. New York: Philosophical Library.

Heidegger, Martin (1969): The Essence of Reasons. Übers, von Terrence Malick. Evanston, IL:

Northwestern University Press.

Heidegger, Martin (1991 [1949]): Ober den Humanismus. 9. Auflage. Frankfurt a.M.: Vittorio
Klostermann.

Heidegger, Martin (2000): „Spiegel-Gespräch mit Martin Heidegger (23. September 1966)".
In: Reden und andere Zeugnisse eines Lebensweges (1910-1976). Hrsg. von Hermann

Heidegger. Frankfurt a.M.: Vittorio Klostermann, 652-683.
Heidegger, Martin / Müller, Max / Zaborowski, Holger (2003): Briefe an Max Müller und andere

Dokumente. Freiburg: Karl Alber.

lanicaud, Dominique (2001): Heidegger en France. Paris: Albin Michel.

|ung, Matthias (2003): „Heidegger und die Theologie. Konstellationen zwischen Vereinnah¬

mung und Distanz". In: Heidegger-Handbuch. Leben, Werk, Wirkung. Hrsg. von Dieter

Thomä. Stuttgart/Weimar: Metzler, 474-481.
Köchler, Hans (1991): „Der christliche Gottesbegriff aus der Sicht Heideggers (Die Destruktion

der Onto-theo-logie)". In: Politik und Theologie bei Heidegger. Politischer Aktionismus

und theologische Mystik nach „Sein und Zeit". Hrsg. von Hans Köchler. Innsbruck:

Arbeitsgemeinschaft für Wissenschaft und Politik, 31-51.

Kremer, Klaus (1989): „Zur ontologischen Differenz. Plotin und Heidegger". Zeitschrift für
philosophische Forschung 43: 673-694.

Künzmänn, BTtr / Bürkärd, Fränz-Bitr / Fidmänn, Fränz (2007): dtv-aftas al-falsafa. Übers, von

Gürg Katüra. 2. Auflage. Bayrüt: al-Maktaba aü-§arqlya.

MikkäwT, 'Abd al-Gaffär (2006): Madrasat al-hikma: Diräsät fifalsafat BärmMdiz, HTräqlTtTs,

Suqrät, Aflä\ün, Aflüftn, Bü'tiyüs, Bäskäl, Nitsih, Haydigcjir, AtbirKämi. 2. Auflage.

al-Qähira: Där !>arqTyät.

Nagm, Iii (2000): „Haydiggir fT Bayrüt". Madärät falsafiya 4: 227-229.
O'Rourke, Fran (1992): „The Gift of Being. Heidegger and Aquinas". In: /Af the Heart of the Real.

Philosophical Essays in Honour of the most reverend Desmond Connell Archbishop of
Dublin. Hrsg. von Fran O'Rourke: Irish Academic Press, 309-338.

Puntel, Lorenz Bruno (1988): „Das Verhältnis von Philosophie und Theologie. Versuch einer

grundsätzlichen Klärung". In: Vernunft des Glaubens. Wissenschaftliche Theologie und
kirchliche Lehre. Hrsg. von Jan Röhls und Gunther Wenz. Göttingen: Vandenhoeck&

Ruprecht, 11-41.

Rentsch, Thomas (2003): „.Sein und Zeit'. Fundamentalontologie als Hermeneutik der

Endlichkeit". In: Heidegger-Handbuch. Leben, Werk, Wirkung. Hrsg. von Dieter Thomä.

Stuttgart/Weimar: Metzler, 51-79.

Sartre, Jean-Paul (1946): L'existentialisme estun humanisme. Paris: Nagel.

Schaeffler, Richard (1978): Frömmigkeit des Denkens? Martin Heidegger und die katholische

Theologie. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.



DE GRUYTER Martin Heidegger in der Rezeption von §ifä' 'Abd as-Saläm öa'far 371

Thielmann, Jörn (2003): Na$r Hamid Abu Zaid und die wiedererfundene ,hisba'.,SarT'a' und

,Qönün' im heutigen Ägypten. Würzburg: Ergon.

Thomä, Dieter (2003): „Stichwort: Kehre. Was wäre, wenn es sie nicht gäbe?". In: Heidegger-
Handbuch. Leben, Werk, Wirkung. Hrsg. von Dieter Thomä. Stuttgart/Weimar: Metzler,

134-141.

Verweyen, Hansjürgen (2005): Philosophie und Theologie. Vom Mythos zum Logos zum Mythos.
Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgenossenschaft,

von Herrmann, Friedrich-Wilhelm (2011): „Die drei Wegabschnitte der Gottesfrage im Denken

Martin Heideggers". In: Die Gottesfrage im Denken Martin Heideggers. Hrsg. von Norbert

Fischer und Friedrich-Wilhelm von Herrmann. Hamburg: Felix Meiner

Wiplinger, Fridolin (1961): Wahrheit und Geschichtlichkeit. Eine Untersuchung über die Frage

nach dem Wesen der Wahrheit im Denken Martin Heideggers. Freiburg: Karl Alber.




	Martin Heidegger in der Rezeption von Sifā Abd as-Salam Ğafar : zeitgenössische Überlegungen zum Verhältnis von Philosophie und Theologie

