Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 68 (2014)

Heft: 1-2

Artikel: Le développement des nayikabhedas de la littérature sanskrite a la
littérature braj : la naissance d'un genre

Autor: Cattoni, Nadia

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-681651

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-681651
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DE GRUYTER DOI 10.1515/asia-2014-0002 == ASIA 2014; 68(1): 317-329

Nadia Cattoni

Le développement des nayikabhedas de la
littérature sanskrite a la littérature braj:

la naissance d’un genre

Abstract: This article has as its aim to follow the development of a sub-genre
called nayikabhedas through the kamasatras and alankarasastras of Sanskrit
literature, Bhanudatta’s Rasamafijari, vernacular literature and the example of
the Braj author Dev. Drawing on a few examples from the works of Dev, a skilled
poet concerning the descriptions of the nayikas, we will see from where the poet
takes his inspiration, how he transgresses genre boundaries and the way he
creates typologies of women.

Nadia Cattoni: Université de Lausanne. E-mail: Nadia.Cattoni@unil.ch

1 Introduction

Cet article! étudie une catégorie de textes particuliére et propre a la littérature
indienne : les nayikabhedas. Nayikabheda signifie « division, classification des
héroines ou caractéres féminins ».2 Il s’agit de I'un des domaines traités par les
alankarasastras,’ les traités d’esthétique, qui codifient et définissent les contours
et le contenu des textes littéraires, tels que poémes, drames, piéces de théatre,
etc. Ainsi, de nombreux textes de la littérature indienne, en sanskrit, mais aussi
en langues vernaculaires, fournissent de longues typologies de nayikas, décrivant
leur physique, mais également 1’état émotionnel dans lequel elles se trouvent ;
ceci, en fonction de I’état de la relation avec leur amant, le nayaka.

1 Je remercie la professeure Maya Burger pour ses remarques et suggestions lors de la rédaction
de cet article, ainsi que le professeur Blain Auer. Je remercie également la professeure Allison
Busch dont les discussions autour de mon projet de recherche alimentent mes réflexions.

La responsabilité des propos contenus dans cet article reste cependant mienne.

2 Le terme de typologie est également utilisé ici bien qu’il ne s’agisse pas d’une traduction
littérale de bheda. Cependant, c’est la traduction la plus couramment utilisée par les différents
chercheurs qui ont écrit sur le sujet. Je suis néanmoins consciente que cette utilisation nécessite
une réflexion, surtout si on souhaite 'appliquer a la littérature en langues vernaculaires qui
développe un usage particulier du nayikabheda.

3 Nous verrons dans la suite du texte qu'il n’y a pas que les traités d’esthétique qui utilisent cette
typologie, mais qu’elle est aussi présente par exemple dans les kdmasdastras.



318 =— Nadia Cattoni DE GRUYTER

La présente étude suit I’évolution de cette catégorie textuelle en en don-
nant un apercu dans la littérature sanskrite, puis au travers de I'’exemple de Dev,
auteur de poésie en langue braj entre le milieu du 17é™¢ et le milieu du 18%™e siécle,
présente I’extraordinaire développement que ce sous-genre littéraire a connu en
montrant notamment son processus d’autonomisation et de démultiplication,
pour devenir un genre a part entiére.

2 Le nayikabheda dans la littérature sanskrite

La nayika est une figure trés importante de la littérature indienne. C’est au travers
d’elle, et plus particulierement au travers de la facon dont elle est décrite dans
son état physique et psychique par le poéte, que le rasa (sentiment esthétique)
recherché apparait. Elle est le vecteur de rasa, et plus spécifiquement de $rrigara-
rasa, le sentiment érotique. C’est pourquoi la littérature scientifique sanskrite,
qui a accompagné le développement du kavya (littérature), s’est intéressée a elle.
Les auteurs ont ainsi élaboré des typologies de nayikas qu'’ils ont, au fil des traités
et des siécles, développé a I’envie afin que le connaisseur, le rasika, puisse recon-
naitre telle ou telle nayika a la lecture ou a ’écoute d’un poéme.

Deux types de textes ont élaboré ce genre de classifications. D’un coté, les
textes relatifs a kavya, tentant de définir les contours et le contenu de la litté-
rature, et d’établir les régles de sa production. On les trouve sous la forme de
Sastrakavya, traités de littérature qui généralement utilisent une histoire bien
connue, par exemple I’histoire de Rama, afin d’illustrer des régles de grammaire
ou de rhétorique ; ou sous la forme des alarikarasastras, traités de rhétorique ou
de théorie littéraire, dans lesquels les régles dédiées a I’art de la poésie sont ex-
posées et illustrées par des poémes.*

Les travaux ayant inclus un nayikabheda, souvent au sein d’une thématique
littéraire plus large, se comptent par dizaines et s’étalent sur des siécles. Mais
mentionnons tout de méme les principaux tels que le Natyasastra (Traité de
théatre, 22me—4¢me g ) de Bharata, le Dasartipaka (Les dix genres dramatiques, fin
du 10%me s,) de Dhanafijaya, le Srigaraprakasa (Lumiére sur le désir, milieu du

4 Pollock 2009: xxiv.

Ces derniers peuvent encore étre distingués entre les auteurs plus anciens, qui illustrent
les régles énoncées a I'aide de leurs propres poémes (par exemple Dandin (7¢™¢ siécle) dans son
Kavyadarsa, Miroir de la littérature, ou Udbhata (8¢ siécle) qui tire tous ses exemples de son
épopée, Kumarasambhava), et les auteurs du Cachemire du milieu du 9%me siécle qui, mettant
I’accent sur la facon de lire de la poésie plutét que sur la fagon de I’écrire, ont commencé a
utiliser des citations de la littérature existante (Pollock 2009: xxiv-xxv).



DE GRUYTER Le développement des ndyikabhedas =—— 319

11%me 5 ) de Bhoja, le Srigaratilaka (Lornement de ’érotisme, 114 s.) de Rudra-
bhatta, ou encore le Sahityadarpana (14*™¢ s.) de Visvanatha.

Ces différents auteurs élaborent des classifications et des sous-classifications
de plus en plus élaborées a partir de Bharata et de son célébre astanayika,® pou-
vant proposer jusqu’a plus d’une centaine de types d’héroines différentes.”

Le deuxiéme genre de textes faisant appel a des typologies de figures féminines
est constitué des kamasatras. Répertoriant différents types de femmes selon leurs
caractéristiques physiologiques ou psycho-physiologiques, les traités d’érotisme
élaborent des catalogues d’idéaltypes® féminins appelés également nayika-
bheda.® Sur un plan formel, ils sont constitués sur le méme modeéle que les nayika-
bhedas des alankarasdastras ou des $astrakavyas, mais sur le plan du contenu, ils
ne répertorient plus des figures littéraires, mais des types de femmes classées sur
un mode médical ou scientifique.®

5 Ces travaux sont présentés dans la thése de Daniela Rossella 2006: 21-35. Elle y traduit les
passages dédiés a la description des ndyikds. Rossella attribue le Spigaratilaka a Rudrata (p. 22)
et la Rasakalika a Rudrabhatta (p. 24) ; en fait, ces deux ceuvres appartiennent au méme auteur
du nom de Rudrabhatta. Pour I'attribution du Syrigaratilaka a Rudrabhatta, voir Gerow 1977: 27 ;
pour l'attribution de Rasakalika a Rudrabhatta, voir Kane 1987: 430.

6 Natyasastra 24 210-220.

7 Pour avoir une idée de ce développement, voir le chapitre II de I’étude de Gupta 1967, qui offre
un survol des principaux textes sanskrits ayant abordé le théme des nayikabhedas.

8 Il n’y a malheureusement pas I’espace ici pour développer ce concept cher a la sociologie et a
Max Weber en particulier.

9 Pour faire référence a la femme, la méme terminologie est utilisée dans les deux cas, soit
nayika (Ali 2011a: 8).

Par exemple, le terme nayika est utilisé dans le Kamasutra. Notamment pour la typologie

en biche-jument-éléphante qui se base sur la taille et 1a forme des organes génitaux de la jeune
femme (en lien avec la division proposée pour les hommes en liévre-taureau-cheval sur le méme
critére) au vers 2.1.1 §aso vrso ‘$va iti lingato nayaka-viSesah. nayika punar mrgi badava hastini
ceti. Texte original sur: http://gretil.sub.uni-goettingen.de/gretil/1_sanskr/6_sastra/6_kama/
kamasufu.htm (26.09.2013).
10 Voir cependant 'essai de Daud Ali « Rethinking the History of the Kama World in Early
India » (Ali 2011a), qui invite a lire les kama$atras comme ayant été influencés par les traités
d’esthétique et de ce fait, de leur appliquer les mémes critéres. Il propose d’étendre les paramétres
de ’expérience esthétique a la compréhension de kama.

Voir aussi dans le méme numéro de The Journal of Indian Philosophy, I’article de Patel qui
démontre a l'aide de divers exemples que kamasastras et alarikarasastras partagent les mémes
typologies. Relevant au passage que ce phénomeéne était déja présent chez les poétes clas-
siques : « Classical kavya poets from Aévaghosa (first century CE) to Amaru, Mayiira, Subandhu,
and Dandin (seventh century) to Bilhana (eleventh century) and Sriharsa (twelfth century CE)
incorporate the technical language and concepts of kaima$astra into their works. » (p. 105).



320 —— Nadia Cattoni DE GRUYTER

Les principaux textes appartenant a ce genre sont le Kamastitra de Vatsya-
yana (deuxiéme moitié du 38mes.), le Ratirahasya de Kokkoka (avant le 13¢me s,), 11
le Nagarasarvasva de Padmasri (entre le 8%me et le 13%me ,),12 le Kamasamitha
(15¢me g,) d’Ananta, et I’Anangaranga de Kalyanamalla (158 s.).

Cet ensemble de textes démontre I'importance de ce genre de typologies
dans la littérature indienne et son accroissement au fil des traités, qu’ils soient
d’un genre ou d’un autre. Les sciences de la poétique et de I’érotique, sous des
formes plus ou moins proches (cf. note 7), se sont appropriées cette maniére de
composer des textes, et ont réfléchi a différentes fagcons de penser le féminin. Ces
nayikabhedas font si bien partie de la littérature indienne, que Abi al-Fazl, grand
intellectuel de la cour d’Akbar, en fait mention dans sa définition de sahitya (lit-
térature) lorsqu’il présente « les arts et les sciences des Hindous » a 'empereur
Moghol dans son A’in-i akbari. De plus, il ne fait pas que mentionner I’existence
de ces nayikabhedas, mais il en présente dans le détail huit types et sous-types en
expliquant la signification de chaque terme.!3

3 Le nayikabheda se suffit a lui-méme:
Bhanudatta

Jusqu'ici, ces typologies se trouvent dans des textes a caractére global, traitant
non seulement de typologies féminines, mais également d’autres éléments liés a
’esthétique et a la rhétorique pour les alarikarasastras ou les Sastrakavyas, et a
d’autres domaines de la vie a la cour (par exemple), pour les kamasastras.

Avec le texte de Bhanudatta, le nayikabheda prend son essor, puisqu’il n’est
plus une partie d’un traité plus large, mais qu'il devient une ceuvre a part en-
tiére. Une ceuvre dédiée, du premier au dernier vers, a la description de la nayika

Dans le méme ordre d’idée, il serait intéressant d’étudier la typologie présentée par Bharata
dans le chapitre 24. 99-147 ou les femmes, stri (et non plus la nayika du $prigararasa), sont
divisées selon leur nature ($ila). Uauteur y répertorie vingt-deux (vingt-trois selon les éditions)
types de femmes possédant la nature des dieux, des asuras ou de différents animaux tels que
le tigre ou I'éléphant, et les décrit selon des critéres physiques et selon leurs comportements et
attitudes.

11 Bien que le Kamasiitra ait souvent été traité comme le plus important des kamasastras, il est
important de noter que ’Anangarariga et le Ratirahasya, au vu de I'influence qu’ils ont eu sur la
littérature, ont certainement dii étre largement diffusé parmi les lettrés indiens. Voir Ali 2011a:
9-10.

12 Concernant cette fourchette de datation trés large, voir Ali 2011b: 42.

13 J’ai consulté la traduction en ligne de Blochmann & Jarrett, Vol. III, pp. 230-244. http://
persian.packhum.org/persian/main?url=pf%3Ffile%3D00702050%26ct%3DO0 (26.09.2013).



DE GRUYTER Le développement des ndyikabhedas = 321

(et dans une moindre mesure a celle du nayaka). Ce développement présuppose
que ces typologies soient suffisamment connues et appréciées pour qu’un auteur
décide d’en faire I'objet unique de son travail. Le texte de Bhanudatta s’intitule
Rasamanijari, « Bouquet de rasa », et a vraisemblablement été écrit entre 1499 et
1541.14 Pollock (2009), dans son introduction a la traduction de la Rasamanjari
souligne I’aspect novateur de cette ceuvre sur trois points. Le premier est qu’il
s’agit du premier traité indépendant sur le sujet des nayikabhedas, le second par
le fait que l'auteur développe de nouvelles catégories, et le troisiéme par le fait
qu’il synthétise tous les traités de théorie poétique qui 'ont précédé.

Au niveau de sa structure, la typologie fonctionne sur le méme mode que
les typologies précédentes. Cest-a-dire que dans un premier temps, I'auteur
énonce la catégorie dont il va parler, en I'expliquant par une définition. Ici la
sviya mugdhd, la jeune mariée naive :

One’s own ndyika is herself of three types: the naive, the average, and the sophisticated. The
naive is a girl who is just reaching puberty, and she may or may not understand its manifes-
tations. The same naive ndyika is in due course a “newly married” woman, who is bashful
and timid in her desire; and, in due course, a “confident newly married” woman, who is
more compliant. Her characteristic behaviour is as follows: she enchants with the modesty
of her actions, she is mild in her love-anger, and eager for new ornaments.

Ensuite, Bhanudatta annonce qu’il va donner un exemple de la mugdha nayika,
avant un court poéme de sa composition :

An example of the naive nayika:

Womanhood, ordered by the monarch himself,

the God of love, to take up its dwelling

in a young girl’s body, performs the housewarming rite
at the auspicious hour: her glancing eye

is directed to start to dance like the wagtail bird,

her complexion to shed a glow like the full moon’s light,
her speech to sound like waves on the nectar ocean.'®

L'alternance entre partie explicative et partie créative dans laquelle un exemple
est explicité est maintenue telle que dans les traités précédents. Ce texte a eu un
impact considérable sur la production littéraire postérieure, et notamment sur
les auteurs de langues vernaculaires qui développeront ce genre de travaux qu’ils
vont appeler laksana-grantha, livre de définitions.'¢ Certains d’entre eux se sont

e ———

14 Pollock 2009: xxii.
15 Pollock 2009: 7.
16 Pollock 2009: xxv.



322 —— Nadia Cattoni DE GRUYTER

d’ailleurs largement inspirés des travaux de Bhanudatta pour certaines de leurs
compositions, notamment Krparam, Nanddas, Rahim, Sundardas ou Dev.’

4 Le nayikabheda dans la littérature en langues
vernaculaires

Deux catégories!® de poétes s’exprimant en langues vernaculaires vont utiliser ce
genre de typologies dans leurs créations. Premiérement, les auteurs de la bhakti,
qui ont chanté leur adoration a dieu dans différentes langues vernaculaires et ont
utilisé la méthode classificatoire des nayikabhedas. Elle est par exemple reprise
partiellement chez un auteur comme Siirdas pour représenter la Krsna-lild, les
jeux amoureux de Krishna.

Mais les auteurs qui ont contribué de maniére significative au développement
d’une multitude de classifications et de descriptions fines et délicates de nayikas
sont les poétes de cour, ceux que I'on dit appartenir au ritikal, la période du ma-
niérisme ou du haut style.'® Certains dédient, a la maniére de la Rasamarijari
de Bhanudatta, une ceuvre compléte a la description de la nayika (et du nayaka
sur quelques vers), d’autres intégrent ces typologies a un travail plus vaste sur le
modéle des $astras sanskrits.

Afin de mieux appréhender ce phénomeéne, nous allons développer I'exemple
d’un poéte nommé Dev (1673-1745?) et a travers lui, démontrer I'importance de
la production dans ce domaine, ainsi que le changement ou ’adaptation qui ap-
parait dans la maniére de construire les ceuvres (point 4.1.). Puis nous traiterons
de l'intensification de I'intégration de typologies appartenant a d’autres genres
littéraires que les traités d’esthétique stricto sensu, et examinerons la maniére
dont 'auteur intégre ces nouvelles typologies sur le plan de la création poétique
(point 4.2.).

17 Voir Pollock 2009: note 10 p. xlii pour le lien entre ces travaux. Pour Dev, voir Nagendra 1949:
38.

18 Ces deux catégories ne sont pas exclusives 'une de I'autre. Les auteurs qui ont été classés
dans la catégorie du ritikal ont aussi composé de la poésie a caractére dévotionnel et ont par
exemple, comme KeSavdas, représenté la ndayika sous les traits de Radha et le nayaka, le héros,
sous les traits de Krishna.

19 Voir Gupta 1967: 20-22 qui fournit une liste de 36 travaux en hindi, appartenant au bhaktikal
ou au ritikal, et dans lesquels apparaissent des classifications de la nayika.



DE GRUYTER Le développement des ndyikdbhedas = 323

4.1 Développement du nayikabheda et structure de 'ceuvre

Dev est un auteur prolifique, originaire d’Etawah, et qui a vécu entre le milieu
du 17¢me s, et le milieu du 18%™¢ s, 1] a travaillé dans diverses cours royales, pour
des princes Moghols aussi bien qu’hindous, ainsi que pour de riches marchands.
11 faisait partie de ce qu’on appelle le kavikula,?° le groupe des poétes de cour
de langue braj qui ont produit une énorme littérature entre 1600 et 1850, et qui
ont notamment fait du nayikabheda un moyen privilégié d’expression. Dix-sept
ceuvres sont attribuées a Dev,?! qui est considéré comme I’'un des grands noms de
cette période au méme titre que Ke$avdas, Raslin, Biharilal ou Matiram. Il est spé-
cialement connu pour ses nombreux nayikabhedas souvent originaux, et est loué
par les critiques littéraires pour la finesse et la délicatesse avec laquelle il décrit
les figures féminines. Il reste malgré tout trés peu connu a l’extérieur de 1'Inde
parce qu’étudié uniquement par des chercheurs indiens (quelques ouvrages en
hindi lui sont consacrés), et parce qu’il n’a jamais été traduit dans aucune langue
occidentale.

Parmi les dix-sept travaux de Dev, onze comportent un nayikabheda. Les
typologies interviennent a des degrés divers, c’est-a-dire qu’elles prennent plus
ou moins d’espace dans la construction générale de I'ceuvre. Dans certains
travaux, l'auteur les intégre a une thématique littéraire large, a la maniére
d’un alankarasastra classique. Ainsi la typologie de la nayika intervient au
milieu d’autres sujets tels que la présentation des neuf rasas, des bhavas (états
émotionnels), ou des alankaras (ornements, figures de style), ainsi que d’autres
thématiques propres ala création littéraire. C’est le cas par exemple du Bhavavilasa
ou du Kavyarasayana dans lesquels on trouve des catégories de nayikas et de
nayakas qui sont présentées, mais insérées au milieu d’autres considérations.

Par contre dans d’autres ceuvres, telles que le Sumilavinoda ou le Rasavilasa,
la majorité des poémes sont dédiés a la description de figures féminines. Le traité
est alors construit de la facon suivante : le poéte débute par quelques considéra-
tions sur srrigararasa ou parfois par une présentation des bhavas, avant d’enchai-
ner avec plusieurs typologies de ndyikas les unes a la suite des autres.?? Il omet
d’ailleurs trés souvent d’offrir une typologie dédiée au nayaka. Dans ce genre de

20 Pour une explication plus approfondie de cette notion, voir Busch 2011: 194-201.

21 Tous les chercheurs ne sont pas d’accord sur le nombre d’ceuvres a attribuer a cet auteur, je
me référe ici aux ceuvres compilées dans les trois volumes de Deva Sampiirna Granthavali par
Malviya 2002.

22 Pour se faire une idée du nombre de typologies qu'il est possible de trouver dans une seule
Ceuvre, voir par exemple la liste que propose Gupta 1967: 404-405 qui répertorie toutes les clas-
sifications et sous-classifications de la ndyika dans le Rasavilasa.



324 = Nadia Cattoni DE GRUYTER

travaux, l’accent est mis sur les multiples descriptions de la nayika selon diffé-
rents critéres de classification. Ce sont ces derniers qui ressemblent le plus a ce
que nous avons présenté concernant Bhanudatta. La différence avec un poéte
tel que Dev est que la partie explicative se modifie au niveau de sa structure et
s’amenuit.

Si nous reprenons le méme exemple que nous avons traité pour la Rasa-
mafijari, soit la mugdha nayika, le poéte la présente comme suit :

I1y a trois fagons de marquer cette division.
Le poéte décrit la mugdha, 1a madhya et la pragalbha.

Voici la mugdha :
Le lustre de la jeunesse s’intensifie et supplante I'enfance.
La beauté du corps de la femme naive se démultiplie de jour en jour.??

Cette structure est typique de la partie explicative ot le doha (couplet) est uti-
lisé en alternance avec d’autres formes de strophes comme le kavitta (quatrain)
que nous verrons ci-dessous, et qui est utilisé pour former le poéme qui sert
d’exemple.

Au niveau du contenu, deux choses sont intéressantes. La premiére est que
I'utilisation du substantif « le poéte » (kavi) peut évoquer soit Dev lui-méme,
mais aussi toute la tradition qui le précéde. L'auteur peut par cette mention, s’y
affilier, et montrer ainsi que cette typologie est une typologie classique qui se
décline en trois catégories : la ndyika naive, la moyennement naive et la mature.
Deuxiémement, le dohd, qui est un métre couramment utilisé dans la littérature
en braj pour composer de la poésie comporte un caractére bien moins explicatif
que ce que nous avons pu lire dans la Rasamafijari qui donnait une définition
précise de ce qui était entendu par mugdha nayika. Ici Dev est plus proche d’une
description que d’une explication, tout comme dans le quatrain qui suit et qui
sert d’exemple a la catégorie citée :

Voici un exemple de la mugdha :

La jeunesse se réalise, la fiévre de KAmadev se fait connaitre, la brillance du corps augmente
constamment et resplendit.

En riant et regardant elle vole le cceur de chacun, elle regarde avec des yeux pleins d’amour.
Dev dit : Elle apprend de jour en jour, elle regarde autant qu’elle peut le bien-aimé avec des
yeux langant des regards vifs.

Elle est étendue, somptueuse comme autant de charmants lotus bleus sans racine qui ont
été cueillis.?

23 Rasavilasa 5.85-86 ; toutes les traductions de Dev sont effectuées par mes soins.
24 Rasavildasa 5.87.



DE GRUYTER Le développement des ndyikabhedas = 325

Lauteur propose ensuite encore un kavitta de sa propre composition afin d’il-
lustrer cette catégorie. La différence d’intensité dans le c6té explicatif et la plus
grande place faite a I'exemple s’explique par le fait que Dev, contrairement a Bha-
nudatta, n’avait pas pour ambition de fournir un résumé représentatif des tra-
vaux antécédents sur le sujet, mais plutot de présenter la catégorie bien connue
de mugdha-madhya-pragalbha. Il pouvait de ce fait se permettre de la présenter et
de I'illustrer, sans I'introduire trop lourdement et ainsi se focaliser sur les poémes
eux-mémes, laissant la priorité a I’exemple plutét qu’a la définition.?

Cette tendance se renforce encore concernant des typologies qui ont eu une
vie pour elles-mémes. En effet, il n’est pas rare pour les poétes du ritikal que seule
une partie de leurs ceuvres ait un parcours indépendant du traité auquel elle
est rattachée. Ceci est encore plus vrai pour un nayikabheda qui, ne se rattachant
ni a ce qui le précéde ni a ce qui le suit, peut étre lu (ou entendu) de maniére
indépendante. C’est le cas par exemple pour le Jativilasa de Dev, qui est intégré a
deux traités, le Rasavilasa et le Sukhdasagaratararga, mais que l’on trouve aussi
de maniére séparée. Cette typologie décrit la ndyika en fonction de son activité
quotidienne et de sa classe ou caste. Aucune définition n’intervient, la liste de
jeunes femmes est cependant décrite selon six catégories qui sont les femmes de

25 Ces questions de travaux comportant des définitions et travaux n’en comportant pas ont été
discutées parmi les chercheurs indiens comme Dvivedi ou Vishvanath Prasad Mishra, qui ont
travaillé sur les poétes du ritikal. Imre Bangha dans son article « Romantic Poetry in the Era of
Convention? The Emergence of the Idea of a ritimukt Trend within Hindi Mannerist Literature »
ahorde ce sujet : « A synthesis of the ideas regarding love poetry was achieved by Vishvanath
Prasad Mishra in his Hindi sahitya ka atit ‘The yore of Hindi literature’ (1959-60). According to
him the ‘Mannerist Era’ had two main currents, the ‘poetic current bound by convention’ (riti-
baddh kavydhara) and the ‘poetic current free from convention’ (ritimukt kavyadhara). |...] In
each of these two poetic currents Mishra further distinguished two kinds of poetry. Literature
‘bound into convention’ can be subdivided into ‘poetry bound by definitions’ (laksanbaddh
kavya), which he considered par excellence, ‘bound by convention’ (ritibaddh), and ‘only-the-
defined poetry’ (laksyamatra kavya), which he also called ‘realized mannerist’ (ritisiddh). Writing
aesthetic definitions together with examples — and thus creating a ‘book on the convention’ - is
‘poetry bound by definitions’, while giving only the examples is ‘only-the-defined poetry’. For
example Dev’s Ras-vilas [...] falls into the first category, and Bihari’s Satsai, a collection of 700
independent couplets in the second [.. .]. » (pp. 18-19).

Dev est donc classé comme un poéte créant des oeuvres incorporant des définitions, et ne
juxtaposant pas seulement des poémes a la maniére de Bihari. Il est vrai que si la comparaison
se fait avec des ceuvres qui sont plus de I'ordre de I’anthologie, un travail comme le Rasavilasa,
de par sa structure, se classe dans cette catégorie. Mais si on étudie de plus prés cette structure,
qu’on la compare a des textes qui sont classés dans le méme genre, on remarque que les défini-
tions ne sont pas du tout du méme ordre que celles qui apparaissent chez les auteurs sanskrits,
chez un auteur comme Bhantidatta, ou méme chez un auteur comme Kesavdas qui dans sa Rasi-
kapriya définit les catégories plus longuement et précisément que Dev ne le fait.



326 —— Nadia Cattoni DE GRUYTER

la cour, de la ville, du village, de la forét, de 'armée et celles qui sont sur la route.
Chaque catégorie regroupe un certain nombre de poémes représentant diverses
activités. Par exemple, dans la catégorie des femmes de la ville sont décrites la
vendeuse de légumes, la balayeuse des rues ou la femme lavant son linge sur
le ghat. Dans celle des femmes du village, on y trouve la gardienne de troupeau
ou la jeune femme allant chercher de 1’eau. Le tout regroupe une soixantaine de
poémes décrivant la nayik@ dans ses occupations, mais aucune structure théo-
rique ne soutient le tout, si ce n’est la division de base en six catégories.?®

4.2 Recherche de Uinspiration dans les kamasastras et
processus créatif

Suivre le développement des nayikabhedas jusqu’a un auteur comme Dev nous
a permis de nous rendre compte de I'importance que ces derniers acquiérent
dans la littérature indienne. Mais avec le renforcement de ce genre, les nombreux
poétes et textes existant sur le sujet, la force de la tradition, il était peu évident
d’innover. Pour les premiers poétes en langues vernaculaires, utiliser leur propre
langue était déja une innovation en soi. Et créer un nayikabheda en braj, méme
fortement inspiré d’une ceuvre sanskrite, ou simplement traduire en langue
vernaculaire un traité sanskrit était déja percu comme une nouveauté. Mais Dev,
bien qu’il se soit inspiré des textes sanskrits pour certains de ses travaux a fait
le choix de chercher la nouveauté ou I'inspiration, notamment en poursuivant
le croisement entre typologies des alarikarasastras et des kamasastras comme
le démontre un autre exemple tiré du Rasavilasa.?’” Ce nayikabheda donne une

26 De telles descriptions apparaissent aussi dans la NagaraSobha de Rahim, cependant les
descriptions sont plus bréves (c’est-a-dire que I'auteur utilise un métre plus court que Dev qui
s’exprime par quatrains), font moins mention de l’activité exercée par la nayika (pour certains
poémes, Dev porte une grande attention a l’activité qui est exercée par la nayika et la décrit scru-
puleusement), et surtout ils ne sont pas ordonnés selon les six catégories de Dev.

27 Nous avons vu plus haut avec les articles d’Ali et de Patel que kamasastras et alarikarasastras
partageaient les mémes typologies. Ceci s’accentue avec les poétes qui s’expriment en langues
vernaculaires. On retrouve par exemple dans la Rasikapriyd de Kesavdas la typologie en padmini
(femme lotus), citrini (femme talentueuse), $arikhini (femme conque) et hastini (femme éléphant)
exposeée dans le Ratirahasya de Kokkoka et pour la premiére fois introduite dans un ritigrantha
(Gupta 1967: 145). Une grande partie des auteurs du ritikal, dont Dev, reprendront cette typologie
dans leurs propres travaux. Abii al-Fazl, dans son explication de sahitya intégre également cette
typologie. Ce qui est trés intéressant puisque ceci signifierait que, si Gupta a raison, a I'époque
de la composition du A'in akbari, soit a 1a fin du 16%me siécle, les auteurs de langues vernaculaires
tels que KeSavdas avaient déja acquis une réputation suffisamment importante pour les prendre
en tant que référence.



DE GRUYTER Le développement des ndyikabhedas =—— 327

liste de jeunes femmes et les décrit en fonction de leur région d’origine.?® L'auteur
propose ainsi vingt-six poémes ; chacun d’eux étant dédié a une nayika venant
d’une région particuliére. Pour notre exemple, la nayika décrite vient de la région
de Malwa, au sud-est du Rajasthan.

Voici I’épouse venant de la région de Malwa.

En s’avancant, elle parle et observe ; chaque jour elle fait grandir les qualités de 'amour
par deux.

Respectueuse de Kamadev, le ravissement émerge de tout son corps, elle offre a boire par
ses lévres,

La jeune femme captivante de la région de Malwa atteint le coeur de son bien-aimé.

Elle procure de la joie de différentes maniéres par des plaisirs appropriés.?

Dans le kamasastra de Kalyana Malla, 1’Anangaranga, que nous avons évoqué
au point 2, il existe également un nayikabheda qui décrit divers types de femmes
en fonction de leur région d’origine. Le texte présente dix-huit femmes, et nous
y retrouvons la description de la femme venant de Malwa. L'auteur en fait la des-
Cription suivante :

La femme Malwa veut étre besognée tous les jours: c’est bien I’affaire de ceux qui aiment
un congrés prolongé. On ne la satisfait que par des embrassements, dont elle n’est jamais
rassasiée; et, dans certains cas, il faut I'attouchement des doigts pour amener chez elle le
paroxysme.’’

Le contenu de ces quelques lignes est fidéle aux traités sur 1’érotisme a vocation
didactique. Elles offrent une définition de la femme venant de la région de Malwa
et de la maniére de se comporter avec elle durant I'union sexuelle pour la satis-
faire. Le poéme de Dev quant a lui est d’'un autre ordre, destiné a éveiller le sen-
timent érotique ou amoureux chez le lecteur par des images légéres et sensuelles.
Le contenu est différent donc, mais ’enveloppe est la méme. Cet exemple se situe
bien dans I'idée de typologies communes, d’échanges entre différents types de
traités, mais dans ce cas particulier, I’échange ou I’emprunt ne se fait que sur
un plan extérieur, le poéte utilisant la structure proposée a ses fins personnelles
d’une part, et laissant parler son propre art d’autre part.

T —— e

28 Ce genre de descriptions d’ordre ethnique, visant a répertorier les coutumes, les ornements,
la facon de se vétir ou de manger selon les régions d’Inde se trouvent dans de nombreux textes
de diverses langues et époques. N'en mentionnons que deux trés différents: le De$atan de
Sundardas (1596-1689) en braj et le Raulavela de Roda entre le 11m¢ et le début du 132 siécle en
apabhramsa. Voir 'article de Horstmann (2009).

29 Rasavildsa 5.43.

30 Traduction tirée de Ananga-ranga. Traité hindou de 'amour conjugal, p. 56.



328 =— Nadia Cattoni DE GRUYTER

5 Conclusion

Ce parcours a travers ces multiples textes, I'’étude de leurs relations et de leur
évolution au fil du temps et des langues a démontré 'importance et le dévelop-
pement qu’a connu ce qui au départ était constitué de quelques listes de person-
nages féminins. Ce qui était une sous-section d’un chapitre d’un traité focalisé
sur des considérations littéraires plus larges s’est transformé en un genre a part
entiére. Genre qui au fil de son développement s’est enrichi, grace d’une part aux
auteurs qui se sont intéressés a multiplier les typologies de ndyikas et ont mis leur
talent au service de ce développement, mais grace aussi a ’échange et la perméa-
bilité qui existaient entre les différents genres littéraires, qui étaient bien moins
figés que ce qu’on a parfois pu croire.

Bibliographie

Ali, Daud (2011a): « Rethinking the History of the Kdma World in Early India ». The Journal of
Indian Philosophy 39: 1-13.

Ali, Daud (2011b): « Padmasri’s Nagarasarvasva and the World of Medieval Kimasastra ». The
Journal of Indian Philosophy 39: 41-62.

Ananga-Ranga. Traité hindou de I’amour conjugal (2009). Paris: Bartillat.

Bangha, Imre (2005): « Romantic Poetry in the Era of Convention? The Emergence of the Idea of
a ritimukt Trend within Hindi Mannerist Literature ». South Asia Research 25:1: 13-30.
Blochmann, H. / Jarrett, Colonel H.S. (transl.) (1873-1907): The Ain | Akbari by Abul Fazl Allami,

3 vols. Calcutta: The Asiatic Society of Bengal.

Busch, Allison (2011): Poetry of Kings. The Classical Hindi Literature of Mughal India. New York:
Oxford University Press.

Gerow, Edwin (1977): « Indian Poetics ». In: A History of Indian Literature. Edited by Jan Gonda,
vol. V, fasc. 3. Wieshbaden: Otto Harrassowitz.

Gupta, Rakesh (1967): Studies in ndyaka-ndyika-bheda. Aligarh: Granthayan.

Horstmann, Monika (2009): « Als Reisefiihrer unbrauchbar ». In: Fiir Konrad Seitz zum 18.
Januar 2009, 1-7. Adresse URL: http://archiv.ub.uni-heidelberg.de/savifadok/331/1/
Horstmann_Sundar_2009.pdf (13.11.2013)

Kane, P.V. (1987): History of Sanskrit Poetics. Delhi/Varanasi/Patna/Madras: Motilal
Banarsidass. ‘

Malviya, Lakshmidhar (2002): Deva sampdrna granthavali: tina khandom mem, 3 vols. Nai Dilli:
Aditya Prakasana, 2002.

Nagendra (1949): Dev aur unki kavita. Dilli: Gautama Buk Dipo.

Patel, Deven M. (2011): « Shared Typologies of Kimasastra, Alankarasastra and Literary
Criticism ». The Journal of Indian Philosophy 39: 101-122.

Pollock, Sheldon (transl.) (2009): “Bouquet of Rasa” and “River of Rasa” by Bhanudatta. New
York: New York University Press & JJC Foundation.



DE GRUYTER Le développement des nayikabhedas =—— 329

Rangacharya, Adya (transl.) (2007): The Natyasastra. New Delhi: Munshiram Manoharlal
Publishers Pvt. Ltd.

Rossella, Daniela (2006): | personaggi femminili (nayika) nella lirica indiana classica. Corso
di Dottorato di Ricerca in Studi Indologici (Classici e Medioevali) Universita degli Studi di
Roma “La Sapienza”. Parma: L'Oca del Cairo.






	Le développement des nayikabhedas de la littérature sanskrite à la littérature braj : la naissance d'un genre

