
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 68 (2014)

Heft: 1-2

Artikel: Zu den religiösen Aspekten tugendhafter Politik (tokusei) zum Schutz
von Herrscher und Volk im frühen Mittelalter

Autor: Schley, Daniel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-681650

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-681650
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DE GRUYTER DOI 10.1515/asia-2014-0017 ASIA 2014; 68(1): 285-315

Daniel Schley

Zu den religiösen Aspekten tugendhafter
Politik (tokusei) zum Schutz von Herrscher
und Volk im frühen Mittelalter

Abstract: This article focuses on administrative efforts through acts of benevolent

or virtuous governance (tokusei) as means to secure divine protection
from the Buddhas and kami in early medieval Japan. This aspect of tokusei has

hitherto been neglected in this regard mainly because the term came to be

associated primarily with economical regulations, especially debt relief. This narrow
understanding originated most notably with the "Regulations of the Einin era",
Einin no tokuseirei zkfuro®®:if, issued in 1297, and has continued through the

following centuries until the present day. However, tokusei - as will be argued -
was part of the symbolic politics and religious justification of power, especially
for the Tennö and his court in Kyoto, and later for the warrior governments and

Shögun in Kamakura. These acts of virtuous rule, manifesting in several ways,
served along with religious rituals as emergency measures for divine protection
against natural disasters like earthquakes, floods, crop failure or even
astronomical phenomena such as comets. At the turn of the 12th century, tokusei

began to be used for general political reforms as well, and with the dual government

between Kyoto and Kamakura taking shape, the focus shifted to hardships
of the rural population. In this context benevolent measures taken for the people

came to be deeply connected with divine protection for the powerful.

Daniel Schley: Ludwig Maximilians-Universität München. E-mail: daniel.f.schley@gmail.com

1 Schutz und Herrschaft

Die Menschen waren gerade im mittelalterlichen Japan durch Naturkatastrophen,

kosmische Phänomene, aber auch dämonische Mächte oder ganz alltägliche

soziale wie wirtschaftliche Probleme mehrfach herausgefordert, und viele
suchten ihr starkes Bedürfnis nach Schutz bei einem breit gefächerten Pantheon
buddhistischer und einheimischer Gottheiten zu stillen. Zu den gängigen Mög-



286 Daniel Schley DE GRUYTER

lichkeiten, die göttlichen Mächte - ob nun Buddhas oder kami1 - zum Beistand zu

bewegen, gehörten neben den finanziell aufwendigen Mitteln wie Pilgerfahrten,

Vervielfältigungen und Lesungen von Sutren, Stiftungen an Tempel und Schreine

auch schlichtere Gebetspraktiken wie die Anrufung von Amida (nenbutsu i&iL)
oder die Einhaltung buddhistischer Gebote. Die schlichteren Gebetspraktiken

waren auch für größere gesellschaftliche Kreise erreichbar. Ebenso galten kulturelle

Aktivitäten wie das Verfassen von Gedichten über den engen Hofadel hinaus

als ein gutes Mittel, um die Buddhas und kami günstig im Sinne des Dichters

zu beeinflussen. Dieses ursprünglich im Vorwort der Anthologie Kokin wakashü

im frühen 10. Jahrhundert formulierte Motiv begegnet uns auch in

späteren Zeiten häufig, vor allem in der von einem breiten Publikum rezipierten
Literatur buddhistischer Legenden (setsuwa tftfS) des Mittelalters.

Noch einen etwas anderen Charakter nahmen Bemühungen um göttlichen
Schutz an, wenn sie von der politischen Elite unternommen wurden. Die

Mitglieder der Elite ersuchten die Buddhas und kami nicht nur um leibliches und

spirituelles Heil wie ihre weniger privilegierten Zeitgenossen, sondern sie strebten

darüber hinaus noch eine übernatürliche Legitimierung ihrer Stellung an. Schutz

und Segen von den göttlichen Mächten zu bewirken, gehörte daher in Japan,

wie in anderen Kulturen auch, fest zum politischen Programm. Die himmlischen
Herrscher (Tennö j^A) fungierten als Priester und religiöse Handlungen waren
fester Bestandteil der höfischen Routine. In begrenztem Rahmen ist das sogar
immer noch so, wenn man bedenkt, dass die Funktion des Tennö nicht nur in
der Repräsentation des Staates als dessen Symbol besteht, sondern gerade auch

regelmäßige Gebete für die Sicherheit und das Wohlbefinden des Volkes umfasst.2

1 Mit kami (ft) sind im Unterschied zu den aus Indien über China und Korea nach Japan

gelangten buddhistischen Wesen die indigenen Gottheiten bezeichnet. Sie umfassen eine Reihe

von Phänomenen, Naturkräfte im weitesten Sinne wie lokal spezifische Wesen, auch bestimmte

Gegenstände und Ahnengottheiten im engeren Sinne. Die Grenze zwischen Menschen und
kami wird dabei bis heute keineswegs streng gezogen. Neben den im Kreis der Familie verehrten

Ahnen gibt es eine Reihe von historischen Personen, die in Schreinen als kami Verehrung
erhalten. Eine Sonderstellung kam den Herrschern zu, die v.a. im Altertum und der Neuzeit

bis 1945 als kami in Menschengestalt geehrt wurden. Ursprünglich hauptsächlich ein Glaube

an die in der Natur wirksamen und für den Ackerbau wichtigen Mächte, entwickelten sich die

Vorstellungen der kami durch Anregungen aus indischen und chinesischen Quellen weiter fort.

Im Laufe der Annäherung von importiertem Buddhismus und autochthonen Kulten wurden
kami und Buddhas besonders ab dem 8. Jahrhundert immer stärker miteinander verbunden und
schließlich in ein Abhängigkeitsverhältnis gesetzt. Die meisten kami galten nun als eine

partikuläre, japanische Erscheinungsform der universalen Buddhas. In der Bezeichnung shinbutsu

(fWA) werden hier beide in engem Verbund als göttliche Mächte angesprochen.
2 Siehe Lokowandt 2012: 117-118, 139-142. Solche religiösen Aktivitäten des Tennö gelten

zwar als private Angelegenheit, sie werden aber so wichtig genommen, dass politische Tätig-



de gruyter Zu der religiösen Aspekten tugendhafter Politik 287

Die folgenden Überlegungen zu göttlichem Schutz gehören daher zugleich zum
größeren Kontext der Sakralität von Herrschaft.3

Im mittelalterlichen Japan baten die Monarchen nicht nur durch eigene

Gebete oder Gaben um göttlichen Beistand, sondern delegierten diese Aufgabe
auch an eine Vielzahl ausgebildeter Spezialistinnen und Spezialisten, die an

Schreinen und in Tempeln für den Schutz des Reiches und seiner Herrscher

sorgten. Damit war sowohl ein Schutz vor spirituellen Gefahren gemeint, wie er

durch Rachegeister oder andere dämonische Kräfte drohte, gleichfalls aber sollte

dadurch der königliche Körper nicht nur vor derartigen spirituellen, sondern

ebenso vor ganz gewöhnlichen Krankheiten und Gebrechen geschützt werden,

zum Beispiel Karies, und das Reich vor Naturkatastrophen oder feindlichen

Angriffen bewahrt bleiben. Für diese vielerorts gängige Herrschaftspraxis sind

die Formeln vom Staatsschutz (chingo kokka tSÜSic) oder später der Interde-

pendenz von buddhistischem und königlichem Gesetz (buppö öbö wohl
die bekanntesten Beispiele.4 Sie fanden ihren Ausdruck in einem weitreichenden
Netzwerk staatlich geförderter Tempel und Schreine, die die innige Verschränkung

politischer und religiöser Institutionen in dieser Zeit bezeugen. Über den

Hof hinaus wiederholte sich dieses Muster im Großen und Ganzen auch in den

wechselnden Kriegerregierungen seit dem 12. Jahrhundert. Der Militärherrscher

(Shögun #5P) war ähnlich wie der Tennö Gegenstand diverser Schutzriten.

Gute Auskunft über die religiöse Dimension von Herrschaft gibt das

Geschichtswerk Gukanshö U§MW) des Fujiwara-Adeligen und mehrmaligen
Abtes (zasu Mi) innerhalb der japanisch-buddhistischen Tendai-Schule (In
tk) Jien (ÜR, 1155-1225). In dem 1220 verfassten Werk bemüht sich Jien, dem

keifen bisweilen zurückstehen müssen. Problematisch wird dabei die von der Verfassung

vorgeschriebene Trennung von Politik und Religion, wenn staatliche Mittel zur Finanzierung
verwendet werden, wie es beim Großen Erntekostfest daijösai im Rahmen der letzten

Thronbesteigung der Fall war.
3 Dazu sei auf meine demnächst erscheinende Dissertation zur „Herrschersakralität im
mittelalterlichen Japan" verwiesen. Die folgenden Ausführungen bauen bes. auf Teil III auf.
A Darunter verstand man zunächst vor allem den Schutz des Herrschers, wobei die Zeichen für
Reich oder Staat (kokka) als mikado gelesen wurden. Mit Verschiebung des politischen Schwerpunkts

im Verlauf des 10. Jahrhunderts vom individuellen Herrscher auf die Verwaltungsstrukturen

sowie auf andere adelige Familien, allen voran die Fujiwara, erweiterte sich die Formel
und umfasste schließlich den Hof und im weitesten Sinne das Reich mit seinen Provinzen.
Vor dem Hintergrund des wirtschaftlichen und politischen Niedergangs der Zentralregierung
sind die ab Ende des 10. Jahrhunderts in den Quellen zunehmenden Verweise auf den engen
Zusammenhang von Buddhismus (buppö) und Königsmacht (öbö) zu verstehen. Die zunächst
für den Staats- und Herrscherschutz (chingo kokka) vom Hof errichteten und geförderten Tempel

verlangten mit dieser Formel unter den gewandelten Umständen wieder mehr Aufmerksamkeit.
Ausführlich Satö 1998: 58-88.



288 Daniel Schley DE GRUYTER

abgedankten aber die politische Richtung am Hof bestimmenden Monarchen
Gotoba (ßkMsWi, 1180-1239) seine Vorschläge für einen zukünftigen Regierungskurs

mit einem umfangreichen Rekurs auf die japanische Geschichte seit dem

(legendären) ersten menschlichen Herrscher Jinmu (#Ä) zu unterbreiten. Jien

hebt darin mehrfach die Vorzüge buddhistischer Zeremonien seiner eigenen

Tendai-Richtung hervor und beschreibt gerade solche ausführlich, die er selbst

für Gotoba und dessen Söhne erfolgreich zu ihrem Schutz ausgerichtet hatte.5

Neben diesen für einen Geistlichen naheliegenden rituellen Mitteln zur Herbeirufung

göttlichen Schutzes verweist Jien an einer anderen Stelle aber auch auf
ähnlich wirksame Maßnahmen, die dem Bereich der politischen Administration
zugehören. So schreibt er am Ende der einleitenden Chronik im Abschnitt zu

Daigo (BIBS, 885-930), einem als vorbildlich erachteten Monarchen, der von 897

bis 930 das Tennö-Amt innehatte: „Es heißt, dass zu seiner erlauchten Zeit hin
und wieder Kometen erschienen sind. Doch durch seine preiswürdig ausgeführten

Maßnahmen einer wohltätigen Regierung (tokusei ®B&) gingen diese ohne

Schaden vorüber."6
Was aber waren solche Maßnahmen einer wohltätigen Regierung bzw.

wörtlich tugendhaften Politik und weshalb konnten sie göttlichen Schutz

bewirken? Um dieses besondere Verhältnis innerhalb der frühmittelalterlichen
Vorstellungswelt näher zu bestimmen, sind zunächst einige Vorbemerkungen

zum Bedeutungswandel des Begriffs notwendig. Folgt man nämlich dem

gegenwärtigen Sprachgebrauch, so steht tokusei, wie etwa im Ausdruck Heisei no toku-

seirei {¥-$.&>%&$>), in erster Linie für ökonomische Regulierungsbemühungen
und insbesondere Schuldenerlasse.7 Von diesen eindeutig wirtschaftlichen
Maßnahmen ist der Weg zu göttlichem Schutz denkbar weit. In einem ersten Schritt
wird es daher im Folgenden um den Prozess der Verengung des Begriffs auf rein
wirtschaftliche Belange gehen, um in einem zweiten Schritt die ältere

Bedeutungsvielfalt freilegen zu können.

5 Jien tat dies mit der Absicht, Gotoba für den Standpunkt seiner eigenen Familie, dem Kujö-

Zweig der Fujiwara, zu gewinnen und den Monarchen von dessen militärischem Vorhaben gegen
die Kriegerregierung in Kamakura abzubringen. Er hatte damit jedoch keinen Erfolg.
6 Gukanshö: 88. Siehe auch die Übersetzung in Brown/Ishida 1979:293.

7 Als Heisei no tokuseirei werden beispielsweise drastische finanzielle Erleichterungen für
Firmen bezeichnet, die von den wirtschaftlichen Turbulenzen in Folge der Insolvenz der
Investmentbank Lehman Brothers im September 2008 oder auch von der Dreifachkatastrophe im

Nordosten Japans im März 2011 besonders betraffen waren.



DE GRUYTER Zu den religiösen Aspekten tugendhafter Politik 289

2 Die fo/tt/se/-Regelung von 1297

Begriffsgeschichtlich lassen sich die fo/cusei-Schuldenerlasse auf die unter Höjö
Sadatoki 1271-1311) erlassenen Bestimmungen der Einin-Ära vom
sechsten Tag des dritten Monats 1297 (Einin no tokuseirei AJ-GOtSifiUp) zurückführen.

Dabei ging es der Kriegerregierung vornehmlich um eine finanzielle
Hilfeleistung verschuldeter Vasallen (gokenin $P^A), die den gesteigerten
Anforderungen durch die kostenintensive Abwehr der Invasionsversuche Kublai
Khans (1215-1294) aber auch durch die zugenommene Geldwirtschaft nicht mehr

gewachsen waren.8 Das Originaldokument ist zwar verloren, doch wird aus den

drei am buddhistischen Tempel Töji Ä# in Kyoto überlieferten Paragraphen
die Intention der Kriegerregierung mit Sitz in Kamakura hinreichend deutlich.

Zusammengefasst handelt es sich im ersten überlieferten Paragraphen um das

Verbot einer erneuten Klage der in einem Prozess unterlegenen Seite. Zweitens

geht es um ein Verkaufs- und Pfändungsverbot der Besitzungen eines Vasallen

mit dem nach heutigem Empfinden ungerechten Zusatz, dass die Vasallen, die
innerhalb der letzten 20 Jahre ihr Land durch Verkauf oder Pfändung abgetreten
bzw. verloren haben, dieses ohne Gegenleistungen an den neuen Besitzer
zurückerhalten sollen. Ausgenommen waren Landübertragungen, die von der

Kriegerregierung bereits anerkannt waren. Andersherum traf die zeitliche Begrenzung

für Rückforderungen nicht zu, wenn es sich bei den Käufern um Personen

außerhalb des Kriegerstandes handelte. Diese mussten in jedem Fall das erworbene

Land zurückerstatten. Drittens würde die Kriegerregierung keine Klagen zu
nicht beglichenen Schulden mehr akzeptieren. Sie befahl mit anderen Worten
also den Gläubigern der Vasallen eine Aufhebung der Schulden.9

Mehrere Details an diesem Erlass und seiner Umsetzung sind bemerkenswert

und rechtfertigen die anhaltende Aufmerksamkeit von Seiten der Forschung.
Denn die Höjö erweiterten vor allem durch den dritten Paragraphen maßgeblich

die Reichweite ihrer Jurisdiktion, indem sie jetzt auch Gebiete Japans in
ihre Rechtsprechung einbezogen, die vom Hofadel und den Klöstern verwaltet
wurden. Frühere Erlasse beschränkten sich in der Regel auf die Gebiete und

Bevölkerungsgruppen, die direkt der Kontrolle der Höjö-Familie unterstellt
waren. Neben der drastischen Maßnahme, den Vasallen die ausgleichslose
Rückforderung verlorenen Besitzes zu gestatten, fällt des Weiteren die klare Trennung

8 Nach dem zweiten Angriff 1281 blieb die nicht unbegründete Furcht vor weiteren Invasionen
bestehen und forderte von den Kriegern besonders in Kyüshü stete Verteidigungsbereitschaft.
9 Ausführlicher und mit einer Übersetzung ins Englische schon Brown 1949:191-193, der dabei
auf die grundlegenden Vorarbeiten von Miura Hiroyuki (1919) eingeht. Siehe auch die kürzeren
Darstellungen von Kozo 1990: 375, Kakehi 2009: 271-272 und Höngo 2008: 278-289.



290 Daniel Schley DE GRUYTER

der sozialen Gruppen zu Gunsten der mit Kamakura verbundenen Krieger im
zweiten Paragraphen auf. Die Regierung in Kamakura machte mit diesen

Regelungen deutlich, dass sie einerseits streng zwischen den eigenen Vasallen und
allen anderen Bevölkerungsgruppen unterschied, also von Kamakura
unabhängigen Kriegern, Adeligen, dem Klerus und allgemein Menschen niedriger
Herkunft wie Gewerbetreibenden, Handwerkern und Bauern. In der Praxis aber

münzten auch eigentlich nicht berechtigte Bevölkerungsgruppen die Regelungen

eigenmächtig auf sich um, so dass der Gesetzestext insbesondere des wichtigen
zweiten Paragraphen eine von der Kriegerregierung nicht intendierte Ausweitung
erfuhr.10 Aufschlussreich ist hierfür die Geschwindigkeit, mit der dieser Erlass in
nur wenigen Monaten Verbreitung fand und eine Flut von Anträgen verschiedenster

Kläger auslöste. Adelige, Tempelvorsteher, Geldverleiher und selbst Bauern

reichten ihre Klagen ein, worauf Kamakura nicht vorbereitet gewesen war. Nur elf
Monate später wurde der Erlass dann teilweise wieder zurückgenommen, wenn
auch gerade die drastischen Rückforderungen des zweiten Paragraphen weiterhin

in Kraft blieben.11

Die Höjö erließen bis zu ihrem Sturz 1333 keine weiteren solcher umfassenden

Schuldenerlasse. Die Forschung bewertet die Maßnahmen von 1297 daher auch

häufig als ein Anzeichen von administrativer Schwäche der Kriegerregierung und
die folgenden Dekaden als eine Zeit des Niedergangs.12 Gegen diese Deutung
ist inzwischen aber auch der Standpunkt vertreten worden, dass die letzten 30

Jahre der Kamakura-Zeit keine Phase des langsamen Untergangs waren, sondern

vielmehr den Höhepunkt der Höjö-Herrschaft ausmachten.13 Eindeutig aber ist,
dass die gesamtgesellschaftliche Wirkung der tokusei-Regelung von 1297 so stark

war, dass zukünftig tokusei hauptsächlich als wirtschaftspolitische Regulierungen
verstanden bzw. umgekehrt solche Regulierungen als tokusei propagiert wurden.14

Darauf griffen dann etwa die Ashikaga-Shögune wieder verstärkt zurück, aber

auch viele ländliche Aufstände ab dem 15. Jahrhundert erhoben tokusei zu ihren

Forderungen, womit sie in erster Linie Steuerbefreiungen meinten. Dem dabei

entfesselten „tokusei-Sturm" waren sowohl die lokalen Verwaltungsstellen als

auch das Ashikaga-Shögunat in Kyoto immer weniger gewachsen.15

10 Kakehi 2009: 275.

11 Hongö 2008: 282-284, Kakehi 2009: 284.

12 So etwa Kozo 1990: 376.

13 So Kakehi 2009: 341-342.

14 Einzelne Punkte finden sich schon in früheren Erlassen, siehe Hongö 2008: 280, auch Brown

1949:197.

15 Zu der zunehmenden Verwaltungsschwäche des Ashikaga-Shögunats und zum Ausdruck
tokusei no arashi (ÄigrcDiä.) siehe Irumada 1986: 250-253.



DE GRUYTER Zu den religiösen Aspekten tugendhafter Politik — 291

Der ökonomische Aspekt prägte jedenfalls die Bedeutung von tokusei bis in
die Gegenwart. Selbst heute noch benutzt besonders die japanologische Mediävistik

tokusei meist nur in diesem engen Verständnis als Schulden- wie Steuerer-

lass.16 Dabei kommen der sehr viel umfassendere Inhalt wie auch der symbolische

Gehalt von tokusei innerhalb der politisch-religiösen Vorstellungswelt des

Mittelalters viel zu kurz. Um diesen m. E. jedoch bedeutenden Aspekt genauer zu

beleuchten, ist der Blick im Folgenden wieder auf den größeren Zusammenhang

zurückzulenken, in dem tokusei damals stand. Ein kurzer Überblick soll zunächst
die grundsätzlichen Motive und historischen Voraussetzungen aufzeigen, um
darauf aufbauend die Verbindung zu göttlichem Schutz zu erhellen.

3 Zur Bedeutung von tokusei in der
mittelalterlichen Gesellschaft

Was hatten sich die Menschen damals gemeinhin unter politischen Wohltaten

konkret vorgestellt? Die Namensgebung der Regelungen von 1297 als tokuseirei

gibt erste Hinweise auf die konkreten Vorstellungen. Denn obwohl die Bezeichnung

Kamakura on tokusei !&) ursprünglich gar nicht von den Höjö

vorgesehen war, wurden die Bestimmungen kurz nach ihrer Promulgation so

genannt. Nicht zu vergessen ist auch, dass „Tugend" {toku ®) damals eine viel
größere Bedeutungsvielfalt als heute besaß und nicht nur moralisch-religiöse
Qualitäten im Kontext konfuzianischer und buddhistischer Lehren bezeichnete,
sondern ebenso eigene Fähigkeiten und Talente, zum Beispiel in der

Dichtkunst, spontanes Glück, Charisma, Gunst und persönliche Vorteile oder einfach
Reichtum meinen konnte. In Verbindung mit Politik bzw. Regierung (matsuri-

goto, sei Üc) entsprach diese Bezeichnung in Bezug auf die gesetzlichen Regelungen

von 1297 offenbar dem Zeitgeschmack, wie ein Blick in die von Takeuchi Rizö

(ttrtSH, 1907-1997) kompilierten Dokumente der Kamakura-Zeit (Kamakura
ibun Ifcfriti) offenbart. Sucht man in dieser Dokumentensammlung einmal

gezielt nach dem Begriff tokusei, so zeigt sich, dass er gegenüber nur spärlichen
früheren Belegen ab Mitte der 1260er in zahlreichen Quellen vorkommt.17 Zuvor

16 Conlan 2011: 34, bezeichnet Gosagas fo/cusei-Initiative von 1244 wieder lediglich als „debt
relief". Zwar gehörten Steuererleichterungen durchaus zu den Maßnahmen, sie machten aber

nur einen Teil davon aus. Sehr viel mehr Gewicht wurde bei diesen tokusei auf umfassende

Verwaltungsreformen gelegt.
17 Siehe die Kamakura ihun-Datenbank des Historiographischen Instituts der Tökyö Universität:

http://wwwap.hi.u-tokyo.ac.jp/ships/db.html. Von den insgesamt 173 Treffern entfallen



292 Daniel Schley DE GRUYTER

waren andere Formulierungen häufiger, mit denen in Gesuchen an den Hof und
die Kriegerregierung um Hilfe bei beispielsweise Naturkatastrophen oder
juristischen Problemen gebeten wurde. Weshalb aber avancierte nun gerade der

Begriff tokusei zum Schlagwort für Forderungen nach Unterstützung und
insbesondere finanziellen Hilfen? Zur Klärung dieser Frage sind an dieser Stelle ein

paar kurze Ausführungen zur Begriffsgeschichte nötig. Zunächst ist festzuhalten,
dass finanzielle Hilfestellungen nur einen, wenn auch spektakulären, Aspekt
eines sehr viel komplexeren Programms tugendvoller Politik ausmachten. Wie

der Rechtshistoriker Kasamatsu Hiroshi in einer grundlegenden Studie aufgezeigt

hat, ging es hierbei hauptsächlich um eine Rückbesinnung oder

Wiederherstellung (modori b t'<Q) früherer Zustände, wie sie charakteristisch für das

damalige Politikverständnis war. Sowohl der Adel in Kyoto als auch die Krieger
in Kamakura bemühten sich demnach, ihre Regierungsarbeit als eine Rückkehr

zu den älteren und als ursprünglich verstandenen Zuständen darzustellen, selbst

wenn sie dadurch in Wirklichkeit eine neue Sachlage anvisierten. Dies traf auch

auf den Erlass von 1297 zu, der nach mittelalterlicher Auffassung eben als ein Akt

tugendvoller und wohltätiger Regierung gelten konnte.18

In der sich daran entwickelten Forschungsdiskussion wies Ichizawa Tetsu

darauf hin, dass diese spezifische Bedeutung der Rückbesinnung auf eine

„goldene alte Zeit" fraglos einen wichtigen Aspekt ausmache, tokusei aber

nicht erschöpfe.19 Zuvor wurde mit tokusei hauptsächlich auf Ausnahmesituationen

reagiert, wie zum Beispiel Naturkatastrophen, wobei eine konfuzianisch
gedachte Entsprechung von königlicher Tugend mit der Natur zugrunde lag.
Ab Ende des 12. Jahrhunderts nahmen tokusei-Erlasse jedoch einen alltäglicheren

Charakter an und bezeichneten nun ebenso politische Reformen, die zuvor
unter dem Ausdruck „neue Regelungen" (shinsei $?$]) am Hof geläufig waren.
Als Wendepunkt hebt Ichizawa dabei die Reformen der Kenkyü-Ära (j##0 von
1190 bis 1199 hervor, die nach den Zerstörungen des Krieges zwischen den Taira

und Minamoto notwendig geworden waren. In einer Mischung aus älteren und

neueren Motiven wurden politische Reformen (shinsei) jetzt auch als Maßnahmen

einer tugendvollen Politik proklamiert, wie umgekehrt Notfallprogramme
wie zum Beispiel Hilfeleistungen für Betroffene von Katastrophen mit dem Begriff

nur 20 auf die Zeit vor 1267. Zu berücksichtigen ist allerdings, dass nicht jeder Treffer der hier

gemeinten Verwendung entspricht (letzter Zugriff am 17. April 2013).

18 Kasamatsu 1983: 52-60.

19 Auch lasse sich das Motiv einer Rückbesinnung nicht durchgängig in früheren Dokumenten

nachweisen. Dazu und im Folgenden, Ichizawa 2011: 72-98. Dieser Aufsatz ist die aktualisierte
Version eines Artikels von 1985, der in der Zeitschrift Historia unter dem Titel „Kuge tokusei no
seiritsu to tenkai" erschienen war.



DE GRUYTER Zu den religiösen Aspekten tugendhafter Politik — 293

für Reformen bezeichnet wurden. Dadurch nahm der Begriff tokusei schließlich
die von Kasamatsu aufgezeigte Bedeutung einer Rückkehr zu den älteren und
als besser vorgestellten Zuständen an.20 Man wird zunächst aber einmal festhalten

können, dass erst diese Ausweitung von tokusei die Voraussetzung für die

Namensgebung von 1297 bildete, die über Umwege schließlich zur Verengung des

Begriffs auf seine ökonomischen Aspekte führte.
Dabei ist wie gesagt gar nicht abzustreiten, dass finanzielle Erleichterungen

für die abgabenpflichtige Bevölkerung stets ein wichtiger Bestandteil von tokusei

waren. Ein klassisches Beispiel dafür ist die Überlieferung von Nintoku Tennö

aus der Reichschronik Nihon shoki (0 720), der seinem darbenden Volk
für drei Jahre Steuern und Arbeitsdienst erließ, worauf nicht nur die Menschen

wieder mehr Zeit für ihre Felder hatten, sondern auch die Natur mit günstigem
Wetter nachhalf. Für dieses auch im Mittelalter oft zitierte Königsideal vom weisen

Monarchen (seishu MäE) orientierten sich die Kompilatoren der Annalen an

ihren chinesischen Vorlagen und der Idee, dass der tugendhafte Herrscher einen

direkten Einfluss auf das Gedeihen seines Landes besitze.21 Der Himmelssohn
Ctenshi exemplifizierte sozusagen in seiner Person die allgemeine
Wechselbeziehung von Himmel und Mensch.22 Die politische Elite sollte dem Land also

mit ihrer vorbildlichen Haltung vorstehen und im Fall von Katastrophen, die als

himmlische Antwort auf menschliche Verfehlungen verstanden wurden, die

Konsequenzen daraus ziehen und ihr Amt abgeben. In Japan hatte diese in China

geläufige Rechtfertigung politischer Umstürze keine größere Wirkung entfalten

können, nachdem die offiziellen Geschichtsschreiber den politischen Mythos
einer ungebrochenen Erbfolge göttlicher Herrscher konstruiert hatten. Innerhalb
dieses Rahmens kam das Konzept aber durchaus zur Anwendung. So findet es

sich schon im Nihon shoki und dessen Fortsetzung Shoku Nihongi (M B 797),

um problematische Verschiebungen innerhalb der Dynastie zu rechtfertigen, wie
sie im Fall der beiden Tennö Buretsu (St?.1!, Ende 5. Jh.) und Keitai (Äffc, Anf. 6.

Jh.) bekannt sind.23 Auch später tauchte das Motiv immer wieder auf, etwa im
Bericht zur Erhebung von Taira no Masakado (WfFI, 7-940) Mitte des 10.

Jahrhunderts oder in der Bewertung der Niederlage Gotobas gegen die Streitkräfte der

Höjö im Jökyü-Krieg (Jökyü no ran fc^.©SL) von 1221."

20 Dagegen sind von der Forschung auch schon frühere Erlasse als Wendepunkte vorgeschlagen

worden, siehe Sasaki 2008:58-60.
21 Siehe näher Aston 2008 [1896]: 278-279.
22 Dazu Sasaki 2008: 43.

23 Für das Nihon shoki siehe Könö 1972, für das Shoku Nihongi Ichizawa 2011: 74.

24 Für das Shömonki GTPIfE) siehe Uejima 2010: 55-56.



294 Daniel Schley DE GRUYTER

Der Ausdruck tokusei selbst kommt jedoch erst im dritten Band der sechs

Reichsgeschichten (Rikkokushi 7k[Ü), dem Geschichtswerk Nihon köki (0 if'ik
ü£,840), wörtlich vor. Im Eintrag zum siebten Tag des elften Monats 805 (Enryaku

ÜB 24) ist die Diskussion um eine tugendvolle Politik (tokusei söron i&ittliä)
zwischen den beiden Hofministern Fujiwara no Otsugu 774-843) und

Sugano no Mamichi (IflfXil, 741-814) verzeichnet, die sie vor ihrem Herrscher

Kanmu (HÄ, 737-806) austrugen. Dabei ging es um die Frage, ob zwei kostenintensive

Projekte von Kanmus Regierung, nämlich die Feldzüge gegen die Emishi

und die Bauarbeiten an der neuen Hauptstadt Heiankyö (spSÄ), dem späteren

Kyoto, fortgeführt oder ausgesetzt werden sollten. Otsugu setzte sich für deren

Beendigung ein und trug schließlich den Sieg über Mamichi davon. Ob es sich

dabei um eine spontane Diskussion der Hofminister vor ihrem Monarchen gehandelt

hat, oder ob das Streitgespräch einem vorher festgelegten Ablauf folgte, lässt

sich nicht mit Sicherheit bestimmen. Entscheidend aber für das hier untersuchte

Verständnis von tokusei am Hof ist, dass in der Darstellung der Diskussion im

Nihon köki Kanmu durch die Direktive einer tugendvollen Politik als gütiger
Herrscher im Stil des chinesischen Kaisers Tang Taizong (UfiCzK, 598-649) präsentiert

wurde.25 Der zu diesem Zeitpunkt bereits siebzigjährige Kanmu verstarb nur
wenige Monate darauf, doch hatte er der Hofpolitik mit der Schonung der Untertanen

eine eindeutige Richtung vorgegeben, die auch in den folgenden Regierungszeiten

als Vorbild erhalten bleiben sollte. Das belegen nicht nur zahlreiche

Beispielgeschichten aus der setsuwa-Literatur, sondern auch Petitionen, die von der

notleidenden Landbevölkerung an den Hof gerichtet wurden. Mit einem direkt an

den Hof adressierten Schreiben beklagten sich im Jahr 988 der Bezirksvorsteher

(,gunji tfftH]) und die Bewohner (hyakushö SÄ) der Owari-Provinz (ü'Jjilll) über

die Ausbeutung durch den offiziell entsandten Verwalter (kokushi Elf]) Fujiwara

no Motonaga (HJ^Tc^t, 10. Jh.). Sie listeten dabei in 31 Punkten die einzelnen

Verfehlungen auf und beriefen sich abschließend auf das Herrscherideal einer

sorgenden Umsicht für die Menschen (bumin ÄS), um ihrem Gesuch nach

Neubesetzung des Postens Nachdruck zu verschaffen.26 Am Ende waren sie erfolgreich

und Motonaga wurde abgesetzt. Allerdings waren in dieser Zeit Übergriffe

von Landverwaltern auf die Schutzbefohlene Bevölkerung zur eigenen Bereicherung

keineswegs ungewöhnlich und der Hof hatte in weiteren Fällen ähnliche

Entscheidungen getroffen, ohne damit die Probleme wirklich strukturell beseitigen

zu können.27 Die Formel einer Pflege der Menschen (bumin) sollte indes noch

25 Ausführlicher dazu Suzuki 2009: 76, 81.

26 Für die Quelle „Owari no kuni gunji hyakushöra gebumi" (®üSHS1Sb]S'!&^Ä¥:SC) siehe Yama-

gishi 1979: 253-267, für den Ausdruck bumin siehe Yamagishi 1979: 266.

27 Sakamoto 1974: 298.



DE GRUYTER Zu den religiösen Aspekten tugendhafter Politik 295

an Bedeutung zunehmen, auch in dem hier zu untersuchenden Zusammenhang

von göttlichem Schutz und tugendhafter Politik.
Neben sinnvollen Postenbesetzungen und Steuererlassen gehörten auch

Luxusverbote (kasa kinrei für den Adel zu den gängigen Maßnahmen

einer tugendvollen Politik. Sparsamkeit wurde beispielsweise für bestimmte

Zeremonien festgelegt, wobei solche Befehle über die zeitliche Begrenzung
hinaus jedoch kaum befolgt wurden.28 Nicht selten aber begegneten die Adeligen
solchen Bemühungen ihrer Monarchen später mit Spott.29 Des Weiteren sind
noch als Ausdruck tugendhafter Herrschaft die Festlegung der Regierungsdevisen,

die Durchführung von Opfern und Riten an Tempeln und Schreinen sowie
die Vergabe von Hofrängen und juristische Reformen zu nennen.30 Grundsätzlich

ergänzten tokusei die höfische Praxis, auf natürliche und gesellschaftliche

Probleme mit Kulthandlungen für die buddhistischen Wesen und kami zu

reagieren. Nach einem Erdbeben im 7. Monat 1185 sollten beispielsweise nicht
nur Gebete des Herrschers (tenshi), sondern auch tokusei die Situation wieder

beruhigen.31 Dabei ist zu beachten, dass innerhalb der Hofgesellschaft ein
tatsächlicher Erfolg der verkündeten Wohltaten meist weniger entscheidend war
als deren Verkündung an sich. Wenn Erdbeben, Überschwemmungen oder
astronomische Phänomene als eine Mahnung an den Himmlischen Herrscher
verstanden wurden, dann genügte in der Regel die Promulgation von wohltätigen
Maßnahmen, um dadurch die königliche Vorbildlichkeit formal wieder
herzustellen.32 Dieses legitimatorische Prinzip blieb grundsätzlich erhalten und sollte
im weiteren Verlauf gerade für die Kriegerregierung wichtig werden. Zugleich
aber wurden die Forderungen nach tokusei konkreter, wenn etwa Schreine und

Tempel nach Reparaturen ihrer Gebäude verlangten oder die Leiden der

Landbevölkerung wiederholt angemahnt wurden.

28 Ausführlich zu den Luxusverboten Sasaki 2008:18-21.
29 Sofern sich eine Gelegenheit dazu ergab zu spotten. Daigos Sparmaßnahmen wurden
beispielsweise nach dessen Ableben kritisiert und blieben in der höfischen Erinnerungskultur
erhalten, siehe die sefsuwa-Sammlung von Minamoto no Akikane (Anf. 13. Jh.) Kojidan (£!$)
1/10-11: 20-21. Die Geschichte war zuvor schon im Gödanshö (rll&ÖO und Ökagami (Tvjft) (beide
Anf. 12. Jh.) genannt.
30 Ichizawa 2011: 78, 86-87.
31 Siehe den Eintrag im Azuma kagami zu Bunji 1/9/4. Für ein ähnliches Beispiel den Eintrag zu
Katei 1/3/16 (1235).

32 Ichizawa 2011: 73-74. Den Zusammenhang zwischen tokusei und Kometen erwähnte schon
Kasamatsu 1983:191-192, ohne diesen Befund jedoch zu vertieften.



296 — Daniel Schley DE GRUYTER

4 Zur politischen Situation im frühen Mittelalter

Solange die Hofgesellschaft in Kyoto geregelte Einkünfte aus ihren Provinzen

beziehen konnte, sah sie offenbar kaum Handlungsbedarf, die im Altertum

geschaffenen Strukturen des rifsuryö-Staates mit seiner Landverteilung

auch intakt zu erhalten. Sie ignorierte die zahlreichen
Auflösungserscheinungen und reagierte vielmehr indirekt auf die entstehenden Probleme,
indem immer mehr Adelige private Landgüter (shöen JTII) unter ihre Kontrolle

brachten, die nun neben dem staatlichen Provinzland (köryö ÄfiB) zunahmen.

Aus diesen privaten Landgütern bestritten die Mitglieder der Hofgesellschaft ihre

in der Hauptstadt anfallenden Kosten. Gleiches taten die Tempel und Schreine,

die nicht mehr sicher mit finanziellen Zuwendungen vom Hof rechnen konnten.
Schließlich nahm auch die Herrscherfamilie unter den zurückgetretenen
Monarchen (daijö tennö ±_h^Ü, Abk. jökö _hü) mit ihren Getreuen (in no kinshin

KifiE) aus der mittleren Adelsschicht an diesem Wettbewerb um die begehrten

Landgüter teil. Sie konnte dadurch ein starkes Gegengewicht zu den Fujiwara-
Ministern aufbauen, die seit dem späten 9. Jahrhundert im Namen der meist

unmündigen Tennö die eigentliche Regierung am Hof übernommen hatten.33

Hinzu kam die gesteigerte Bereitschaft, Streitfälle innerhalb der konkurrierenden
Fraktionen am Hof durch den Einsatz von Gewalt und dafür angeworbene Krieger

zu lösen, was langfristig zu einem Aufstieg von Kriegerfamilien wie der Taira,
Minamoto und schließlich der Höjö in Kamakura führte.34

Für die am höfischen Ideal vergangener Jahrhunderte gebildeten
Zeitgenossen, wie dem oben bereits zitierten Jien, begann unverkennbar ein eisernes

„Zeitalter der Krieger" (musa no yo -klF/tfc).35 Anstelle einer zentralen Regierung

war die politische Landkarte von verschiedenen und dabei unterschiedlich
starken Machtblöcken - nach der Terminologie Kuroda Toshios kenmon (ÜFI),
was Mikael Adolphson wörtlich mit „Gates of Power" wiedergegeben hat36 -
gekennzeichnet, die sowohl gegeneinander agierten als auch bisweilen gemeinsam

um die Verwaltung des Landes bemüht waren. Nachdem 1221 der Versuch

des abgedankten Monarchen Gotoba gescheitert war, mit Gewalt gegen die Höjö

33 Die nun ganz anders gearteten Verhältnisse können zur besseren Abgrenzung vom Altertum

gut als feudalistisch und als frühes Mittelalter bezeichnet werden. Näher dazu Taranczewski

2010: 110—IIA. Zum Beginn des Mittelalters schon im 10. Jahrhundert siehe alternativ Uejima
2010: 22, 80.

34 Ausführlicher Varley 1994: 36-43, Taranczewski 2010: 125-126, Hurst 1999: 608-620, Endo

2004, Ichizawa 2011:139-177.

35 Gukanshö: 206.

36 Adolphson 2000. Diesem Gebrauch folgt Gerber 2005:110-114, und spricht von „Portalen".



DE GRUYTER Zu den religiösen Aspekten tugendhafter Politik 297

vorzugehen, hatte die Kriegerverwaltung in Kamakura ihre Administration weit
über Ostjapan hinaus ausdehnen können, so dass in der Folge, stärker noch als

nach 1185, zwei politische Zentren Japan prägten. Die Höjö griffen dabei auch
in die interne Verwaltung des Hofes ein, um zukünftige Erhebungen gegen sich

zu verhindern. Sie begannen mit der Verbannung der für 1221 verantwortlichen
Monarchen und setzten mit dem Sohn von Gotobas Bruder Morisada (tFÄ, 1179—

1223) eine ihren politischen Absichten gemäße Nebenlinie ein.37 Ebenso suchte
der Adel sich mit der neuen Situation zurechtzufinden und seinen Herrschaftsanspruch

aufrechtzuerhalten. Dazu dienten insbesondere auch tokusei-Erlasse,

was erklärt, weshalb sie plötzlich zunahmen. Indem sowohl der Adel als auch
der Kriegerstand damit auf Naturkatastrophen, Missernten, Hungersnöte sowie

gesellschaftliche Unruhen reagierten, konnten Mitglieder beider Stände sich als

tugendvolle und damit als rechtmäßige Herrscher inszenieren. Die Krieger folgten
dabei dem Beispiel der Hofaristokratie, hatten sie doch ein größeres Bedürfnis als

jene, ihre zunächst nur militärisch errungene Macht auch ideell zu legitimieren.

5 Das Verhältnis zwischen göttlichem Schutz und

guter Politik in den zeitgenössischen Quellen

Vor diesem geschichtlichen Hintergrund ist nun anhand von einigen Quellen
die Verbindung zwischen guten Regierungsmaßnahmen und göttlichem Schutz
durch die Buddha und kami aufzuzeigen. Das erste Beispiel geht auf die Zeit von
Goshirakawa zurück, der nach dem Krieg zwischen den Taira und Minamoto

zusammen mit Minamoto no Yoritomo (j0FdK$ü, 1147-1199) darum bemüht war, die

entstandenen Schäden zu beheben und die Lage im Land wieder zu stabilisieren.

Das Verhältnis zwischen beiden machtvollen Persönlichkeiten in Kyoto und
Kamakura war bekanntlich nicht einfach, in diesem Punkt aber pragmatisch,
wie ein im Azuma Kagami (H-Sit) überlieferter Erlass vom 20.9.1187 zeigt. Darin
legt Goshirakawa zunächst seine Ansichten zu diversen Problemen dar, etwa mit
lokalen Räuberbanden (guntö ÖS) oder Landverwaltern (jitö MM), deren Lösung

37 Tennö wurde dessen Sohn Gohorikawa (StBffl, 1212-1234) und Morisada selbst erhielt
den Titel eines abgedankten Monarchen (Gotakakura-in f£S5 £!!&), obwohl er nie den Thron
bestiegen hatte und bereits ins Kloster eingetreten war. Gotoba und seine Söhne Juntoku
0W®, 1197-1242) und Tsuchimikado (±i®P1,1195-1231) gingen ins Exil, Letzterer freillig. Der erst
kurz zuvor zum Tennö erhobene Sohn Juntokus, Kanenari (tihfi, 1218-1234), wurde ins Haus
seiner aus der Kujö-Familie stammenden Mutter geschickt und wird erst seit 1870 unter dem
Posthumen Namen Chükyö (fTffi) offiziell als Monarch aufgelistet. Bis dahin war er als
abgesetzter Kujö-Monarch (Kujö haitei bekannt.



298 Daniel Schley DE GRUYTER

er im Detail Yoritomo überlässt. In Bezug auf die Beschwerden vieler Tempel und
Schreine gegen die Übergriffe der Landverwalter heißt es dann:

Häufen sich die Leiden (urei ®0 der Menschen und die Strafen (tatari M) der kami, dann

beruhigt sich die Welt (seken tttPnl) nicht. Wenn aber die verschiedenen Sorgen zerstreut

werden, dann helfen (yögo Äll) auch die Götter (shinmei [So] freuen sich die vielen
Menschen und es wird eine wohltätige Regelung (tokusei). Auch die Welt (sejö ht±) kommt

[dadurch] mehr und mehr zur Ruhe (seihitsu f!>ffi).38

Tatkräftige Bemühungen seitens der Regierung sorgen sozusagen für den Segen

von oben, wobei Goshirakawa sich als idealer buddhistischer König, also als

„Dharma-Monarch" {höö ifeU), verstand und gemäß dem buppö öhö-Gedanken,

der die Übereinstimmung von geistlicher und weltlicher Herrschaft beinhaltet,

für die Tempel und Schreine sorgte. In diesem Zusammenhang überrascht

sein Verweis auf die göttlichen Mächte nicht so sehr wie die Tatsache, dass er

zwischen den wohltätigen Maßnahmen für die Menschen und dem Beistand der

kami und Buddha39 eine explizite Verbindung zieht. Schließlich hätte es genügt,
den Zustand der Menschen mit einer guten Regierung zu verbinden, wie
Goshirakawa das auch in anderen Erlassen getan hat. Die Befreiung der Menschen

von allerlei Leid ist dort als das vorrangige Ziel von tokusei genannt. Sorgt die

Regierung für Gerechtigkeit, dann würden die Menschen im Reich sich von selbst

wieder zur Mitmenschlichkeit bekehren. Dafür konnte er sich auf eine bekannte

Formel aus dem im 2./1. vorchristlichen Jahrhundert von Sima Qian (slIGS,
145-86 v. Chr.) verfassten chinesischen Geschichtswerk Shiji (AIS) berufen, die

besagt, dass Übel die Tugend nicht besiegen können.90

Selbst wenn in solchen Dokumenten vom Wohlbefinden des Volkes die Rede

ist, dürfte es sich meist nur um eine rhetorische Formel gehandelt haben, denn

tatsächliche Maßnahmen für die notleidende Bevölkerung gehörten nur selten

zum Repertoire des Hofadels. Es gab aber auch Ausnahmen, die nicht zuletzt

durch die neue Situation nach dem Jökyü-Krieg begünstigt wurden. Anzeichen

dafür sind in einer Agenda zu finden, die Kujö Michiie 1193-1252) am
21.5.1233 (Tenpuku Jcla 1) als Regent (shikken #t$8) zu Beginn der Regierungszeit

seines damals gerade erst dreijährigen Monarchen Shijö (H^, 1231-1242)

aufstellte. Darin macht Michiie seine praktisch orientierten Vorstellungen von

38 Azuma kagami 1: 276. (Bunji 3/10/3).

39 Meines Erachtens sind im Ausdruck shinmei (ttW) im Zitat oben auch buddhistische
Gottheiten gemeint, da zuvor die Klagen sowohl von Schreinen als auch von buddhistischen Tempeln

erwähnt wurden.

40 So in einem ähnlichen Schreiben an Yoritomo ein halbes Jahr später, siehe den Eintrag Bunji
4/4/12 im Azuma kagami 1: 297.



de gruyter Zu den religiösen Aspekten tugendhafter Politik 299

tokusei deutlich, wenn er statt einer bloß formalen Bezugnahme auf königliche
Tugenden in Folge der Thronbesteigung echte Reformen angehen wollte. Ihm

ging es dabei erstens um eine strengere Auslese der Beamten, damit individuelle

Qualifikation und Aufgabe zueinander passen und nicht sekundäre Motive
wie Verwandtschaft oder persönliche Verhältnisse die Ämtervergabe bestimmen.
Zweitens wollte er eine Verbesserung der Rechtsprechung erreichen.*11 Auffällig
ist hierbei die Art und Weise, wie Michiie seine Maßnahmen begründet.

Ärgern sich die Menschen, so zürnen die kami. Wenn die kami sich erzürnen, dann entstehen

zwangsläufig Naturkatastrophen. Freuen sich [jedoch] die Menschen, dann erfreuen

sich auch die kami. Sind diese glücklich, dann gibt es keine Unruhen (karan fä§L) [in der

Welt], Das ist zuallererst eine gute Regierung (zensei Sffi) und auch ein ausgezeichnetes

[Mittel] zum Vertreiben von Unheil (jösai fSUU).42

Es sind die administrativen Mängel des Hofes, die Michiie zufolge Grund für
die Unzufriedenheit der Menschen sind, was sich dann in Naturkatastrophen
offenbare. Hinter solchen himmlischen Strafen stünden aber letztlich die kami

und Buddha, die nicht bloß mit Opfergaben zu besänftigen seien, sondern mit
ernst gemeintem politischen Einsatz. Dabei dürfte Michiie sicherlich auch an die

Folgen der jüngsten Hungersnot von 1230-1231 (Kanki 2-3) gedacht haben,
die besonders extrem ausgefallen war. An der zitierten Stelle steht mit zensei

übrigens ein anderer Ausdruck für eine gute Regierung, der aber hier wie in
vielen anderen Quellen gleichbedeutend mit tokusei verwendet wurde.*13

Nicht auf alle Adelige hatten Michiies Reformpläne indes Eindruck gemacht,
wie zeitnahe Reaktionen auf einige astronomische Phänomene (tenpen

zeigen, die wohl auch für Michiies Verkündung einen direkten Anlass gegeben
haben. Kurz zuvor schon, vom 10.5.1233 an, wurden im Palast des

zurückgezogenen Monarchen Gohorikawa verschiedene Rituale gegen Naturunheil
{tenchi saihen gosai unter der Leitung von Yin-Yang-Meistern und

von buddhistischen Mönchen durchgeführt, wie zum Beispiel die esoterische

Ausführlicher Hongö 2010: 87-99.
42 Tenpuku söjö 116. Das Original gehört zum Bestand der Dokumente der Kujö-
Familie (Kujöke monjo der Bibliothek der Tenri-Universität (Tenri daigaku fuzoku
toshikan).
43 Für Beispiele im Azuma kagami siehe die Einträge zu Bunji Äin 2/4/30 und besonders Bunji
2/5/1, wo mit zensei Maßnahmen zur Versöhnung der kami vom Tsurugaoka Hachiman-Schrein
gemeint sind. Eine Differenzierung macht im Einzelnen dennoch Sinn, insofern mit tokusei meist
ein bestimmtes Programm umschrieben wird, zensei dagegen auch als Wertung stehen kann.
In dieser Weise benutzte es beispielsweise Jien um die Politik seines Bruders Kujö Kanezane 1\.$k

positiv herauszustellen. Gukanshö: 275, 281.



300 Daniel Schley DE GRUYTER

„Buddha-Auge-Zeremonie" (butsugenhö JABIiiife).** Solch eine Zeremonie hat
der Hofadelige Hirohashi Tsunemitsu 1212-1274) in seinem Tagebuch

Minkeiki (KÜHE) festgehalten und dazu bezeichnenderweise noch den Kommentar

hinzugefügt, dass allein von solchen Maßnahmen Erfolg gegen die vielen

Naturkatastrophen (tenpei kei TcSfKM) der Endzeit (matsudai SJt) zu erwarten

sei, nicht aber von tokusei. Viel besser sei es dagegen, wenn der abgedankte
Monarch Gohorikawa zur Sicherheit des Reiches beten würde.*5 Diese Forderung

entsprach dem politischen Verständnis der Zeit, hatten doch seit Ende des 11.

Jahrhunderts kaum noch die amtierenden, sondern vielmehr die abgedankten

ehemaligen Monarchen, die meist zusätzlich noch buddhistische Weihen

empfangen hatten (jökö, bzw. höö), die eigentliche Kontrolle über den Hof errungen.
In der Forschung wird diese besondere Konfiguration nach dem Regierungssitz
des abgedankten Monarchen in einem Kloster (in K) als insei (KÜt) bezeichnet.*6

Damit stand Tsunemitsu konträr zu Michiies Programm und vertraute auf
die althergebrachte Herangehensweise des Adels, mit Hilfe von Zeremonien und
Gebeten Probleme zu behandeln. Der Kujö-Regent Michiie dagegen baute auf
der schutzbefördernden Wirkung einer guten Regierung auf, deren erklärtes Ziel

die Hilfe für notleidende Menschen war. Ein Grund dafür liegt sicher in Michiies

damaliger Nähe zur Kriegerregierung in Kamakura, die sich weit intensiver als

der Adel mit den Problemen der Landbevölkerung auseinandersetzen musste.

Denn seine politische Stellung am Hof verdankte Michiie dem herrschenden

Kriegerclan der Höjö. Nach dem Jökyü-Krieg hatte er zwar noch zu den Verlierern

gehört und seinen Regentenposten, den er als Großvater des ebenfalls abgesetzten

Kanenari (f8fi£) gerade erst erhalten hatte, an seinen Rivalen Konoe Iezane

1179-1243) abgeben müssen. Einige Jahre später aber gelang ihm 1228

schließlich durch Vermittlung seines Schwiegervaters Saionji Kintsune

Ä®, 1171-1244) die Rückkehr in die Hofpolitik. An Michiies Aufstieg wie Fall wird
übrigens ersichtlich, wie stark auch das einst so zentrale Amt des Regenten inzwischen

nicht mehr nur von der verwandtschaftlichen Nähe zum Tennö, sondern

mehr noch von den Verhältnissen in Kamakura abhing.*7 Zu Beginn von Shijös

44 Dieses Ritual für die alle Buddhas erzeugende Buddha-Mutter ({A® butsumo) und das

Buddha-Auge (butsugen {ABS) als Personifikation vollendeter Weisheit sollte vor Naturunglück
schützen. Zugleich spielte Buddha Butsugen-butsumo eine wichtige Funktion zur sakralen

Hervorhebung der Monarchen.

45 Siehe Minkeiki: 37, für Tenpuku 1/5/4. Zur Ausführung Minkeiki: 68, für Tenpuku 1/5/10.

46 Für eine komprimierte Darstellung dieses wichtigen politischen Phänomens siehe Hurst

1999, für den aktuellen Forschungsstand auch meine Dissertation, Anfang Teil II.

47 Michiie verlor auf Betreiben Kamakuras 1246 alle Macht, nachdem der Regent (shikken) Höjö

Tokiyori S, 1227-1263) dessen Sohn und ehemaligen Shögun Yoritsune (SU, 1218-1256)

einer Verschwörung verdächtigt und nach Kyoto zurückgesandt hatte.



DE GRUYTER Zu den religiösen Aspekten tugendhafter Politik 301

kurzer Regierungszeit aber hatte Michiies Macht noch nicht ihren Höhepunkt
erreicht. Seine Verweise auf die Leiden der Menschen sind daher auch nicht
überzubewerten, da er mit seiner Agenda zuallererst seine politischen Ansprüche am
Hof deutlich zu machen suchte.

In den politischen Direktiven Michiies zeichnete sich dennoch langfristig ein

partielles Umdenken am Hof in Richtung der Linie Kamakuras ab. Die Kompilatoren

des Azuma kagami, die aus der Rückschau vom Ende des 13. Jahrhunderts die

Geschichte der Kriegerregierung darstellten, hielten fest, dass die Höjö schon in
den 1230ern anstelle des Shögun die Promulgation von fokusei-Erlassen übernahmen,

um damit auf schlechte Wetterverhältnisse und drohende Hungersnöte zu

reagieren. In einem Eintrag aus dem Jahr 1230 wird der bekannte Bezug zwischen
dem richtigen Verhalten der Regierung, in diesem Fall unter Höjö Yasutoki

1183-1242), und den klimatischen Verhältnissen hervorgehoben.
Vorbildlich setzte sich Yasutoki in der Folge für die Hunger leidende Bevölkerung
ein.48 Passagen wie diese sind ein guter Indikator für das gesteigerte Selbstbe-

wusstsein der Krieger gegenüber der Nobilität in Kyoto, hatte sich doch zur Zeit
der Niederschrift des Azuma Kagami bereits gezeigt, dass Verwaltungsmaßnahmen

in Kamakura ihrerseits einen großen Einfluss auf die politische Gestaltung
am Hof besaßen. Ein Beispiel dafür sind die von Adachi Yasumori OSrÜt^ffi, 1231—

1285) forcierten fokusei-Maßnahmen von 1284 (Köan tokusei DI<£{&&), mit denen
die Kriegerregierung sich vor allem um Verbesserungen für die von der Abwehr
der Invasionen erschöpften Krieger kümmerte. Im Zusammenhang mit der das

ganze Land erfassenden Krisenstimmung durch die äußere Bedrohung entfalteten

diese Regelungen, ähnlich wie die oben beschriebenen Maßnahmen von
1297, eine über die lokalen Kriegergruppen in Kyüshü hinausgehende Wirkung.
Der Hof unter der Leitung des abgedankten Monarchen Kameyama (Ulil^U,
1249-1305) folgte den Vorgaben Kamakuras und erließ ähnliche Bestimmungen
für den Adel.49

Der Einfluss Kamakuras auf die interne Regierungspraxis am Hofwurde auch
schon unter Shijös Nachfolger Gosaga 1220-1272) deutlich, der während
seiner Regierungszeit und insbesondere nach seiner Abdankung und Errichtung
eines insei Reformen im Sinne einer tugendvollen Politik voranzubringen
versuchte. Für den hier verfolgten Zusammenhang von politischen Maßnahmen,

48 Azuma kagami 2:98. Eintrag Kanki 2/6/16. Anlass war ungewöhnlich starker Schneefall in der
Provinz Mino im sechsten Monat.
49 Siehe Hongö 2008: 260-264, für den Inhalt der insgesamt 38 Paragraphen und den politisch
brisanten Hintergrund in Kamakura anlässlich der Amtsnachfolge des gerade 14 Jahre alten
Sadatoki für seinen verstorbenen Vater Höjö Tokimune 1251-1284). Dort auch zur
Reaktion des Hofes unter Kameyama.



302 — Daniel Schley DE GRUYTER

göttlichem Schutz und einer daraus resultierenden sakralen Legitimierung
weltlicher Macht ist eine Schrift interessant, die aus den ersten Jahren von Gosagas

Herrschaft stammt. Es handelt sich dabei um die Verkündigungsschrift (hyöbyaku

^0)50 des Tödaiji-Mönchs und Gelehrten Söshö (^14,1202-1278) anlässlich der

jährlichen „Zusammenkunft zum Debattieren des Goldglanz-Sütra" (saishökö

im Palast im fünften Monat 1245, also noch während der Regierungszeit

von Gosaga als Tennö. Zusammengefasst geht es in Söshös Verkündigungsschrift
darum, dass ein Herrscher im Glauben an die Lehre des Buddha sein Land lange
Zeit in Frieden regieren kann, weil ihn dann die vier Himmelskönige behüten.

Fällt der König jedoch von diesem Pfad ab, dann brechen Chaos und Zerstörung
in kosmischem Ausmaß über sein Reich herein. Gosaga jedoch, so führt Söshö

weiter aus, verehre die Buddhas und übe eine tugendhafte Regierung (tokusei)

aus. Wie einst die Tennö Shömu (Sä, 701-756) und Kanmu ehre er das buddhistische

Gesetz (buppö agameru (A )£-?£) und achte den Weg der kami (shintö agameru

#it^). Dadurch lasse er die guten Zeiten der Monarchen Kanmu und Daigo
wieder aufleben. Zur Behebung der zahlreichen Naturunglücke wolle man also

den vier Himmelskönigen des Goldglanz-Sütra vertrauen, durch deren Wirkung
das Land regiert und die Menschen gepflegt würden (chikoku bumin JollftSS:).51

Hinweise auf politische Programme wie tokusei und bumin sind in einem
solchen Ritualtext ungewöhnlich und verlangen eine Erklärung. Söshö war, wie

man aus Selbstzeugnissen von ihm weiß, ein sehr selbstbewusster und ehrgeiziger

Mönch, der hier ohne Frage Gosaga imponieren wollte.52 Dazu eigneten sich

die im Wettstreit abgehaltenen Debatten des Goldglanz-Sütra sehr gut. Denn es

ging dabei in erster Linie zwar um inhaltliche Aspekte der buddhistischen Lehre,

zugleich aber boten die alljährlichen Zusammenkünfte den Mönchen der großen

Tempel eine Bühne in der Hauptstadt, auf der sie sich vor dem Hofadel einen

Namen machen konnten. Der persönliche Aufstieg in den klerikalen Rängen

dürfte für die meisten Teilnehmer ebenso wichtig gewesen sein wie tiefgründige
Glaubenseinsichten.53 Die politische Stimmung unter Gosaga, auf die Söshö sich

in seiner Schrift wohl nicht zuletzt auch zur Besserung seiner eigenen Position

im Klerus bezog, war allerdings kompliziert. Der Monarch, damals noch Prinz

50 Bei einer Verkündigungsschrift handelt es sich um ein Dokument, das zu Beginn von
buddhistischen Zeremonien (höe vor dem Heiligtum verlesen wurde und einen Überblick

über die Intentionen des Rituals geben sollte. Hyöbyaku kann auch allgemein die Verkündung
der buddhistischen Lehre zur bekehrenden Überzeugung der Zuhörer bedeuten. Ausführlich zu

diesem Typ von Dokument siehe Komine 2009: 281-284.

51 Abgedruckt in Kamakura ibun 6478, Bd. 9:193-194.

52 Siehe die Hinweise bei Hongö 2008: 200-202.

53 Näher zu den sozialen Auswirkungen solcher Zeremonien Taira 1992: 362-363.



DE GRUYTER Zu den religiösen Aspekten tugendhafter Politik 303

Kunihito J$J-, war drei Jahre zuvor nach dem überraschenden Tod des erst

elfjährigen Shijö (9.1.1242) entgegen der Erwartung vieler Adeliger, inklusive Kujö

Michiie, von Höjö Yasutoki 1183-1242) zum Nachfolger bestimmt
worden. Anstelle der am Hof antizipierten Einsetzung von Prinz Tadanari (S&fiJc,

1222-1281), einem Sohn des verbannten Juntoku, verschob sich die königliche
Herrscherlinie dadurch erneut, dieses Mal wieder weg von der Linie von Gotobas

Bruder Morisada auf die Reihe von Juntokus älterem Bruder Tsuchimikado und
damit immerhin zurück zu Gotobas Dynastie, da Prinz Kunihito (Gosaga) sein

Enkel war. Dennoch waren viele Adelige damit nicht einverstanden, die eben

lieber Tadanari, den anderen Enkel, auf dem Thron gesehen hätten. Schließlich
hatte Gotoba die Fortführung des Amtes den Nachkommen Juntokus anvertraut,
und nicht denjenigen Tsuchimikados, was dann aber nach der Niederlage 1221

unmöglich wurde. Gosaga verdankte sein Amt somit ganz Yasutokis Entschluss

und er hatte während seiner Regierungszeit die militärische Macht Kamakuras

hinter sich. Doch man wird seiner eigenen Leistung nicht gerecht, wenn man
in ihm lediglich eine Marionette sieht.54 Am Hof hatte er in den ersten Jahren

gegen den Widerstand vieler Adeliger für seine Politik zu kämpfen, wobei er nicht

nur durch tugendvolle Maßnahmen, sondern auch durch religiöse Zeremonien

Sympathien zu gewinnen versuchte. Dazu gehörte vor allem die Einrichtung von
Gedenkbitten für seinen 1239 im Exil verstorbenen Großvater Gotoba, aber auch

für die Tennös Gosanjö ('{1034-1073) und Shirakawa (6 PI, 1053-1129).

Indem Gosaga sich auf diese Weise als legitimer Nachfolger inszenierte, demonstrierte

er dem zögernden Adel unmissverständlich seinen Herrschaftsanspruch.55

Wie wichtig Gosaga in dieser Hinsicht die saishökö war, geht aus dem

Umstand hervor, dass er nach seiner Abdankung und Errichtung einer Klosterregierung

die nach 1221 unterbrochene, im Palast des zurückgezogenen Monarchen

zeremoniell durchgeführte Lesung des Goldglanz-Sütra, die sentö saishökö

((ilitPlft^I#), wieder aufnahm. Die besondere Ausführung der Zeremonie hatte

unter Gotoba einen deutlich gegen die Höjö gerichteten Charakter angenommen,
weshalb sie nach dem Sieg Kamakuras zunächst verboten worden war. Indem

Gosaga diese Zeremonie unter neuen Voraussetzungen am 2.5.1248 wieder
einrichtete, obwohl gar keine unmittelbare Naturkatastrophe den Anlass dafür
gegeben hatte, präsentierte er sich dem Adel einmal mehr als legitimer Nachfolger

Gotobas.56

Wenn Söshö daher in seiner Verkündigung Gosaga nicht nur mit Verweisen

auf den idealen buddhistischen Herrscher, sondern gerade durch die Formeln

54 Für eine Neubewertung Gosagas siehe Adolphson 2000:193-94,211-213.
55 Zusammenfassend auch Endo 2008: 331-334.

56 Endo 2008: 335-337.



304 Daniel Schley DE GRUYTER

tokusei und bumin als einen herausragenden Monarchen lobt, so wird man dieses

Dokument auch als Teil der damals erforderlichen Inszenierung der königlichen
Macht lesen müssen. Zumindest zeigt es, wie Elemente der höfischen
Politikvorstellung im Bereich religiöser Rituale sinntragend aufgenommen wurden. In
diesem Zusammenhang erscheint es nur selbstverständlich, dass eine gute
Herrschaft, die sich also um die Belange der Menschen kümmert, auch den Segen und
Schutz der kami und Buddha erhält. Ob hingegen Söshö seine Verkündigung in
dieser Form wirklich vorgetragen hat, lässt sich nicht mehr mit Sicherheit sagen.
Sein Name fällt jedenfalls nicht im betreffenden Eintrag zu dieser Zeremonie im

Tagebuch Heikoki QPFfE) von Taira no Tsunetaka (¥®rü, 1180-1255). Stattdessen

war der Mönch Kakuhen (fliil) mit der Leitung dieser saishökö betraut.57 Viel

wichtiger aber ist die Tatsache, dass ein buddhistischer Mönch und Gelehrter

wie Söshö die Textgattung der religiösen Verkündigungsschrift für die politische
Agenda Gosagas nutzte, um darin die Pflege der Menschen und allgemein eine

tugendvolle Politik mit göttlichem Schutz und Segen kausal zu verbinden.

6 Beispiele aus literarischen Schriften und

religiösen Traktaten

Die obigen Ausführungen beschränkten sich bislang auf den engen Kreis des

Hofes und der Krieger. Aber auch in anderen Quellengattungen, die für größere
soziale Schichten sprechen, begegnet das Motiv des göttlichen Schutzes durch
eine gute Politik. Die 1252 verfasste sefsuwa-Lehrschrift Jikkinshö hfltL), in etwa

„Geschichtssammlung zur Verdeutlichung von zehn Lehren", bietet dazu einige
Hinweise an. Darin sind 280 Episoden, je nach Zählweise auch 282 Episoden, auf
zehn unterschiedlich lange Abschnitte verteilt, die jeweils mit einem Kommentar
einer bestimmten Lehre zugeordnet werden. Wer allerdings diese Bildungsschrift
verfasste, ist weiterhin unklar. Als ein guter Kandidat gilt der in Kyoto wohnende

Provinzverwalter Yuasa Munenari 1195-?), wenn auch darüber in der

Forschung kein Konsens besteht.58 Eindeutiger sind die Ziele der Schrift, die sich

laut Vorwort an die bildungsbedürftige Jugend der mittleren Gesellschaftsschicht

richtet, also an jene Menschen, die nach den Ereignissen von 1221 bessere Auf-

57 Eintrag für Kangen 3/5/14, Heikoki: 101. Tsunetaka gehörte zum vertrauten Kreis von Kujö

Michiie und war kritisch gegen die Kriegerregierung eingestellt. Über Kakuhen, einen gelehrten
Mönch des Klosters Kömyöin QtflK), der 1247 zum Oberabt (bettö giJS) des Köfukuji (PlfS#)
ernannt wurde, siehe Taira 1992: 273.

58 Uwayokote 2009: 278.



DE GRUYTER Zu den religiösen Aspekten tugendhafter Politik — 305

stiegschancen erhalten hatten. Ein Großteil der Bemerkungen ist somit auch

dem Verhältnis von Lehnsherr und Gefolgsmann gewidmet. Daneben finden sich

Bemerkungen zur Kindererziehung oder der Stellung von Frauen, die der Autor in
der Ehe oder im Kloster am besten aufgehoben sieht. Unter dem zu vermittelnden
„Wissen" sind hauptsächlich die in der gebildeten Schicht zirkulierenden historischen

Episoden und Vorbilder von eleganten Ministern und Hofdamen gemeint,
deren Kenntnis für den reibungslosen Ablauf der Alltagsgeschäfte als essen-

ziell galt. Die enthaltenen Lehren orientieren sich somit zwar einerseits an dem

gehobenen Standard des Adels, doch werden sie vom Autor häufig auf ein
Normalmaß reduziert und nicht immer zur Nachahmung empfohlen. Für

herausragende Menschen wie beispielsweise den für seine Weisheit berühmten Fuji-

wara no Sanesuke d£®ÄiSJ, 957-1046) gelten eben doch andere Maßstäbe als für
gewöhnliche Menschen.59 Selbst wenn sich gerade jemand wie Sanesuke nicht
immer vorbildlich verhielt und in Bezug auf Frauen wohl regelmäßig jegliche
Besonnenheit vergaß.60

Im Verlauf seiner Darstellung kommt der Autor schon bald auf das

konfuzianische Herrscherideal einer tugendvollen Regierung zu sprechen, das er mit
zahlreichen Verweisen auf chinesische und japanische Bildungsschriften wie das

Zhenguan zhengyao (jISUfcü, Anf. 8. Jh.) und Difan Mitte 7. Jh.) oder den

17-Artikel-Erlass des Kronprinzen Shötoku (ÜJifcfciS 574-622) erörtert. Auch die

Überlieferungen von Nintokus Steuererlass und Ichijös (—980-1011) Verzicht

auf wärmende Kleidung in einem kalten Winter, um mit seinem Volk das gleiche
Leid zu teilen, oder Tenjis (^1?, 626-671) Sparsamkeit beim Bau der Residenz

veranschaulichen die Idee einer mitmenschlichen und wohlwollenden Politik

(jinsei frJ&) durch weise Könige und tugendhafte Herrscher (keno seishu R3i
!S±).61 Diese Fürsorge soll sich über die Menschen hinaus sogar noch auf die

Tierwelt erstrecken.62 Am Ende verbindet der Autor dann durchaus konsequent

59 Jikkinshö (VI/34): 308.

60 Das veranlasste den Autor zu der Feststellung: „Geht es um Frauen, gibt es keine Weisen", wie
es an anderer Stelle zu Sanesukes peinlicher Affäre mit einem Dienstmädchen heißt. Jikkinshö

(VII/12): 340 - 341.

61 Jikkinshö (1/1-2): 8-11. Es handelt sich bei der mitmenschlichen Politik um ein konfuzianisches

Regierungsideal, war der Himmelssohn doch dafür verantwortlich, dass es dem Volk

gut gehe. Ansonsten lief er Gefahr, sein vom Himmel (ten X) erhaltenes Regierungsmandat zu

verlieren. In Japan wurde dieser Gedanke ebenfalls aufgegriffen, allerdings nicht wie in China

zur Rechtfertigung dynastischer Umstürze verwendet. Verschiebungen innerhalb der
regierenden Tennö-Dynastie zwischen den verschiedenen Nebenlinien wurden dagegen durchaus

anhand konfuzianischer Lehren legitimiert, besonders in den Jahrzehnten nach 1221. Siehe dazu

meine Dissertation, Teil III.
62 Jikkinshö (1/4-5): 17-19.



306 — Daniel Schley DE GRUYTER

die politische Lehre mit religiösen Motiven, wenn er tokusei mit buddhistischer

Barmherzigkeit (jihi .Kiü) gleichsetzt. Vorbild ist hierfür Sagas (ÜB®, 786-842)
Verzicht auf die Todesstrafe.

Barmherzigkeit {jihi) ist im Großen und Ganzen folgendes. „Gibt es Zweifel an der Bestrafung,

sollte man die mildere wählen". So ist es in den Gesetzen festgelegt. Wenn es Zweifel

an der verübten Tat gibt und dieser nicht auf den Grund zu gehen ist, dann sollten, sofern es

für Herrscher {kimi 1") und Reich (yo tit) keinen Schaden bewirkt, die Vergehen von derlei

Leuten milder und leichter genommen werden. Das sei eine für die Menschen wohltätige
Regierung (tokusei) und restlose Barmherzigkeit (amanekijihi fc^feHSir,).63

Anstelle der strengen Anwendung des Gesetzestextes ist vielmehr Milde das beste

Mittel, um durch tugendhafte Vorbildlichkeit die eigene Autorität zu stärken. Das

Verhalten der Menschen ist dabei eng mit dem Zuspruch der himmlischen und

irdischen Götter (jingi #ift) verbunden. Selbst ein mächtiges Reich wie das der

Han musste fallen, nachdem die Lehre Buddhas (buppö) nicht genügend beachtet

wurde. Gleiches gelte nicht nur für verleumderische Minister am japanischen
Hof, sondern auch für jeden gewöhnlichen Menschen (shojin tffiA), womit der

Autor seine Lehre wieder allgemein auf alle Leser erweitert.64 Doch nicht allein

Frömmigkeit und Achtung vor den göttlichen Mächten, auch aktives politisches
Handeln durch eine wohltätige Regierung ist ein probates Mittel, um die Gnade

und den Schutz der Buddhas und kami vor Unheil zu erhalten.

In alter Zeit, da weise Könige und tugendhafte Herrscher ihre gute Politik (zensei) verübten,

wirkten selbst plötzlich auftretende Naturkatastrophen nicht bis zu ihrem Ende. So heißt es

[im Shiji, D.S.]: „Übel können die Tugend nicht besiegen" und „Wohltätige Tugend löscht die

einhundert Übel aus". Der Grund dafür ist, dass die Buddhas und kami (batten fAA) von der

Kraft des Glaubens stark bewegt werden.65

Parallel zur Achtung und Pflege des Buddhismus und seiner Institutionen sollen

die Herrscher also auch selbst mit guten Maßnahmen eingreifen und sich nach

dem Vorbild der „weisen Könige und tugendhaften Herrscher" der Vergangenheit

um die Sorgen der Menschen kümmern. Dadurch würden nämlich die göttlichen

Mächte positiv gestimmt und bei Naturkatastrophen und anderen Vorfällen

rettend einschreiten. Solche Passagen machen jedoch nur einen kleinen Teil

im Gesamtkontext des Jikkinshö aus und dürfen nicht den Anschein erwecken,

es handle sich hierbei um eine besonders religiöse Schrift. Von Mahnungen an

63 jikkinshö (X/76): 544.

64 Jikkinshö (111/16): 161.

65 jikkinshö (VI/28): 298.



DE GRUYTER Zu den religiösen Aspekten tugendhafter Politik 307

das letzte Zeitalter der verfallenden buddhistischen Lehre (mappö 5t?fe), wie sie

in zeitgleichen Schriften häufig waren, ist das Jikkinshö denkbar weit entfernt.

Dessen Autor schien ganz im Gegenteil von der Fruchtbarkeit irdischen Bemühens

für eine bessere Zukunft überzeugt zu sein und hielt seinen Blick durchgängig

optimistisch auf weltlich-moralische Aspekte gerichtet.
Noch aufschlussreicher für die hier verfolgte Frage ist eine weitere Schrift, die

in ähnlicher Weise von der Überlieferung des Hofes Gebrauch macht, in diesem

Fall aber zu einem dezidiert religiösen Ziel. Nur vier Jahre nachdem der Autor
des Jikkinshö sein Vorwort abschloss, legte der Mönch Shinzui (Jf f®, 7-1279) 1256

einen Traktat vor, in dem er rückblickend seine über mehrere Jahre geführte
theologische Diskussion mit Uehara Atsuhiro (JiJSÜttS, 13. Jh.) zusammenfasste. Die

Schrift heißt dementsprechend Kögizuiketsu shü (tSüfK&A), also „Sammlung

von Atsuhiros Fragen und Shinzuis Antworten".66 Shinzui glaubte an die allein

seligmachende Wirkung des nenbutsu für eine Wiedergeburt in Amidas reinem

Land (jödo $-±), wie sie der Mönch Hönen (?££§, 1133-1212) im Übergang zum
13. Jahrhundert gepredigt hatte. Der Name des Autors des Traktats fällt vor allem

im Zusammenhang mit der Biographie Honens, die Shinzui 1262 Höjö Tokiyori
überreichte. Atsuhiro wiederum war ein Provinzverwalter aus dem Kriegerstand
in Shinano (JIM), dessen Familie mit dem oberen Suwa-Schrein (HUWtt) assoziiert

war. Er hatte sich an Shinzui mit einem gewichtigen spirituellen Problem

gewandt, wobei alle Informationen über Atsuhiro und dessen Argumentation
lediglich durch Shinzui überliefert sind. Eine nachträgliche Bearbeitung ist zwar
anzunehmen, doch bleibt die Darstellung dabei detailliert genug, um die geistige

Situation eines Kriegers abseits von Kyoto und Kamakura sichtbar zu machen.

Dafür spricht unter anderem, dass Shinzui mit seiner Darlegung am Ende gar
keinen Erfolg erzielte und er diesen Umstand nicht verschwieg.

Atsuhiros Interessenskonflikt bestand darin, dass er einerseits eine Hinübergeburt

in Amidas Reines Land wünschte, er aber andererseits als Krieger und
durch seine Pflichten für den Suwa-Schrein mit dem Tötungsverbot von Lebewesen

(sesshö kindan S^^ISr) in Konflikt kam. Denn an den Suwa-Schreinen waren
Tieropfer üblich, die auch nach der synkretistischen Verbindung der Suwa-kami

mit buddhistischen Wesen durch eine spätere Ausnahmeregelung, vermutlich
ab Ende des 13. Jahrhunderts, gestattet wurden. Nicht Strafe für den Opfernden,
sondern Belohnung für die den kami geopferten Tiere gäbe es, indem diese im
nächsten Leben eine bessere Existenzform erhalten würden. Ihre Tötung wurde

damit zu einem Mittel ihrer Erlösung (höben und einer verdienstvollen Tat

66 Itö Yükö entdeckte 1913 im Enrinji (IH##) zu Nagoya eine vollständig erhaltene Fassung des

Traktats und veröffentlichte diese. Die folgende Analyse folgt daher seiner Edition, Itö 1914. Das

Original verbrannte während der Luftangriffe auf Nagoya im Zweiten Weltkrieg.



308 Daniel Schley DE GRUYTER

(sesshö kudoku positiv umgedeutet. Insofern Shinzui diese offensive

Regelung noch nicht erwähnt, ist davon auszugehen, dass sie erst einige Jahre

später aufkam. Shinzuis Gespräch mit Atsuhiro ist damit auch gut als ein Zeugnis
für die damals noch offenen Möglichkeiten einer Einbeziehung der Suwa-Schreine

in den buddhistischen Kontext zu lesen.67

Gegliedert ist die Schrift entlang der 25 Hauptfragen von Atsuhiro, die von
zahlreichen Nebenfragen ergänzt werden. Ihr Ziel liegt darin, einmal Atsuhiro
sowohl von der umfassenden Wirkung des nenbutsu zu überzeugen als ihn auch

von den gewohnten Tieropfern abzubringen. Aus den ersten Fragen geht hervor,
dass bis auf die Verletzung des buddhistischen Tötungsverbots Shinzui keine

Einschränkungen für die rettende Macht Amidas kennt. Er geht sogar davon aus,
dass selbst ein Krieger bei echtem Vertrauen auf die Hilfe Amidas mit der Zeit von
selbst einsehen muss, dass kein Lebewesen getötet werden darf. Passend
empfiehlt er hinsichtlich der Bestrafungspraxis seiner Zeit, statt Hinrichtungen wieder

zu der älteren Lösung von Verbannungsurteilen zurückzukehren.68 Weshalb auch

die kami der Suwa-Schreine das nenbutsu zu schätzen wüssten, erklärt er mit
Hilfe der Lehre von Urgrund und herabgelassener Spur (honji suijaku
derzufolge Buddhas, Bodhisattvas und kami innigst miteinander verbunden
seien. Gebete an die kami brächten ebenso Vorteile für das nächste Leben, wie
andersherum Amida keineswegs nur im Hinblick auf das Jenseits anzurufen sei.

Auch für irdische Belange, wie die Heilung von Blindheit und andere Gebrechen

oder die Beeinflussung des Wetters für gute Ernten erweise sich das nenbutsu

als hilfreich.69 Schreinbesucher sollten daher ruhig auch Amida anrufen, weil er
dadurch die kami in den Genuss des Dharma (höraku bringen würde. Das

brächte die guten, also buddhistisch gedeuteten kami (zenshin ült) dazu, die
Menschen vor allerlei Unheil zu schützen.70

Soweit argumentiert Shinzui im zu erwartenden Rahmen und versteht
religiöse Praktiken und Glauben als notwendige Bedingungen für göttlichen Schutz.

Aber er bleibt im Folgenden nicht dabei stehen, wenn er im letzten und längsten

Diskussionspunkt das Argument gegen Tieropfer angeht. Dazu muss er alle
Überzeugungskraft einsetzen, um seine Lösung attraktiv zu machen. Das heißt, er

muss zeigen, dass die Furcht der Suwa-Anhänger vor göttlichen Strafen, sollten
die Opfergaben ausbleiben, unbegründet ist. Shinzui gliedert seine Antwort dafür

67 Näher zur Quelle siehe Netsu 2009:302-345, bes. 333. Zu Suwa auch Naumann 1994:102-106,
mit weiteren Beispielen aus sefsuwa-Sammlungen. Zu der hier interessierenden politischen
Dimension des Traktats siehe auch Hongö 2002: 93-116.

68 Kögizuiketsu shü: 25, 31.

69 Kögizuiketsu shü: 68-69, 72.

70 Kögizuiketsu shü: 66-67,76.



DE GRUYTER Zu den religiösen Aspekten tugendhafter Politik 309

in zwei Teile. Außergewöhnlich ist nun, dass er seine Gedanken dabei über den

rein religiösen Bereich hinausführt und seine Bekehrungsversuche zur nenbutsu-

Praxis ebenso mit Atsuhiros administrativen Pflichten als Landverwalter verbindet.

Genau dieser Teil ist für das hier verfolgte Thema von besonderem Interesse.

Daher soll hier zumindest der erste Teil des Arguments skizziert werden.

Ausgangspunkt ist wieder die genannte Verbindung der guten kami mit den buddhistischen

Wesen, die sich deshalb über reine Zeremonien (shöjö saishi iif#|gfE),
genauer gesagt über Opfergaben von Düften, Blumen, Gemüse, Reis oder Musik
freuen würden, nicht jedoch über getötete Tiere. In fast aufklärerisch anmutender

Kritik mahnt Shinzui an, dass Opfer von Fleisch und Alkohol nur den Priestern

der Zeremonie der Suwa-Schreine zur Labung dienen und - schlimmer noch - die

„Mäuse des Waldes und Füchse der Berge" betrunken und satt machen würden.
Strafen würden die ausbleibenden Tieropfer nur böse kami (akujin ÜfH doch

von solchen sollte man sich ohnehin fernhalten.71 Die kami der Suwa-Schreine

hingegen seien keineswegs böse, weshalb jegliche Furcht Atsuhiros unnötig sei.

In einem zweiten Schritt ergänzt Shinzui seine bisherige Argumentation mit
der Aufforderung, in politischen Angelegenheiten Übel zu meiden und mitfühlenden

Trost zu spenden (muja reni ÄfljWffi:).72 Die Erwähnung von muja reni

wurde notwendig, da Shinzui mit seinen bisherigen Argumenten offensichtlich
Atsuhiros Zweifel nicht beseitigen konnte. Mit dieser neuen Formel versucht er

jetzt den beruflichen Ehrgeiz seines Gesprächspartners zu wecken. Dabei wird
schnell deutlich, wie Shinzui die Verbindung zwischen beiden Teilen herstellt,
nämlich durch den buddhistischen Begriff von Barmherzigkeit (jihi). Jihi wird
erklärt als barmherzige Mitliebe und wohltätige Handlungen für alle fühlenden

Lebewesen, um sie von ihrem Leid zu befreien.73 War oben Mitleid mit den

Tieren gefordert, sind es nun die Menschen, die der Pflege bedürfen. Es ist also

die Fürsorge mit den Untertanen (bumin) innerhalb der Forderung nach einer

wohltätigen Administration (tokusei, zensei), auf die Shinzui hier hinaus will.
In diesem Sinne schreibt er: „Die vielen Buddhas erfreuen sich an barmherzigen
Menschen (jihi aru hito A), die leuchtenden kami (shinmei wachen

über jene Menschen, die wohltätige Maßnahmen ausüben (zensei wo okonau hito

$$£17 ') A)."74 Ausführlicher noch schreibt er an anderer Stelle:

„Die Lehre Übel zu meiden und die Menschen zu pflegen ist im Großen und Ganzen die

Verwaltungsweise des Landes, die das Erbarmen mit den Menschen zu ihrer Grundlage macht.

71 Kögizuiketsu shü: 95, 99,129.
72 Kögizuiketsu shü: 95-96.
73 Kögizuiketsu shü: 136.

74 Kögizuiketsu shü: 128.



310 Daniel Schley DE GRUYTER

Der Weg, die Menschen zu pflegen, liegt darin, die Regierung von Übel {ja %) zu befreien

und zum Rechten zurückzuführen. Es gibt nichts Besseres. Auf diese Grundlage gestellt
wird das Land, das sich seinen Menschen widmet, erblühen. Wenn man die Übel beseitigt

und zum Rechten zurückkehrt, dann ist dies das Höchste einer guten Regierung (zensei

no goku üScrotE). [...] Wie man weiß, empfangen die kami Tugend und keine materiellen

Dinge, [wobei] Tugend politische Verdienste sind (seiji no toku J&töcoffi)."75

Shinzui illustriert diese doch recht abstrakte Darlegung mit zahlreichen

Beispielen aus der chinesischen und japanischen Überlieferung, so wie sie am
Hof in bekannten sefsuwu-Sammlungen zirkulierten. Zusammengefasst hebt er

die Sparsamkeit der weisen Monarchen und klugen Minister der Vergangenheit
hervor. Sie verzichteten auf kostspielige Bauvorhaben, um ihre Bevölkerung nicht

zu sehr zu belasten. Gegenbeispiele dazu sind Fujiwara no Yorimichis

992-1074) Byödöin und Shirakawas Hosshöji (/£)§#), zwei Monumente
der höfischen Macht. Dabei hätte gerade Shirakawa es eigentlich besser wissen

müssen, da er durch sein strenges Jagd- und Tötungsverbot bereits Barmherzigkeit

praktizierte. So sieht es jedenfalls Shinzui, der nicht erkennt, dass auch die

Proklamation von Tötungsverboten nicht nur ein Zeichen für religiösen Glauben

war, sondern ebenso ein Mittel des abgedankten Monarchen, den eigenen
Herrschaftsanspruch regional wieder stärker durchzusetzen.76

Auf der umfassenden Wirkung des nenbutsu aufbauend lehnt Shinzui somit
den am Hof üblichen ökonomischen Aufwand für Tempel, Pilgerfahrten und
Zeremonien strikt ab. Zwar konnte sich der Adel nach der einschneidenden

Niederlage von 1221 zunächst keine so glanzvollen und teuren Machtdemonstrationen

mehr leisten, aber schon unter Gosagas Klosterregierung änderte sich

die Lage wieder ein wenig. Anders verhielten sich dagegen die Höjö, die neben

ihrer militärischen Stärke gleichfalls darauf bedacht waren, ihre zivile Position

durch einen sorgsamen Umgang mit ihren Vasallen und der Landbevölkerung

zu festigen. Religiöse Zeremonien gehörten zweifellos auch in Kamakura zum

politischen Alltag, aber die Krieger bemühten sich darum, die Kosten niedrig

zu halten, um die Menschen nicht zu sehr zu belasten.77 Diese Direktive nahm

Shinzui mit seinem Traktat auf. Dessen Absicht lag zwar hauptsächlich darin, die

Vorteile des nenbutsu aufzuzeigen, doch darüber hinaus macht es deutlich, wie

innig in Wirklichkeit die Lehre einer guten Regierung mit religiösen Zielen ver-

75 Kögizuiketsu shü: 104-105.

76 Kögizuiketsu shü: 126-127. Dazu auch Hongö 2002:101.

77 Zum Beispiel beschloss der Kriegerrat unter Yoshitoki, gegen den Wunsch des Shögun

Sanetomo, für eine geplante Zeremonie im Daijiji (;kSi#) keine Geistlichen aus Kyoto
anzufordern, sondern auf lokale Kräfte zurückzugreifen. Dadurch würde man sich die Reisekosten

sparen, was einmal mehr als tokusei gewürdigt wird. Azuma kagami, Kenpö Ui® 2/4/18 (1214).



DE GRUYTER Zu den religiösen Aspekten tugendhafter Politik — 311

bunden ist. Es sind gute Taten, administrative Wohltaten und keine materiellen

Gaben, welche die kami und Buddhas erfreuen. Mit Vertrauen auf das nenbutsu

aber müssten weder Tiere leiden noch die Menschen mit hohen Abgaben belastet

werden. Shinzui richtete sich damit zugleich gegen den etablierten Klerus der

großen Tempel von Tendai und Shingon, deren kostspielige Zeremonien der

politischen Elite unentbehrlich geworden waren. Die von Hönen angestoßene
religiöse Bewegung hatte genau diese Normen der Hofgesellschaft in Frage gestellt

und im Gegenzug immer wieder Repressionen zu erdulden.78 Shinzui wandte die

Lehre nun selbst auf den politischen Bereich an und rückte die Sorgen der

Provinzbevölkerung noch ein wenig stärker in der Vordergrund, als es in den

Dokumenten der Monarchen und des Hofadels sichtbar wurde. Denn mit Atsuhiro als

Gesprächspartner ging es tatsächlich um die Leiden der einfachen Menschen, um
die jener sich als Verwalter zu kümmern hatte. Wer also fürsorgend mit seinen

Untertanen umgeht und dadurch die kami und Buddha positiv beeinflusst, so die

von Shinzui aufgestellte Gleichung, der empfängt als Gegenleistung sowohl im

Diesseits als auch für künftige Wiedergeburten deren Schutz und Segen. Als eine

kleine Pointe aus dem Gesagten ließe sich hinzufügen, dass sich die Menschen in
manchen Fällen auch besser selbst helfen sollten, als nur auf göttlichen Schutz

zu warten. Denn wenn Verwalter wie Atsuhiro mit ihren wohltätigen Maßnahmen

Erfolg haben, dann sei das nach Shinzui eben auch ein Zeichen für gewährte
göttliche Hilfe.

Und das Problem der Tieropfer? Shinzui lässt Atsuhiro bei aller Strenge dann

doch einen kleinen Ausweg offen. Zur Not solle er sich an das gekaufte, dreimal

reine Fleisch (sanshu nojöniku Zfl$-|*)) halten. Fleisch also, von dem man weder

gesehen noch gehört hat oder sonst irgendeinen Anlass zur Vermutung hat, dass

es für einen selbst getötet wurde.79

7 Wohltätige Maßnahmen für göttlichen Schutz
in der politisch-religiösen Vorstellungswelt
des 13. Jahrhunderts

Abschließend lässt sich nach der Betrachtung dieser sehr unterschiedlichen

zeitgenössischen Quellen festhalten, dass zwar von Anfang an wirtschaftliche

78 Taira 1992: 299-301.

79 Kögizuiketsu shü: 99-100, 135. Dies ist eine sehr traditionelle Regelung des Fleischverzehrs

der Mönche und Nonnen im frühen asiatischen Buddhismus, die Fleisch von den Laien gereicht
bekommen. Shinzui meint damit in erster Linie Fleisch, das auf dem Markt verkauft wird.



312 Daniel Schley DE GRUYTER

Faktoren Teil der Idee und Praxis einer tugendhaften Politik waren, bis Ende des

13. Jahrhunderts aber noch zahlreiche andere Maßnahmen die mittelalterliche

Tugendpolitik - tokusei und zensei - inhaltlich bestimmten. Die angewandten
Mittel deckten dabei ein weites Spektrum ab, das von Aufrufen an den Adel, zu

einem schlichteren Lebensstil „zurückzukehren", über Verwaltungsreformen
und Aufbauhilfen für zerstörte Tempel und Schreine bis hin zu lediglich formalen

Änderungen wie der Regierungsdevisen reichte. Ein hervorstechendes Merkmal

in den betrachteten Schriften ist jedoch die zunehmende Aufmerksamkeit der

herrschenden Elite für die Sorgen und Nöte der Landbevölkerung, wobei die
Initiative zu einer solchen Fürsorge in diesem Fall von der Kriegerregierung ausging.

Zusätzlich konnte die im Gukanshö einleitend angesprochene Verbindung

von tokusei zu göttlichem Schutz ebenso in anderen Schriften dieser Zeit

nachgewiesen werden, wobei auch hier der Schutz der Menschen immer wichtiger
wurde. So galt der wohltätige Einsatz der Herrschenden für das Volk als ein

ausgezeichnetes Mittel, um die Gunst der kami und Buddha zu gewinnen. Gleichfalls

wurden die anderen genannten Mittel in den Quellen generell in einen
Zusammenhang mit göttlichem Schutz und Segen gestellt.

Die Frage stellt sich nun, weshalb dieses Verhältnis gerade in Quellen aus

dem 13. Jahrhundert so häufig auftaucht. Dafür bildeten die oben angesprochenen

tiefgreifenden Umwälzungen ab Mitte des 12. Jahrhunderts mit den sich

daraus ergebenden politischen, gesellschaftlichen und wirtschaftlichen
Unsicherheiten entscheidende Voraussetzungen. Denn die Regierungen in Kyoto

und Kamakura wurden dadurch mit der Zeit immer stärker herausgefordert,
ihre Herrschaft durchzusetzen und mit guten Gründen abzusichern. Nicht nur
der Hof mit seinem himmlischen Herrscher hatte nach der peinlichen Niederlage

von 1221 ein legitimatorisches Defizit vorzuweisen, das mit einem lapidaren
Verweis auf die göttliche Abstammung der Dynastie zunächst nicht mehr
auszugleichen war. Gerade auch die Kriegerregierung fand in dem ursprünglich
höfischen Modell einer tugendvollen Politik ein geeignetes Ideal, um ihre zunächst

militärisch errungene Machtposition auch ideell zu legitimieren. Dabei konnten

die Krieger auf den Gedanken des Himmelsmandats (tenmei 5*cifc) zurückgreifen,

wie er auch in den Quellenbeispielen von Goshirakawa und im Jikkinshö
vorkam. Eine tugendvolle und wohltätige Regierung sicherte den Herrschenden

den Zuspruch der göttlichen Mächte. Naturunglücke oder soziale Unruhen galten
dabei als drohende Zeichen für einen Entzug der himmlischen Zustimmung zum
Herrscher. Das 13. Jahrhundert aber war gerade durch zahlreiche Hungersnöte,

Kriege und selbst Invasionen geprägt, weshalb die Herrschenden in Kyoto und
Kamakura darum bemüht waren, vor den kami und Buddha ihre Tugend wieder

herzustellen und sich dadurch vor ihren Untertanen als gerechtfertigte Herrscher

zu präsentieren.



DE GRUYTER Zu den religiösen Aspekten tugendhafter Politik 313

Für die Verbindung von Tugenderlassen mit einer Pflege der Menschen und

göttlichem Schutz spielten realpolitische Erwägungen ebenso eine Rolle wie
religiöse Überzeugungen und Gewohnheiten. Im ersten Fall hatten die Herrschenden

bei aller Distanz zu den Sorgen und Nöten der Bauern oder Gewerbetreibenden

ein ganz grundlegendes Interesse am Wohlergehen und Überleben dieser

Bevölkerungsschichten. Denn deren Steuern und Arbeitskräfte bildeten schließlich
die materielle Grundlage für den aufwendigen Lebensstil von Adel und Kriegern.
Im zweiten Fall waren religiöse Zeremonien und Vorstellungen ein integraler
Bestandteil politischer Handlungen und beide unlösbar miteinander verknüpft.
Selbst eine aus heutiger Sicht auch säkular zu verstehende Forderung wie die

nach einer tugendvollen Politik als Maßstab gelingender Herrschaft war für die

Menschen im mittelalterlichen Japan ganz selbstverständlich mit dem Wirken

göttlicher Mächte verbunden. Inwieweit sich in den Formulierungen von Adeligen
wie Kujö Michiie auch eine tiefere Glaubensüberzeugung widerspiegelte, oder

ob es sich dabei bloß um eine geschickte Rhetorik handelte, um den eigenen

Einfluss innerhalb der zerstrittenen Adelsgesellschaft nach 1221 zu stärken, muss

hier dahingestellt bleiben. Gleichfalls ist nicht zu übersehen, dass Antragsteller
an den Hof und die Kriegerregierung ihren Forderungen nach Hilfeleistungen

vor allem durch den Begriff tokusei mit seiner religiösen Dimension besonderen

Nachdruck verleihen konnten. Denn sollte die Hilfe ausbleiben, so hätten Adel

und Krieger mit himmlischen Strafen zu rechnen, bei Vollzug der gewünschten

Leistungen aber göttliche Gunst verdient. Das dürfte ein weiterer Grund für die

Häufung des Ausdrucks gegenüber anderen Formulierungen in den Quellen sein.

Dagegen machte das Beispiel von Shinzui wiederum deutlich, dass nicht alle

Menschen die Verbindung von Tugendpolitik und göttlichem Schutz lediglich in

machtpolitischer Hinsicht verstanden. Bei ihm gehörten wohltätige Maßnahmen

sowie innige Gebete und reine Opfergaben zusammen, denn sie alle dienen der

Verehrung der Buddha und kami, die im Gegenzug Schutz und Segen spenden.
Die hier in den Quellen aufgezeigten religiösen Aspekte tugendhafter Politik

wurden daher keineswegs bloß in opportunistischer Absicht formuliert, sondern

reflektierten ebenso das in dieser Zeit durch innere wie äußere Faktoren gesteigerte

Bedürfnis nach göttlichem Schutz in politischer Terminologie. Für diese

Überschneidung politischer und religiöser Wahrnehmungsbereiche spricht, dass

eine andere und bis in die Gegenwart bekannte Vorstellung von Japan als Götterland

(kami no kuni/shinkoku #H), mit der göttlich legitimierten und beschützten

Tennö-Dynastie im Zentrum, parallel zum Begriff der Tugendpolitik in den

Quellen häufiger wurde. Wie an dieser Stelle nicht mehr gezeigt werden kann,
wurde damit im 13. und beginnenden 14. Jahrhundert nicht bloß die Überlegenheit

Japans und seiner sakralen Monarchen behauptet, sondern ebenso, Spiegel-



314 — Daniel Schley DE GRUYTER

bildlich zur tugendvollen Politik, dem Verlangen nach politischer Hilfe in religiöser

Terminologie Ausdruck verliehen.

Bibliographie

Primärquellen
Azuma kagami SSM. In: Kokushi taikei B£A^, 32-33 (2000). Hrsg. von Kuroita Katsumi

Tokyo.

Gukanshö Slf#. In: Nihon koten bungaku taikei 86 (1967). Hrsg. von

Akamatsu Toshihide und Okami Masao IS9M.3E4S. Tokyo.

Heikoki spFIH. In: Zöho shiryö taisei 33 (1985). Kyoto.

Jikkinshö Edition Ishibashi Shöhö »i® (1942). \n:Jikkinshö shökai +®l0rpÄ?.
Tokyo.

Kögizuiketsu shü JärÄfSiJiM, Edition Itö Yükö IpfüffäM: (1914): In: Kögizuiketsu shü, Riken

myögö shakubuku shö ®rüf8<£^ Kyoto.

Kojidan In: Shin Nihon koten bungaku ta/7ce/'Sr0 41 (2005). Hrsg. von

Kawabata Yoshiaki jUSiffi und Araki Hiroshi Tokyo.

Minkeiki SÄHE. In: Dainihon kokiroku k 0 AftfEiS, 7 (1995). Hrsg. von Tokyo daigaku shiryö
hensanjo Tokyo.

Owari no kunigunji hyakushöra gebumi ®)SllS|if)S'!it^Ä¥. In: Nihon shisö taikei 0 A.E45A^,
8. Kodai seiji shakai shisö Aft®c?nl±#Sffl (1979). Hrsg. von Yamagishi Tokuhei

u.a. Tokyo, 253-267.

Tenpuku söjö AfSUfft In: Nihonshi shiryö 0 AÜW, 2. Chüsei (1998). Hrsg v.

Rekishigaku kenkyükai Tokyo, 115-117.

Sekundärliteratur
Adolphson, Mikael S. (2000): The Gates of Power. Monks, courtiers, and warriors in premodern

Japan. Honolulu.

Aston, William George (2008 [1896]): Nihongi, Chronicles ofJapan from the earliest times to

A.D. 697. Singapur.
Brown, Delmer M. (1949): „The Japanese Tokusei of 1297". Harvard Journal ofAsiatic Studies 12:

188-206.
Brown, Delmer M. / Ishida Ichiro (1979): The future and the past. A translation and study of the

Gukanshö. An interpretative history ofJapan written in 1219. Berkeley.

Conlan, Thomas D. (2011): From Sovereign to Symbol. An age of ritual determinism in

fourteenth-centuryJapan. New York.

Endo Motoo SjyiÄBß (2004): „Insei no seiritsu to öken KftrofiScäilfi". In: Nihonshi köza

0 Aüfffi 3 (Chüsei no keisei ft1kcoBrfi). Hrsg. von Rekishigaku kenkyükai ESl^W^Ek.
Tökyö: 65-96.

Endo Motoo äÜÜKW (2008): Chüsei öken to öchö g/Ye/fttftftfi t Tökyö.

Gerber, Adrian (2005): Gemeinde und Stand. Die zentraljapanische Ortschaft Oyamazaki im

Spätmittelalter. Eine Studie in transkultureller Geschichtswissenschaft. Stuttgart.
Hongö Kazuto ftStiftA (2010): Tennö no shisö. Tatakau kizoku Kitabatake Chikafusa no

omowaku AScogfl, - 09 5 ÄSMtSMS©.®.®. Tökyö.



DE GRUYTER Zu den religiösen Aspekten tugendhafter Politik 315

Hongö Keiko (2002): „Kamakuraki no bumin shisö ni tsuite
In: Kamakurakishakai to shiryöron t sEiMpm. Hrsg. von Kamakura ibun

kenkyükai Tokyo, 93-116.

Hongö Keiko AÄ.fK1?- (2008): Kyö - Kamakura. Futatsu no öken M - it# Afc-oroEEf#. Tökyö.

Hurst, Cameron G. (1999): „Insei". In: Cambridge History ofJapan, vol. 2, Heian Japan. Hrsg.

von Donald Shively und William McCullough. New York, 576-643.
Ichizawa Tetsu ftJiRÜr (2011): Nihon chüsei kugeseijishino kenkyü 0 AB1tÄlS®rJn5feroW?i:.

Tökyö.

Irumada Nobuo ARBBfi^c (1986): Hyakushö möshijö to kishömon no sekai. Chüsei minshü no

jiritsu to rentai TTitt1)3#; t IA b iS$F. Tökyö.

Kakehi Masahiro iJUtt# (2009): Möko shürai to tokuseirei tWitk'v. Tökyö.

Kasamatsu Hiroshi SSfÄäill (1983): Tokuseirei. Chüsei no hö to kanshü ffiESc-# Btfcroftirtf®.
Tökyö.

Komine Kazuaki /häfcfnii (2009): Chüsei höe bungeiron Tökyö.

Könö Katsuyuki jüTMWT (1972): „Kiki kösei genri no hitotsu toshite no seikunshu kan KföflfjtJc

SIC—oi LT© rääSi±J H". Rekishigaku kenkyü 389:14-24.
Kozo Yamamura (1990): „The growth of commerce in medieval Japan". In: Medieval Japan.

Cambridge History ofJapan, vol. 3. Hrsg. von Kozo Yamamura. Cambridge, 344-395.
Lokowandt, Ernst (2012): Der Tennö. Grundlagen des modernen Japanischen Kaisertums.

München.

Naumann, Nelly (1994): Die einheimische Religion Japans. Teil 2. Synkretistische Lehren und

religiöse Entwicklungen von der Kamakura- bis zum Beginn derEdo-Zeit. Leiden.

Netsu Munenobu (2009): Chüsei chiikishakai to bukkyö bunka

Kyoto.

Sakamoto Shözö &AÄ5E. (1974): Nihon no rekishi 0 ArofisE 6. Sekkan jidai Tökyö.

Sasaki Fumiaki AScBg (2008): Chüseiköbu shinseino kenkyü 'fttÄÄifSJroWf^L. Tökyö.

Satö Hiroo feüUAA (1998): Kami - hotoke - öken no chüsei W • IL • IftoBtfi:. Kyoto.

Suzuki Takuya (2009): „Tokusei söron to Kanmu tennö Kokushi

setsuwakaizasshi 50: 69-84.
Taira Masayuki W-WCT (1992): Nihon chüsei no shakai to bukkyö 0 ABttrofi# t LAIS!. Tökyö.

Taranczewski, Detlev (2010): „Der frühe Feudalismus". In: Kleine Geschichte Japans. Hrsg. von

Josef Kreiner u.a. Stuttgart, 94-148.
Uejima Susumu (2010): Nihon chüsei shakai no keisei to öken 0&<PVk1l±£<DMi&b 3:1#.

Nagoya.

Uwayokote Masataka (2009): Kenryoku to bukkyö no chüseishi. Bunka to seijiteki
jokyö ÜA t fAitro BJtäl 3c.lt t üfefgWtk«. Kyoto.

Varley, Paul (1994): Warriors ofJapan. As Portrayed in the War Tales. Honolulu.




	Zu den religiösen Aspekten tugendhafter Politik (tokusei) zum Schutz von Herrscher und Volk im frühen Mittelalter

