Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 68 (2014)

Heft: 1-2

Artikel: Zu den religiésen Aspekten tugendhafter Politik (tokusei) zum Schutz
von Herrscher und Volk im friihen Mittelalter

Autor: Schley, Daniel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-681650

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-681650
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DE GRUYTER DOl 10.1515/asia-2014-0017 === ASIA 2014; 68(1): 285-315

Daniel Schley

Zu den religiosen Aspekten tugendhafter
Politik (tokusei) zum Schutz von Herrscher
und Volk im frithen Mittelalter

Abstract: This article focuses on administrative efforts through acts of benevo-
lent or virtuous governance (tokusei) as means to secure divine protection
from the Buddhas and kami in early medieval Japan. This aspect of tokusei has
hitherto been neglected in this regard mainly because the term came to be asso-
ciated primarily with economical regulations, especially debt relief. This narrow
understanding originated most notably with the “Regulations of the Einin era”,
Einin no tokuseirei X {Z®{EE 4, issued in 1297, and has continued through the
following centuries until the present day. However, tokusei — as will be argued -
was part of the symbolic politics and religious justification of power, especially
for the Tennd and his court in Kyo6to, and later for the warrior governments and
Shogun in Kamakura. These acts of virtuous rule, manifesting in several ways,
served along with religious rituals as emergency measures for divine protection
against natural disasters like earthquakes, floods, crop failure or even astro-
nomical phenomena such as comets. At the turn of the 12" century, tokusei
began to be used for general political reforms as well, and with the dual govern-
ment between Kyoto and Kamakura taking shape, the focus shifted to hardships
of the rural population. In this context benevolent measures taken for the people
came to be deeply connected with divine protection for the powerful.

e ———

Daniel Schley: Ludwig Maximilians-Universitdt Miinchen. E-mail: daniel.f.schley@gmail.com

1 Schutz und Herrschaft

Die Menschen waren gerade im mittelalterlichen Japan durch Naturkatastro-
phen, kosmische Phdnomene, aber auch ddmonische Méachte oder ganz alltdg-
liche soziale wie wirtschaftliche Probleme mehrfach herausgefordert, und viele
suchten ihr starkes Bediirfnis nach Schutz bei einem breit geficherten Pantheon
buddhistischer und einheimischer Gottheiten zu stillen. Zu den géngigen Mog-



286 = Daniel Schley DE GRUYTER

lichkeiten, die gottlichen Médchte — ob nun Buddhas oder kami! — zum Beistand zu
bewegen, gehorten neben den finanziell aufwendigen Mitteln wie Pilgerfahrten,
Vervielfaltigungen und Lesungen von Sutren, Stiftungen an Tempel und Schreine
auch schlichtere Gebetspraktiken wie die Anrufung von Amida (nenbutsu :&15)
oder die Einhaltung buddhistischer Gebote. Die schlichteren Gebetspraktiken
waren auch fiir grof3ere gesellschaftliche Kreise erreichbar. Ebenso galten kultu-
relle Aktivitdten wie das Verfassen von Gedichten iiber den engen Hofadel hinaus
als ein gutes Mittel, um die Buddhas und kami giinstig im Sinne des Dichters
zu beeinflussen. Dieses urspriinglich im Vorwort der Anthologie Kokin wakashii
(HF4 fE# ) im frithen 10. Jahrhundert formulierte Motiv begegnet uns auch in
spateren Zeiten hdufig, vor allem in der von einem breiten Publikum rezipierten
Literatur buddhistischer Legenden (setsuwa &%) des Mittelalters.

Noch einen etwas anderen Charakter nahmen Bemiihungen um géttlichen
Schutz an, wenn sie von der politischen Elite unternommen wurden. Die Mit-
glieder der Elite ersuchten die Buddhas und kami nicht nur um leibliches und
spirituelles Heil wie ihre weniger privilegierten Zeitgenossen, sondern sie strebten
dariiber hinaus noch eine {ibernatiirliche Legitimierung ihrer Stellung an. Schutz
und Segen von den gottlichen Méchten zu bewirken, gehérte daher in Japan,
wie in anderen Kulturen auch, fest zum politischen Programm. Die himmlischen
Herrscher (Tenno X £ ) fungierten als Priester und religiose Handlungen waren
fester Bestandteil der héfischen Routine. In begrenztem Rahmen ist das sogar
immer noch so, wenn man bedenkt, dass die Funktion des Tennd nicht nur in
der Reprasentation des Staates als dessen Symbol besteht, sondern gerade auch
regelmafiige Gebete fiir die Sicherheit und das Wohlbefinden des Volkes umfasst.?

1 Mit kami (#) sind im Unterschied zu den aus Indien iiber China und Korea nach Japan
gelangten buddhistischen Wesen die indigenen Gottheiten bezeichnet. Sie umfassen eine Reihe
von Phanomenen, Naturkrafte im weitesten Sinne wie lokal spezifische Wesen, auch bestimmte
Gegenstdande und Ahnengottheiten im engeren Sinne. Die Grenze zwischen Menschen und
kami wird dabei bis heute keineswegs streng gezogen. Neben den im Kreis der Familie verehrten
Ahnen gibt es eine Reihe von historischen Personen, die in Schreinen als kami Verehrung
erhalten. Eine Sonderstellung kam den Herrschern zu, die v.a. im Altertum und der Neuzeit
bis 1945 als kami in Menschengestalt geehrt wurden. Urspriinglich hauptsdchlich ein Glaube
an die in der Natur wirksamen und fiir den Ackerbau wichtigen Méchte, entwickelten sich die
Vorstellungen der kami durch Anregungen aus indischen und chinesischen Quellen weiter fort.
Im Laufe der Anndherung von importiertem Buddhismus und autochthonen Kulten wurden
kami und Buddhas besonders ab dem 8. Jahrhundert immer stdrker miteinander verbunden und
schliefllich in ein Abhdngigkeitsverhdltnis gesetzt. Die meisten kami galten nun als eine parti-
kuldre, japanische Erscheinungsform der universalen Buddhas. In der Bezeichnung shinbutsu
(#h{L) werden hier beide in engem Verbund als gottliche Machte angesprochen.

2 Siehe Lokowandt 2012: 117-118, 139-142. Solche religiosen Aktivititen des Tennd gelten
zwar als private Angelegenheit, sie werden aber so wichtig genommen, dass politische Tatig-



DE GRUYTER Zu den religidsen Aspekten tugendhafter Politik == 287

Die folgenden Uberlegungen zu gottlichem Schutz gehdren daher zugleich zum
grofieren Kontext der Sakralitdt von Herrschatft.?

Im mittelalterlichen Japan baten die Monarchen nicht nur durch eigene
Gebete oder Gaben um gottlichen Beistand, sondern delegierten diese Aufgabe
auch an eine Vielzahl ausgebildeter Spezialistinnen und Spezialisten, die an
Schreinen und in Tempeln fiir den Schutz des Reiches und seiner Herrscher
sorgten. Damit war sowohl ein Schutz vor spirituellen Gefahren gemeint, wie er
durch Rachegeister oder andere ddmonische Krifte drohte, gleichfalls aber sollte
dadurch der konigliche Korper nicht nur vor derartigen spirituellen, sondern
ebenso vor ganz gewohnlichen Krankheiten und Gebrechen geschiitzt werden,
zum Beispiel Karies, und das Reich vor Naturkatastrophen oder feindlichen
Angriffen bewahrt bleiben. Fiir diese vielerorts gangige Herrschaftspraxis sind
die Formeln vom Staatsschutz (chingo kokka #:#[€%) oder spater der Interde-
pendenz von buddhistischem und koniglichem Gesetz (buppd 6bo {435 F#) wohl
die bekanntesten Beispiele. Sie fanden ihren Ausdruck in einem weitreichenden
Netzwerk staatlich geforderter Tempel und Schreine, die die innige Verschrén-
kung politischer und religitser Institutionen in dieser Zeit bezeugen. Uber den
Hof hinaus wiederholte sich dieses Muster im Grofien und Ganzen auch in den
wechselnden Kriegerregierungen seit dem 12. Jahrhundert. Der Militarherrscher
(Shogun JF%) war dhnlich wie der Tennd Gegenstand diverser Schutzriten.

Gute Auskunft {iber die religivse Dimension von Herrschaft gibt das
Geschichtswerk Gukansho (B&#’) des Fujiwara-Adeligen und mehrmaligen
Abtes (zasu F) innerhalb der japanisch-buddhistischen Tendai-Schule (K&
5%) Jien (%M, 1155-1225). In dem 1220 verfassten Werk bemiiht sich Jien, dem

e ]

keiten bisweilen zuriickstehen miissen. Problematisch wird dabei die von der Verfassung
vorgeschriebene Trennung von Politik und Religion, wenn staatliche Mittel zur Finanzierung
verwendet werden, wie es beim GrofSen Erntekostfest daijosai (A#%4%) im Rahmen der letzten
Thronbesteigung der Fall war.

3 Dazu sei auf meine demnéchst erscheinende Dissertation zur ,,Herrschersakralitdt im mittel-
alterlichen Japan* verwiesen. Die folgenden Ausfiihrungen bauen bes. auf Teil IIT auf.

4 Darunter verstand man zunéchst vor allem den Schutz des Herrschers, wobei die Zeichen fiir
Reich oder Staat (kokka) als mikado gelesen wurden. Mit Verschiebung des politischen Schwer-
punkts im Verlauf des 10. Jahrhunderts vom individuellen Herrscher auf die Verwaltungsstruk-
turen sowie auf andere adelige Familien, allen voran die Fujiwara, erweiterte sich die Formel
und umfasste schlieRlich den Hof und im weitesten Sinne das Reich mit seinen Provinzen.
Vor dem Hintergrund des wirtschaftlichen und politischen Niedergangs der Zentralregierung
sind die ab Ende des 10. Jahrhunderts in den Quellen zunehmenden Verweise auf den engen
Zusammenhang von Buddhismus (buppd) und Kénigsmacht (6b4) zu verstehen. Die zunéchst
fiir den Staats- und Herrscherschutz (chingo kokka) vom Hof errichteten und geforderten Tempel
Verlangten mit dieser Formel unter den gewandelten Umstédnden wieder mehr Aufmerksamkeit.
Ausfiihrlich Sat6 1998: 58—-88.



288 =—— Daniel Schley DE GRUYTER

abgedankten aber die politische Richtung am Hof bestimmenden Monarchen
Gotoba (% &, 1180-1239) seine Vorschldge fiir einen zukiinftigen Regierungs-
kurs mit einem umfangreichen Rekurs auf die japanische Geschichte seit dem
(legendéren) ersten menschlichen Herrscher Jinmu (##3) zu unterbreiten. Jien
hebt darin mehrfach die Vorziige buddhistischer Zeremonien seiner eigenen
Tendai-Richtung hervor und beschreibt gerade solche ausfiihrlich, die er selbst
fiir Gotoba und dessen S6hne erfolgreich zu ihrem Schutz ausgerichtet hatte.>
Neben diesen fiir einen Geistlichen naheliegenden rituellen Mitteln zur Herbei-
rufung gottlichen Schutzes verweist Jien an einer anderen Stelle aber auch auf
ahnlich wirksame Maf3inahmen, die dem Bereich der politischen Administration
zugehoren. So schreibt er am Ende der einleitenden Chronik im Abschnitt zu
Daigo (F&#f, 885-930), einem als vorbildlich erachteten Monarchen, der von 897
bis 930 das Tennd-Amt innehatte: ,,Es heifdt, dass zu seiner erlauchten Zeit hin
und wieder Kometen erschienen sind. Doch durch seine preiswiirdig ausgefiihr-
ten MafBnahmen einer wohltdtigen Regierung (tokusei f&¥) gingen diese ohne
Schaden voriiber.“®

Was aber waren solche Mafinahmen einer wohltdtigen Regierung bzw.
wortlich tugendhaften Politik und weshalb konnten sie gottlichen Schutz
bewirken? Um dieses besondere Verhdltnis innerhalb der friihmittelalterlichen
Vorstellungswelt naher zu bestimmen, sind zundchst einige Vorbemerkungen
zum Bedeutungswandel des Begriffs notwendig. Folgt man ndmlich dem gegen-
wartigen Sprachgebrauch, so steht tokusei, wie etwa im Ausdruck Heisei no toku-
seirei (L OTEE4), in erster Linie fiir 6konomische Regulierungsbemiihungen
und insbesondere Schuldenerlasse.” Von diesen eindeutig wirtschaftlichen Maf3-
nahmen ist der Weg zu gottlichem Schutz denkbar weit. In einem ersten Schritt
wird es daher im Folgenden um den Prozess der Verengung des Begriffs auf rein
wirtschaftliche Belange gehen, um in einem zweiten Schritt die dltere Bedeu-
tungsvielfalt freilegen zu kénnen.

5 Jien tat dies mit der Absicht, Gotoba fiir den Standpunkt seiner eigenen Familie, dem Kujo-
Zweig der Fujiwara, zu gewinnen und den Monarchen von dessen militdrischem Vorhaben gegen
die Kriegerregierung in Kamakura abzubringen. Er hatte damit jedoch keinen Erfolg.

6 Gukanshd: 88. Siehe auch die Ubersetzung in Brown/Ishida 1979: 293.

7 Als Heisei no tokuseirei werden beispielsweise drastische finanzielle Erleichterungen fiir
Firmen bezeichnet, die von den wirtschaftlichen Turbulenzen in Folge der Insolvenz der Inves-
tmentbank Lehman Brothers im September 2008 oder auch von der Dreifachkatastrophe im
Nordosten Japans im Marz 2011 besonders betroffen waren.



DE GRUYTER Zu den religitsen Aspekten tugendhafter Politik =——— 289

2 Die tokusei-Regelung von 1297

Begriffsgeschichtlich lassen sich die tokusei-Schuldenerlasse auf die unter Hojo
Sadatoki (dt4cg ks, 1271-1311) erlassenen Bestimmungen der Einin-Ara vom
sechsten Tag des dritten Monats 1297 (Einin no tokuseirei x{-®Of8E4) zuriick-
fiihren. Dabei ging es der Kriegerregierung vornehmlich um eine finanzielle Hil-
feleistung verschuldeter Vasallen (gokenin % \), die den gesteigerten Anfor-
derungen durch die kostenintensive Abwehr der Invasionsversuche Kublai
Khans (1215-1294) aber auch durch die zugenommene Geldwirtschaft nicht mehr
gewachsen waren.? Das Originaldokument ist zwar verloren, doch wird aus den
drei am buddhistischen Tempel Toji #=F in Kyoto {iberlieferten Paragraphen
die Intention der Kriegerregierung mit Sitz in Kamakura hinreichend deutlich.
Zusammengefasst handelt es sich im ersten iiberlieferten Paragraphen um das
Verbot einer erneuten Klage der in einem Prozess unterlegenen Seite. Zweitens
geht es um ein Verkaufs- und Pfandungsverbot der Besitzungen eines Vasallen
mit dem nach heutigem Empfinden ungerechten Zusatz, dass die Vasallen, die
innerhalb der letzten 20 Jahre ihr Land durch Verkauf oder Pfaindung abgetreten
bzw. verloren haben, dieses ohne Gegenleistungen an den neuen Besitzer zu-
riickerhalten sollen. Ausgenommen waren Landiibertragungen, die von der Krie-
gerregierung bereits anerkannt waren. Andersherum traf die zeitliche Begren-
zung fiir Riickforderungen nicht zu, wenn es sich bei den Kdaufern um Personen
aufBerhalb des Kriegerstandes handelte. Diese mussten in jedem Fall das erwor-
bene Land zuriickerstatten. Drittens wiirde die Kriegerregierung keine Klagen zu
nicht beglichenen Schulden mehr akzeptieren. Sie befahl mit anderen Worten
also den Gldubigern der Vasallen eine Aufhebung der Schulden.?

Mehrere Details an diesem Erlass und seiner Umsetzung sind bemerkenswert
und rechtfertigen die anhaltende Aufmerksamkeit von Seiten der Forschung.
Denn die Ho6jo erweiterten vor allem durch den dritten Paragraphen mafgeb-
lich die Reichweite ihrer Jurisdiktion, indem sie jetzt auch Gebiete Japans in
ihre Rechtsprechung einbezogen, die vom Hofadel und den Kléstern verwaltet
wurden. Friihere Erlasse beschrdnkten sich in der Regel auf die Gebiete und
Bevilkerungsgruppen, die direkt der Kontrolle der Hojo-Familie unterstellt
waren. Neben der drastischen Mafinahme, den Vasallen die ausgleichslose Riick-
forderung verlorenen Besitzes zu gestatten, fallt des Weiteren die klare Trennung

e ]

8 Nach dem zweiten Angriff 1281 blieb die nicht unbegriindete Furcht vor weiteren Invasionen
bestehen und forderte von den Kriegern besonders in Kytishii stete Verteidigungsbereitschaft.

9 Ausfiihrlicher und mit einer Ubersetzung ins Englische schon Brown 1949: 191-193, der dabei
auf die grundlegenden Vorarbeiten von Miura Hiroyuki (1919) eingeht. Siehe auch die kiirzeren
Darstellungen von Kozo 1990: 375, Kakehi 2009: 271-272 und Hongo 2008: 278-289.



290 =—— Daniel Schley DE GRUYTER

der sozialen Gruppen zu Gunsten der mit Kamakura verbundenen Krieger im
zweiten Paragraphen auf. Die Regierung in Kamakura machte mit diesen Rege-
lungen deutlich, dass sie einerseits streng zwischen den eigenen Vasallen und
allen anderen BevOlkerungsgruppen unterschied, also von Kamakura unab-
hangigen Kriegern, Adeligen, dem Klerus und allgemein Menschen niedriger
Herkunft wie Gewerbetreibenden, Handwerkern und Bauern. In der Praxis aber
miinzten auch eigentlich nicht berechtigte Bevélkerungsgruppen die Regelungen
eigenmaéchtig auf sich um, so dass der Gesetzestext insbesondere des wichtigen
zweiten Paragraphen eine von der Kriegerregierung nicht intendierte Ausweitung
erfuhr.'® Aufschlussreich ist hierfiir die Geschwindigkeit, mit der dieser Erlass in
nur wenigen Monaten Verbreitung fand und eine Flut von Antrdgen verschieden-
ster Klager ausloste. Adelige, Tempelvorsteher, Geldverleiher und selbst Bauern
reichten ihre Klagen ein, worauf Kamakura nicht vorbereitet gewesen war. Nur elf
Monate spéter wurde der Erlass dann teilweise wieder zuriickgenommen, wenn
auch gerade die drastischen Riickforderungen des zweiten Paragraphen weiter-
hin in Kraft blieben.!!

Die Hojo erliefien bis zu ihrem Sturz 1333 keine weiteren solcher umfassenden
Schuldenerlasse. Die Forschung bewertet die Mafinahmen von 1297 daher auch
hdufig als ein Anzeichen von administrativer Schwache der Kriegerregierung und
die folgenden Dekaden als eine Zeit des Niedergangs.!? Gegen diese Deutung
ist inzwischen aber auch der Standpunkt vertreten worden, dass die letzten 30
Jahre der Kamakura-Zeit keine Phase des langsamen Untergangs waren, sondern
vielmehr den Hohepunkt der Hojo-Herrschaft ausmachten.!® Eindeutig aber ist,
dass die gesamtgesellschaftliche Wirkung der tokusei-Regelung von 1297 so stark
war, dass zukiinftig tokusei hauptsachlich als wirtschaftspolitische Regulierungen
verstanden bzw. umgekehrt solche Regulierungen als tokusei propagiert wurden.
Darauf griffen dann etwa die Ashikaga-Shogune wieder verstarkt zuriick, aber
auch viele landliche Aufstdnde ab dem 15. Jahrhundert erhoben tokusei zu ihren
Forderungen, womit sie in erster Linie Steuerbefreiungen meinten. Dem dabei
entfesselten ,,tokusei-Sturm“ waren sowohl die lokalen Verwaltungsstellen als
auch das Ashikaga-Shogunat in Kyoto immer weniger gewachsen. !>

10 Kakehi 2009: 275.

11 Hongd 2008: 282-284, Kakehi 2009: 284.

12 So etwa Kozo 1990: 376.

13 So Kakehi 2009: 341-342.

14 Einzelne Punkte finden sich schon in fritheren Erlassen, siehe Hongo 2008: 280, auch Brown
1949: 197.

15 Zu der zunehmenden Verwaltungsschwache des Ashikaga-Shogunats und zum Ausdruck
tokusei no arashi (88 &) siehe Irumada 1986: 250-253.



DE GRUYTER Zu den religitsen Aspekten tugendhafter Politik = 291

Der 6konomische Aspekt prégte jedenfalls die Bedeutung von tokusei bis in
die Gegenwart. Selbst heute noch benutzt besonders die japanologische Media-
vistik tokusei meist nur in diesem engen Verstdndnis als Schulden- wie Steuerer-
lass.'6 Dabei kommen der sehr viel umfassendere Inhalt wie auch der symboli-
sche Gehalt von tokusei innerhalb der politisch-religiosen Vorstellungswelt des
Mittelalters viel zu kurz. Um diesen m. E. jedoch bedeutenden Aspekt genauer zu
beleuchten, ist der Blick im Folgenden wieder auf den gréfieren Zusammenhang
zuriickzulenken, in dem tokusei damals stand. Ein kurzer Uberblick soll zunéchst
die grundsétzlichen Motive und historischen Voraussetzungen aufzeigen, um
darauf aufbauend die Verbindung zu gottlichem Schutz zu erhellen.

3 Zur Bedeutung von tokusei in der
mittelalterlichen Gesellschaft

Was hatten sich die Menschen damals gemeinhin unter politischen Wohltaten
konkret vorgestellt? Die Namensgebung der Regelungen von 1297 als tokuseirei
gibt erste Hinweise auf die konkreten Vorstellungen. Denn obwohl die Bezeich-
nung Kamakura on tokusei ($f##1#&#¥) urspriinglich gar nicht von den Hojd
vorgesehen war, wurden die Bestimmungen kurz nach ihrer Promulgation so
genannt. Nicht zu vergessen ist auch, dass ,Tugend“ (toku ) damals eine viel
grofBere Bedeutungsvielfalt als heute besafl und nicht nur moralisch-religitse
Qualitdten im Kontext konfuzianischer und buddhistischer Lehren bezeichnete,
sondern ebenso eigene Fihigkeiten und Talente, zum Beispiel in der Dicht-
kunst, spontanes Gliick, Charisma, Gunst und personliche Vorteile oder einfach
Reichtum meinen konnte. In Verbindung mit Politik bzw. Regierung (matsuri-
goto, sei Er) entsprach diese Bezeichnung in Bezug auf die gesetzlichen Regelun-
gen von 1297 offenbar dem Zeitgeschmack, wie ein Blick in die von Takeuchi Rizo
(PrEE =, 1907-1997) kompilierten Dokumente der Kamakura-Zeit (Kamakura
ibun 8fi#i ) offenbart. Sucht man in dieser Dokumentensammlung einmal
gezielt nach dem Begriff tokusei, so zeigt sich, dass er gegeniiber nur sparlichen
fritheren Belegen ab Mitte der 1260er in zahlreichen Quellen vorkommt.'” Zuvor

e ———

16 Conlan 2011: 34, bezeichnet Gosagas tokusei-Initiative von 1244 wieder lediglich als ,,debt
relief“, Zwar gehorten Steuererleichterungen durchaus zu den Mafinahmen, sie machten aber
nur einen Teil davon aus. Sehr viel mehr Gewicht wurde bei diesen tokusei auf umfassende
Verwaltungsreformen gelegt.

17 Siehe die Kamakura ibun-Datenbank des Historiographischen Instituts der Tokyd Univer-
sitdt: http://wwwap.hi.u-tokyo.ac.jp/ships/dh.html. Von den insgesamt 173 Treffern entfallen



292 —— Daniel Schley DE GRUYTER

waren andere Formulierungen héufiger, mit denen in Gesuchen an den Hof und
die Kriegerregierung um Hilfe bei beispielsweise Naturkatastrophen oder juris-
tischen Problemen gebeten wurde. Weshalb aber avancierte nun gerade der
Begriff tokusei zum Schlagwort fiir Forderungen nach Unterstiitzung und insbe-
sondere finanziellen Hilfen? Zur Klarung dieser Frage sind an dieser Stelle ein
paar kurze Ausfiihrungen zur Begriffsgeschichte nétig. Zundchst ist festzuhalten,
dass finanzielle Hilfestellungen nur einen, wenn auch spektakuldren, Aspekt
eines sehr viel komplexeren Programms tugendvoller Politik ausmachten. Wie
der Rechtshistoriker Kasamatsu Hiroshi in einer grundlegenden Studie aufge-
zeigt hat, ging es hierbei hauptsdchlich um eine Riickbesinnung oder Wieder-
herstellung (modori © ¥ V) fritherer Zustdnde, wie sie charakteristisch fiir das
damalige Politikverstdndnis war. Sowohl der Adel in Kyoto als auch die Krieger
in Kamakura bemiihten sich demnach, ihre Regierungsarbeit als eine Riickkehr
zu den dlteren und als urspriinglich verstandenen Zustdnden darzustellen, selbst
wenn sie dadurch in Wirklichkeit eine neue Sachlage anvisierten. Dies traf auch
auf den Erlass von 1297 zu, der nach mittelalterlicher Auffassung eben als ein Akt
tugendvoller und wohltadtiger Regierung gelten konnte.!®

In der sich daran entwickelten Forschungsdiskussion wies Ichizawa Tetsu
darauf hin, dass diese spezifische Bedeutung der Riickbesinnung auf eine
»goldene alte Zeit“ fraglos einen wichtigen Aspekt ausmache, tokusei aber
nicht erschopfe.'® Zuvor wurde mit fokusei hauptsdachlich auf Ausnahmesitua-
tionen reagiert, wie zum Beispiel Naturkatastrophen, wobei eine konfuzianisch
gedachte Entsprechung von koniglicher Tugend mit der Natur zugrunde lag.
Ab Ende des 12. Jahrhunderts nahmen tokusei-Erlasse jedoch einen alltdgliche-
ren Charakter an und bezeichneten nun ebenso politische Reformen, die zuvor
unter dem Ausdruck ,,neue Regelungen® (shinsei #ftifil) am Hof geldufig waren.
Als Wendepunkt hebt Ichizawa dabei die Reformen der Kenkyi-Ara (8/4) von
1190 bis 1199 hervor, die nach den Zerstérungen des Krieges zwischen den Taira
und Minamoto notwendig geworden waren. In einer Mischung aus dlteren und
neueren Motiven wurden politische Reformen (shinsei) jetzt auch als Mafinah-
men einer tugendvollen Politik proklamiert, wie umgekehrt Notfallprogramme
wie zum Beispiel Hilfeleistungen fiir Betroffene von Katastrophen mit dem Begriff

nur 20 auf die Zeit vor 1267. Zu beriicksichtigen ist allerdings, dass nicht jeder Treffer der hier
gemeinten Verwendung entspricht (letzter Zugriff am 17. April 2013).

18 Kasamatsu 1983: 52-60.

19 Auch lasse sich das Motiv einer Riickbesinnung nicht durchgangig in fritheren Dokumenten
nachweisen. Dazu und im Folgenden, Ichizawa 2011: 72-98. Dieser Aufsatz ist die aktualisierte
Version eines Artikels von 1985, der in der Zeitschrift Historia unter dem Titel ,,Kuge tokusei no
seiritsu to tenkai“ erschienen war.



DE GRUYTER Zu den religitsen Aspekten tugendhafter Politik = 293

fiir Reformen bezeichnet wurden. Dadurch nahm der Begriff tokusei schlief3lich
die von Kasamatsu aufgezeigte Bedeutung einer Riickkehr zu den dlteren und
als besser vorgestellten Zustdnden an.?° Man wird zundchst aber einmal festhal-
ten kénnen, dass erst diese Ausweitung von tokusei die Voraussetzung fiir die
Namensgebung von 1297 bildete, die iiber Umwege schlief3lich zur Verengung des
Begriffs auf seine 6konomischen Aspekte fiihrte.

Dabei ist wie gesagt gar nicht abzustreiten, dass finanzielle Erleichterungen
fiir die abgabenpflichtige Bevolkerung stets ein wichtiger Bestandteil von tokusei
waren. Ein klassisches Beispiel dafiir ist die Uberlieferung von Nintoku Tenno
aus der Reichschronik Nihon shoki (H A##c, 720), der seinem darbenden Volk
fiir drei Jahre Steuern und Arbeitsdienst erlief3, worauf nicht nur die Menschen
wieder mehr Zeit fiir ihre Felder hatten, sondern auch die Natur mit glinstigem
Wetter nachhalf. Fiir dieses auch im Mittelalter oft zitierte Konigsideal vom weisen
Monarchen (seishu ¥ =) orientierten sich die Kompilatoren der Annalen an
ihren chinesischen Vorlagen und der Idee, dass der tugendhafte Herrscher einen
direkten Einfluss auf das Gedeihen seines Landes besitze.?! Der Himmelssohn
(tenshi %) exemplifizierte sozusagen in seiner Person die allgemeine Wechsel-
beziehung von Himmel und Mensch.?2 Die politische Elite sollte dem Land also
mit ihrer vorbildlichen Haltung vorstehen und im Fall von Katastrophen, die als
himmlische Antwort auf menschliche Verfehlungen verstanden wurden, die Kon-
sequenzen daraus ziehen und ihr Amt abgeben. In Japan hatte diese in China
geldufige Rechtfertigung politischer Umstiirze keine grofiere Wirkung entfalten
kénnen, nachdem die offiziellen Geschichtsschreiber den politischen Mythos
einer ungebrochenen Erbfolge gottlicher Herrscher konstruiert hatten. Innerhalb
dieses Rahmens kam das Konzept aber durchaus zur Anwendung. So findet es
sich schon im Nihon shoki und dessen Fortsetzung Shoku Nihongi (ft B At 797),
um problematische Verschiebungen innerhalb der Dynastie zu rechtfertigen, wie
sie im Fall der beiden Tennd Buretsu (i, Ende 5. Jh.) und Keitai (#{£, Anf. 6.
Jh.) bekannt sind.?* Auch spater tauchte das Motiv immer wieder auf, etwa im
Bericht zur Erhebung von Taira no Masakado (%4, ?7-940) Mitte des 10. Jahr-
hunderts oder in der Bewertung der Niederlage Gotobas gegen die Streitkréfte der
H6jo im Jokyu-Krieg (Jokyii no ran 7#&A ®L) von 1221.24

e

20 Dagegen sind von der Forschung auch schon friihere Erlasse als Wendepunkte vorgeschlagen
worden, siehe Sasaki 2008: 58-60.

21 Siehe niher Aston 2008 [1896]: 278-279.

22 Dazu Sasaki 2008: 43.

23 Fiir das Nihon shoki siehe Kond 1972, fiir das Shoku Nihongi Ichizawa 2011: 74.

24 Fiir das Shomonki (#/32) siehe Uejima 2010: 55-56.



294 == Daniel Schley DE GRUYTER

Der Ausdruck tokusei selbst kommt jedoch erst im dritten Band der sechs
Reichsgeschichten (Rikkokushi 7<[E %), dem Geschichtswerk Nihon koki (B A%
#c, 840), wortlich vor. Im Eintrag zum siebten Tag des elften Monats 805 (Enryaku
IEFE 24) ist die Diskussion um eine tugendvolle Politik (tokusei séron fEEAR )
zwischen den beiden Hofministern Fujiwara no Otsugu (#F &, 774—-843) und
Sugano no Mamichi (& #7E#, 741-814) verzeichnet, die sie vor ihrem Herrscher
Kanmu (&, 737-806) austrugen. Dabei ging es um die Frage, ob zwei kostenin-
tensive Projekte von Kanmus Regierung, namlich die Feldziige gegen die Emishi
und die Bauarbeiten an der neuen Hauptstadt Heiankyd (*£%5(), dem spéteren
Kyoto, fortgefiihrt oder ausgesetzt werden sollten. Otsugu setzte sich fiir deren
Beendigung ein und trug schlief}lich den Sieg {iber Mamichi davon. Ob es sich
dabei um eine spontane Diskussion der Hofminister vor ihrem Monarchen gehan-
delt hat, oder ob das Streitgesprdch einem vorher festgelegten Ablauf folgte, 1asst
sich nicht mit Sicherheit bestimmen. Entscheidend aber fiir das hier untersuchte
Verstandnis von tokusei am Hof ist, dass in der Darstellung der Diskussion im
Nihon koki Kanmu durch die Direktive einer tugendvollen Politik als giitiger Herr-
scher im Stil des chinesischen Kaisers Tang Taizong (f&A%%, 598-649) prasen-
tiert wurde.?> Der zu diesem Zeitpunkt bereits siebzigjdhrige Kanmu verstarb nur
wenige Monate darauf, doch hatte er der Hofpolitik mit der Schonung der Unterta-
nen eine eindeutige Richtung vorgegeben, die auch in den folgenden Regierungs-
zeiten als Vorbild erhalten bleiben sollte. Das belegen nicht nur zahlreiche Bei-
spielgeschichten aus der setsuwa-Literatur, sondern auch Petitionen, die von der
notleidenden Landbevolkerung an den Hof gerichtet wurden. Mit einem direkt an
den Hof adressierten Schreiben beklagten sich im Jahr 988 der Bezirksvorsteher
(gunji #7]) und die Bewohner (hyakusho &#%) der Owari-Provinz (Z3&[E) tiber
die Ausbeutung durch den offiziell entsandten Verwalter (kokushi [# 7]) Fujiwara
no Motonaga (#/7c#n, 10. Jh.). Sie listeten dabei in 31 Punkten die einzelnen
Verfehlungen auf und beriefen sich abschlieend auf das Herrscherideal einer
sorgenden Umsicht fiir die Menschen (bumin #££:), um ihrem Gesuch nach Neu-
besetzung des Postens Nachdruck zu verschaffen.2¢ Am Ende waren sie erfolg-
reich und Motonaga wurde abgesetzt. Allerdings waren in dieser Zeit Ubergriffe
von Landverwaltern auf die schutzbefohlene Bevélkerung zur eigenen Bereiche-
rung keineswegs ungewdhnlich und der Hof hatte in weiteren Féllen dhnliche
Entscheidungen getroffen, ohne damit die Probleme wirklich strukturell beseiti-
gen zu kdnnen.?’ Die Formel einer Pflege der Menschen (bumin) sollte indes noch

25 Ausfiihrlicher dazu Suzuki 2009: 76, 81.

26 Fiir die Quelle ,,Owari no kuni gunji hyakushora gebumi* (25 [E &f &) & %A% ) siehe Yama-
gishi 1979: 253-267, fiir den Ausdruck bumin siehe Yamagishi 1979: 266.

27 Sakamoto 1974: 298.



DE GRUYTER Zu den religitsen Aspekten tugendhafter Politik =—— 295

an Bedeutung zunehmen, auch in dem hier zu untersuchenden Zusammenhang
von gottlichem Schutz und tugendhafter Politik.

Neben sinnvollen Postenbesetzungen und Steuererlassen gehorten auch
Luxusverbote (kasa kinrei i87=%:4) fiir den Adel zu den gédngigen Mafinahmen
einer tugendvollen Politik. Sparsamkeit wurde beispielsweise fiir bestimmte
Zeremonien festgelegt, wobei solche Befehle iiber die zeitliche Begrenzung
hinaus jedoch kaum befolgt wurden.2® Nicht selten aber begegneten die Adeligen
solchen Bemiihungen ihrer Monarchen spater mit Spott.?? Des Weiteren sind
noch als Ausdruck tugendhafter Herrschaft die Festlegung der Regierungsdevi-
sen, die Durchfiihrung von Opfern und Riten an Tempeln und Schreinen sowie
die Vergabe von Hofrdngen und juristische Reformen zu nennen.3° Grundsétz-
lich ergédnzten tokusei die hofische Praxis, auf natiirliche und gesellschaftli-
che Probleme mit Kulthandlungen fiir die buddhistischen Wesen und kami zu
reagieren. Nach einem Erdbeben im 7. Monat 1185 sollten beispielsweise nicht
nur Gebete des Herrschers (tenshi), sondern auch tokusei die Situation wieder
beruhigen.?! Dabei ist zu beachten, dass innerhalb der Hofgesellschaft ein tat-
sdchlicher Erfolg der verkiindeten Wohltaten meist weniger entscheidend war
als deren Verkiindung an sich. Wenn Erdbeben, Uberschwemmungen oder ast-
ronomische Phdnomene als eine Mahnung an den Himmlischen Herrscher ver-
standen wurden, dann geniigte in der Regel die Promulgation von wohltatigen
Mafinahmen, um dadurch die konigliche Vorbildlichkeit formal wieder herzu-
stellen.?? Dieses legitimatorische Prinzip blieb grundsétzlich erhalten und sollte
im weiteren Verlauf gerade fiir die Kriegerregierung wichtig werden. Zugleich
aber wurden die Forderungen nach tokusei konkreter, wenn etwa Schreine und
Tempel nach Reparaturen ihrer Gebdude verlangten oder die Leiden der Land-
bevilkerung wiederholt angemahnt wurden.

e e

28 Ausfiihrlich zu den Luxusverboten Sasaki 2008: 18-21.

29 Sofern sich eine Gelegenheit dazu ergab zu spotten. Daigos Sparmafnahmen wurden
beispielsweise nach dessen Ableben kritisiert und blieben in der héfischen Erinnerungskultur
erhalten, siehe die setsuwa-Sammlung von Minamoto no Akikane (Anf. 13. Jh.) Kojidan (&%)
1/10-11: 20-21. Die Geschichte war zuvor schon im Godanshé (iL##%) und Okagami (x8) (beide
Anf. 12. Jh.) genannt.

30 Ichizawa 2011: 78, 86-87.

31 Siehe den Eintrag im Azuma kagami zu Bunji 1/9/4. Fiir ein dhnliches Beispiel den Eintrag zu
Katei 1/3/16 (1235).

32 Ichizawa 2011: 73-74. Den Zusammenhang zwischen tokusei und Kometen erwihnte schon
Kasamatsu 1983: 191-192, ohne diesen Befund jedoch zu vertieften.



296 — Daniel Schley DE GRUYTER

4 Zur politischen Situation im friihen Mittelalter

Solange die Hofgesellschaft in Kydto geregelte Einkiinfte aus ihren Provinzen
beziehen konnte, sah sie offenbar kaum Handlungsbedarf, die im Altertum
geschaffenen Strukturen des ritsuryo-Staates (#4[E%) mit seiner Landver-
teilung auch intakt zu erhalten. Sie ignorierte die zahlreichen Auflésungs-
erscheinungen und reagierte vielmehr indirekt auf die entstehenden Probleme,
indem immer mehr Adelige private Landgiiter (shéen &) unter ihre Kontrolle
brachten, die nun neben dem staatlichen Provinzland (kéryé Z2%#) zunahmen.
Aus diesen privaten Landgiitern bestritten die Mitglieder der Hofgesellschaft ihre
in der Hauptstadt anfallenden Kosten. Gleiches taten die Tempel und Schreine,
die nicht mehr sicher mit finanziellen Zuwendungen vom Hof rechnen konnten.
Schliellich nahm auch die Herrscherfamilie unter den zuriickgetretenen
Monarchen (daijo tenno & kK&, Abk. joko &) mit ihren Getreuen (in no kinshin
FEifF) aus der mittleren Adelsschicht an diesem Wettbewerb um die begehrten
Landgtiter teil. Sie konnte dadurch ein starkes Gegengewicht zu den Fujiwara-
Ministern aufbauen, die seit dem spaten 9. Jahrhundert im Namen der meist
unmiindigen Tennd die eigentliche Regierung am Hof iibernommen hatten.33
Hinzu kam die gesteigerte Bereitschaft, Streitfdlle innerhalb der konkurrierenden
Fraktionen am Hof durch den Einsatz von Gewalt und dafiir angeworbene Krieger
zu l0sen, was langfristig zu einem Aufstieg von Kriegerfamilien wie der Taira,
Minamoto und schliefllich der H6jo in Kamakura fiihrte.3*

Fiir die am hofischen Ideal vergangener Jahrhunderte gebildeten Zeitge-
nossen, wie dem oben bereits zitierten Jien, begann unverkennbar ein eisernes
»Zeitalter der Krieger® (musa no yo A+ / it).35 Anstelle einer zentralen Regie-
rung war die politische Landkarte von verschiedenen und dabei unterschiedlich
starken Machtbldcken — nach der Terminologie Kuroda Toshios kenmon (#fH),
was Mikael Adolphson wortlich mit ,,Gates of Power” wiedergegeben hat3¢ -
gekennzeichnet, die sowohl gegeneinander agierten als auch bisweilen gemein-
sam um die Verwaltung des Landes bemiiht waren. Nachdem 1221 der Versuch
des abgedankten Monarchen Gotoba gescheitert war, mit Gewalt gegen die Ho6jo

33 Die nun ganz anders gearteten Verhiltnisse kénnen zur besseren Abgrenzung vom Altertum
gut als feudalistisch und als frithes Mittelalter bezeichnet werden. Ndher dazu Taranczewski
2010: 110-114. Zum Beginn des Mittelalters schon im 10. Jahrhundert siehe alternativ Uejima
2010: 22, 80.

34 Ausfiihrlicher Varley 1994: 36-43, Taranczewski 2010: 125-126, Hurst 1999: 608-620, Endo
2004, Ichizawa 2011: 139-177.

35 Gukansho: 206.

36 Adolphson 2000. Diesem Gebrauch folgt Gerber 2005: 110-114, und spricht von ,,Portalen®.



DE GRUYTER Zu den religitsen Aspekten tugendhafter Politik = 297

vorzugehen, hatte die Kriegerverwaltung in Kamakura ihre Administration weit
liber Ostjapan hinaus ausdehnen konnen, so dass in der Folge, stérker noch als
nach 1185, zwei politische Zentren Japan prédgten. Die Hojo griffen dabei auch
in die interne Verwaltung des Hofes ein, um zukiinftige Erhebungen gegen sich
zu verhindern. Sie begannen mit der Verbannung der fiir 1221 verantwortlichen
Monarchen und setzten mit dem Sohn von Gotobas Bruder Morisada (5F &, 1179-
1223) eine ihren politischen Absichten geméfie Nebenlinie ein.?” Ebenso suchte
der Adel sich mit der neuen Situation zurechtzufinden und seinen Herrschafts-
anspruch aufrechtzuerhalten. Dazu dienten insbesondere auch tokusei-Erlasse,
was erkldrt, weshalb sie plotzlich zunahmen. Indem sowohl der Adel als auch
der Kriegerstand damit auf Naturkatastrophen, Missernten, Hungersnote sowie
gesellschaftliche Unruhen reagierten, konnten Mitglieder beider Stdnde sich als
tugendvolle und damit als rechtméfiige Herrscher inszenieren. Die Krieger folgten
dabei dem Beispiel der Hofaristokratie, hatten sie doch ein grofieres Bediirfnis als
jene, ihre zundchst nur militdrisch errungene Macht auch ideell zu legitimieren.

5 Das Verhdltnis zwischen goéttlichem Schutz und
guter Politik in den zeitgendssischen Quellen

Vor diesem geschichtlichen Hintergrund ist nun anhand von einigen Quellen
die Verbindung zwischen guten Regierungsma3nahmen und géttlichem Schutz
durch die Buddha und kami aufzuzeigen. Das erste Beispiel geht auf die Zeit von
Goshirakawa zuriick, der nach dem Krieg zwischen den Taira und Minamoto
zusammen mit Minamoto no Yoritomo (J##E#, 1147-1199) darum bemiiht war, die
entstandenen Schdden zu beheben und die Lage im Land wieder zu stabilisie-
ren. Das Verhéltnis zwischen beiden machtvollen Persdnlichkeiten in Kyoto und
Kamakura war bekanntlich nicht einfach, in diesem Punkt aber pragmatisch,
wie ein im Azuma Kagami (&#8%) {iberlieferter Erlass vom 20.9.1187 zeigt. Darin
legt Goshirakawa zunichst seine Ansichten zu diversen Problemen dar, etwa mit
lokalen Réuberbanden (gunté ##%) oder Landverwaltern (jitd #15g), deren Losung

e ]

37 Tennd wurde dessen Sohn Gohorikawa (#3#iif, 1212-1234) und Morisada selbst erhielt
den Titel eines abgedankten Monarchen (Gotakakura-in ### %), obwohl er nie den Thron
bEStiegen hatte und bereits ins Kloster eingetreten war. Gotoba und seine Sthne Juntoku
(5%, 1197-1242) und Tsuchimikado (+-#P4, 1195-1231) gingen ins Exil, Letzterer freillig. Der erst
kurz zuvor zum Tennd erhobene Sohn Juntokus, Kanenari (f#%, 1218-1234), wurde ins Haus
seiner aus der Kujo-Familie stammenden Mutter geschickt und wird erst seit 1870 unter dem
Posthumen Namen Chiikyd ({7%) offiziell als Monarch aufgelistet. Bis dahin war er als abge-
Setzter Kujo—Monarch (Kujo haitei 74587 ) bekannt.



298 —— Daniel Schley DE GRUYTER

er im Detail Yoritomo {iberldsst. In Bezug auf die Beschwerden vieler Tempel und
Schreine gegen die Ubergriffe der Landverwalter heif3t es dann:

Haufen sich die Leiden (urei #) der Menschen und die Strafen (tatari %) der kami, dann
beruhigt sich die Welt (seken ti[#]) nicht. Wenn aber die verschiedenen Sorgen zerstreut
werden, dann helfen (ydgo #i#) auch die Go6tter (shinmei #487). [So] freuen sich die vielen
Menschen und es wird eine wohltétige Regelung (tokusei). Auch die Welt (sejo i I-) kommt
[dadurch] mehr und mehr zur Ruhe (seihitsu fik).?®

Tatkréftige Bemiihungen seitens der Regierung sorgen sozusagen fiir den Segen
von oben, wobei Goshirakawa sich als idealer buddhistischer Konig, also als
,Dharma-Monarch“ (h6é {%&), verstand und gemaf3 dem buppé 6bo-Gedanken,
der die Ubereinstimmung von geistlicher und weltlicher Herrschaft beinhal-
tet, fiir die Tempel und Schreine sorgte. In diesem Zusammenhang iiberrascht
sein Verweis auf die gottlichen Machte nicht so sehr wie die Tatsache, dass er
zwischen den wohltiatigen Ma3nahmen fiir die Menschen und dem Beistand der
kami und Buddha3? eine explizite Verbindung zieht. Schliefllich héatte es geniigt,
den Zustand der Menschen mit einer guten Regierung zu verbinden, wie Gos-
hirakawa das auch in anderen Erlassen getan hat. Die Befreiung der Menschen
von allerlei Leid ist dort als das vorrangige Ziel von tokusei genannt. Sorgt die
Regierung fiir Gerechtigkeit, dann wiirden die Menschen im Reich sich von selbst
wieder zur Mitmenschlichkeit bekehren. Dafiir konnte er sich auf eine bekannte
Formel aus dem im 2./1. vorchristlichen Jahrhundert von Sima Qian (7]},
145-86 v. Chr.) verfassten chinesischen Geschichtswerk Shiji (%252) berufen, die
besagt, dass Ubel die Tugend nicht besiegen kénnen.4°

Selbst wenn in solchen Dokumenten vom Wohlbefinden des Volkes die Rede
ist, diirfte es sich meist nur um eine rhetorische Formel gehandelt haben, denn
tatsdchliche Mafinahmen fiir die notleidende Bevolkerung gehorten nur selten
zum Repertoire des Hofadels. Es gab aber auch Ausnahmen, die nicht zuletzt
durch die neue Situation nach dem Jokya-Krieg beglinstigt wurden. Anzeichen
dafiir sind in einer Agenda zu finden, die Kuj6é Michiie (JL§1E%, 1193-1252) am
21.5.1233 (Tenpuku X1#& 1) als Regent (shikken ##€) zu Beginn der Regierungs-
zeit seines damals gerade erst dreijahrigen Monarchen Shijo (U4, 1231-1242)
aufstellte. Darin macht Michiie seine praktisch orientierten Vorstellungen von

38 Azuma kagami 1: 276. (Bunji 3/10/3).

39 Meines Erachtens sind im Ausdruck shinmei (###) im Zitat oben auch buddhistische Gott-
heiten gemeint, da zuvor die Klagen sowohl von Schreinen als auch von buddhistischen Tempeln
erwidhnt wurden.

40 So in einem dhnlichen Schreiben an Yoritomo ein halbes Jahr spéter, siehe den Eintrag Bunji
4/4/12 im Azuma kagami 1: 297,



DE GRUYTER Zu den religitsen Aspekten tugendhafter Politik == 299

tokusei deutlich, wenn er statt einer blof3 formalen Bezugnahme auf konigliche
Tugenden in Folge der Thronbesteigung echte Reformen angehen wollte. IThm
ging es dabei erstens um eine strengere Auslese der Beamten, damit individu-
elle Qualifikation und Aufgabe zueinander passen und nicht sekunddre Motive
wie Verwandtschaft oder persdnliche Verhiltnisse die Amtervergabe bestimmen.
Zweitens wollte er eine Verbesserung der Rechtsprechung erreichen.*! Auffallig
ist hierbei die Art und Weise, wie Michiie seine Mafinahmen begriindet.

Argern sich die Menschen, so ziirnen die kami. Wenn die kami sich erziirnen, dann entste-
hen zwangslaufig Naturkatastrophen. Freuen sich [jedoch] die Menschen, dann erfreuen
sich auch die kami. Sind diese gliicklich, dann gibt es keine Unruhen (karan ##L) [in der
Welt]. Das ist zuallererst eine gute Regierung (zensei #i) und auch ein ausgezeichnetes
[Mittel] zum Vertreiben von Unheil (josai f#5).42

Es sind die administrativen Méangel des Hofes, die Michiie zufolge Grund fiir
die Unzufriedenheit der Menschen sind, was sich dann in Naturkatastrophen
offenbare. Hinter solchen himmlischen Strafen stiinden aber letztlich die kami
und Buddha, die nicht blof3 mit Opfergaben zu besadnftigen seien, sondern mit
ernst gemeintem politischen Einsatz. Dabei diirfte Michiie sicherlich auch an die
Folgen der jiingsten Hungersnot von 1230-1231 (Kanki %% 2-3) gedacht haben,
die besonders extrem ausgefallen war. An der zitierten Stelle steht mit zensei
librigens ein anderer Ausdruck fiir eine gute Regierung, der aber hier wie in
vielen anderen Quellen gleichbedeutend mit tokusei verwendet wurde.*?

Nicht auf alle Adelige hatten Michiies Reformplédne indes Eindruck gemacht,
wie zeitnahe Reaktionen auf einige astronomische Phdnomene (tenpen K7%)
zeigen, die wohl auch fiir Michiies Verkiindung einen direkten Anlass gegeben
haben. Kurz zuvor schon, vom 10.5.1233 an, wurden im Palast des zuriick-
gezogenen Monarchen Gohorikawa verschiedene Rituale gegen Naturunheil
(tenchi saihen gosai K3 257#1%%) unter der Leitung von Yin-Yang-Meistern und
von buddhistischen Mdnchen durchgefiihrt, wie zum Beispiel die esoterische

e —

41 Ausfiihrlicher Hong6 2010: 87-99.

42 Tenpuku sojo (Kt&Z4£): 116. Das Original gehort zum Bestand der Dokumente der Kujo-
Familie (Kujoke monjo 7.4:% 3 #) der Bibliothek der Tenri-Universitit (Tenri daigaku fuzoku
toshikan).

43 Fiir Beispiele im Azuma kagami siehe die Eintrédge zu Bunji i 2/4/30 und besonders Buniji
2/5/1, wo mit zensei Mafinahmen zur Verséhnung der kami vom Tsurugaoka Hachiman-Schrein
gemeint sind. Eine Differenzierung macht im Einzelnen dennoch Sinn, insofern mit tokusei meist
ein bestimmtes Programm umschrieben wird, zensei dagegen auch als Wertung stehen kann.
In dieser Weise benutzte es beispielsweise Jien um die Politik seines Bruders Kujd Kanezane /L4
M3 positiv herauszustellen. Gukansha: 275, 281.



300 = Daniel Schley DE GRUYTER

»,Buddha-Auge-Zeremonie* (butsugenhd {AHR{%).% Solch eine Zeremonie hat
der Hofadelige Hirohashi Tsunemitsu (JA##E, 1212-1274) in seinem Tagebuch
Minkeiki (E:#252) festgehalten und dazu bezeichnenderweise noch den Kommen-
tar hinzugefiigt, dass allein von solchen Mafinahmen Erfolg gegen die vielen
Naturkatastrophen (tenpei kei K&t ) der Endzeit (matsudai #1X) zu erwarten
sei, nicht aber von tokusei. Viel besser sei es dagegen, wenn der abgedankte
Monarch Gohorikawa zur Sicherheit des Reiches beten wiirde.*> Diese Forderung
entsprach dem politischen Verstandnis der Zeit, hatten doch seit Ende des 11.
Jahrhunderts kaum noch die amtierenden, sondern vielmehr die abgedankten
ehemaligen Monarchen, die meist zusdtzlich noch buddhistische Weihen emp-
fangen hatten (joko, bzw. hoo), die eigentliche Kontrolle iiber den Hof errungen.
In der Forschung wird diese besondere Konfiguration nach dem Regierungssitz
des abgedankten Monarchen in einem Kloster (in f) als insei (F£Ez) bezeichnet.46

Damit stand Tsunemitsu kontrdr zu Michiies Programm und vertraute auf
die althergebrachte Herangehensweise des Adels, mit Hilfe von Zeremonien und
Gebeten Probleme zu behandeln. Der Kujo-Regent Michiie dagegen baute auf
der schutzbeférdernden Wirkung einer guten Regierung auf, deren erklértes Ziel
die Hilfe fiir notleidende Menschen war. Ein Grund dafiir liegt sicher in Michiies
damaliger Ndhe zur Kriegerregierung in Kamakura, die sich weit intensiver als
der Adel mit den Problemen der Landbevilkerung auseinandersetzen musste.
Denn seine politische Stellung am Hof verdankte Michiie dem herrschenden
Kriegerclan der H6j6. Nach dem Jokyai-Krieg hatte er zwar noch zu den Verlierern
gehOrt und seinen Regentenposten, den er als Grof3vater des ebenfalls abgesetz-
ten Kanenari (f#5%) gerade erst erhalten hatte, an seinen Rivalen Konoe Iezane
GEfrZE, 1179-1243) abgeben miissen. Einige Jahre spéter aber gelang ihm 1228
schliefllich durch Vermittlung seines Schwiegervaters Saionji Kintsune (74 [& ¢
ik, 1171-1244) die Riickkehr in die Hofpolitik. An Michiies Aufstieg wie Fall wird
{ibrigens ersichtlich, wie stark auch das einst so zentrale Amt des Regenten inzwi-
schen nicht mehr nur von der verwandtschaftlichen Ndhe zum Tenno, sondern
mehr noch von den Verhéltnissen in Kamakura abhing.*” Zu Beginn von Shijos

44 Dieses Ritual fiir die alle Buddhas erzeugende Buddha-Mutter ({4f: butsumo) und das
Buddha-Auge (butsugen {4li) als Personifikation vollendeter Weisheit sollte vor Naturungliick
schiitzen. Zugleich spielte Buddha Butsugen-butsumo eine wichtige Funktion zur sakralen
Hervorhebung der Monarchen.

45 Siehe Minkeiki: 37, fiir Tenpuku 1/5/4. Zur Ausfithrung Minkeiki: 68, fiir Tenpuku 1/5/10.

46 Fiir eine komprimierte Darstellung dieses wichtigen politischen Phédnomens siehe Hurst
1999, fiir den aktuellen Forschungsstand auch meine Dissertation, Anfang Teil II.

47 Michiie verlor auf Betreiben Kamakuras 1246 alle Macht, nachdem der Regent (shikken) H6jo
Tokiyori (Ab4&H%#H, 1227-1263) dessen Sohn und ehemaligen Shogun Yoritsune (#f##, 1218-1256)
einer Verschworung verddchtigt und nach Kyoto zurilickgesandt hatte.



DE GRUYTER Zu den religiésen Aspekten tugendhafter Politik = 301

kurzer Regierungszeit aber hatte Michiies Macht noch nicht ihren Hohepunkt
erreicht. Seine Verweise auf die Leiden der Menschen sind daher auch nicht iiber-
zubewerten, da er mit seiner Agenda zuallererst seine politischen Anspriiche am
Hof deutlich zu machen suchte.

In den politischen Direktiven Michiies zeichnete sich dennoch langfristig ein
partielles Umdenken am Hof in Richtung der Linie Kamakuras ab. Die Kompilato-
ren des Azuma kagami, die aus der Riickschau vom Ende des 13. Jahrhunderts die
Geschichte der Kriegerregierung darstellten, hielten fest, dass die H6jo schon in
den 1230ern anstelle des Shogun die Promulgation von tokusei-Erlassen iibernah-
men, um damit auf schlechte Wetterverhaltnisse und drohende Hungersnote zu
reagieren. In einem Eintrag aus dem Jahr 1230 wird der bekannte Bezug zwischen
dem richtigen Verhalten der Regierung, in diesem Fall unter HGjo Yasutoki
(A4 #m¥, 1183-1242), und den klimatischen Verhiltnissen hervorgehoben. Vor-
bildlich setzte sich Yasutoki in der Folge fiir die Hunger leidende Bevilkerung
ein.*8 Passagen wie diese sind ein guter Indikator fiir das gesteigerte Selbsthe-
wusstsein der Krieger gegeniiber der Nobilitédt in Kyoto, hatte sich doch zur Zeit
der Niederschrift des Azuma Kagami bereits gezeigt, dass Verwaltungsmaf3nah-
men in Kamakura ihrerseits einen grofen Einfluss auf die politische Gestaltung
am Hof besaflen. Ein Beispiel dafiir sind die von Adachi Yasumori (%€ # %, 1231-
1285) forcierten tokusei-Mafinahmen von 1284 (Koan tokusei 5.7 {#¥), mit denen
die Kriegerregierung sich vor allem um Verbesserungen fiir die von der Abwehr
der Invasionen erschopften Krieger kiimmerte. Im Zusammenhang mit der das
ganze Land erfassenden Krisenstimmung durch die dauflere Bedrohung entfal-
teten diese Regelungen, dhnlich wie die oben beschriebenen Maf3nahmen von
1297, eine iiber die lokalen Kriegergruppen in Kyashi hinausgehende Wirkung.
Der Hof unter der Leitung des abgedankten Monarchen Kameyama (#IL% £,
1249-1305) folgte den Vorgaben Kamakuras und erlief} dhnliche Bestimmungen
fiir den Adel.*

Der Einfluss Kamakuras auf die interne Regierungspraxis am Hof wurde auch
schon unter Shijos Nachfolger Gosaga (¥, 1220-1272) deutlich, der wéihrend
seiner Regierungszeit und insbesondere nach seiner Abdankung und Errichtung
eines insei Reformen im Sinne einer tugendvollen Politik voranzubringen ver-
suchte, Fiir den hier verfolgten Zusammenhang von politischen Maf3nahmen,

e ——

48 Azuma kagami 2: 98. Eintrag Kanki 2/6/16. Anlass war ungewdhnlich starker Schneefall in der
Provinz Mino im sechsten Monat.

49 Siehe Hongd 2008: 260-264, fiir den Inhalt der insgesamt 38 Paragraphen und den politisch
brisanten Hintergrund in Kamakura anlédsslich der Amtsnachfolge des gerade 14 Jahre alten
Sadatoki fiir seinen verstorbenen Vater Hojo Tokimune (db4:F¥5%, 1251-1284). Dort auch zur
Reaktion des Hofes unter Kameyama.



302 =—— Daniel Schley DE GRUYTER

goéttlichem Schutz und einer daraus resultierenden sakralen Legitimierung welt-
licher Macht ist eine Schrift interessant, die aus den ersten Jahren von Gosagas
Herrschaft stammt. Es handelt sich dabei um die Verkiindigungsschrift (hyobyaku
# 11)°° des Todaiji-M6nchs und Gelehrten Sosho (574, 1202-1278) anlésslich der
jahrlichen ,,Zusammenkunft zum Debattieren des Goldglanz-Sttra“ (saishoko
B 5#%) im Palast im fiinften Monat 1245, also noch wahrend der Regierungszeit
von Gosaga als Tennd. Zusammengefasst geht es in Soshés Verkiindigungsschrift
darum, dass ein Herrscher im Glauben an die Lehre des Buddha sein Land lange
Zeit in Frieden regieren kann, weil ihn dann die vier Himmelskonige behiiten.
Fallt der Konig jedoch von diesem Pfad ab, dann brechen Chaos und Zerstérung
in kosmischem Ausmaf {iber sein Reich herein. Gosaga jedoch, so fithrt Sosho
weiter aus, verehre die Buddhas und {ibe eine tugendhafte Regierung (tokusei)
aus. Wie einst die Tenno Shomu (¥ &, 701-756) und Kanmu ehre er das buddhisti-
sche Gesetz (buppd agameru {Li£5%) und achte den Weg der kami (shinté agameru
#hiE 5%). Dadurch lasse er die guten Zeiten der Monarchen Kanmu und Daigo
wieder aufleben. Zur Behebung der zahlreichen Naturungliicke wolle man also
den vier Himmelskonigen des Goldglanz-Siitra vertrauen, durch deren Wirkung
das Land regiert und die Menschen gepflegt wiirden (chikoku bumin 1&EHEE).51
Hinweise auf politische Programme wie tokusei und bumin sind in einem
solchen Ritualtext ungewdhnlich und verlangen eine Erkldrung. Sosho war, wie
man aus Selbstzeugnissen von ihm weif3, ein sehr selbstbewusster und ehrgeizi-
ger Monch, der hier ohne Frage Gosaga imponieren wollte.>? Dazu eigneten sich
die im Wettstreit abgehaltenen Debatten des Goldglanz-Siitra sehr gut. Denn es
ging dabei in erster Linie zwar um inhaltliche Aspekte der buddhistischen Lehre,
zugleich aber boten die alljahrlichen Zusammenkiinfte den Ménchen der grofien
Tempel eine Biihne in der Hauptstadt, auf der sie sich vor dem Hofadel einen
Namen machen konnten. Der persdnliche Aufstieg in den klerikalen Rdngen
diirfte fiir die meisten Teilnehmer ebenso wichtig gewesen sein wie tiefgriindige
Glaubenseinsichten.>? Die politische Stimmung unter Gosaga, auf die S6sho sich
in seiner Schrift wohl nicht zuletzt auch zur Besserung seiner eigenen Position
im Klerus bezog, war allerdings kompliziert. Der Monarch, damals noch Prinz

50 Bei einer Verkiindigungsschrift handelt es sich um ein Dokument, das zu Beginn von
buddhistischen Zeremonien (hée #:%) vor dem Heiligtum verlesen wurde und einen Uberblick
iiber die Intentionen des Rituals geben sollte. Hyobyaku kann auch allgemein die Verkiindung
der buddhistischen Lehre zur bekehrenden Uberzeugung der Zuhérer bedeuten. Ausfiihrlich zu
diesem Typ von Dokument siehe Komine 2009: 281-284.

51 Abgedruckt in Kamakura ibun 6478, Bd. 9: 193-194.

52 Siehe die Hinweise bei Hongo 2008: 200-202.

53 Néher zu den sozialen Auswirkungen solcher Zeremonien Taira 1992: 362-363.



DE GRUYTER Zu den religitsen Aspekten tugendhafter Politik == 303

Kunihito #{=, war drei Jahre zuvor nach dem iiberraschenden Tod des erst elf-
jahrigen Shijo (9.1.1242) entgegen der Erwartung vieler Adeliger, inklusive Kujo
Michiie, von Hoj0 Yasutoki (db5e#KE, 1183-1242) zum Nachfolger bestimmt
worden. Anstelle der am Hof antizipierten Einsetzung von Prinz Tadanari (f£X,
1222-1281), einem Sohn des verbannten Juntoku, verschob sich die konigliche
Herrscherlinie dadurch erneut, dieses Mal wieder weg von der Linie von Gotobas
Bruder Morisada auf die Reihe von Juntokus dlterem Bruder Tsuchimikado und
damit immerhin zuriick zu Gotobas Dynastie, da Prinz Kunihito (Gosaga) sein
Enkel war. Dennoch waren viele Adelige damit nicht einverstanden, die eben
lieber Tadanari, den anderen Enkel, auf dem Thron gesehen hdtten. SchlieRlich
hatte Gotoba die Fortfiihrung des Amtes den Nachkommen Juntokus anvertraut,
und nicht denjenigen Tsuchimikados, was dann aber nach der Niederlage 1221
unmoglich wurde. Gosaga verdankte sein Amt somit ganz Yasutokis Entschluss
und er hatte wahrend seiner Regierungszeit die militdrische Macht Kamakuras
hinter sich. Doch man wird seiner eigenen Leistung nicht gerecht, wenn man
in ihm lediglich eine Marionette sieht.** Am Hof hatte er in den ersten Jahren
gegen den Widerstand vieler Adeliger fiir seine Politik zu kdmpfen, wobei er nicht
nur durch tugendvolle Mafinahmen, sondern auch durch religiése Zeremonien
Sympathien zu gewinnen versuchte. Dazu gehorte vor allem die Einrichtung von
Gedenkbitten fiir seinen 1239 im Exil verstorbenen Grofivater Gotoba, aber auch
fiir die Tennds Gosanjo (# =4k, 1034-1073) und Shirakawa (Ei#, 1053-1129).
Indem Gosaga sich auf diese Weise als legitimer Nachfolger inszenierte, demons-
trierte er dem zégernden Adel unmissverstdndlich seinen Herrschaftsanspruch.®>

Wie wichtig Gosaga in dieser Hinsicht die saishoko war, geht aus dem
Umstand hervor, dass er nach seiner Abdankung und Errichtung einer Klosterre-
gierung die nach 1221 unterbrochene, im Palast des zuriickgezogenen Monar-
chen zeremoniell durchgefiihrte Lesung des Goldglanz-Satra, die sento saishoko
(filiyiA A ¥ 3#%), wieder aufnahm. Die besondere Ausfithrung der Zeremonie hatte
unter Gotoba einen deutlich gegen die Ho6jo gerichteten Charakter angenommen,
weshalb sie nach dem Sieg Kamakuras zunédchst verboten worden war. Indem
Gosaga diese Zeremonie unter neuen Voraussetzungen am 2.5.1248 wieder ein-
richtete, obwohl gar keine unmittelbare Naturkatastrophe den Anlass dafiir
gegeben hatte, prasentierte er sich dem Adel einmal mehr als legitimer Nachfol-
ger Gotobas.%¢

Wenn Sosho daher in seiner Verkiindigung Gosaga nicht nur mit Verweisen
auf den idealen buddhistischen Herrscher, sondern gerade durch die Formeln

Ty

54 Fiir eine Neubewertung Gosagas siehe Adolphson 2000: 193-94, 211-213.
55 Zusammenfassend auch Endé 2008: 331-334.
56 Endo 2008: 335-337.



304 = Daniel Schley DE GRUYTER

tokusei und bumin als einen herausragenden Monarchen lobt, so wird man dieses
Dokument auch als Teil der damals erforderlichen Inszenierung der koniglichen
Macht lesen miissen. Zumindest zeigt es, wie Elemente der héfischen Politik-
vorstellung im Bereich religioser Rituale sinntragend aufgenommen wurden. In
diesem Zusammenhang erscheint es nur selbstverstdandlich, dass eine gute Herr-
schaft, die sich also um die Belange der Menschen kiimmert, auch den Segen und
Schutz der kami und Buddha erhilt. Ob hingegen S6sho seine Verkiindigung in
dieser Form wirklich vorgetragen hat, ldsst sich nicht mehr mit Sicherheit sagen.
Sein Name fillt jedenfalls nicht im betreffenden Eintrag zu dieser Zeremonie im
Tagebuch Heikoki ((27 7)) von Taira no Tsunetaka (*E#%&, 1180-1255). Stattdes-
sen war der Monch Kakuhen (% :8) mit der Leitung dieser saishoko betraut.5? Viel
wichtiger aber ist die Tatsache, dass ein buddhistischer Monch und Gelehrter
wie Sosho die Textgattung der religiosen Verkiindigungsschrift fiir die politische
Agenda Gosagas nutzte, um darin die Pflege der Menschen und allgemein eine
tugendvolle Politik mit géttlichem Schutz und Segen kausal zu verbinden.

6 Beispiele aus literarischen Schriften und
religiosen Traktaten

Die obigen Ausfiihrungen beschrdnkten sich bislang auf den engen Kreis des
Hofes und der Krieger. Aber auch in anderen Quellengattungen, die fiir gréf3ere
soziale Schichten sprechen, begegnet das Motiv des gottlichen Schutzes durch
eine gute Politik. Die 1252 verfasste setsuwa-Lehrschrift Jikkinsho (+314)), in etwa
»Geschichtssammlung zur Verdeutlichung von zehn Lehren®, bietet dazu einige
Hinweise an. Darin sind 280 Episoden, je nach Zahlweise auch 282 Episoden, auf
zehn unterschiedlich lange Abschnitte verteilt, die jeweils mit einem Kommentar
einer bestimmten Lehre zugeordnet werden. Wer allerdings diese Bildungsschrift
verfasste, ist weiterhin unklar. Als ein guter Kandidat gilt der in Ky6to wohnende
Provinzverwalter Yuasa Munenari (#7533, 1195-?), wenn auch dariiber in der
Forschung kein Konsens besteht.>® Eindeutiger sind die Ziele der Schrift, die sich
laut Vorwort an die bildungsbediirftige Jugend der mittleren Gesellschaftsschicht
richtet, also an jene Menschen, die nach den Ereignissen von 1221 bessere Auf-

57 Eintrag fiir Kangen 3/5/14, Heikoki: 101. Tsunetaka gehdrte zum vertrauten Kreis von Kujo
Michiie und war kritisch gegen die Kriegerregierung eingestellt. Uber Kakuhen, einen gelehrten
Monch des Klosters Komydin (Jt#iPe), der 1247 zum Oberabt (betto 511%) des Kofukuji (BL#E<F)
ernannt wurde, siehe Taira 1992: 273.

58 Uwayokote 2009: 278.



DE GRUYTER Zu den religigsen Aspekten tugendhafter Politik =—— 305

stiegschancen erhalten hatten. Ein Grofdteil der Bemerkungen ist somit auch
dem Verhéltnis von Lehnsherr und Gefolgsmann gewidmet. Daneben finden sich
Bemerkungen zur Kindererziehung oder der Stellung von Frauen, die der Autor in
der Ehe oder im Kloster am besten aufgehoben sieht. Unter dem zu vermittelnden
»Wissen“ sind hauptsdchlich die in der gebildeten Schicht zirkulierenden histori-
schen Episoden und Vorbilder von eleganten Ministern und Hofdamen gemeint,
deren Kenntnis fiir den reibungslosen Ablauf der Alltagsgeschifte als essen-
ziell galt. Die enthaltenen Lehren orientieren sich somit zwar einerseits an dem
gehobenen Standard des Adels, doch werden sie vom Autor hdufig auf ein Nor-
malmafl reduziert und nicht immer zur Nachahmung empfohlen. Fiir heraus-
ragende Menschen wie beispielsweise den fiir seine Weisheit beriihmten Fuji-
wara no Sanesuke (#/53%, 957-1046) gelten eben doch andere Maf3stédbe als fiir
gewoOhnliche Menschen.5? Selbst wenn sich gerade jemand wie Sanesuke nicht
immer vorbildlich verhielt und in Bezug auf Frauen wohl regelméafig jegliche
Besonnenheit vergaf3.6°

Im Verlauf seiner Darstellung kommt der Autor schon bald auf das konfu-
zianische Herrscherideal einer tugendvollen Regierung zu sprechen, das er mit
zahlreichen Verweisen auf chinesische und japanische Bildungsschriften wie das
Zhenguan zhengyao (H#¥%, Anf. 8. Jh.) und Difan (7, Mitte 7. Jh.) oder den
17-Artikel-Erlass des Kronprinzen Shotoku (228X, 574—-622) erortert. Auch die
Uberlieferungen von Nintokus Steuererlass und Ichijos (—4t, 980-1011) Verzicht
auf warmende Kleidung in einem kalten Winter, um mit seinem Volk das gleiche
Leid zu teilen, oder Tenjis (K%, 626-671) Sparsamkeit beim Bau der Residenz
veranschaulichen die Idee einer mitmenschlichen und wohlwollenden Politik
(jinsei {=¥) durch weise Konige und tugendhafte Herrscher (keno seishu &+
12 3:).61 Diese Fiirsorge soll sich tiber die Menschen hinaus sogar noch auf die
Tierwelt erstrecken.®> Am Ende verbindet der Autor dann durchaus konsequent

59 Jikkinsho (V1/34): 308.

60 Das veranlasste den Autor zu der Feststellung: ,,Geht es um Frauen, gibt es keine Weisen®, wie
es an anderer Stelle zu Sanesukes peinlicher Affire mit einem Dienstmédchen heif3t. Jikkinsho
(V11/12): 340 - 341.

61 Jikkinsho (1/1-2): 8-11. Es handelt sich bei der mitmenschlichen Politik um ein konfuzia-
nisches Regierungsideal, war der Himmelssohn doch dafiir verantwortlich, dass es dem Volk
gut gehe. Ansonsten lief er Gefahr, sein vom Himmel (ten X) erhaltenes Regierungsmandat zu
verlieren. In Japan wurde dieser Gedanke ebenfalls aufgegriffen, allerdings nicht wie in China
zur Rechtfertigung dynastischer Umstiirze verwendet. Verschiebungen innerhalb der regie-
renden Tennd-Dynastie zwischen den verschiedenen Nebenlinien wurden dagegen durchaus
anhand konfuzianischer Lehren legitimiert, besonders in den Jahrzehnten nach 1221. Siehe dazu
meine Dissertation, Teil III.

62 Jikkinsho (1/4-5): 17-19.



306 —— DanielSchley DE GRUYTER

die politische Lehre mit religiosen Motiven, wenn er tokusei mit buddhistischer
Barmherzigkeit (jihi #7%) gleichsetzt. Vorbild ist hierfiir Sagas (Wi, 786—842)
Verzicht auf die Todesstrafe.

Barmherzigkeit (jihi) ist im Grofen und Ganzen folgendes. ,,Gibt es Zweifel an der Bestra-
fung, sollte man die mildere wihlen“. So ist es in den Gesetzen festgelegt. Wenn es Zweifel
an der veriibten Tat gibt und dieser nicht auf den Grund zu gehen ist, dann sollten, sofern es
fiir Herrscher (kimi &) und Reich (yo ftt) keinen Schaden bewirkt, die Vergehen von derlei
Leuten milder und leichter genommen werden. Das sei eine fiir die Menschen wohltétige
Regierung (tokusei) und restlose Barmherzigkeit (amaneki jihi & & 42 & 357k).63

Anstelle der strengen Anwendung des Gesetzestextes ist vielmehr Milde das beste
Mittel, um durch tugendhafte Vorbildlichkeit die eigene Autoritdt zu starken. Das
Verhalten der Menschen ist dabei eng mit dem Zuspruch der himmlischen und
irdischen Gotter (jingi ##iik) verbunden. Selbst ein machtiges Reich wie das der
Han musste fallen, nachdem die Lehre Buddhas (buppd) nicht geniigend beachtet
wurde. Gleiches gelte nicht nur fiir verleumderische Minister am japanischen
Hof, sondern auch fiir jeden gewthnlichen Menschen (shojin i A), womit der
Autor seine Lehre wieder allgemein auf alle Leser erweitert.® Doch nicht allein
Frommigkeit und Achtung vor den gottlichen Machten, auch aktives politisches
Handeln durch eine wohltédtige Regierung ist ein probates Mittel, um die Gnade
und den Schutz der Buddhas und kami vor Unheil zu erhalten.

In alter Zeit, da weise Konige und tugendhafte Herrscher ihre gute Politik (zensei) veriibten,
wirkten selbst plétzlich auftretende Naturkatastrophen nicht bis zu ihrem Ende. So heifit es
[im Shiji, D.S.]: ,,Ubel kénnen die Tugend nicht besiegen* und ,Wohltétige Tugend 16scht die
einhundert Ubel aus“. Der Grund dafiir ist, dass die Buddhas und kami (butten {4 %) von der
Kraft des Glaubens stark bewegt werden.%5

Parallel zur Achtung und Pflege des Buddhismus und seiner Institutionen sollen
die Herrscher also auch selbst mit guten Ma3nahmen eingreifen und sich nach
dem Vorbild der ,weisen Konige und tugendhaften Herrscher” der Vergangenheit
um die Sorgen der Menschen kiimmern. Dadurch wiirden ndmlich die gottli-
chen Méchte positiv gestimmt und bei Naturkatastrophen und anderen Vorfal-
len rettend einschreiten. Solche Passagen machen jedoch nur einen kleinen Teil
im Gesamtkontext des Jikkinsho aus und diirfen nicht den Anschein erwecken,
es handle sich hierbei um eine besonders religiose Schrift. Von Mahnungen an

63 Jikkinsho (X/76): 544.
64 Jikkinsho (111/16): 161.
65 Jikkinsho (V1/28): 298.



DE GRUYTER Zu den religitsen Aspekten tugendhafter Politik =—— 307

das letzte Zeitalter der verfallenden buddhistischen Lehre (mappé #*i%), wie sie
in zeitgleichen Schriften hédufig waren, ist das Jikkinshd denkbar weit entfernt.
Dessen Autor schien ganz im Gegenteil von der Fruchtbarkeit irdischen Bemiihens
fiir eine bessere Zukunft iiberzeugt zu sein und hielt seinen Blick durchgédngig
optimistisch auf weltlich-moralische Aspekte gerichtet.

Noch aufschlussreicher fiir die hier verfolgte Frage ist eine weitere Schrift, die
in dhnlicher Weise von der Uberlieferung des Hofes Gebrauch macht, in diesem
Fall aber zu einem dezidiert religiosen Ziel. Nur vier Jahre nachdem der Autor
des Jikkinsho sein Vorwort abschloss, legte der Monch Shinzui ({5 %, 7-1279) 1256
einen Traktat vor, in dem er riickblickend seine iiber mehrere Jahre gefiihrte theo-
logische Diskussion mit Uehara Atsuhiro (_-Jf2)%, 13. Jh.) zusammenfasste. Die
Schrift heif’t dementsprechend Kégizuiketsu shit (/=5 Fqi*4), also ,Sammlung
von Atsuhiros Fragen und Shinzuis Antworten“.%¢ Shinzui glaubte an die allein
seligmachende Wirkung des nenbutsu fiir eine Wiedergeburt in Amidas reinem
Land (jodo # 1), wie sie der Ménch Honen (4%, 1133-1212) im Ubergang zum
13. Jahrhundert gepredigt hatte. Der Name des Autors des Traktats fdllt vor allem
im Zusammenhang mit der Biographie Honens, die Shinzui 1262 H6j0 Tokiyori
iberreichte. Atsuhiro wiederum war ein Provinzverwalter aus dem Kriegerstand
in Shinano (/Z#), dessen Familie mit dem oberen Suwa-Schrein (f#Rifi#f#t) asso-
ziiert war. Er hatte sich an Shinzui mit einem gewichtigen spirituellen Problem
gewandt, wobei alle Informationen iiber Atsuhiro und dessen Argumentation
lediglich durch Shinzui iiberliefert sind. Eine nachtrdagliche Bearbeitung ist zwar
anzunehmen, doch bleibt die Darstellung dabei detailliert genug, um die geistige
Situation eines Kriegers abseits von Kydto und Kamakura sichtbar zu machen.
Dafiir spricht unter anderem, dass Shinzui mit seiner Darlegung am Ende gar
keinen Erfolg erzielte und er diesen Umstand nicht verschwieg.

Atsuhiros Interessenskonflikt bestand darin, dass er einerseits eine Hiniiber-
geburt in Amidas Reines Land wiinschte, er aber andererseits als Krieger und
durch seine Pflichten fiir den Suwa-Schrein mit dem Tétungsverbot von Lebewe-
sen (sessho kindan 7% 4 2£#r) in Konflikt kam. Denn an den Suwa-Schreinen waren
Tieropfer iiblich, die auch nach der synkretistischen Verbindung der Suwa-kami
mit buddhistischen Wesen durch eine spdtere Ausnahmeregelung, vermutlich
ab Ende des 13. Jahrhunderts, gestattet wurden. Nicht Strafe fiir den Opfernden,
sondern Belohnung fiir die den kami geopferten Tiere gdbe es, indem diese im
nachsten Leben eine bessere Existenzform erhalten wiirden. IThre T6tung wurde
damit zu einem Mittel ihrer Erlésung (hoben 7 {&) und einer verdienstvollen Tat

66 Ito Yiiko entdeckte 1913 im Enrinji ([H# %) zu Nagoya eine vollstdndig erhaltene Fassung des
Traktats und verdffentlichte diese. Die folgende Analyse folgt daher seiner Edition, Itd 1914. Das
Original verbrannte wiahrend der Luftangriffe auf Nagoya im Zweiten Weltkrieg.



308 =— Daniel Schley DE GRUYTER

(sessho kudoku 4 EhfE) positiv umgedeutet. Insofern Shinzui diese offensive
Regelung noch nicht erwéhnt, ist davon auszugehen, dass sie erst einige Jahre
spater aufkam. Shinzuis Gesprach mit Atsuhiro ist damit auch gut als ein Zeugnis
fiir die damals noch offenen Méglichkeiten einer Einbeziehung der Suwa-Schreine
in den buddhistischen Kontext zu lesen.’

Gegliedert ist die Schrift entlang der 25 Hauptfragen von Atsuhiro, die von
zahlreichen Nebenfragen erganzt werden. Ihr Ziel liegt darin, einmal Atsuhiro
sowohl von der umfassenden Wirkung des nenbutsu zu {iberzeugen als ihn auch
von den gewohnten Tieropfern abzubringen. Aus den ersten Fragen geht hervor,
dass bis auf die Verletzung des buddhistischen T6tungsverbots Shinzui keine
Einschrankungen fiir die rettende Macht Amidas kennt. Er geht sogar davon aus,
dass selbst ein Krieger bei echtem Vertrauen auf die Hilfe Amidas mit der Zeit von
selbst einsehen muss, dass kein Lebewesen getdtet werden darf. Passend emp-
fiehlt er hinsichtlich der Bestrafungspraxis seiner Zeit, statt Hinrichtungen wieder
zu der dlteren Losung von Verbannungsurteilen zuriickzukehren. Weshalb auch
die kami der Suwa-Schreine das nenbutsu zu schétzen wiissten, erkldrt er mit
Hilfe der Lehre von Urgrund und herabgelassener Spur (honji suijaku 7= 5#),
derzufolge Buddhas, Bodhisattvas und kami innigst miteinander verbunden
seien. Gebete an die kami brachten ebenso Vorteile fiir das nédchste Leben, wie
andersherum Amida keineswegs nur im Hinblick auf das Jenseits anzurufen sei.
Auch fiir irdische Belange, wie die Heilung von Blindheit und andere Gebrechen
oder die Beeinflussung des Wetters fiir gute Ernten erweise sich das nenbutsu
als hilfreich.%? Schreinbesucher sollten daher ruhig auch Amida anrufen, weil er
dadurch die kami in den Genuss des Dharma (horaku ##%5) bringen wiirde. Das
brachte die guten, also buddhistisch gedeuteten kami (zenshin #=#4) dazu, die
Menschen vor allerlei Unheil zu schiitzen.”®

Soweit argumentiert Shinzui im zu erwartenden Rahmen und versteht reli-
giose Praktiken und Glauben als notwendige Bedingungen fiir géttlichen Schutz.
Aber er bleibt im Folgenden nicht dabei stehen, wenn er im letzten und langsten
Diskussionspunkt das Argument gegen Tieropfer angeht. Dazu muss er alle Uber-
zeugungskraft einsetzen, um seine Losung attraktiv zu machen. Das heif}t, er
muss zeigen, dass die Furcht der Suwa-Anhdnger vor géttlichen Strafen, sollten
die Opfergaben ausbleiben, unbegriindet ist. Shinzui gliedert seine Antwort daftir

67 Nadher zur Quelle siehe Netsu 2009: 302-345, bes. 333. Zu Suwa auch Naumann 1994: 102-106,
mit weiteren Beispielen aus setsuwa-Sammlungen. Zu der hier interessierenden politischen
Dimension des Traktats siehe auch Hongd 2002: 93-116.

68 Kogizuiketsu shit: 25, 31.

69 Kogizuiketsu shit: 68-69, 72.

70 Kogizuiketsu shit: 66—-67, 76.



DE GRUYTER Zu den religitsen Aspekten tugendhafter Politik = 309

in zwei Teile. AuflergewOhnlich ist nun, dass er seine Gedanken dabei iiber den
rein religisen Bereich hinausfiihrt und seine Bekehrungsversuche zur nenbutsu-
Praxis ebenso mit Atsuhiros administrativen Pflichten als Landverwalter verbin-
det. Genau dieser Teil ist fiir das hier verfolgte Thema von besonderem Interesse.
Daher soll hier zumindest der erste Teil des Arguments skizziert werden. Aus-
gangspunkt ist wieder die genannte Verbindung der guten kami mit den buddhis-
tischen Wesen, die sich deshalb {iber reine Zeremonien (shdjo saishi {&i#43iit),
genauer gesagt iiber Opfergaben von Diiften, Blumen, Gemiise, Reis oder Musik
freuen wiirden, nicht jedoch tiber get6tete Tiere. In fast aufklarerisch anmutender
Kritik mahnt Shinzui an, dass Opfer von Fleisch und Alkohol nur den Priestern
der Zeremonie der Suwa-Schreine zur Labung dienen und - schlimmer noch - die
»Mause des Waldes und Fiichse der Berge“ betrunken und satt machen wiirden.
Strafen wiirden die ausbleibenden Tieropfer nur bdse kami (akujin ###), doch
von solchen sollte man sich ohnehin fernhalten.”! Die kami der Suwa-Schreine
hingegen seien keineswegs bose, weshalb jegliche Furcht Atsuhiros unnétig sei.

In einem zweiten Schritt ergdnzt Shinzui seine bisherige Argumentation mit
der Aufforderung, in politischen Angelegenheiten Ubel zu meiden und mitfiih-
lenden Trost zu spenden (muja reni 4 {#%).72 Die Erwdhnung von muja reni
wurde notwendig, da Shinzui mit seinen bisherigen Argumenten offensichtlich
Atsuhiros Zweifel nicht beseitigen konnte. Mit dieser neuen Formel versucht er
jetzt den beruflichen Ehrgeiz seines Gesprdchspartners zu wecken. Dabei wird
schnell deutlich, wie Shinzui die Verbindung zwischen beiden Teilen herstellt,
ndmlich durch den buddhistischen Begriff von Barmherzigkeit (jihi). Jihi wird
erkldrt als barmherzige Mitliebe und wohltdtige Handlungen fiir alle fiihlen-
den Lebewesen, um sie von ihrem Leid zu befreien.”> War oben Mitleid mit den
Tieren gefordert, sind es nun die Menschen, die der Pflege bediirfen. Es ist also
die Fiirsorge mit den Untertanen (bumin) innerhalb der Forderung nach einer
wohltdtigen Administration (tokusei, zensei), auf die Shinzui hier hinaus will.
In diesem Sinne schreibt er: ,Die vielen Buddhas erfreuen sich an barmherzigen
Menschen (jihi aru hito #3E#% % \), die leuchtenden kami (shinmei ##84) wachen
tiber jene Menschen, die wohltédtige MaBnahmen ausiiben (zensei wo okonau hito
FE 21T 9 AN).“74 Ausfiihrlicher noch schreibt er an anderer Stelle:

»Die Lehre Ubel zu meiden und die Menschen zu pflegen ist im Grofien und Ganzen die Ver-
waltungsweise des Landes, die das Erbarmen mit den Menschen zu ihrer Grundlage macht.

71 Kogizuiketsu shu: 95, 99, 129.
72 Kogizuiketsu shit: 95-96.

73 Kogizuiketsu shit: 136.

74 Kogizuiketsu shi: 128.



310 = Daniel Schley DE GRUYTER

Der Weg, die Menschen zu pflegen, liegt darin, die Regierung von Ubel (ja #5) zu befreien
und zum Rechten zuriickzufiihren. Es gibt nichts Besseres. (. . .) Auf diese Grundlage gestellt
wird das Land, das sich seinen Menschen widmet, erbliihen. (. ..) Wenn man die Ubel besei-
tigt und zum Rechten zuriickkehrt, dann ist dies das Hochste einer guten Regierung (zensei
no goku FHE M), [. ..] Wie man weif3, empfangen die kami Tugend und keine materiellen
Dinge, [wobei] Tugend politische Verdienste sind (seiji no toku Ezif > {#).“75

Shinzui illustriert diese doch recht abstrakte Darlegung mit zahlreichen Bei-
spielen aus der chinesischen und japanischen Uberlieferung, so wie sie am
Hof in bekannten setsuwa-Sammlungen zirkulierten. Zusammengefasst hebt er
die Sparsamkeit der weisen Monarchen und klugen Minister der Vergangenheit
hervor. Sie verzichteten auf kostspielige Bauvorhaben, um ihre Bevilkerung nicht
zu sehr zu belasten. Gegenbeispiele dazu sind Fujiwara no Yorimichis (f#/f#:#,
992-1074) Byodoin (F% %) und Shirakawas Hosshaji (i #5F), zwei Monumente
der hofischen Macht. Dabei hédtte gerade Shirakawa es eigentlich besser wissen
miissen, da er durch sein strenges Jagd- und Tétungsverbot bereits Barmherzig-
keit praktizierte. So sieht es jedenfalls Shinzui, der nicht erkennt, dass auch die
Proklamation von T6tungsverboten nicht nur ein Zeichen fiir religiosen Glauben
war, sondern ebenso ein Mittel des abgedankten Monarchen, den eigenen Herr-
schaftsanspruch regional wieder stdrker durchzusetzen.”¢

Auf der umfassenden Wirkung des nenbutsu aufbauend lehnt Shinzui somit
den am Hof iiblichen 6konomischen Aufwand fiir Tempel, Pilgerfahrten und
Zeremonien strikt ab. Zwar konnte sich der Adel nach der einschneidenden
Niederlage von 1221 zunéachst keine so glanzvollen und teuren Machtdemonstra-
tionen mehr leisten, aber schon unter Gosagas Klosterregierung anderte sich
die Lage wieder ein wenig. Anders verhielten sich dagegen die Hojo, die neben
ihrer militdarischen Starke gleichfalls darauf bedacht waren, ihre zivile Position
durch einen sorgsamen Umgang mit ihren Vasallen und der Landbevélkerung
zu festigen. Religitse Zeremonien gehorten zweifellos auch in Kamakura zum
politischen Alltag, aber die Krieger bemiihten sich darum, die Kosten niedrig
zu halten, um die Menschen nicht zu sehr zu belasten.’”” Diese Direktive nahm
Shinzui mit seinem Traktat auf. Dessen Absicht lag zwar hauptséchlich darin, die
Vorteile des nenbutsu aufzuzeigen, doch dariiber hinaus macht es deutlich, wie
innig in Wirklichkeit die Lehre einer guten Regierung mit religidésen Zielen ver-

75 Kogizuiketsu shii: 104-105.

76 Kogizuiketsu shii: 126-127. Dazu auch Hong6 2002: 101.

77 Zum Beispiel beschloss der Kriegerrat unter Yoshitoki, gegen den Wunsch des Shogun
fordern, sondern auf lokale Krifte zuriickzugreifen. Dadurch wiirde man sich die Reisekosten
sparen, was einmal mehr als tokusei gewlirdigt wird. Azuma kagami, Kenpo Ht{%: 2/4/18 (1214).



DE GRUYTER Zu den religiosen Aspekten tugendhafter Politik =—— 311

bunden ist. Es sind gute Taten, administrative Wohltaten und keine materiellen
Gaben, welche die kami und Buddhas erfreuen. Mit Vertrauen auf das nenbutsu
aber miissten weder Tiere leiden noch die Menschen mit hohen Abgaben belastet
werden. Shinzui richtete sich damit zugleich gegen den etablierten Klerus der
groflen Tempel von Tendai und Shingon, deren kostspielige Zeremonien der
politischen Elite unentbehrlich geworden waren. Die von Honen angestofiene reli-
giose Bewegung hatte genau diese Normen der Hofgesellschaft in Frage gestellt
und im Gegenzug immer wieder Repressionen zu erdulden.”® Shinzui wandte die
Lehre nun selbst auf den politischen Bereich an und riickte die Sorgen der Pro-
vinzbevolkerung noch ein wenig stdrker in der Vordergrund, als es in den Doku-
menten der Monarchen und des Hofadels sichtbar wurde. Denn mit Atsuhiro als
Gesprachspartner ging es tatsdchlich um die Leiden der einfachen Menschen, um
die jener sich als Verwalter zu kiimmern hatte. Wer also fiirsorgend mit seinen
Untertanen umgeht und dadurch die kami und Buddha positiv beeinflusst, so die
von Shinzui aufgestellte Gleichung, der empfangt als Gegenleistung sowohl im
Diesseits als auch fiir kiinftige Wiedergeburten deren Schutz und Segen. Als eine
kleine Pointe aus dem Gesagten lief3e sich hinzufiigen, dass sich die Menschen in
manchen Féllen auch besser selbst helfen sollten, als nur auf géttlichen Schutz
zu warten. Denn wenn Verwalter wie Atsuhiro mit ihren wohltédtigen Mafinahmen
Erfolg haben, dann sei das nach Shinzui eben auch ein Zeichen fiir gewdhrte gott-
liche Hilfe.

Und das Problem der Tieropfer? Shinzui ldsst Atsuhiro bei aller Strenge dann
doch einen kleinen Ausweg offen. Zur Not solle er sich an das gekaufte, dreimal
reine Fleisch (sanshu no joniku =#&{% ) halten. Fleisch also, von dem man weder
gesehen noch gehort hat oder sonst irgendeinen Anlass zur Vermutung hat, dass
es fiir einen selbst getdtet wurde.”?

7 Wohltidtige MaBnahmen fiir géttlichen Schutz
in der politisch-religiosen Vorstellungswelt
des 13. Jahrhunderts

Abschlieflend ldsst sich nach der Betrachtung dieser sehr unterschiedlichen
zeitgendssischen Quellen festhalten, dass zwar von Anfang an wirtschaftliche

78 Taira 1992: 299-301.

79 Kogizuiketsu shit: 99-100, 135. Dies ist eine sehr traditionelle Regelung des Fleischverzehrs
der Ménche und Nonnen im friihen asiatischen Buddhismus, die Fleisch von den Laien gereicht
bekommen. Shinzui meint damit in erster Linie Fleisch, das auf dem Markt verkauft wird.



312 — Daniel Schley DE GRUYTER

Faktoren Teil der Idee und Praxis einer tugendhaften Politik waren, bis Ende des
13. Jahrhunderts aber noch zahlreiche andere Maf3inahmen die mittelalterliche
Tugendpolitik — tokusei und zensei — inhaltlich bestimmten. Die angewandten
Mittel deckten dabei ein weites Spektrum ab, das von Aufrufen an den Adel, zu
einem schlichteren Lebensstil ,zuriickzukehren“, {iber Verwaltungsreformen
und Aufbauhilfen fiir zerstorte Tempel und Schreine bis hin zu lediglich formalen
Anderungen wie der Regierungsdevisen reichte. Ein hervorstechendes Merkmal
in den betrachteten Schriften ist jedoch die zunehmende Aufmerksamkeit der
herrschenden Elite fiir die Sorgen und Néte der Landbevélkerung, wobei die Ini-
tiative zu einer solchen Fiirsorge in diesem Fall von der Kriegerregierung ausging.

Zusdtzlich konnte die im Gukanshéo einleitend angesprochene Verbindung
von tokusei zu gbttlichem Schutz ebenso in anderen Schriften dieser Zeit nach-
gewiesen werden, wobei auch hier der Schutz der Menschen immer wichtiger
wurde. So galt der wohltdtige Einsatz der Herrschenden fiir das Volk als ein aus-
gezeichnetes Mittel, um die Gunst der kami und Buddha zu gewinnen. Gleichfalls
wurden die anderen genannten Mittel in den Quellen generell in einen Zusam-
menhang mit géttlichem Schutz und Segen gestellt.

Die Frage stellt sich nun, weshalb dieses Verhiltnis gerade in Quellen aus
dem 13. Jahrhundert so haufig auftaucht. Dafiir bildeten die oben angesproche-
nen tiefgreifenden Umwaélzungen ab Mitte des 12. Jahrhunderts mit den sich
daraus ergebenden politischen, gesellschaftlichen und wirtschaftlichen Un-
sicherheiten entscheidende Voraussetzungen. Denn die Regierungen in Kyoto
und Kamakura wurden dadurch mit der Zeit immer starker herausgefordert,
ihre Herrschaft durchzusetzen und mit guten Griinden abzusichern. Nicht nur
der Hof mit seinem himmlischen Herrscher hatte nach der peinlichen Nieder-
lage von 1221 ein legitimatorisches Defizit vorzuweisen, das mit einem lapidaren
Verweis auf die gottliche Abstammung der Dynastie zundchst nicht mehr auszu-
gleichen war. Gerade auch die Kriegerregierung fand in dem urspriinglich hofi-
schen Modell einer tugendvollen Politik ein geeignetes Ideal, um ihre zunéchst
militdrisch errungene Machtposition auch ideell zu legitimieren. Dabei konnten
die Krieger auf den Gedanken des Himmelsmandats (tenmei %fn) zuriickgrei-
fen, wie er auch in den Quellenbeispielen von Goshirakawa und im Jikkinsho
vorkam. Eine tugendvolle und wohltdtige Regierung sicherte den Herrschenden
den Zuspruch der gottlichen Médchte. Naturungliicke oder soziale Unruhen galten
dabei als drohende Zeichen fiir einen Entzug der himmlischen Zustimmung zum
Herrscher. Das 13. Jahrhundert aber war gerade durch zahlreiche Hungersnote,
Kriege und selbst Invasionen geprdgt, weshalb die Herrschenden in Kyoto und
Kamakura darum bemiiht waren, vor den kami und Buddha ihre Tugend wieder
herzustellen und sich dadurch vor ihren Untertanen als gerechtfertigte Herrscher
zu prasentieren.



DE GRUYTER Zu den religidsen Aspekten tugendhafter Politik =—— 313

Fiir die Verbindung von Tugenderlassen mit einer Pflege der Menschen und
gottlichem Schutz spielten realpolitische Erwdgungen ebenso eine Rolle wie reli-
gitse Uberzeugungen und Gewohnheiten. Im ersten Fall hatten die Herrschenden
bei aller Distanz zu den Sorgen und Néten der Bauern oder Gewerbetreibenden
ein ganz grundlegendes Interesse am Wohlergehen und Uberleben dieser Bevil-
kerungsschichten. Denn deren Steuern und Arbeitskréfte bildeten schlief3lich
die materielle Grundlage fiir den aufwendigen Lebensstil von Adel und Kriegern.
Im zweiten Fall waren religiose Zeremonien und Vorstellungen ein integraler
Bestandteil politischer Handlungen und beide unldsbar miteinander verkniipft.
Selbst eine aus heutiger Sicht auch sdkular zu verstehende Forderung wie die
nach einer tugendvollen Politik als Maf3stab gelingender Herrschaft war fiir die
Menschen im mittelalterlichen Japan ganz selbstverstdndlich mit dem Wirken
gottlicher Machte verbunden. Inwieweit sich in den Formulierungen von Adeligen
wie Kujo Michiie auch eine tiefere Glaubensiiberzeugung widerspiegelte, oder
ob es sich dabei bloff um eine geschickte Rhetorik handelte, um den eigenen
Einfluss innerhalb der zerstrittenen Adelsgesellschaft nach 1221 zu stdrken, muss
hier dahingestellt bleiben. Gleichfalls ist nicht zu {ibersehen, dass Antragsteller
an den Hof und die Kriegerregierung ihren Forderungen nach Hilfeleistungen
vor allem durch den Begriff tokusei mit seiner religiosen Dimension besonderen
Nachdruck verleihen konnten. Denn sollte die Hilfe ausbleiben, so hdtten Adel
und Krieger mit himmlischen Strafen zu rechnen, bei Vollzug der gewiinschten
Leistungen aber g6ttliche Gunst verdient. Das diirfte ein weiterer Grund fiir die
Haufung des Ausdrucks gegeniiber anderen Formulierungen in den Quellen sein.
Dagegen machte das Beispiel von Shinzui wiederum deutlich, dass nicht alle
Menschen die Verbindung von Tugendpolitik und gottlichem Schutz lediglich in
machtpolitischer Hinsicht verstanden. Bei ihm gehorten wohltatige Mafinahmen
sowie innige Gebete und reine Opfergaben zusammen, denn sie alle dienen der
Verehrung der Buddha und kami, die im Gegenzug Schutz und Segen spenden.

Die hier in den Quellen aufgezeigten religiosen Aspekte tugendhafter Politik
wurden daher keineswegs blof in opportunistischer Absicht formuliert, sondern
reflektierten ebenso das in dieser Zeit durch innere wie dufere Faktoren gestei-
gerte Bediirfnis nach gottlichem Schutz in politischer Terminologie. Fiir diese
Uberschneidung politischer und religiéser Wahrnehmungsbereiche spricht, dass
eine andere und bis in die Gegenwart bekannte Vorstellung von Japan als Gotter-
land (kami no kuni/shinkoku ##[E), mit der gottlich legitimierten und beschiitz-
ten Tenno-Dynastie im Zentrum, parallel zum Begriff der Tugendpolitik in den
Quellen hdufiger wurde. Wie an dieser Stelle nicht mehr gezeigt werden kann,
wurde damit im 13. und beginnenden 14. Jahrhundert nicht blof die Uberlegen-
heit Japans und seiner sakralen Monarchen behauptet, sondern ebenso, spiegel-



314 = Daniel Schley DE GRUYTER

bildlich zur tugendvollen Politik, dem Verlangen nach politischer Hilfe in religit-
ser Terminologie Ausdruck verliehen.

Bibliographie

Primdrquellen

Azuma kagami &4, In: Kokushi taikei [ %K%, 32-33 (2000). Hrsg. von Kuroita Katsumi
M . Tokyo.

Gukansho &0, In: Nihon koten bungaku taikei B A<t #8305 K%, 86 (1967). Hrsg. von
Akamatsu Toshihide ##:%% und Okami Masao [ . IE#E. Tokya.

Heikoki SEF 2. In: Z6ho shiryo taisei #4506, 33 (1985). Kydto.

Jikkinshé +al#2, Edition Ishibashi Shoho £ #%1E (1942). In: Jikkinshé shokai -+ i{L 5.
Tokya.

Kégizuiketsu shi i % m#4E, Edition 10 Yako (Fith 52 (1914): In: Kégizuiketsu sha, Riken
my6g6 shakubuku sho i 5esu R FIHIA BT IRED. Kyoto.

Kojidan 953, In: Shin Nihon koten bungaku taikei %7 B A% & #1302 K%, 41 (2005). Hrsg. von
Kawabata Yoshiaki JI1%i# ] und Araki Hiroshi 7iA{. Tokyo.

Minkeiki %52, In: Dainihon kokiroku X F A< 52, 7 (1995). Hrsg. von Tokyd daigaku shiryd
hensanjo H A& S EHREEFTIR. Tokyo.

Owari no kuni gunji hyakushéora gebumi F25%[E B 7] & #:5%#%. In: Nihon shiso taikei H A< BAE KR,
8. Kodai seiji shakai shis6 # ftEuia#h 2 B8 (1979). Hrsg. von Yamagishi Tokuhei (L5
u.a. Tokyo, 253-267.

Tenpuku s6j6 Ki@ZE4R. In: Nihonshi shiryé B A5 828}, 2. Chisei #1i: (1998). Hrsg v.
Rekishigaku kenkytkai ff st 5 5F 75 2. Tokyo, 115-117.

Sekunddrliteratur

Adolphson, Mikael S. (2000): The Gates of Power. Monks, courtiers, and warriors in premodern
Japan. Honolulu.

Aston, William George (2008 [1896]): Nihongi, Chronicles of Japan from the earliest times to
A.D. 697, Singapur,

Brown, Delmer M. (1949): ,,The Japanese Tokusei of 1297“, Harvard Journal of Asiatic Studies 12:
188-206.

Brown, Delmer M. / Ishida Ichird (1979): The future and the past. A translation and study of the
Gukansho. An interpretative history of Japan written in 1219, Berkeley.

Conlan, Thomas D. (2011): From Sovereign to Symbol. An age of ritual determinism in
fourteenth-century Japan. New York.

Endd Motoo il JLER (2004): ,,Insei no seiritsu to oken FEB @Sz & EHE”, In: Nihonshi koza
A A s i 3 (Chdsei no keisei it ® ¥ 5%). Hrsg. von Rekishigaku kenkytkai /it s 5898 2.
Tokyd: 65-96.

Endd Motoo i KR (2008): Chiasei 6ken to Gchd gireis it FHE & Eili#4L. Tokyd.

Gerber, Adrian (2005): Gemeinde und Stand. Die zentraljapanische Ortschaft Oyamazaki im
Spdtmittelalter. Eine Studie in transkultureller Geschichtswissenschaft. Stuttgart.

Hongd Kazuto A4%f1 A (2010): Tennd no shisé. Tatakau kizoku Kitabatake Chikafusa no
omowaku K20 EBAE - [ 5 kA& 8 o Bk, Tokyo.



DE GRUYTER Zu den religiosen Aspekten tugendhafter Politik == 315

Hongd Keiko #A4k#7 (2002): ,Kamakuraki no bumin shisd ni tsuite S & oM BRIz oW T,
In: Kamakuraki shakai to shiryoron 8 #itt< & kR, Hrsg. von Kamakura ibun
kenkytkai & it SCHFFE 2. Tokyo, 93-116.

Hongd Keiko A4 F (2008): Kyd — Kamakura. Futatsu no oken i< — $fr 57=> D EHE. Tokyo.

Hurst, Cameron G. (1999): ,,Insei“ In: Cambridge History of Japan, vol. 2, Heian Japan. Hrsg.
von Donald Shively und William McCullough. New York, 576-643.

Ichizawa Tetsu iR (2011): Nihon chisei kuge seijishi no kenkyd A 7 1t F G 5L DRFFE.
Tokya.

Irumada Nobuo AK H & (1986): Hyakushé mdshijo to kishomon no sekai. Chisei minshid no
jiritsu to rentai EREHR & EHCOHR it RAK O B 3L & EH, Tokyd.

Kakehi Masahiro EHEf# (2009): Mako shiirai to tokuseirei % v #3% L fEE 4. Tokyo.

Kasamatsu Hiroshi 42722 (1983): Tokuseirei. Chisei no ho to kanshia fBw Pt 0L & 1EH,
Tokyd.

Komine Kazuaki /»4F184 (2009): Chisei hde bungeiron i< 3C=. Tokyd.

Kono Katsuyuki 78 17 (1972): ,,Kiki kdsei genri no hitotsu toshite no seikunshu kan FEfc A%
FEO—2L LTo MEEE] M« Rekishigaku kenkyd IFE 5 %% 389: 14-24.

Kozo Yamamura (1990): ,,The growth of commerce in medieval Japan®. In: Medieval Japan.
Cambridge History of Japan, vol. 3. Hrsg. von Kozo Yamamura. Cambridge, 344-395.

Lokowandt, Ernst (2012): Der Tenné. Grundlagen des modernen japanischen Kaisertums.
Miinchen.

Naumann, Nelly (1994): Die einheimische Religion Japans. Teil 2. Synkretistische Lehren und
religitse Entwicklungen von der Kamakura- bis zum Beginn der Edo-Zeit. Leiden.

Netsu Munenobu #:#t7={# (2009): Chasei chiiki shakai to bukkyé bunka =t Hussktt £ & {AZCTb.
Kyoto.

Sakamoto Shozd A = (1974): Nihon no rekishi B ADRE L 6. Sekkan jidai #EBFFX. Tokyo.

Sasaki Fumiaki {& % A 3C82 (2008): Chisei kobu shinsei no kenkyd -2 3 #r il D2, Tokya.

Satd Hiroo f:i##5L 5 (1998): Kami - hotoke — 6ken no chisei # « {4 + EHEDH i, Kyoto.

Suzuki Takuya A4t (2009): ,,Tokusei sdron to Kanmu tennd fEEFRRG & R K 2. Kokushi
setsuwakai zasshi [E £ i8G5 HEHE 50: 69-84.

Taira Masayuki 51T (1992): Nihon chisei no shakai to bukkyo H At D #t2 & (L. Tokyd.

Taranczewski, Detlev (2010): ,,Der frithe Feudalismus®. In: Kleine Geschichte Japans. Hrsg. von
Josef Kreiner u.a. Stuttgart, 94-148.

Uejima Susumu _- 3 (2010): Nihon chisei shakai no keisei to oken B Arittitex DAL & FHE.
Nagoya.

Uwayokote Masataka 45 F14% (2009): Kenryoku to bukkyd no chiiseishi. Bunka to seijiteki
jokyo W1 & ALE D ks 3k & BUARIREL. Kyato.

Varley, Paul (1994): Warriors of Japan. As Portrayed in the War Tales. Honolulu.



o . Era Ak ! AL = g B ST G
. Ma. amlinn | grde=p = R T G Lo R R .
e T L L R P
- 9 SR T R UL I A - = =
o r..|l Gl gy W =T T AP . o a WAL Ipfe

ap=s a" a - - . - - Ll - i .

=R . gt = "t L~ , " = Fae ® " 1. T

. CNCI ' =
al - dracE . " - cfarsly ekl = Lo B
. . I . . o DL I

- 1= o " FF o= -l 24t = 5™ -,

T Lt BT pd= Rt s ms R
I. ll. - . I
- fa = | Sy 2 MRIELS . T s te D ey

B b= larg " . o Qe = g ° S = NSE =
M A =1 Fls A gf = Woe 1hl. O aTe
S fa ey tept g O E° . s = -

. N I PR P f.Egrs 1 " .. e

= .. pg = == o e, H Y i =", =
i

= 1AW X FR""F 2 T ‘md= « 317 ks
f o N LWERE PR ore 0W.E TR T el R ST
=" e 1 _ =rcl Fa 0., " kfqora. D At o=

Sl o =R A = o= oo = s g ol L e, et
=" d BA e ..t B e . ==
=)o = . = .. LT 1 RPNl L
e T T e N M o R . o
I I = - B =)
T T T T o e e
.||._.. l|:1._.-..:.|.r. -.. L T - : =" F u

L, & "o RLRE]

PRRTIN e " T "= n 1= ..
s Rt S -

= 1 =f= 3" = =,,.. 1 F: R T
r . i

- \. . .
- - - I . .
l B - B - = -
- I u I.I 1 = .. = u =
s . . . . - 18 - i
‘ .. n = = - L - -
. = . g . : " .



	Zu den religiösen Aspekten tugendhafter Politik (tokusei) zum Schutz von Herrscher und Volk im frühen Mittelalter

