
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 68 (2014)

Heft: 1-2

Artikel: Wer schützt wen? Hachimanismus, Buddhismus und Tennismus im
Altertum

Autor: Scheid, Bernhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-681649

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-681649
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DE GRUYTER DOI 10.1515/asia-2014-0014 ASIA 2014; 68(1): 263-284

Bernhard Scheid

Wer schützt wen? Hachimanismus,
Buddhismus und Tennöismus im Altertum

Abstract: The cult of Hachiman or "Hachimanism" is discussed from its inception

as a national cult (mid-eighth century) to its firm establishment in the ninth
century. Hachimanism was initially part of the politico-religious program of
Emperor Shömu and his daughter Abe, the "last empress". Their kind of state

Buddhism implied a combination of Buddhist ritualism based on the Golden Light
Sutra and other state protecting Buddhist texts as well as non-Buddhist ancestor

worship. Hachiman functioned according to both systems, since he was both a

protector of Buddhism and an imperial ancestral deity. After what I call a Hachiman

boom from about 750 to 770, the famous Dökyö incident (769) must have led
to a fundamental doubt in the validity of Hachiman's oracles and therefore to a

crisis for Hachimanism. However, in the early Heian period, innovative monks
such as Kükai, Saichö, and Gyökyö re-established Hachimanism to strengthen
their ties to the imperial court. In order to obtain protection by the state they
redefined the cult of Hachiman as an explicitly Buddhist state protector.

Bernhard Scheid; Österreichische Akademie der Wissenschaften.
E-mail; Bernhard.Scheid@oeaw.ac.at

1 Zur Einführung

Die japanische Gottheit Hachiman All ist in der akademischen Literatur,
namentlich in westlichen japanologischen Quellen, nur schwach repräsentiert.1
Dies erstaunt vor allem angesichts der Tatsache, dass es sich um eine Gottheit

1 In der japanischen Hachiman-Forschung gilt Nakano Hatayoshi 'PiFtötffi (1916-2002), der
selbst aus einer Hachiman-Priesterfamilie stammt, nach wie vor als maßgebliche Autorität.
Seine Studien aus den 1960er bis 1980er Jahren (insbesondere Nakano 1975 und 1985) führten
sowohl in Japan als auch im Westen zu einer Intensivierung der Beschäftigung mit Hachiman,
die jedoch hier wie dort seit den 90er-Jahren wieder abgenommen hat. (Für ein Beispiel der
lüngeren Hachiman-Forschung siehe Tsuji 2003.) Unter den westlichen Autoren ist vor allem
Ross Bender, ein Spezialist der Nara-Zeit, hervorzuheben. Leider wurde seine Dissertation The

Political Meaning of the Hachiman Cult in Ancient and Early Medieval Japan (Bender 1980) nie als

Monographie publiziert. Sie ist aber, wie die meisten Aufsätze Benders auch, über die Homepage



264 — Bernhard Scheid DE GRUYTER

handelt, die Schätzungen zufolge heute in jedem dritten oder vierten japanischen

Shinto-Schrein verehrt wird.2 Ein Grund für die Zurückhaltung der japa-

nologischen Fachwelt dürfte in den komplexen, „synkretistischen" Eigenheiten
des Hachiman-Kults liegen. Wie im Folgenden genauer ausgeführt werden wird,
ist Hachiman in der Tat nur schwer als „kanonische" Gottheit des Shinto
aufzufassen. Er wird daher als Sonderfall, der über das eigentliche Wesen des Shinto

wenig aussagt, gern übergangen. Dagegen lässt sich allerdings einwenden, dass

„Shinto" im Grunde nur aus Sonderfällen besteht.3 Ich schlage daher vor, den

Kult Hachimans (Hachiman shinkö AUffWO einmal unabhängig von der Frage

nach seiner Beziehung zum Shinto als religionsgeschichtliches Phänomen sui

generis zu behandeln, das ich mit dem Begriff „Hachimanismus" bezeichne. In
diesem Aufsatz widme ich mich in erster Linie den Anfängen dieses Phänomens.

Dabei lasse ich die Ursprünge des Hachiman-Kults, die im vorgeschichtlichen
Dunkel liegen, bewusst außer Acht und konzentriere mich auf die Entstehung
des Hachimanismus als nationalem Kult in der Nara- und frühen Heian-Zeit,

von Mitte des achten bis Ende des neunten Jahrhunderts. Hachiman tritt hier als

Beschützer des Staates auf, doch zeigt sich bei genauer Betrachtung ein subtiles

Rollenspiel zwischen den politisch-religiösen Akteuren Kami-Gottheit, Buddhismus

und Tennö. Dieses Rollenspiel soll im Folgenden genauer analysiert werden.

2 Erster Auftritt Hachimans, 749

Hachiman muss noch zu Anfang der Nara Zeit (710-794) ein Lokalgott aus

Kyushu von sehr begrenzter Bedeutung gewesen sein, denn er wird weder in den

des Autors (rossbender.org) online zugänglich. Der Shinto-Experte Allan Grapard widmete dem

Thema Hachiman ebenfalls einige Aufsätze. Schließlich hat sich Christine Guth (Kanda) in den

1980er Jahren mit kunstgeschichtlichen Aspekten des Hachiman-Kults auseinandergesetzt.
Aus dem deutschen Sprachraum ist eine weitere unveröffentlicht gebliebene Dissertation zum
Hachiman gudökun AttBÄil, einer wichtigen mittelalterlichen Quelle, von Wolfgang Bockhold

zu erwähnen (Bockhold 1982). In jüngerer Zeit hat sich die Kunsthistorikerin Melanie Trede im
Rahmen ihrer Forschungen zur Repräsentation der mythologischen Kaiserin Jingü Kögö Miß
(s. Anm. 17) auch mit Hachiman beschäftigt (siehe z.B. Trede 2005). Für eine gute Synopsis der

westlichen Hachiman-Forschung siehe Repp 2002.

2 Nakano Hatayoshi gibt an, dass sich unter Japans ca. 120'000 Schreinen AO'OOO Hachiman-

Schreine befinden, eine Zahl, die nur noch von Schreinen der Fuchsgottheit Inari übertroffen

wird (nach Repp 2002:171). Die Encyclopedia of Shinto gibt eine ähnliche Gesamtzahl an, zählt

allerdings nur 25'000 Hachiman geweihte Schreine (http://eos.kokugakuin.ac.jp/modules/
xwords/entry.php?entryID=776 [2013/8/26]).

3 Zur Problematik des Shinto-Begriffs aus religionshistorischer Sicht siehe u.a. Teeuwen und

Scheid 2002.



DE GRUYTER Hachimanismus, Buddhismus und Tennöismus im Altertum — 265

mytho-historischen Klassikern Kojiki !2 (712) und Nihon shoki 0 (720),

noch in einer der fünf überlieferten Lokalchroniken aus der Nara-Zeit, den fudoki
®±!2 (ab 713), erwähnt. Die offizielle Regierungschronik Shoku Nihongi 0 ^12
(SN) aus dem späten achten Jahrhundert nennt seinen Namen erstmals für das

Jahr 737: Hachiman leistete demnach den Truppen der Zentralregierung bei der

Niederschlagung eines lokalen Aufstands in Kyushu göttliche Hilfe. Dieser Bericht

wird durch ähnlich lautende Legenden aus späterer Zeit ergänzt, die Hachimans
Hilfe bei der Bekämpfung der „barbarischen" hayato %k - eine Volksgruppe, die

gegen den Yamato-Staat Widerstand leistete - im Jahr 720 hervorheben.4 Auch

wenn die Historizität dieser Ereignisse keineswegs über jeden Zweifel erhaben

ist, kann man davon ausgehen, dass sich Hachimans erste Kultstätte, der heutige
Usa Hachiman-Schrein in der Präfektur Öita, in einer politisch instabilen

Region befand und aufgrund ihrer Yamato-freundlichen Rolle in der ersten
Hälfte des achten Jahrhunderts erstmals die Aufmerksamkeit des Hofes erhielt.5

Die einigermaßen verlässlich dokumentierte Geschichte Hachimans beginnt
jedoch im Grunde erst mit dem Bau des Großen Buddha (Daibutsu ;k(A) in Nara.
Diese Statue, die trotz erheblicher Beschädigungen bis heute besteht und als die
die größte jemals gegossene Bronzegussstatue weltweit gilt, stellte bekanntermaßen

den krönenden Abschluss der Errichtung eines landesweiten Netzwerks

von „Provinztempeln" (kokubunji S57^f) dar, deren Zentrum der Muttertempel
des Großen Buddha, der Tödaiji war. Es handelt sich bei dem gesamten

Projekt um das Lebenswerk des tatkräftigsten Tennö der Nara Zeit, Shömu

Sät („Heiliger Krieger", 701-756, r. 724-749). Shömus Ziel war die Etablierung
einer politisch-religiösen Ordnung, die man als „Staatsbuddhismus" bezeichnen
könnte. In diesem Zusammenhang erhielt der Lokalgott Hachiman aus Kyushu
erstmals eine staatstragende Rolle.

Hachimans erste Erwähnung im Zusammenhang mit Shömus Daibutsu-

Projekt fällt in das letzte Regierungsjahr Shömus, das Jahr 749, in dem seine

ehrgeizigen Ziele durch einen Goldfund in Nordjapan zum Durchbruch gelangten.

4 Die erste Erwähnung dieser Episode findet sich in der ältesten überlieferten Hachiman-
Chronik, dem Jöwa engl einer Chronik des Usa-Miroku Tempel-Schrein-Komplexes aus
der Jöwa Periode (844; s. Anm. 23).
5 Selbst Name und Ort der ursprünglichen Kultstätte des Hachiman sind unklar. Der heutige
Usa-Schrein befindet sich an jenem Ort, wo im Jahr 737 die Errichtung eines Tempels für
Bodhisattva Maitreya (jap. Miroku JftSti) dokumentiert ist. Der Tempel wird als jingüji Ws'#
(.,Tempel-Schrein-Komplex") bezeichnet und war zweifelsfrei mit dem Hachiman-Kult verknüpft.
Laut Nakano Hatayoshi entstand der vorbuddhistische Hachiman-Kult aus einem Verbund von
Schreinen (oder Palästen) im Nordosten Kyushus, der sich noch heute in einem komplexen
rituellen Austausch zwischen diesen Schreinen widerspiegelt (Nakano 2002b; Guth Kanda 1985:

37-38).



266 Bernhard Scheid DE GRUYTER

Das Shoku Nihongi lässt Shomu anlässlich dieses Goldfundes (1/4/749) folgendes
Edikt {senmyö iE^fr) verkünden:

[...] Wir vernahmen, dass unter all den verschiedenen Lehren das Wort des Buddha für
den Schutz des Staates/Herrschers (mikado H^) das Beste sei, und beschlossen daher, in
allen Ländern unter dem Himmel, die Wir beherrschen, das Sutra der Siegreichen Könige6

zu verteilen und einen Rushana-Buddha zu errichten. [...] Doch viele hatten Zweifel, ob

dies gelingen könnte, und Wir selbst waren in Angst, dass zu wenig Gold vorhanden sei. Da

offenbarte sich Uns ein wundersames Wort der Drei Schätze (hotoke[!] no sugurete ayashiki
ö-mikoto no shirushi die Götter des Himmels und die Götter der Erde

taten sich zusammen und gewährten Uns großes Glück; und auch die kaiserlichen Seelengeister

(sumerogi no mi-tamatachi waren Uns gnädig, streichelten Uns (nade

tamafu) und offenbarten Uns [das Gold?].8

In diesem kurzen Abschnitt wird der Kontext der Errichtung des Großen Buddha

in kondensierter Form festgehalten:

- Der Buddhismus schützt den Staat am besten [was insbesondere im

Goldglanz-Sutra ausführlich dargelegt wird];

- Deshalb lässt Shömu das Goldglanz-Sutra kopieren [und Provinztempel für
seine Rezitation errichten];

- Auch die Errichtung einer [Riesen]-Statue des Buddha Vairocana (Rushana,

in Japan später als Dainichi bekannt) ist Teil des Projekts;

- Buddhistische Omen haben dem Tennö verkündet, dass die Götter des

Himmels und der Erde sowie die kaiserlichen Ahnengeister Unterstützung
seines Bauvorhabens gewähren;

- Gold wurde gefunden.

6 Hier: Saishöö-kyö heute besser bekannt als Konkömyö-kyö „Goldglanz-
Sutra". Die Verteilung des Sutras implizierte die Errichtung der entsprechenden Provinztempel,
die offiziell konkömyö shintennö gokoku no tera &:/£?!! ERHflBfö#, „Tempel zum Schutz des

Landes durch die Vier Himmelskönige des Goldglanzes" hießen. Nur nebenbei sei erinnert,
dass diesen Vier Himmelskönigen (oder Schutzgöttern der Himmelsrichtungen, angeführt von
Bishamon-ten MOTPS) auch der älteste staatlich errichtete Tempel Japans, der Shitennö-ji ELK

EE# in Osaka (gegr. 593), geweiht ist. Der Name des Goldglanz-Sutras diente auch als Quelle für
den posthumen Namen von Shömüs Hauptfrau Kömyö Kögö ftfüjÄjff.
7 Die angegebene Lesung folgt Zachert (1932:185), bei der Übersetzung folge ich jedoch Bender

(2012: 9), der sich an der Zeichenbedeutung HS (sanbö) orientiert.
8 Senmyö 13, Shoku Nihongi 749/4/1; s. Bender 2012: 9 und Zachert 1932: 184-185. Die Übersetzungen

wurden hier wie an anderen Stellen von mir modifiziert. Shömu ließ an diesem Tag zwei

Edikte verlesen, in denen er den Goldfund feierte. Das erste, kürzere Edikt ist direkt an die noch

unfertige Statue gerichtet und enthält die berühmte Selbstbezeichnung Shömus als Sklave des

Buddhismus: „I look up to the image of Rushana Buddha and speak these words of the Emperor,
who serves as the slave of the Three Treasures." Senmyö 12, SN Tempyö Shöhö 1 (749)/ 4/1,

Übersetzung: Bender 2012: 9.



DE GRUYTER Hachimanismus, Buddhismus und Tennöismus im Altertum — 267

Auf eine noch kürzere Formel gebracht, lässt sich Shömus Edikt auch folgendermaßen

zusammenfassen: „Buddha schützt Staat - Staat errichtet Buddha ein

Monument - Kami ermöglichen dies." (Wobei „Staat" hier semantisch kaum

vom Begriff „Herrscher" zu trennen ist. Beide werden im Begriff kokka SS?, auch

mikado gelesen, zusammengefasst.)
In Shömus Goldfund-Edikt ist noch nicht explizit von Hachiman die Rede,

doch aus einer weiteren überlieferten Proklamation vom Ende desselben Jahres

lässt sich schließen, dass die numinosen Instanzen, die Shömu in entpersonalisierter

Form anführt, möglicherweise auf Hachiman gemünzt waren. Jedenfalls
ist ansonsten nur schwer verständlich, wieso Hachiman laut Shoku Nihongi im
elften Monat unvermittelt seinen Besuch bei Hof ankündigt („Yawata Ökami

[Hachiman] tat in einem Orakel kund, dass er in die Hauptstadt kommen werde")9
und sogleich wie ein Staatsgast behandelt wird:

- Hachimans Prozession von Nord-Kyushu nach Nara wird von über hundert
kaiserlichen Soldaten begleitet. Entlang seiner Route durch die Provinzen

hat Reinheit zu herrschen und sogar das Töten von Tieren ist verboten.10

- Die Priesterin Ömiwa/Öga no Morime u, welche die Prozession aus

Kyushu anführt, steht im Mittelpunkt des Berichts. Sie wird mit dem

interessanten Begriff negini jffifi/E betitelt,12 der wörtlich die Bezeichnungen
für eine Schreinoberpriesterin mit der für eine buddhistische Nonne
kombiniert. Im Zuge des gesamten Großereignisses wird ihr der Vierte Hofrang
und der Adelstitel Ason verliehen sowie die ansonsten nur Mitgliedern der

kaiserlichen Familie zustehende Ehre, in einer purpurnen Sänfte getragen zu
werden. Sie wird damit auf einen Schlag die ranghöchste Kami-Priesterin im

ganzen Reich.13

9 AI®AWfEfilfiiÄ (Lesung unsicher). SN, Eintrag von Tenpyö Shöhö 1 (750)/ll/19; Bender 2012:

26. Wir befinden uns im ersten Jahr Tenpyö Shöhö, das konventionellerweise mit 749 gleichgesetzt

wird. Der 19.11. fällt nach westlicher Umrechnung jedoch bereits in das Folgejahr, genauer
auf den 1.1.750.

10 „Over one hundred soldiers were sent to escort the kami along the roads of the provinces
through which it passed, riding before and after, and in those provinces the killing of living
beings was prohibited. Those accompanying the kami were to abstain from wine and meat, and

were to sweep the roadways and purify them from excrement." SN, Tenpyö Shöhö 1 (750)/12/18;
Ü.: Bender 2012: 26.

11 Die Lesung des Familiennamens AW wird in der Literatur unterschiedlich wiedergegeben;
tnit ziemlicher Sicherheit bestehen jedoch verwandtschaftliche Beziehungen zu den Priestern
des Ömiwa-Schreins AWWfi in der Nara-Region.
12 SN, Eintrag von Tenpyö Shöhö 1 (750)/12/27; Bender 2012: 26.

13 Selbst die ranghöchsten Priester in Ise waren damals auf die Fünften Ränge beschränkt
(Bender 1980:23-24). Morime wurde von ihrem Bruder Tamaro EtlÄS begleitet, der jedoch einen

niedrigeren Rang erhielt.



268 — Bernhard Scheid DE GRUYTER

- Am 27.12. begibt sich die kaiserliche Familie schließlich in Begleitung von
Morime zum Tödaiji (also zum halbfertigen Großen Buddha), wo 5'000
buddhistische Mönche Sutren rezitieren und eine große Anzahl feierlicher Tänze

aufgeführt werden. Der Anlass ist offenbar die Einweihung von Hachimans

neuer Wohnstatt, des späteren Tamukeyama-Schreins #[n]|ii, doch wird
weder der Name noch die konkrete Form des Schreins im Shoku Nihongi
erwähnt. Hervorgehoben wird jedoch, dass Hachiman bei dieser Gelegenheit
den Ersten Kaiserlichen Rang (ippon —B°n) erhält, seine göttliche Gemahlin

Himegami („Braut-Göttin") den Zweiten.

Trotz des nüchternen Stils, in dem die offizielle Chronik diese Ereignisse

beschreibt, bleibt festzuhalten, dass eine einheimische Gottheit und ihre
Priesterschaft in Japan kaum je derartig unvermittelt in die höchsten möglichen
Schrein- bzw. Adelsränge katapultiert wurden. Im Übrigen ist anzumerken, dass

die erwähnten Ränge für Hachiman und seine Begleiterin für Mitglieder der

kaiserlichen Familie reserviert waren.14 Man kann die erwähnte Rangverleihung
daher als Anerkennung von Hachimans Status als kaiserliche Ahnengottheit
deuten.

Die Gründe für dieses plötzliche Interesse an Hachiman können nur indirekt
aus den offiziellen Proklamationen oder Edikten erschlossen werden, die
wortwörtlich in die Chronik aufgenommen wurden. Anlässlich der Rangverleihung

an Hachiman und Himegami wurde demnach ein Edikt verlesen, in dem Shömu

(der zu diesem Zeitpunkt bereits offiziell zugunsten seiner Tochter Abe abgedankt
hatte) den Zusammenhang zwischen Hachiman und Rushana-Buddha folgendermaßen

erläutert: Bereits neun Jahre zuvor (740) habe er, der Tennö, vor der Statue

des Rushana-Buddha in Kawachi um Unterstützung für den Bau des Rushana

Daibutsu in Nara gebetet. Bei dieser Gelegenheit habe er von Hachiman folgende

Weissagung erhalten:

Als Kami werde ich [die Errichtung des Daibutsu] mithilfe der Götter des Himmels und

der Götter der Erde ganz gewiss vollbringen. Ich werde das Kupfer unverzüglich zu Wasser

schmelzen, und die Gräser, das Holz und die Erde [der Gussform] will ich mit meinem

eigenen Körper vermengen, sodass kein Schaden entsteht.15

14 Im Gesetzeswerk ftyö nogige, das aufden sog. Yörö Kodex aus der frühen Nara-Zeit zurückgeht,
sind insgesamt vier Prinzenränge (hon'i nHi) für Mitglieder der kaiserlichen Familie verzeichnet.

Sie stellen gegenüber dem chinesischen Vorbild des höfischen Rangsystems eine japanische

Eigenkreation dar (Dettmer 2009: 6-7).

15 Kami ware ama-tsu-kami kuni-tsu-kami wo hikiwi izanahite kanarazu nashi-matsuramu, koto-

datsu ni arazu akagane no yu wo mitsu to nashi, waga mi o kusa ki tsuchi ni majihete saharu koto



DE GRUYTER Hachimariismus, Buddhismus und Tennöismus im Altertum 269

Hachimans Orakel entwirft also in poetischer und zugleich erstaunlich konkreter
Weise eine Vorschau auf die Produktionsvorgänge, die zum Guss der Riesenstatue

nötig sind, und sichert zugleich deren Gelingen mit göttlicher Hilfe zu.
Dass das Orakel vor dem Daibutsu zitiert wird, hat zweifellos den Zweck, die
Rolle Hachimans als den Hauptunterstützer der Fertigstellung der Statue zu
unterstreichen. Im zuvor zitierten Edikt hatte es dagegen geheißen: „Da offenbarte
sich Uns ein wundersames Wort der Drei Schätze; die Götter des Himmels und
die Götter der Erde taten sich zusammen und gewährten Uns großes Glück; und
auch die kaiserlichen Seelengeister waren Uns gnädig." Möglicherweise ist das

hier genannte „wundersame Wort der Drei Schätze" identisch mit Hachimans
Orakel. Drei Schätze sind zwar ein Synonym für den Buddhismus und scheinen
daher nicht zu einem Kami zu passen, doch aus der Sicht Shömus und seiner Zeit
bestand hier wohl kein Widerspruch. Denn das zweite Edikt sagt ja ausdrücklich,
dass sich Hachimans Offenbarung in einem buddhistischen Tempel ereignete. In
jedem Fall stimmen beide Edikte darin überein, dass die Kami einen unverzichtbaren

Beitrag zur Errichtung des Daibutsu leisteten. Die besondere Verehrung,
die Hachiman durch den Hof zuteil wird, scheint sich also daraus zu erklären,
dass er innerhalb des einheimischen Kami-Pantheons zum ersten Fürsprecher
von Shömus buddhistischen Unternehmungen wird und so auch die Hilfe der
anderen Götter für Shömu instrumentalisiert. Diese Interpretation lässt sich
allerdings lediglich aus der letzten erwähnten Stelle des Shoku Nihongi herauslesen.

Mit Sicherheit lässt sich jedenfalls behaupten, dass es zu einem kometenhaften

Aufstieg des Hachiman kam, auch wenn dessen Vorgeschichte weitgehend
im Dunkeln liegt. Vom Moment seiner Schreineinweihung in Nara an ist Hachiman

jedoch ein Dauerthema in den Annalen der Regierungszeit von Shömus
Tochter Abe, der Shömu 749 - am Höhepunkt seiner Macht - die Amtswürde des

Tennö übertrug.

3 Hachiman und die Letzte Kaiserin

Die Frage, warum gerade Hachiman in dieser Zeit so wichtig wurde, ist u.a.
durch Hachimans eloquente Orakel erklärt worden. Insbesondere unter Abe,
der sogenannten Letzten Kaiserin, die mit Unterbrechungen zwischen 749 und

naku nasamu. Senmyö 15, SN 749/12/27; Transkription des manyögana-Textes nach Zachert 1932:
195; s.a. Bender 2012: 27.



270 — Bernhard Scheid DE GRUYTER

770 regierte,16 richtete der Hof Fragen zu allen möglichen Themen der
Tagespolitik an Hachiman in Usa, die offenbar immer prompt beantwortet wurden. Wie

diese Orakel im einzelnen zustande kamen, ist schwer zu rekonstruieren. Spätere

Legenden deuten daraufhin, dass es sich prinzipiell um Befragungen weiblicher
Medien handelte, durch deren Mund die Gottheit sprach. Die Rolle des
Fragestellers und Interpreten kam meist männlichen Priestern zu. Kojiki und Nihon

shoki enthalten Hinweise, dass derartige Orakeltechniken ehemals von den
Herrschern selbst vollzogen wurden, indem sie sich unter Zuhilfenahme einer Laute

in Trance versetzten, um göttliche Botschaften zu empfangen.17 Gottheiten, die

Orakel von sich gaben, waren also grundsätzlich nichts Unbekanntes.
Bender weist allerdings zurecht darauf hin, dass im Shoku Nihongi fast

ausschließlich Orakel Hachimans erwähnt werden, während andere Schreingottheiten,

insbesondere die prominenteste kaiserliche Ahnengottheit, Amaterasu in
Ise, in dieser Zeit offenbar nicht zu Wort kamen: „In the Nara period Hachiman

spoke, while the Sun Goddess was silent. This distinctive oracular function helps
to explain the attention lavished on Hachiman by the early Nara court."18
Möglicherweise lässt sich die Vormachtstellung, die den Usa-Priestern bzw. Hachiman

auf diesem Gebiet eingeräumt wurde, durch neue, vom Kontinent importierte
Methoden, die Orakel zu bestätigen, erklären.19

Tatsächlich scheint das Orakelwesen in Usa aber bereits mit dem Ende von
Kaiserin Abes Regierung wieder an Glaubwürdigkeit verloren zu haben. Deren

zweite Regierungsperiode ist bekanntlich durch den berüchtigten Mönch Dökyö
üUÄ (ca. 700-772) geprägt, der als ihr engster Berater selbst zum Anwärter auf
den Kaiserthron wurde und dies zunächst durch ein Orakel Hachimans bestä-

16 Abe regierte als Köken Tennö von 749-758 und als Shötoku Tennö von 764-770. Während

weibliche Tennö in der Asuka und Nara-Zeit häufig an den Thron gelangten, führte die Dökyö-
Affäre (s.u.) zu einem Ende dieser Praxis.

17 Eine diesbezügliche Schilderung findet sich u.a. in der Legende von Jingü Kögö, die offenbar

angeregt durch das Zitherspiel ihres Ehemannes, Chüai Tennö, in Trance verfällt und ein
göttliches Orakel von sich gibt (Kojiki 2.14, vgl. Antoni 2012:162-163). Chüai glaubt den Weissagungen

nicht und stirbt bald darauf. In weiterer Folge übernimmt die Kaiserin nicht nur den Oberbefehl

ihres legendären Feldzugs nach Korea, sondern wendet auch in eigener Person Weissagungstechniken

an, um den Ausgang dieses militärischen Abenteuers vorherzusagen (Nihon shoki 9,

vgl. Aston 1972 [Bd. I]: 228-229). Als Mutter des Öjin Tennö IcWTcS;, der wiederum mit Hachiman

identifiziert wird (s.u.), ist Jingü eine zentrale Figur des Hachimanismus.

18 Bender 1980: 30.

19 Bei Hof hatten z.B. die urabe-Priester h (Weissager) im Verein mit dem Amt im Ying Yang-

Büro u.a. die Aufgabe, Omen und Vorzeichen, die aus beliebigen Quellen stammen konnten, mit
Hilfe auf dem Yijing basierender Techniken (Schafgarben- und Schildkrötenorakel) zu
„verifizieren". Diese Art der Kontrolle numinoser Botschaften lässt sich allerdings erst seit 782 belegen
(Kosaka 1993: 24-26).



DE GRUYTER Hachimanismus, Buddhismus und Tennöismus im Altertum 271

tigt bekam. In diesem Fall sprechen aber sogar die offiziellen Quellen von einer

Fälschung durch einen gewissen Nakatomi-no-suge no Asomaro
S, einen Priester der Lokalregierung von Kyushu in Dazaifu. Das Orakel wurde
selbst von der Kaiserin angezweifelt. Es sollte daher durch einen Abgesandten
des Hofes, Wake no Kiyomaro Iff S (733-799), in Usa bestätigt werden, doch
brachte Kiyomaro genau die gegenteilige Botschaft Hachimans zurück in die

Hauptstadt, die sinngemäß besagte: „Der Thron darf nur an angemessene Personen

innerhalb der kaiserlichen Linie weitergegeben werden." Damit war Dökyös

Usurpationsversuch über kurz oder lang zum Scheitern verurteilt.
Diese Vorgänge werden in der späteren Hachiman-Folklore und in anderen

Quellen wie dem Jinnö shötöki WÜIEfäcIE (1341) weidlich ausgestaltet, und sowohl
der Bote Kiyomaro als auch die Gottheit Hachiman werden darin zu Ikonen der
kaiserlichen Loyalität stilisiert. Das von Kiyomaro übermittelte Orakel bekommt
den Rang einer verfassungsmäßigen Satzung und wird in den unterschiedlichsten

Varianten immer wieder zitiert, wenn es um die Legitimation der Tennö-

Dynastie geht. Auch die Sekundärliteratur schließt sich im allgemeinen diesem
Urteil an und präsentiert Hachiman als den Retter der kaiserlichen Dynastie in
der Dökyö-Affäre.20 Doch unter den Zeitgenossen Dökyös muss dieser Vorfall
wohl auch grundsätzliche Zweifel an der Verlässlichkeit Hachimans geweckt
haben, hatte sich doch Dökyö selbst ebenfalls auf Hachiman berufen.

Tatsächlich werden die Orakel des Gottes nach der Dökyö-Affäre plötzlich
rar: Während Hachiman unter der Regierung Abe zu allen möglichen großen
und kleinen Details des politischen Alltags Stellung bezieht, verstummt er nun,
oder kommt jedenfalls in den offiziellen Geschichtsquellen nicht mehr zu Wort.
Somit hat es zunächst den Anschein, als ob der „Hachiman-Boom" mit dem Ende
der Dökyö-Affäre ebenso rasch verflog, wie er aufgekommen war. Verschiedene
Details vermitteln den Eindruck, dass es sich hierbei um ein Phänomen handelt,
dessen Dynamik mit modernen, plötzlich in Mode kommenden Neureligionen
vergleichbar ist: Die Hauptpriester Hachimans in Nara, die „Nonne" Morime
und ihr Bruder werden nach kurzer Zeit (754) der „schwarzen Magie" beschuldigt,

ihrer Ränge wieder entledigt und verbannt. Hachimans Hauptschrein in
Usa erhält zunächst ungeheure staatliche Zuschüsse, dann werden diese wieder

zurückgenommen (alles im übrigen unter Berufung auf Orakel durch Hachiman).
Zwischen den Zeilen lässt sich erkennen, dass diese widersprüchlichen Botschaften

wohl auf rivalisierende Fraktionen zurückzuführen sind, sowohl am kaiser-

20 Für ein frühes Beispiel s. Bohner 1940; obwohl die nationalistische Emphase Bohners heute
nicht mehr geteilt wird, bleibt die Einschätzung grundsätzlich die gleiche: Hachiman steigt
als Retter der kaiserlichen Dynastie aus der Dökyö-Affäre aus. S. z.B. Bender 1979; Repp 2002:
!74-l75.



272 — Bernhard Scheid DE GRUYTER

liehen Hof (Fujiwara, Tachibana, u.a.) als auch unter den drei Priesterdynastien
(Usa, Karashima und Öga/Ömiwa), die Hachimans Heiligtum in Usa verwalten.21

4 Hachiman als Öjin Tennö

Hachimans Loyalität gegenüber dem Tennö erscheint retrospektiv vor allem

deshalb ganz natürlich, weil er ja selbst in die Genealogie des Tennö-Hauses

eingebunden war. Sein Name findet sich zwar, wie erwähnt, nirgends in den

Chroniken des Götterzeitalters, doch wurde er zu einer Inkarnation des

halbmythologischen Tennö Öjin erklärt, der ja seinerseits durch seine Mutter Jingü

starke Wurzeln in Kyushu besitzt.22 Die meisten Hachiman-Schreine verehren

daher Öjin und seine Mutter Jingü, zu denen sich entweder die erwähnte
weibliche Begleiterin Himegami oder Takeuchi no Sukune gesellen.
Letzterer tritt in der Jingü-Mythe als engster Berater der Herrscherin und Ersatzvater

von Öjin auf. Von dieser Mythe ausgehend entwickeln die meisten Hachiman-

Chroniken eine zunehmend bunter ausgeführte, auf buddhistischen

Wiedergeburtsvorstellungen basierende Hagiographie von Öjins späteren Reinkar-

nationen, die ihn u.a. nach China führt und ihn schließlich unter dem Namen

Hachiman die Bodhisattvaschaft erlangen lässt.23

Diese Legenden sind jedoch erst ab dem neunten Jahrhundert greifbar.
Nakano Hatayoshi argumentiert zwar, dass die Beziehung zwischen Hachiman

und Öjin auf die Priesterfamilie Ömiwa/Öga zurückgeht, die Ende des siebten

Jahrhunderts von Yamato nach Kyushu entsendet wurde,24 doch lässt sich diese

Theorie aus den vorhandenen Quellen nicht eindeutig belegen. Sichere
Quellenhinweise auf die Assoziation Hachiman-Öjin liegen erst in der Heian-Zeit vor. Wie

wir gesehen haben, erhielt Hachiman bei seiner Ankunft in Nara den höchsten

kaiserlichen Familienrang, was seine genealogische Einbettung ins Kaiserhaus

plausibel macht. Andererseits ist in den kaiserlichen Edikten der Nara-Zeit zwar

stets von Ahnengöttern die Rede, doch wird Hachiman nicht explizit unter diese

21 Zu den politischen Hintergründen der Dökyö-Affäre siehe u.a. Bender 1979. Zu den drei
Priesterfamilien in Usa siehe einführend Nakano 2002a: 38-42.
22 Siehe Anm. 17.

23 Zu den wichtigsten Quellen der Hachiman Legende zählen Chroniken (engi) wie das Usa

Hachiman-gü Mirokuji kenritsu engi (auch Jöwa engi, 844) oder das

Hachiman Usa-gü gotakusen shü Atötete'slflftfiÄ (14. Jh.), die meines Wissens in keine westliche

Sprache übersetzt wurden. Für ein ins Deutsche übersetztes Beispiel der mittelalterlichen

Hachiman-Legende im Kamakura-zeitlichen Hachimangudökun AtSJ&ÄSil siehe Bockhold 1982,

inbesondere S. 50-77.

24 Für eine Zusammenfassung der diesbezüglichen Argumente s. Nakano 2002a: 47-50.



DE GRUYTER Hachimanismus, Buddhismus und Tennöismus im Altertum 273

gereiht. Die Erwähnung von Hachiman als Ahnengott wäre jedoch zu erwarten,
hätte diese Idee zur Zeit des ersten Hachiman-Booms bereits existiert.

Es geht mir im Rahmen dieses Aufsatzes nicht darum, hier eine Entscheidung
zu treffen, doch sehe ich eine grundsätzliche Problematik in der Sekundärliteratur

darin, nach Kontinuitäten zu suchen, die Hachiman von Beginn an als die
Gottheit erscheinen lassen, als die er etwa in der Edo-Zeit (1603-1868) auftrat.
Ich sehe im Hachiman der Nara-Zeit hingegen eine neuartige, sozusagen
experimentelle Gottheit, die gerade wegen der in sie gesetzten übergroßen Erwartungen
auch Enttäuschungen hervorgerufen haben muss, vor allem was ihre Rolle als

Beschützer des Staates betrifft.

5 Der Iwashimizu Hachiman-Schrein

Trotz verminderter Orakel-Aktivität verschwindet Hachiman auch nach der
Dökyö-Affäre nicht ganz aus den Quellen. So berichten die Hagiographien von
Saichö ft)! (767-822) und Kükai (774-835), dass diese buddhistischen
Reformer in Usa zu Hachiman um eine sichere Überfahrt nach China gebetet
hätten, als sie sich unabhängig voneinander, aber im Rahmen derselben kaiserlichen

Gesandtschaft (804) auf ihre Studienreisen begaben. Nach erfolgreichem
Abschluss seiner Auslandsstudien hielt sich Saichö im Jahr 814 für längere Zeit
in Kyushu auf um dort für seinen neuen, auf das Lotos-Sutra zentrierten Tendai-
Buddhismus zu werben. Dabei soll er das Sutra zum Dank für die sichere Überfahrt
auch vor Hachiman und einer anderen Schreingottheit in Kyushu rezitiert haben.25

Kükai wiederum schuf angeblich ein Bildnis des „Hachiman in Mönchstracht",
das den Ausgangspunkt der entsprechen Hachiman-Ikonographie darstellen soll
(s.u.). Vor allem aber erhielt Hachiman Ende der Nara- oder Anfang der Heian-
Zeit den Titel „Großer Bodhisattva" (Hachiman Daibosatsu AiH^HiH), unter
dem er bis zur Meiji-Zeit bekannt bleiben sollte.26 Dies lässt darauf schließen,
dass Hachiman in buddhistischen Kreisen weiterhin hochgehalten wurde, auch
wenn seine politische Bedeutung vorübergehend abnahm. In jedem Fall blieb
natürlich auch seine von Shömu inaugurierte Funktion als Schutzgott des Großen
Buddha bestehen.

Zur endgültigen Etablierung des Hachimanismus kam es schließlich mit dem
Bau des Iwashimizu Hachiman-gü SjjtzkAtS'ir (860), eines Tempel-Schrein-

25 Eizan daishi-den tülii nach Groner 2000: 89.
26 Dieser Titel existiert spätestens seit 809, als er in der offiziellen Chronik Nihon köki B 5E

auftaucht. Eine spätere Quelle, das Tödaiji yöroku (12. Jh.), führt ihn hingegen auf ein
Orakel Hachimans aus dem Jahr 781 zurück (Nakano 2002a: 45).



274 Bernhard Scheid DE GRUYTER

Komplexes südlich von Kyoto, der sich rasch zum neuen Zentrum des

Hachiman-Kults entwickelte. Die offiziell genannten Gründe für die Errichtung
dieses Schreins liegen zum einen wieder in einem Orakel Hachimans, zum
anderen aber darin, dass der regierende Tennö, Seiwa itfn (850-881, r. 858-876),
Hachiman als jene Gottheit ansah, die ihm zum Thron verholfen hatte. Der Drahtzieher

dieser Ereignisse war jedoch Fujiwara no Yoshifusa Ml&JkW (804-872),
der Großvater des Kindkaisers, der in der Folge die Regentschaft übernahm und

damit das Zeitalter der Fujiwara-Regenten einläutete. Die Etablierung des Hachi-

manismus fällt also mit der Zementierung der Fujiwara-Hegemonie zusammen
und scheint ein Teil der religionspolitischen Strategien zu sein, diese Hegemonie

zu legitimieren. Doch sind die politisch-religiösen Interessen bei genauer
Betrachtung etwas komplexer und sollen daher kurz erläutert werden.

Als Gründer des Iwashimizu-Schreins gilt der Mönch Gyökyö ITüc, ein

Abkömmling der Adelsfamilie Ki IE, der im Daianji in Nara tätig war. Dort
hatte er bereits 807 nach erfolgreicher Studienreise in China Hachiman als

Schutzgottheit des Tempels installiert.27 Gyökyö unterhielt demnach wohl eine ähnliche

Beziehung zu Hachiman wie Saichö und Kükai, indem er ihn als Beschützer auf
dem gefährlichen Seeweg zum Kontinent ansah und sich nach seiner glücklichen
Rückkehr zu persönlichem Dank verpflichtet fühlte.

Im Jahr 858 wurde der hochbetagte Gyökyö aufVorschlag des Shingon-Mönchs

Shinga (801-879)28 von Fujiwara no Yoshifusa ein weiteres Mal nach Usa

entsandt. Sein Auftrag lautete, dort für die Thronfolge von Yoshifusas Enkel, Prinz

Korehito (der erwähnte Seiwa Tennö), zu beten. Als sich dieser Wunsch noch im

gleichen Jahr erfüllte, begab sich Gyökyö im folgenden Jahr ein weiteres Mal nach

Usa und erhielt dort, laut der Chronik des Iwashimizu-Schreins,29 von Hachiman
mehrere Orakel, denen zufolge er Hachiman auf dem Berg Otokoyama im
Südwesten Kyotos als Schutzgott des Tennö (kokuke H^30) installieren sollte. Gyökyö

vollzog daraufhin nach allerlei asketischen Übungen auf dem Otokoyama eine

Einladungszeremonie (kanjö ®Jf#) für Hachiman und setzte damit den Grundstein

für die weitere Entfaltung des Heiligtums. Die Wahl dieses Ortes wurde
auch durch den Kindkaiser Seiwa und seine kaiserliche Mutter bestätigt, die in
ihren Träumen violette Wolken aus dem Otokoyama aufsteigen sahen. Im Jahr

27 Dies folgt aus einem zeitnahen Dokument des Daianji (Guth 1981:192; s.a. Murayama 2002:

324).

28 Shinga war ein Vertrauter Yoshifusas und fungierte als religiöser Betreuer des Seiwa Tennö.

29 Iwashimizu Hachimangü gokokuji engi ifizk zusammengefasst nach Murayama

2002: 323-324.

30 Lesung nach Murayama 2002: 323.



DE GRUYTER Hachimanismus, Buddhismus und Tennöismus im Altertum 275

862 wurde schließlich auf kaiserlichen Befehl mit der Errichtung einer weitläufigen

Anlage begonnen.

Allerdings gab es am Fuße des Otokoyama schon lange einen Tempel, der dem

Ki-Klan, Gyökyös Stammhaus, als Familientempel diente. Wie Murayama Shüichi

anmerkt, deutet all dies daraufhin, dass der Plan, Hachiman auf dem Otokoyama
ein Heiligtum zu errichten, von langer Hand vorbereitet worden war. Sollte die

Identifizierung Hachimans mit Öjin zu dieser Zeit bereits fixer Bestandteil des

Hachiman-Kultes gewesen sein, so wäre auch das ein Grund für Gyökyös Interesse

an Hachiman, da der erwähnte Takeuchi no Sukune, Öjins „Ziehvater", laut
Nihon shoki Ahnherr der Ki Familie ist. Umgekehrt könnte aber die Assoziation
Hachimans mit der Öjin-Mythe genau aus diesem Grund auch ein Werk Gyökyös
sein. Ich teile hier die Sicht Murayamas, dass Gyökyö die Gunst der Stunde nutzte,
indem er dem aufstrebenden Fujiwara no Yoshifusa seine Unterstützung bei der

Inthronisierung Seiwa Tennös anbot. Ironischerweise war diese Unterstützung
aber im Grunde gegen die Familieninteressen der Ki gerichtet. Denn unter den

Gemahlinnen von Seiwas Vater, Montoku Tennö (827-858), gab es auch
eine Tochter des Hauses Ki, die ihm seinen ersten Sohn gebar. Die Ki konnten
sich daher Hoffnungen machen, ihrerseits zur Schwiegerfamilie eines Tennö zu
Werden.31 Der spätere Tennö Seiwa war lediglich der vierte Sohn Montokus, doch
war seine Mutter eine Tochter des Fujiwara no Yoshifusa. Ihre Heirat mit Montoku
war der Grund, warum Yoshifusa Montoku überhaupt zum Thron verhalf.32

Zweifellos hegte Yoshifusa von Anfang an die Hoffnung, auf diese Weise wieder
Nachkommen der Fujiwara auf den Thron zu bringen.

Während also Teile der Ki Familie versuchten, gegen die Fujiwara ihre
eigenen Interessen bei Hof zu lancieren, scheint Gyökyö einen Kompromissweg

eingeschlagen zu haben, indem er politisches gegen religiöses Kapital
tauschte. Die Ki stiegen von da ab tatsächlich nie mehr in die höchsten Adelsränge

auf, doch Gyökyös Familienzweig wurde als erbliche Priesterschaft im
Iwashimizu Hachiman-Schrein installiert und behielt diese Position über
Jahrhunderte.33 Währenddessen überflügelte der Iwashimizu-Schrein nicht nur das

Tatsächlich war ein Ki-Verwandter Gyökyös, der Shingon Mönch Shinsai, auf der Seite von
Seiwas Halbbruder Koretaka tätig und betete für dessen Ernennung zum Tennö (Murayama
2002: 324).
52 Yoshifusa hatte seine einzige Tochter mit Montoku verheiratet und setzte sich daher für
Montoku als Thronfolger ein, obwohl dies nicht dem Vermächtnis des mächtigen Saga Tennö

entsprach. Die entsprechenden Machenschaften sind als „Umsturz der Jöwa-Ära" (Jöwa no hen,
842) in die Geschichte eingegangen.
53 Gyökyö übergab die Führung des Schreins schon unmittelbar nach seiner Gründung an
seinen Neffen Ki no Mitoyo fcffiitnt, dessen Nachkommen sich in mehrere Linien aufspalteten,
aber den Schrein bis heute führen (Tanaka 2002:22).



276 Bernhard Scheid DE GRUYTER

Stammheiligtum in Kyushu, sondern erhielt auch den Status eines kaiserlichen

Ahnenpalastes (jingü #§) und stand damit in der Schreinhierarchie ab der

späten Heian-Zeit nur noch hinter dem Ise-Schrein zurück.

Dass der Iwashimizu-Schrein derartige Wichtigkeit erlangte, war wohl nicht
das Ergebnis einer zielgerichteten Machtpolitik der Fujiwara, sondern ergab

sich aus einer Mischung aus buddhistischen Interessen, Familieninteressen der

Ki und letztlich Zufällen. Die Fujiwara selbst setzten religionspolitisch in erster

Linie auf den Kasuga-Schrein, ihren alten Ahnenschrein in Nara, der eng mit
ihrem Familientempel Köfukuji verbunden war.

Hachiman dagegen wurde in der Folge vor allem mit Seiwa Tennö und seinen

Nachkommen assoziiert. Eine Minamoto-Zweigfamilie des Tennö-Hauses, die sich

auf Seiwa zurückführt und daher auch als Seiwa Genji bezeichnet wird,
stieg bekanntlich Ende der Heian-Zeit zu einer der führenden Kriegerdynastien
der Kantö-Region auf. In dieser Zeit begannen die Minamoto auch einen eigenen

Ahnenkult des Hachiman zu zelebrieren. Als dann 1185 unter Minamoto no Yori-

tomo die erste Militärregierung Japans zustande kam, wurde der Tsurugaoka-
Schrein in Kamakura zum Zentrum einer weiteren Variante des Hachimanismus,
in der Hachimans kriegerische Attribute in den Vordergrund traten. Dank der

Seiwa Genji wurde Hachiman so zum „Kriegsgott Japans", als der er für gewöhnlich

durch die Sekundärliteratur geistert.3* Doch ist es wohl richtiger von einem

„Gott der Krieger" statt von einem „Kriegsgott" zu sprechen, da er auch von den

Minamoto in erster Linie als schützende Ahnengottheit angesprochen wurde und
dabei sowohl seine buddhistischen Züge als auch seine genealogische Verbindung

zum Kaiserhaus beibehielt. Ob zu Recht oder zu Unrecht führten sich nicht

nur die Minamoto, sondern auch die meisten anderen führenden Kriegerfamilien
des Mittelalters und der Frühen Neuzeit, einschließlich der Ashikaga und der

Tokugawa, auf Seiwa Tennö und daher ebenso auf Hachiman zurück.

6 Hachiman als Mönch

Aus den bisherigen Ausführungen ist bereits deutlich geworden, dass sämtliche

historisch greifbaren Initiativen, Hachiman nach der Dökyö-Affäre weiter
hochzuhalten, dem persönlichen Einsatz buddhistischer Mönche zu verdanken sind.

Dass sogar entscheidende Zeremonien wie die Herbeirufung eines Gottes (kanjö)

34 Vgl. z.B. den Aufsatz „Hachiman, der Kriegsgott Japans" von Ugo Casal (1962) oder, in

jüngerer Zeit, Melanie Tredes „Appell an den Kriegsgott" (Trede 2005), eine informative Studie

der Bildrollen des Konda Hachiman-Schreins, die jedoch das Kriegsgott-Image Hachimans nicht

problematisiert.



DE GRUYTER Hachimanismus, Buddhismus und Tennöismus im Altertum 277

in einen Zweigschrein von Mönchen durchgeführt wurden, zeigt, dass die rituelle

Arbeitsteilung zwischen Schreinpriestern und buddhistischen Mönchen, die

etwa in Ise schon für die Heian-Zeit dokumentiert ist, im Falle Hachimans offenbar

nicht als notwendig erachtet wurde. Eines der wichtigsten Rituale, das bis
heute den Kern des Hachiman-Ritualwesens in den meisten großen Hachiman-
Schreinen darstellt, ist eine Freilassungszeremonie von Tieren (höjö-e %c££),
eine originär buddhistische Tradition, die sich in Japan aber hauptsächlich im
Kontext des Hachimanismus erhalten hat. Tatsächlich erfuhren wir ja auch schon

anlässlich von Hachimans Prozession nach Nara (749), dass ihm das buddhistische

Tötungsverbot von Tieren (ein in Nara-zeitlichen Texten häufig angesprochenes

Thema)35 ein großes Anliegen war.
In diesem Zusammenhang möchte ich ein interessantes Detail nicht

unerwähnt lassen: Während der Iwashimizu-Schrein wie erwähnt als Nummer Zwei
(nach Ise) in der Liste der zweiundzwanzig Staatsschreine aus dem elften
Jahrhundert angeführt wird, fehlt er in der berühmten Schreinliste der Engishiki
(926), welche knapp 3'000 Schreine erfasst.36 Er scheint daher erst in der späten
Heian Zeit als „Schrein" klassifiziert worden zu sein. Tatsächlich ist eine häufige
Bezeichnung der Anlage: Iwashimizu Hachiman-gü Gokokuji ^SJizKAiPSlTfilS

also „Landesschutz-Tempel des Iwashimizu Hachiman-[Ahnen-]Palastes". Im
Unterschied zur später geläufigen Bezeichnung shasö ttfi, „Schrein-Mönche",
trugen die Iwashimizu-Priester zwar die Amtsbezeichnung shikan PUT (Schreinbeamte),

doch verstanden sie sich abgesehen vom Zölibat als buddhistische
Kleriker.37

Insofern ist es nicht allzu verwunderlich, dass die Gottheit selbst nicht nur
die Bodhisattvaschaft erlangt, sondern auch in Gestalt eines buddhistischen
Mönchs auftritt. Aus der Zeit der Errichtung des Iwashimizu-Schreins sind die
frühesten ikonographischen Darstellungen Hachimans überliefert, die ihn
ausnahmslos in Mönchstracht darstellen. Es sind möglicherweise die frühesten

anthropomorphen Kami-Darstellungen (shinzö Wife) überhaupt, sodass vieles
dafür spricht, dass die Kami erst über den Umweg der buddhistischen Plastik und
zum großen Teil auf der Grundlage der Hachiman-Ikonographie in menschlicher
Form dargestellt wurden.38 In der frühen Heian Zeit wird diese Ikonographie in

35 Bis in die späte Nara-Zeit finden sich kaiserliche Dekrete, denen zufolge „alle tausend
Schritte" bestimmte Areale und Teiche für die Freilassung von Tieren errichtet werden sollten.
Diese Zeremonien wurden u.a. bei Krankheitsfällen in der kaiserlichen Familie abgehalten
(Nakano 2002b: 330).
36 Engishiki, Faszikel 10, übersetzt in Bock 1972.
37 Tanaka 2002: 24.
38 Siehe dazu die Studie von Christine Guth (Guth Kanda 1985).



278 Bernhard Scheid DE GRUYTER

erster Linie von den führenden Tempeln in Nara und des Shingon-Buddhismus
gepflegt. Diese bemühen sich nun, ähnlich wie der Tödaiji, um Hachiman gewidmete

Zweigschreine, damit die Gottheit zum Schutz des jeweiligen Haupttempels
beitragen kann. Kunstgeschichtliche Zeugnisse dieses Trends findet man zum

Beispiel in Form der Hachiman-Triade des Yakushiji in Nara, die aller
Wahrscheinlichkeit nach aus dem späten neunten Jahrhundert stammt, als Hachiman

in diesem Tempel als Schutzgott (chinjujin ÜtFW) eingeschreint wurde.39

Die Figurengruppe aus dem Yakushiji ähnelt in vielerlei Hinsicht einer
Hachiman-Triade des Töji, jenes Staatstempels, der kurz nach der Gründung der

neuen Hauptstadt Heian (794) errichtet und später zu einem Shingon-Tempel
wurde. Beide Figurengruppen bestehen aus einer männlichen Mönchsgestalt
und zwei weiblichen Begleiterinnen in höfischer Tracht. Eine Tempelchronik
aus dem vierzehnten Jahrhundert führt die Figuren des Töji auf einen Entwurf
Kükais zurück, was trotz der zeitlichen Distanz durchaus plausibel ist."0 Laut

dieser Chronik wurde Hachiman schon bei der Gründung des Tempels (796) in
den Töji „eingeladen" (kanjö), doch offenbar gab es zu dieser Zeit kein physisches

Objekt (und daher wohl auch keinen physischen Schrein), in dem der Gott

Wohnstatt bezog. Dies geschah erst unter der Führung des Tempels durch Kükai

(ab 823), und zwar auf Bitte von Saga Tennö (786-834, r. 809-823), der

auch nach seinem Rücktritt als Tennö die Politik dieser Zeit prägte und mit Kükai

freundschaftlich verbunden war. Kükai schuf das Bildnis Hachimans in Mönchstracht

und seiner Begleiterinnen (in Laiengewand), nachdem diese sich ihm am
Himmel gezeigt hatten."1 Eine ganz ähnliche Legende existiert vom heute
vielleicht berühmtesten Abbild des Hachiman in Mönchstracht, das der Kamakura-

zeitliche Bildhauermönch Kaikei 1201 anlässlich des Wiederaufbaus des

Tödaiji-Komplexes in Nara für den dortigen Hachiman-Schrein schuf. Auch

diese Statue soll auf die Kopie einer Kopie eines Hachiman-Portraits durch Kükai

39 Watanabe 2002:110.

40 Guth Kanda 1985:51-56.

41 „In the reign of Kanmu, in the Enryaku era [782-806], when the capital had just been
transferred and Töji had just come into being, in order to protect the capital, the ceremony of kanjö

was performed. Thus began [Hachiman's] appearance in the capital. [... Later, in the Könin era,

810-824, Köbö] Daishi, having received the imperial decree [of Saga Tennö], devoutly invoked

[Hachiman]. Three figures - a monk (hottai ffifk), a layman (zokutai and a female (nyotai
~kW) - and Takeuchi no Sukune manifested themselves in the sky. First he drew their forms on

paper. Later he carved wooden statues which were enshrined." Aus der Chronik des Töji mit dem

Titel Töböki ÄSiE (von Gohö SS, 1352) zitiert nach Guth Kanda 1985: 54; siehe auch Watanabe

2002:109.



DE GRUYTER Hachimanismus, Buddhismus und Tennöismus im Altertum 279

zurückgehen, doch in diesem Fall soll sich Kükai auf eine Erscheinung des Hachiman

bezogen haben, die sich ihm bei seiner Überfahrt nach China gezeigt hatte.''2

Watanabe Fumio bringt die Tatsache, dass Hachiman in der ersten Phase

seiner figürlichen Darstellung stets als Mönch erscheint, mit dem Aufkommen
von Mönchsportraits in der späten Nara-Zeit in Verbindung und macht darauf
aufmerksam, dass etwa eine bestimmte Statue des Iwashimizu-Gründers Gyökyö
(s.o.) auch als Hachiman selbst identifiziert wurde."3 Obwohl aus späterer Zeit
auch andere ikonographische Formen, etwa in höfischer Tracht, als berittener
Bogenschütze oder als Kind, bekannt sind, steht fest, dass das erste Bild, das

uian sich von Hachiman machte, dem damaligen Idealbild eines buddhistischen
Mönchs entsprach.

7 Schlussfolgerungen

Aus den eingangs vorgestellten Dokumenten lässt sich ein Konzept herauslesen,
wie sich Shömu das Zusammenwirken von Tennö, Kami und Buddhas vorgestellt
haben könnte:
~ Übergeordnetes Ziel ist der Buddhismus, der wiederum auf lange Sicht den

Staat schützt.
~ Shömu (Tennö) und Hachiman (Kami) arbeiten quasi aufAugenhöhe gemein¬

sam an diesem Ziel, einer im sichtbaren, einer im unsichtbaren Bereich.
~ Die Hilfe der Kami (bzw. Hachimans) ist analog zu menschlicher Hilfe und

wird daher auch ähnlich, z.B. durch Hofränge, belohnt.

Kami und Tennö dienen also gemeinsam dem Buddhismus, dieser wiederum
dient der Aufrechterhaltung der staatlichen Ordnung, wie u.a. im Goldglanz-
Sutra dargelegt. Buddhismus und Staat sind in diesem Konzept aber offensichtlich

ideale Größen, keine Einheiten, die sich in Personen oder Institutionen
Manifestieren. Auf personaler bzw. institutioneller Ebene stellt sich der Kreislauf
der Unterstützung nämlich anders dar: Mönche und Schreinpriester dienen dem
Tennö; dieser dient seinen Ahnengöttern als jenen Instanzen, welche letztlich

42 In diesem Fall soll das unmittelbare Vorbild Kaikeis ein Hängerollbild gewesen sein, das sich
n°ch heute im Besitz des Jingöji in Kyoto befindet. Zur spannenden Vorgeschichte, wie Kaikei
Zugang dazu bekam, siehe Guth Kanda 1981. Guth ist auch hier geneigt, die Historizität der
Autorschaft Kükais anzuerkennen, doch lässt sich die Produktion solcher zweidimensionaler
Darstellungen Hachimans, im Gegensatz zu den Statuen, nur bis ins zehnte Jahrhundert zurück-
Verfolgen (Watanabe 2002:111).
43 Watanabe 2002:111.



280 — Bernhard Scheid DE GRUYTER

über das Schicksal des Landes entscheiden. Hier kommt es also zu einer Umkehr

der Hierarchie zwischen weltlichen und geistlichen Akteuren, die durch die

kaiserlichen Ahnengötter - aber auch durch die implizite Ordnung des ritsuryö-
Beamtenstaates - gerechtfertigt wird.

Dass Shömu trotz seines berühmten Ausspruchs, „ein Sklave der Drei

Schätze [Buddha, Dharma und Sangha]" zu sein,44 durchaus auch in
traditionellgenealogischen Hierarchien dachte und agierte, ergibt sich unter anderem aus

den Edikten des Shoku Nihongi, in denen stereotyp auf den Tennö als manifeste

Gottheit und seine Ahnengötter Bezug genommen wird. Diese Vergöttlichung
eines amtierenden Tennö ist in den früheren Chroniken Kojiki und Nihon shoki

kaum zu finden. Der damit in Verbindung stehende „shintoistische" Ahnenkult
scheint demnach in der Nara-Zeit ebenso vorangetrieben worden zu sein wie der

Buddhismus. Die zeitnahe buddhistische Legendensammlung Nihon ryöiki 0 Jf
SPJ12 (frühes 9. Jh.) zeigt, dass dieses Denken auch von buddhistischer Seite

internalisiert wurde: Bei der Aufzählung tugendhafter Vorbilder in Japan werden

im Vorwort des Ryöiki zunächst Nintoku Tennö, Shötoku Taishi und Shömu

Tennö genannt,45 während der Autor, der buddhistische Mönch Kyökai in
diesem Zusammenhang keinen einzigen Mönchskollegen namentlich nennt. Am

Schluss des Werkes finden sich dann zwei Legenden von besonders tugendhaften
Mönchen, die zum Lohn in der kaiserlichen Familie wiedergeboren wurden, einer

davon der damals amtierende Tennö Saga.46 Kaiser-Sein stellt also dem Ryöiki

zufolge eine höhere Form der Wiedergeburt dar als Mönch-Sein, egal wie tugendhaft

der jeweilige Mönch auch sei.

Das staatsbuddhistische Konzept der Nara-Zeit birgt somit einen latenten

Widerspruch oder eine Ambivalenz zwischen einer „traditionellen" mytho-
genealogischen Werteskala und einer Werteskala, die auf den universalen,
transzendenten Zielen des Buddhismus gründet. Wie Abe Ryüichi
herausgearbeitet hat, wurde dieser Widerspruch erst durch Kükai angesprochen und
im Sinne einer für uns heute selbstverständlichen Trennung in einen
geistlichtranszendenten Wirkungsbereich des Buddhismus und einer auf das Diesseits

44 S.o., Anm. 8.

45 Bohner 1934: 60-61; Nakamura 1997: 99-101. Nintoku Tennö, der seinem Volk die Steuern

erließ, bis wieder Rauch aus den Häusern aufstieg, gilt als klassisches japanisches Beispiel eines

wohlwollenden Herrschers; allerdings ist seine Biographie im Nihon shoki eher konfuzianischen
als buddhistischen Vorbildern nachempfunden. Shötoku Taishi ist der Prinzregent, dem die

Etablierung des japanischen Buddhismus zugeschrieben wird.
46 Nihon ryöiki 3.39; Bohner 1934:215-219; Nakamura 1997: 276-283.



DE GRUYTER Hachimanismus, Buddhismus und Tennöismus im Altertum 281

bezogenen Autorität des Tennö (die durch den Buddhismus allerdings verstärkt
werden kann) gelöst.47

Die Attraktivität Hachimans zu Beginn seines Aufstiegs als nationale Gottheit

scheint nun darin zu bestehen, dass er nach beiden Maßstäben funktioniert:
Er ist Beschützer eines Buddhismus, der die staatliche Ordnung bedingungslos
unterstützt, und zugleich selbst Ahnengott in dieser Ordnung. Als Beschützergottheit

ordnet er sich dem Buddhismus unter, doch als Ahnengott legitimiert
er auch die Gewalt des Tennö über den buddhistischen Klerus. Er ist dabei aus
meiner Sicht kein „Shinto-Gott", der zum Buddhismus konvertiert ist bzw. von
Buddhisten für ihre Zwecke umgedeutet wird, sondern von Anfang an (d.h.
seit seinem „Auftritt" bei Hof) ein Produkt des Buddhismus, das höchstwahrscheinlich

nach dem Modell des Goldglanz-Sutras geschaffen wurde.48 Zweifellos

mögen zufällige politische Allianzen, seine besondere Orakelfunktion, seine

Verbindung mit der Metallproduktion u.a.m. eine Rolle gespielt haben, warum
man gerade Hachiman für diese Rolle auserkor, doch war es offensichtlich
notwendig, eine Gottheit zu kreieren, die eine Brückenfunktion zwischen Kami- und
Buddha-Kulten, oder besser, zwischen höfischem Ahnenkult und staatlichem
Buddhismus erfüllen konnte.49 Es ist sicher kein Zufall, dass sich keine der
etablierten Klan-Gottheiten für diese Rolle eignete, denn dies hätte unendliche
Verwirrung im genealogischen Statussystem hervorgerufen. Hachimans Marginali-
tät war in dieser Situation daher ein Vorteil. Als es gelungen war, mit Hachiman
eine völlig neuartige, quasi extra-genealogische Gottheit zu installieren, zeigten
sich in seinem Kult bald ähnliche exzessive Züge, wie in anderen „neureligiösen"
Phänomenen der Nara-Zeit, etwa die Verteilung von einer Million Miniaturstupas
(hyakumantö WTjif) durch die letzte Kaiserin nach ihrem militärischen Sieg über

47 Siehe dazu insbesondere Kükais Neuinterpretation des Goldglanz-Sutras (Abe 1999:238-247)
und seine Theorie zum Dharma-König {cakravartin) als idealem Monarchen (Abe 1999: 323-334).
48 Hier findet Hachiman am ehesten eine Entsprechung in Bishamonten, dem Anführer der
Vier Himmelskönige, der sich auf den indischen Gott des Reichtums Vaisravana zurückführen
lässt. Im Zuge der Verbreitung dieses Gottes im Gefolge des Mahäyana-Buddhismus lassen sich
entlang der Seidenstraße dem Hachimanismus durchaus verwandte Phänomene beobachten,
mdem Vaisravana etwa als Ahnengottheit in die Königsdynastie von Khotan integriert wird,
bieser Kult fand auch in China und Japan Ausdruck in der Verehrung des sogenannten Tobatsu
Bishamon den wiederum Kükai in Japan bekannt gemacht haben soll (Schönberger
2012; 146-148).
49 Tatsächlich sind mehrere Schreine bekannt, die in der Nara-Zeit eine ganz ähnliche
Entwicklung nahmen wie der Hachiman-Kult und vielleicht auch als Vorbild für einzelne
Phänomene gedient haben mögen, wie etwa der Tado- Schrein in der heutigen Präfektur
Mie. Dort gründete der buddhistische Mönch Mangan Zenji SISWW 763 einen „Schreintempel"

verlieh dem lokalen Gott einen Bodhisattva-Titel und fertigte eine Statue von ihm an -
h'es alles natürlich auf der Grundlage göttlicher Botschaften (Watanabe 2002:107).



282 — Bernhard Scheid DE GRUYTER

Fujiwara no Nakamaro, 764.50 Obwohl sicher kein Massenphänomen im modernen

Sinne, lässt sich das Aufkommen des Hachimanismus - aber vielleicht auch

der Nara-zeitliche Buddhismus als Ganzes - als höfische Modereligion bezeichnen,

die von ihrem eigenen Erfolg getragen die widersprüchlichsten Tendenzen

in sich vereinte, bis die Blase plötzlich platzte.
Das Platzen der „staatsbuddhistischen Blase" begann bekanntlich mit der

Dökyö-Affäre und gipfelte in der Verlegung der Hauptstadt unter Kanmu Tennö.

Auch Hachiman muss in den Augen der Hofaristokratie damals einen Teil seiner

Attraktivität eingebüßt haben. Seine Verbindung mit dem Tödaiji machte ihn
aber nach wie vor für Buddhisten attraktiv. Anfang der Heian-Zeit scheint es

dann, als ob die innovationsfreudigsten buddhistischen Kräfte besonderes

Interesse an Hachiman zeigten, zumindest wenn wir in diesem Punkt den Hagiogra-

phien von Saichö und Kükai Glauben schenken wollen. Analog zu den
wechselnden politischen Erfolgen der beiden Konkurrenten um die kaiserliche Gunst

etablierte sich in der Hauptstadt ein neuer Hachiman-Kult innerhalb von Kükais

Shingon-Buddhismus, während Saichö offenbar versuchte, in Kyushu verlorenes

Terrain wettzumachen. Doch letztendlich gelang es Gyökyö, einem Vertreter des

Nara-Tempels Daianji mit guten Verbindungen zum Shingon-Buddhismus, ein

neues Zentrum des Hachiman-Kults in der Hauptstadtregion zu etablieren.

Während also in der ersten Phase des Hachimanismus das Interesse an der

Gottheit in erster Linie von einem Monarchen ausgeht, der den Buddhismus als

Ganzes zu einem effektiven Verwaltungsinstrument seiner dynastischen Ordnung
machen will, kommt es in der frühen Heian-Zeit zu einer anderen Dynamik. Es

sind die Mönche selbst, die Hachiman fördern und als einen der ihren inszenieren.

Es mag sein, dass dieses Interesse sehr allgemein mit einer Art Nostalgie

japanischer Mönche, die ja eben auch Japaner und Gläubige der Wirksamkeit
der Kami waren, zu erklären ist; doch gleichzeitig muss Hachiman wohl auch als

Bindeglied zum kaiserlichen Hof von Bedeutung gewesen sein. Hachimans

Doppelfunktion als Beschützer des Dharma und der kaiserlichen Linie wird nun von
einzelnen Mönchen genutzt, um ihren jeweiligen Tempel wieder enger mit dem

kaiserlichen Ahnenkult zu verknüpfen. Dieses Ziel wird schließlich noch übertroffen,

als sich der Hachimanismus im Iwashimizu-Schrein zu einem alternativen,
buddhistisch geprägten Modell der kaiserlichen Ahnenverehrung entwickelt,
während man andererseits in Ise den Buddhismus explizit aus allen
Schreinangelegenheiten ausschließt.

Hachiman wird auf diese Weise zu einem Vorreiter der Synthetisierung von
einheimischen und fremden religiösen Vorstellungen (shinbutsu shügö WfAficf),

SO Siehe dazu z.B. Kornicki 2001:114-117.



DE GRUYTER Hachimanismus, Buddhismus und Tennöismus im Altertum — 283

der bald die gesamte Welt der japanischen Kami erfasst, doch erhält Hachiman
kaum einen ernsthaften Konkurrenten, wenn es darum geht, die kaiserliche

Genealogie mit dem Buddhismus zu verknüpfen. Der Hachimanismus ist daher

aus meiner Sicht nicht nur bloß ein Beispiel für die inklusivistische Kraft des

Buddhismus, lokale Religionen in das eigene Glaubenssystem zu integrieren. Er ist

vielmehr eine Neuschöpfung des japanischen Buddhismus, die aus dem

Zusammenspiel mit dem kaiserlichen Ahnenkult entstanden ist. Der Hachimanismus

wurde offenbar zeitweilig sogar als buddhistischer Tempel-Kult empfunden und
verbreitete sich über buddhistische Netzwerke, was sich auch nicht änderte, als

die Minamoto-Krieger der späten Heian-Zeit in Hachiman ein Mittel erkannten,
auf ihre Wurzeln in der kaiserlichen Familie aufmerksam zu machen.

Religionsgeschichtlich lässt sich das, was ich als Hachimanismus bezeichne, dennoch

nicht völlig unter den Buddhismus subsumieren, da sich in Gestalt der Jingü-Öjin-

Mythe die Erinnerung an eine vorbuddhistische Zeit bewahrt, aus der Hachiman
seine legitimatorische Kraft als Ahnengott bezieht, die im Zweifelsfall auch gegen
buddhistische Dogmen gerichtet sein kann.

Bibliographie
Abe, RyQichi (1999): The Weaving of Mantra: Kükai and the Construction ofEsoteric Buddhist

Discourse. New York: Columbia University Press.

Antoni, Klaus, Übers. (2012): Kojiki: Aufzeichnungen alter Begebenheiten. Berlin: Verlag der

Weltreligionen (Insel Verlag).

Aston,W[illiam] Gjeorge], Übers. (1972): Nihongi: Chronicles ofJapan front the Earliest Times to

A.D. 697. London: Tuttle (1. Aufl. in 2 Bd. 1896).

Bender, Ross (1979): „The Hachiman Cult and the Dokyo Incident." Monumenta Nipponica 34.2:

125-153.

Bender, Ross (1980): The Political Meaning of the Hachiman Cult in Ancient and Early Medieval

Japan. PhD Dissertation, Columbia University. (Open access unter http://rossbender.org/
japan.html [2013/8/26].)

Bender, Ross (2012): „Shoku Nihongi - The Year Tenpyö Shöhö 1." PMJS Papers

(http://www.pmjs.org/pmjs-papers/papers-index/bender-tenpyo_shohol/ [2013/8/26]).
Bock, Felicia G. (1970-1972): Engi-shiki: Procedures of the Engi Era. Tokyo: Sophia University

(Bd. 1 [1970]: Engishiki 1-5; Bd. 2 [1972]: Engishiki 6-10).
Bockhold, Wolfgang (1982): Das Hachiman gudökun als historische Quelle, insbesondere

zu den Invasionen der Mongolen in Japan. Augsburg: Sofortdruck-Center Blasaditsch

(Dissertation Ludwig-Maximilians-Universität, München).

Bohner, Hermann (1934): Legenden aus der Frühzeit des Japanischen Buddhismus. Tokyo:

Deutsche Gesellschaft für Natur- und Völkerkunde Ostasiens.
Bohner, Hermann (1940): „Wake-no-Kiyomaro-den." Monumenta Nipponica 3.1: 240-273.
Casal, Ugo Alfonso (1962): Hachiman, der Kriegsgott Japans. (Mitteilungen der deutschen

Gesellschaft für Natur und Völkerkunde Ostasiens Band XLI, Teil D.) Wiesbaden:

Harrassowitz.



284 Bernhard Scheid DE GRUYTER

Dettmer, Hans Adalbert (2009): Der Yörö-Kodex: Die Gebote (Band 1). Wiesbaden: Harrassowitz.

Encyclopedia ofShinto (http://eos.kokugakuin.ac.jp (2013/8/26]): Tokyo: Kokugakuin

University, online seit 2002.

Groner, Paul (2000): Saichö and the Establishment of the Japanese Tendai School: With a New

Preface. Honolulu: University of Hawai'i Press (1. Aufl. 1984).

Guth Kanda, Christine (1981): „Kaikei's Statue of Hachiman in Tödaiji." Artibus Asiae 43.3:

190-208.
Guth Kanda, Christine (1985): Shinzö: Hachiman Imagery and Its Development. Cambridge, MA/

London: Harvard University Press.

Kornicki, Peter (2001): The Book in Japan: A Cultural History from the Beginnings to the

Nineteenth Century. Honolulu: University of Hawai'i Press.

Kosaka Shinji ASiSr: (1993): „Kodai, chüsei no uranai • ^littD^". In: Onmyödö sösho

PÄHÜÜ3?. Hrsg. von Murayama Shüichi IlLüf®— et al. Tokyo: Meicho Shuppan, 19-75.

Murayama Shüichi ftiiilf— (2002): „Hachiman-shin no shügöteki seichö AttttroD-g-fitifijcJI".
In: Nakano 2002a: 317-334 (Erstveröffentlichung 1974).

Nakamura, Kyoko (1997): Miraculous Stories from the Japanese Buddhist Tradition: The Nihon

ryöiki of the MonkKyökai. Cambridge, MA: Harvard University Press (1. Aufl. 1973).

Nakano Hatayoshi cpSftSf® (1975): Hachiman shinköshi no kenkyü A(iff co®F3E. Tokyo:

Yoshikawa Köbunkan.

Nakano Hatayoshi tpSflÄ (1985): Usagü Tokyo: Yoshikawa Köbunkan.

Nakano Hatayoshi (Hrsg.) (2002a): Hachiman shinkö jiten AßfrtWVft. Tokyo: Ebisu

Köshö.

Nakano Hatayoshi (2002b): „Höjö-e no genryü to sono gaiyö OWL'S". In:

Nakano 2002a: 327-342.

Repp, Martin (2002): „Hachiman: Protecting Kami of the Japanese Nation." In: Religion and

national identity in the Japanese context. Hrsg. von Klaus Antoni et. al., Münster: LIT

Verlag: 169-192.

Schönberger, Sarah-Allegra (2012): Kriegsglück und Reichtum: Zur ikonographischen
Transformation Bishamon-tens, Indien-Japan. Wien: Universität Wien (Unveröffentlichte
Masterarbeit).

Tanaka Tsunekiyo (2002): „Iwashimizu höjö-e to yökyoku höjö-gawa
üStft r»£JI|j". In: Nakano 2002a: 22-29.

Teeuwen, Mark / Scheid, Bernhard (2002): „Tracing Shinto in the History of Kami Worship.
Editors' Introduction." Japanese Journal ofReligious Studies 29.3-4:195-207 (Einleitung
zu einem Sonderband des JJRS zum Thema Shinto, hrsg. von Mark Teeuwen und Bernhard

Scheid [guest editors]).
Trede, Melanie (2005): „Appell an den Kriegsgott: Ikonographische Innovation im Dienst

politischer Rivalität." (Heidelberger Jahrbücher 48.) In: Konflikt. Hrsg von Frank R. Pfetsch.

Heidelberg: Springer Verlag: 255-277.

Tsuji Hidenori ä 0 tt) A (2003): Hachiman güjiseiritsushi no kenkyü AW!T#fiJc4Sw®F3E.

Tokyo: Zoku Gunshoruiju Kanseikai.

Watanabe Fumio (2002): „Hachiman shinzö no seiritsu to tenkai: Sögyö Hachiman shinzö o

chüshin ni AttW&cDfijt&tgfJfi: fi®AI®Wf&£4'-kl;". In: Nakano 2002a: 106-115.

Zachert, Herbert (1932): „Die kaiserlichen Erlasse des Shoku Nihongi in Text und Übersetzung

mit Erläuterungen: I. Einleitung und Semmyö 1-29 ."Asia Major 8:105-232.


	Wer schützt wen? Hachimanismus, Buddhismus und Tennōismus im Altertum

