
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 68 (2014)

Heft: 1-2

Artikel: Anzan Kigan. Rituelle Geburtspraktiken Japans im Wandel der Zeit

Autor: Göhlert, Christian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-681647

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-681647
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DE GRUYTER DOI 10.1515/asia-2014-0003 ASIA 2014; 68(1): 189-232

Christian Göhlert

Anzan Kigon. Rituelle Geburtspraktiken
Japans im Wandel der Zeit

Abstract: Before access to modern obstetrics became widely available in Japan,

people had to resort to folk medicine, as well as to a number of religious and

magical practices to alleviate the danger that pregnancy and childbirth brought
with them. Collectively, these practices are known as anzan kigan - the prayer for
safe delivery. Modernization, urbanization and technological advances since the

Meiji Restauration all had a profound effect on these practices. Some have all but

disappeared, others have persisted, albeit in modified form. Yet others seemed

to be on the decline, only to experience a veritable renaissance in recent years.
Based on fieldwork conducted in Gumma and Kagoshima, as well as an analysis
of recent maternity journals, this paper takes a look at how and why these practices

have changed, as well as at the strategies that shrines and temples that offer

anzan kigan services have adopted to stay relevant in modern times. It argues that
anzan kigan has changed from a socially significant set of practices with heavy
religious connotations to a secularized and commercialized event that is most
relevant on the level of individual families. Practices that have always been or
could be adapted to be compatible with this change are going strong, while those

that are not are in the process of dying out for good.

Christian Göhlert: Institute of Folklore Studies / LMU München, Japan-Zentrum, Seijö University
Tokyo. E-mail: christian_goehlert@fastmail.fm

1 Einleitung

Unter dem Begriff anzan kigan (SSfÜSf/flÜ), der sich in etwa mit „Bitte um / Gebet

für sichere Geburt" übersetzen lässt, verstehen die meisten Japaner heute den

Schreinbesuch im 5. Schwangerschaftsmonat1, bei dem für eine sichere Geburt
gebetet wird und zu dem die Schwangere zum ersten Mal die traditionelle
Leibbinde, den hara-obi umgebunden bekommt. Im weitesten Sinne aber

gehört zum anzan kigan eine komplexe Vielzahl an magischen und religiösen

1 Alle Angaben in diesem Aufsatz beziehen sich auf die japanische Zählweise, nach der die
Schwangerschaft bereits mit der letzten Menstruation beginnt.



190 Christian Göhlert DE GRUYTER

Praktiken, die in vormodernen Zeiten die Sicherheit der Geburt und den Schutz

der Mutter und ihres Kindes sicherstellen sollten. Dass der technische,
gesellschaftliche und kulturelle Wandel seit der Meiji-Restauration diese Vorstellungen
nachhaltig beeinflusst hat, ist nicht weiter verwunderlich, wäre dies doch der

einzige Lebensbereich, an dem diese tiefgreifenden Veränderungen spurlos
vorübergegangen wären. Von einem vollständigen Aussterben dieser Bräuche kann
dabei allerdings keine Rede sein. Während einige davon tatsächlich weitgehend
in Vergessenheit geraten sind, bestehen andere in oft modifizierter Form weiter,
während wieder andere gerade in den letzten Jahren eine regelrechte Renaissance

zu erleben scheinen. Genauso verhält es sich mit den zum Zweck des anzan

kigan verehrten Gottheiten. Während manche Tempel und Schreine, die früher
als lokale anzan Zdgan-Institutionen dienten, nach und nach in Vergessenheit

geraten, ziehen andere inzwischen Besucherinnen und Besucher aus dem ganzen
Land an.

Der vorliegende Aufsatz untersucht den Wandel der Strukturen, innerhalb
derer das anzan kigan durchgeführt wird, den Aufstieg und Niedergang von
für das anzan kigan verwendeten Schreinen, die Rolle und die Repräsentation
des anzan kigan in Zeitschriften und Ratgeberliteratur für Schwangere sowie

die Veränderung der Einstellung der Menschen zum anzan kigan. Diese Fragen

sollen anhand dreier Fallstudien untersucht werden. Die erste Fallstudie stützt
sich auf Material aus zwei Feldstudien, die im Februar 2011 und im März 20122 in

der Region Takasaki in der Präfektur Gumma durchgeführt wurden. In Gruppen-
und Einzelinterviews wurden dabei zum einen acht Mitglieder der örtlichen

Kannon-Gruppe3 befragt, die ursprünglich eine wichtige anzan /dgan-Institution
der Region war, in letzter Zeit aber immer weiter an Bedeutung verloren hat; zum
anderen 13 Frauen aus bäuerlichen Haushalten der Region zu ihren Einstellungen

zum anzan kigan. Die zweite Fallstudie basiert auf einer Interviewreihe im

Rahmen eines Feldforschungsprojekts in der Stadt Kagoshima im August 2012.

Die Informantinnen waren hier sechs Mitglieder einer Mutter-Kind-Gruppe. Für

die dritte Fallstudie wurde zuletzt die Repräsentation des anzan kigan in einer

Auswahl moderner Frauenzeitschriften sowie in als typisch erachteten Büchern

aus dem Genre der Ratgeberliteratur untersucht.

2 Die zweite Interviewreihe sollte ursprünglich am 18. März 2011 während des Festes des Batö

Kannon in Minami-Örui durchgeführt werden, das aber wegen des Töhoku-Erdbebens abgesagt

werden musste.

3 „Kannon" ist der Name der beliebten buddhistischen Gottheit Bodhisattva Avalokitesvara,

jap. Kannon bosatsu.



DE GRUYTER Rituelle Geburtspraktiken Japans im Wandel der Zeit — 191

1.1 Definitionen von anzan kigan und hara-obi

Das Lexikon der japanischen Volkskunde (Nihon minzoku daijiten
äfft) zählt eine breite Palette magischer und religiöser Praktiken zum anzan

k/gan-Komplex. Dazu gehören zunächst Gebete, die an überregional verehrte

Gottheiten, lokale Schutzgötter sowie eine Vielzahl kleinerer Gottheiten des

Volksglaubens gerichtet wurden. Fast alle Schreine und Tempel bieten zumindest

Schutzamulette, so genannte o-mamori'', für das anzan kigan an, viele auch
Talismane in Form der in Japan beliebten o-fuda5. Weiter werden mitunter auch

bodenlose Schöpflöffel oder -kellen6, Beutel, Kissen, Steine oder Puppen
ausgegeben, entweder als Talismane für zuhause oder als Votivgaben, wobei der regionale

Variationsgrad - typisch für den japanischen Volksglauben - sehr hoch ist.
Neben lokalen Schreinen und Tempeln, die unter anderem die Gelegenheit

bieten, für eine sichere Geburt zu beten, gibt es weiterhin anzan kigan-
Institutionen, die Besucherinnen und Besucher aus dem ganzen Land anziehen.
Zu den bekanntesten gehören der Shiogama Jinja (fSüSSWi) in der Präfektur

Miyagi, der Santai Jinja (HSSJttt) in der Präfektur Gumma, der Öbara Jinja (JzlM

ftfi) bei Kyoto, der Awashima Jinja (;MIW±) in der Präfektur Wakayama, der

Gansuiji (SzK^f) in der Präfektur Shizuoka und der Suitengü in Tokyo (zKt^lO-7
Ebenfalls zum anzan kigan zu zählen sind Praktiken wie etwa rituelle

Mahlzeiten zu bestimmten Zeitpunkten während der Schwangerschaft, oder das

Abbrennen von geweihten Kerzen bei der Geburt. Von einigen dieser Praktiken
und der oben erwähnten Talismane wird im Folgenden noch die Rede sein.

Ein zentrales Element des anzan kigan, das auch in den hier vorgestellten
Fallstudien immer wieder eine Rolle spielt und daher hier einer kurzen Erklärung
bedarf, ist der hara-obi. Der Begriff obi-iwai (wJÄt bezeichnet die Feier anlässlich

des ersten Anlegens des hara-obi, der traditionellen Leibbinde für Schwangere.

Diese Binde, mitunter auch iwata-obi (sfflw, etwa: Felsenfeld-Gürtel8)

4 fS\T 0, oft auch kurz mamori genannt. Kleine Amulette in Form bestickter oder bedruckter
Stoffbeutel.
5 fcfL, Talisman in Form eines bedruckten Papierstreifens, seltener auch aus Stoff oder Holz.
6 Die Kellen oder Löffel haben ein Loch und können so ihre Funktion also nicht erfüllen. Diese

Degenstände sind Symbole für eine leichte Geburt: So wie ungehindert das Wasser durch die
Kelle oder den Löffel fließt, so soll auch das Kind geboren werden. Siehe dazu auch weiter unten.
7 Fukuta et al. 1999: 57.

8 Volksetymologisch wird diese Bezeichnung meist damit begründet, die Binde diene dazu, das
Kind so widerstandsfähig zu machen wie einen Felsbrocken. Tatsächlich ist die Herkunft des

Wortes nicht abschließend geklärt. Denkbar sind beispielsweise Ableitungen von -i £((&

-i/\9t ffSrWHD oder ^ t'(föfl)Lüf), die auf einen zeremoniellen bzw. symbolischen

Gebrauch der Leibbinden hinweisen. Nihon daijiten kankökai 1979: Bd. 1,1119.



192 Christian Göhlert DE GRUYTER

Abb. 1: Hara-obi und andere Gegenstände zum anzan kigan am Öbara Jinja bei Kyoto.

genannt, bestand in den meisten Regionen aus einem bis zu fünf Meter langen
Streifen aus gebleichtem Baumwollstoff (sarashi ®§), den man fest um den Bauch

der Schwangeren wickelte.
Das feierliche Anlegen der Leibbinde, obi-iwai, wurde meist an einem

Hundetag9 im fünften Schwangerschaftsmonat durchgeführt. Die populäre Erklärung
für diesen Brauch lautet, Hunde seien für ihre zahlreichen und problemlosen
Geburten bekannt. Tatsächlich aber finden sich in der japanischen Volkskunde

auch andere Erklärungsansätze. So seien Hunden im Volksglauben beispielsweise

besondere Fähigkeiten zugeschrieben worden, so etwa das Auffinden und

Ausgraben verborgener Gegenstände oder das Erspüren von Quellen und
Wasseradern.10 Auch ist in diesem Zusammenhang nicht zu vergessen, dass die

Hundetage im 5. Monat nicht immer und überall die erste Wahl für die Durchführung
des obi-iwai waren. In manchen Regionen zog man lange Zeit den siebten oder

neunten Monat vor, während man beispielsweise in Teilen der Präfektur Aichi

9 Inu no hi (fciJW R), eigentlich: kalendarisch dem „Erdzweig" Hund zugeordneter Tag. Nicht nur
Jahre, auch Tage sind in Japan in dieser Weise je einem der zwölf chinesischen Tierkreiszeichen

zugeordnet. Bestimmte Tage gelten als besonders vorteilhaft für die Durchführung bestimmter

Handlungen.
10 Kamata et al. 1990: 51-52.



de gruyter Rituelle Geburtspraktiken Japans im Wandel der Zeit — 193

Pferdetage dafür aussuchte.11 Seit der Heian- und bis in die Kamakura-Zeit (ca.

8. bis 12. Jahrhundert) hinein waren die Hasentage bei weitem die beliebtesten
für das obi-iwai, danach kamen die Ratten-, Hahnen- und Tigertage in Mode. Erst

gegen Mitte der Edo-Zeit setzte sich der Hundetag flächendeckend als Standard
durch.12 Ab dieser und bis in die heutige Zeit jedenfalls nehmen Hunde - sowohl
die Tiere selbst als auch die mit ihnen assoziierten Schriftzeichen ü und Ä -
im Volksglauben und in der Ikonographie von Schwangerschaft und Geburt eine

prominente Stellung ein.

Der hara-obi diente von jeher mehreren Zwecken. Zum einen stützte und
wärmte er den Bauch der Schwangeren, zum anderen glaubte man, er könne

garantieren, dass das Kind im Bauch der Mutter nicht zu groß für eine sichere
Geburt würde, während man in manchen Regionen auch glaubte, er könne
ausreichende Milchproduktion sicherstellen. Oft diente er auch als Aufbewahrungsort

für Talismane und andere Glücksbringer.13 Demselben Zweck dienten
Schriftzeichen wie etwa SP oder - aus den oben genannten Gründen - das Wort

„Hund"15, mit denen man die Binde mancherorts verzierte.
Das Binden des hara-obi war aber auch ein wichtiges gesellschaftliches

Ereignis. Dies wird schon aus der Sorgfalt ersichtlich, mit der man sowohl die
Person auswählte, die der Schwangeren den Gürtel umband, als auch die, die ihn
ihr zur Verfügung stellte. In vielen Regionen war ersteres beispielsweise die
Aufgabe der Hebamme. Durch das Umbinden des hara-obi übernahm sie symbolisch
die Verantwortung für die Schwangerschaft. Mancherorts war das Binden des

hara-obi hingegen die Aufgabe der leiblichen Mutter der Schwangeren, so etwa in
Teilen der Präfektur Kagoshima.16 Gleichzeitig markierte das obi-iwai aber auch
die Anerkennung der Schwangerschaft durch die Dorfgemeinschaft.

In den meisten Regionen bekam die Schwangere den hara-obi entweder von
ihrer leiblichen Mutter geschenkt oder sie benutzte eine aus einem Kleidungsstück
ihres Ehemannes gefertigte Leibbinde. In Higashi-Iwase-mura in der Präfektur
Fukushima verwendete man dafür beispielsweise ein Lendentuch (fundoshi ff).17
Die Tradition der Verwendung der Leibbinde von der werdenden Großmutter fügt
sich an den Brauch an, die Zutaten für die verschiedenen rituellen Mahlzeiten
während der Schwangerschaft von der leiblichen Familie der Schwangeren stel-

11 Isogai / Tsuda 1973:195.
12 Kamata et al. 1990: 52.

13 Vgl. beispielsweise die Präfektur Niigata in Yamaguchi 1975:199.

14 Es wird kotobuki gelesen und gilt als Glück bringend.
15 Vgl. beispielsweise Nagatoro kyöiku iinkai 1999: 222.

16 Murata 1975:193.
17 Iwasaki 1973: 202-203.



194 Christian Göhlert DE GRUYTER

len zu lassen. Die Verwendung eines Kleidungsstücks des Ehemannes hingegen
wird heutzutage gerne als Zeichen von Liebe und Verbundenheit gewertet, dürfte

laut Inokuchi Shöji früher aber vor allem die Anerkennung des Kindes durch
seinen Vater ausgedrückt haben.18 Beiden Traditionen ist gemein, dass sie auch

dazu dienten, das Kind in der Gemeinschaft zu verorten - eine Verortung, die

dann bei späteren Ritualen wie etwa dem Durchtrennen der Nabelschnur oder

der Entsorgung der Nachgeburt noch einmal konkretisiert und verstärkt wurde.19

1.2 Forschungsstand

Der Gedanke von einer Renaissance der Riten von Schwangerschaft und Geburt

unter veränderten Vorzeichen stammt von Matsuoka Etsuko.20 In einer Studie

über die Mitglieder einer Eltern-Kind-Gruppe {ikuji saakuru WJlrf— 9 >\/) in
Asahikawa-Shi (itlJUrft) in der Präfektur Hokkaidö befragte sie 67 junge Mütter

aus dieser Gruppe sowie 24 Frauen aus der Generation derer Eltern und
Großeltern, von denen ca. 70% in den 50er- und 60er-Jahren aufgewachsen waren.
Dabei stellte sie fest, dass Frauen der jüngeren Generation im Durchschnitt mehr
Rituale durchführen als die aus der Generation ihrer Eltern. Sowohl das Wissen

um die ursprünglichen religiösen Inhalte dieser Rituale als auch ihr Gemein-

schaftsbezug habe seit der letzten Generation aber deutlich abgenommen; an ihre
Stelle sei die Rolle als private Familien-Ereignisse getreten. Außerdem beobachtet

sie eine zunehmende Kommerzialisierung von Schwangerschaft und Geburt,
wobei die Gesellschaft die Erwartung an die Schwangere richte, als Konsumentin
bestimmte Produkte zu kaufen und bestimmte Dienstleistungen in Anspruch zu

nehmen. Diese Handlung ersetze die religiöse Bedeutung der Riten. Früher habe

nur die korrekte Ausführung der Rituale eine sichere Geburt garantieren können,

wohingegen heute geradezu unverantwortlich handle, wer nicht die aktuellsten

Dienstleistungen in Anspruch nehme und die neuesten Produkte einkaufe, die

auf dem Markt zu haben seien. Die Bandbreite dieser Produkte, die von der

Industrie in immer neuen Varianten angeboten werden, reicht von Nahrungsergänzüngsmitteln

bis hin zu Umhängetaschen. Darin, dass all diese Produkte nicht
wirklich halten können, was sie versprechen, sieht Matsuoka den grundsätzlichen

Widerspruch der Konsumgesellschaft. Zeitschriften und Ratgeberliteratur
hätten die Rolle der alten dörflichen Frauengruppen und anzan /dgan-Gruppen
(anzan kigan no kö ©Ii) eingenommen und stellten heute eine der wich-

18 Inokuchi 1959:195.

19 Itabashi 2007: 280.

20 Matsuoka 2003.



DE GRUYTER Rituelle Geburtspraktiken lapans im Wandel der Zeit — 195

tigsten Informationsquellen über die Geburt dar. Allerdings beobachtet sie auch
ein Wiedererstarken dieser Gruppen im neuen Gewand, nämlich als oft von
Hebammen oder Geburtshelferinnen gegründete Vereine, in denen Frauen Erfahrungen

und Informationen austauschen können. Diese Gruppen seien aber anders
als die alten Laienvereine räumlich nicht an ein bestimmtes Dorf oder eine

bestimmten Stadtteil gebunden. Aufgrund der größeren Mobilität der Mitglieder
und moderner Kommunikationsmittel könnten die Beteiligten heute auch über

größere Distanzen hinweg miteinander in Kontakt bleiben.

Dabei ist Matsuoka nicht die erste, die sich mit diesem Thema beschäftigt
hat. Bereits 1969 verglichen Arata et al. die Durchführung von Schwangerschaftsund

Geburtsriten in verschiedenen Regionen Japans.21 Sie kamen dabei zu dem

damals überraschenden Ergebnis, dass es nicht unbedingt eine Korrelation

zwischen ländlichem Raum und Durchführung der Riten gibt, also die anzan
kigan-Tradition vornehmlich auf dem Lande gepflegt würde. Gerade im städtischen

Raum konnten sie ein Wiederaufleben der Riten nachweisen. Diese würden
im Gegensatz zu früher aber nicht mehr auf der Ebene der (Dorf-)Gemeinschaft,

sondern auf der Ebene der individuellen Familien durchgeführt. Die einzigen
Bräuche, die sich auf dem Land stärker gehalten zu haben schienen, waren
diejenigen, die Bezüge auf die alten Vorstellungen von Reinheit und Unreinheit und
die damit verbundenen Tabus aufwiesen. Auch hätten sich im städtischen Raum

neue Bräuche entwickelt, für die es in den ländlichen Gebieten keine Gegenstücke

zu geben schien. Dazu gehöre etwa das Aufbewahren von Hand- und
Fußabdrücken der Babys als Erinnerungsstücke.

Speziell die Rolle des anzan kigan in Frauenzeitschriften und Ratgeberliteratur

für Schwangere und junge Mütter wurde bislang scheinbar noch nicht
untersucht; 1995 aber legte Kobayashi Ako eine Studie über den sprunghaften Anstieg
von Veröffentlichungen und die schrittweise Ausdifferenzierung dieses Genres

vor.22 Wie Yamaoka Tei gleichzeitig nachweisen konnte, bildeten solche Print-

materialien zu dieser Zeit bereits eine der wichtigsten Informationsquellen für
junge Frauen, standen aber nach wie vor hinter direkten Kontakten aus dem

Freundes- und Verwandtenkreis zurück.23

Zu diesen traditionellen Informationsquellen haben sich inzwischen auch

eine ganze Reihe von Online-Foren und Internet-Communities gesellt, zu deren

Nutzung und Rolle derzeit aber scheinbar noch keine wissenschaftlichen
Erhebungen vorliegen.

21 Arata et al. 1970.

22 Kobayashi 1995.

23 Yamaoka 1995.



196 Christian Göhlert DE GRUYTER

2 Fallstudie 1: Aktivitäten um den Bato

(Pferdeköpfigen) Kannon von Minami-Örui

Drastisch zurückgegangen hingegen ist die Rolle von in den Dorfgesellschaften
verwurzelten religiösen (Frauen-)Gruppen, den bereits erwähnten kö (If), die

früher eine der wichtigsten Informationsquellen zu Fragen der Sexualität im

Allgemeinen und zu Schwangerschaft und Geburt im Besonderen darstellten.
Eine dieser Gruppen steht im Mittelpunkt der ersten Fallstudie, und zwar die

„Liedergruppe des Batö Kannon in Minami-Örui" (Minami örui batö kanzeon

eika no kai, bei Takasaki in der Präfektur Gumma.

Der Name dieser Gruppe ist dabei nicht leicht ins Deutsche zu übersetzen. Mit
eika (Ii®) ist eine Form buddhistischen Gesangs gemeint, den die Mitglieder
der Gruppe bei den Festen bei der kleinen Anbetungshalle (dö S), im Folgenden
Batö-Kannon-dö genannt, vortragen. Batö Kannon ist eine besondere Form des

Bodhisattva Avalokitesvara, die weiter unten genauer beschrieben wird.

2.1 Andere örtliche anzan /c/gon-lnstitutionen

Neben der Batö Kannon-Gruppe gab es früher das Nijüniya-kö (z:+—fö!Ä), die

„Gruppe des 22. Abends", deren Mitglieder sich ebenfalls aus den älteren Frauen

der Siedlung rekrutierten.24 Sie trafen sich, wie der Name bereits andeutet, am
22. Abend jeden Monats. Bei Zusammenkünften in den Häusern der Schwangeren
der Gemeinde führten sie gemeinsam ein anzan kigan no nenbutsu

iL) durch, eine buddhistische Anrufung mit der Bitte um sichere Geburt. Der

Niedergang dieser Gruppe ist ebenfalls typisch. Um 1924 noch sehr aktiv, nahm das

Interesse an ihren Aktivitäten ab den späten 30ern langsam ab; 1947 existierte sie

dann bereits nicht mehr.25

Neben dem Batö-Kannon-dö gibt es in der unweit von Minami-Örui auch

noch den Obori Jinja26 von Ishihara-machi (EUPT) (oft einfach Obori-sama

genannt), an dem mitunter ebenfalls das anzan kigan durchgeführt wird. Von

diesem Schrein kann man sich einen hara-obi ausleihen, der dann nach der

erfolgreichen Geburt zusammen mit einem weiteren, neuen hara-obi zurückgege-

24 Details zu diesem kö in Takasaki-shi 1997:151.

25 Takasaki-shi 1997:140.

26 'MÄWtt. Dieser Schrein unterhält eine eigene Homepage: http://www.raijin.com/obori/
index.html. Das anzan kigan wird hier zwar erwähnt, steht anders als bei den weiter unten

besprochenen Hachiman-Schreinen aber nicht im Mittelpunkt der Selbstdarstellung.



de gruyter Rituelle Geburtspraktiken Japans im Wandel der Zeit 197

ben wird.27 Auch diese Art der doppelten Vergeltung ist, wie weiter unten noch

beschrieben wird, typisch und keineswegs auf das anzan kigan beschränkt.

2.2 Batö Kannon und anzan kigan damals und heute

Die Gottheit Batö Kannon (HsMUif), Kannon (Avalokitesvara) mit dem Pferdekopf,

geht ursprünglich auf Hayagriva zurück, eine der Manifestationen Vishnus
in der indischen Mythologie. Im japanischen Volksglauben spielt dieser Hintergrund

jedoch kaum eine Rolle. Hier tritt er insbesondere im Osten des Landes

als Beschützer der Pferdezucht auf,28 aber auch als allgemeine Schutzgottheit
und, wie viele andere Kannon-Formen, insbesondere auch als Schutzgottheit der

Geburt.

Auch für die Menschen in Minami-Örui sind das die drei Funktionen ihres

örtlichen Batö Kannon: allgemeine Schutzgottheit, Schutzgottheit der Pferde und
der Pferdezucht sowie Gottheit der sicheren Geburt. Letztere ist im Zusammenhang

dieser Arbeit natürlich von vorrangigem Interesse, doch auch die anderen

beiden Aspekte verdienen Aufmerksamkeit, da sie verschiedene Verbindungen
zum Aspekt der Geburt aufweisen.

In seiner Eigenschaft als Gottheit, an die man sich mit allgemeinen Anliegen
wenden konnte, war seine Wirkung zumindest früher nicht auf Minami-Örui
beschränkt. Menschen mit Bitten an Batö Kannon kamen auch aus dem damaligen
Stadtgebiet von Takasaki (ffiiif©IBrUtt) und aus Maebashi-shi (mJlfirÜ).29 Das ist
mehr als bei vielen anderen Einrichtungen vergleichbarer Größe, aber dennoch

nicht genug, um - selbst zu den aktivsten Zeiten des Batö Kannon-dö - von einer

überregionalen Bedeutung zu sprechen. Dennoch erwähnt die 1997 erschienene

Stadtgeschichte eine große Anzahl von Anhängerinnen und Anhängern, die als

Dank für die Wohltaten des Batö Kannon Geld spenden und sich an den allfälligen

Ausbesserungsarbeiten der Tempelhalle beteiligen. Insbesondere in der letzten

Zeit - also etwa bis Mitte der 90er-Jahre - sei es auch in Mode gekommen,
Batö Kannon um Erfolg bei Schul- und Universitätsprüfungen zu bitten.30

Die Rolle des Batö Kannon als Schutzgottheit der Pferde und der Pferdezucht
ist mit der Rolle als Geburtsgottheit enger verbunden, als es auf den ersten Blick
den Anschein haben mag. Zwei Legenden gibt es, die mit diesen beiden Aspekten

korrespondieren und ihren jeweiligen Ursprung erklären sollen. Einer der

27 Takasaki-shi 1997:140.

28 Matsuzaki 2006:11.
29 Takasaki-shi 1997: 3.

30 Takasaki-shi 1997:125.



198 Christian Göhlert DE GRUYTER

Legenden zufolge soll es niemand geringeres als Minamoto no Yoshiie31 gewesen

sein, dessen Pferd sich auf dem Weg durch die Region so schwer verletzte,
dass er seine Reise nicht mehr fortsetzen konnte. Da sei plötzlich Kannon über

einem Weidenbaum erschienen und habe das Tier auf wundersame Weise

geheilt. Seither würde an dieser Stelle der pferdeköpfige Kannon als Schutzgottheit
der Pferde verehrt.32 Die zweite Legende erzählt von einer schwangeren Frau, die

nach einem Pferdetritt in den Bauch eine Fehlgeburt erlitten haben und unmittelbar

danach an ihren Verletzungen gestorben sein soll. Vorher habe sie aber

noch gelobt, nach ihrem Tod als Schutzgöttin der Geburt über die

Schwangeren des Dorfes zu wachen.33 Sie sei es, die hier als Batö Kannon verehrt
werde und ihr sei es auch zu verdanken, dass es in Minami-Örui seither keine

Tot- und Fehlgeburten mehr gegeben habe und dass keine einzige Frau mehr im

Kindbett gestorben sei.34

Diese beiden Formen waren dabei nie klar voneinander abgegrenzt. Auch

der, oder in diesem Zusammenhang vielleicht besser: die Kannon der sicheren

Geburt weist Bezüge zu den Pferden auf. Im Gedenken an sie und auch zu ihrem
Trost wurden anlässlich der Feste des Batö Kannon-dö noch bis 1931 Pferderennen

in dessen Nähe veranstaltet, bei denen man die Ackergäule der Gehöfte der

Umgebung gegeneinander antreten ließ.35 Bis in diese Zeit existierte auch ein

separater Batö Kannon-kö, also eine buddhistische Gruppe, die sich bei ihren
Aktivitäten ganz auf den Pferdeaspekt des Kannon konzentrierte.36

Dies war aber nicht die einzige Überschneidung zwischen dem Pferde- und
dem Geburtsaspekt des Batö Kannon von Minami-Örui. Gleich westlich des Batö

Kannon-dö befand sich früher zum einen der sogenannte umasute-ba (UfiTiS),
was sich grob mit „Pferdeentsorgungsplatz" übersetzen ließe - der Ort, an dem

man zumindest bis Anfang der 20er-Jahre tote Pferde bestattete.37 Unmittelbar
daneben wiederum befand sich, gekennzeichnet durch eine Steinskulptur des

Batö Kannon, der hesosute-ba der „Nabelentsorgungsplatz", an
dem die Hebamme nach der Geburt die Nabelschnur und andere bei der Geburt

31 WMM (1039-1106); er wird als vorbildlicher Krieger gefeiert.
32 Takasaki-shi 1997:124,163-164.

33 Legenden, in denen eine Frau verspricht, nach ihrem - oft direkt mit Schwangerschaft und
Geburt verbundenen - Tod als Schutzgöttin für Schwangere und Gebärende zu wirken, finden
sich im Geburtsgötterglauben immer wieder. Für die Praktizierenden spielen diese Legenden
aber meist eine bestenfalls untergeordnete Rolle, wenn sie sich ihrer überhaupt bewusst sind.
34 Takasaki-shi 1997; 140,155,163-164.

35 Takasaki-shi 1997; 13,124,126.

36 Takasaki-shi 1997:152.

37 Takasaki-shi 1997:17.



de gruyter Rituelle Geburtspraktiken Japans im Wandel der Zeit — 199

ausgeschiedene Materie entsorgte, indem sie sie in eine Tasche packte und in ein

mit einem Blechdeckel verschlossenes Loch warf.38

Der weit verbreitete Gedanke, die Nachgeburt sei mit der „anderen Welt"
{takai verbunden, aus der das Kind in die Welt der Menschen gekommen sei,

zeigt sich in dem Ruf, der dem Nabelentsorgungsplatz anhaftete. Das „feuchte
Ekelgefühl", das Kinder angeblich verspürten, die sich diesem Ort näherten,39
lässt sich sicher in dieser Weise deuten.

Der Pferdeentsorgungsplatz wurde Anfang der 20er-Jahre in einen
Gemeinschaftsacker umgewandelt, der Nabelentsorgungsplatz war noch bis 1968

Gemeinschaftsgrund,90 was zeitlich in etwa mit der flächendeckenden Durchsetzung

der Krankenhausgeburt zusammenfällt, mit der die rituelle Behandlung
der Nachgeburt endgültig aus dem Handlungsrepertoire des Volksglaubens
verschwand.

Sowohl die Aktivitäten am Batö Kannon-dö selbst als auch die der

dazugehörigen Gruppe sind über die Jahre immer weiter zurückgegangen. Während

ursprünglich einmal monatlich (am 18.) ein Priester den Tempel besuchte, kam
bereits in den 90er-Jahren nur noch zweimal jährlich ein Priester des Sekijöji (H
-h^F), und zwar zu den jährlichen Festen am 18.1. und am 18.3. Diese Feste waren
traditionell auch die besten Gelegenheiten, sich die anzan fa'gan-Objekte des Batö

Kannon-dö abzuholen. Außerdem war das Fest der Zeitpunkt, zu dem man sich

für die sicher erfolgte Geburt bedanken kam und dabei Geld und Sake spendete.41
Der Dankbesuch wurde meist bei der ersten Gelegenheit nach der Geburt
durchgeführt, auf jeden Fall aber nach dem Ende der Tabu-Phase42 nach der Geburt.43

Bei den zum anzan kigan benutzten Gegenständen handelte es sich um eine

Kerze, eine kleine Menge Reis, sowie ein Schutzamulett (mamori). Die Bezeichnung

„Kerze" ist dabei etwas irreführend, denn es handelt sich vielmehr um
einen Kerzenstummel von etwa einem Zentimeter Länge. Dazu werden die Reste

der Kerzen verwendet, die üblicherweise im Batö Kannon-dö brennen.44 Wenn
die Geburt begann, stellte man diese Kerze neben der Gebärenden auf und zündete

sie an. Die Geburt würde dann nicht länger dauern als das völlige Herunterbrennen

der Kerze, glaubte man. Angeblich sollen Kerzen dieser Art selbst 1994

38 Takasaki-shi 1997:17.

39 Takasaki-shi 1997:17.

40 Takasaki-shi 1997:17.

41 Takasaki-shi 1997:124,139.
42 Euphemistisch: Karada ga kirei ni naru made enryo suru i$g Tll >IC5 iXiSfeX6, etwa:
»Sich zurückhalten, bis der Körper wieder sauber geworden ist".
43 Takasaki-shi 1997:125,155.
44 Takasaki-shi 1997:139.



200 Christian Göhlert DE GRUYTER

noch bei Geburten im nahegelegenen Krankenhaus von Takasaki zum Einsatz

gekommen sein;45 die Gespräche mit den Mitgliedern der Kannon-Gruppe lassen

das aber zweifelhaft erscheinen.

Den Reis bezeichnete man mit dem Begriff o-sago. (fPffcÄ), womit üblicherweise

Reiskörner gemeint sind, die entweder als Opfergabe für Götter und
Buddhas oder zum Ausstreuen bei Reinigungszeremonien verwendet werden. Hier

handelte es sich um eine kleine Menge - weit weniger als eine Handvoll -
ungekochter Reiskörner in einer kleinen Papiertüte. Dieser Reis ist nicht zu verwechseln

mit dem ubu-meshi (MM), also dem Reis, der nach der Geburt zur Stärkung
der Wöchnerin oder als Opfergabe für die ubugami (lÜft) diente, die Schutzgötter

der Geburt. Anders als dieser wurde er vor der Geburt verwendet. Gekocht

und mit normalem Reis vermischt, oder aber mit heißem Wasser eingenommen,
sollten die Körner dafür sorgen, dass das Kind im Bauch seiner Mutter groß und

gesund und die Geburt selbst leicht würde.46

Das Schutzamulett schließlich wurde auf dem shintöistischen Altar des

Hauses der Schwangeren aufbewahrt.47

Weder die Kerze noch der Reis sind einzigartige regionale Besonderheiten,
denn vergleichbare Formen der anzan kigan-Praxis gab es auch in verschiedenen

anderen Regionen Japans, so etwa am Santai-sama in Nagatoro-chö in Chichibu-

gun in der Präfektur Saitama.48

2.3 Der hara-obi in Minami-Örui

Zu den wichtigsten Gegenständen des anzan kigan zählt auch in der untersuchten

Region der hara-obi. Während es Schreine wie den oben erwähnten Obori Jinja

gibt, die selbst hara-obi ausgeben, war das beim Batö Kannon-dö in Minami-Örui

nie der Fall. Neben dem Obori Jinja gab es noch weitere Möglichkeiten, sich

hara-obi zu verschaffen. Manche Frauen erhielten ihn etwa von ihrer Hebamme.

1947 meldete man der Hebamme drei bis vier Monate nach Aussetzen der

Menstruation die Schwangerschaft. Von diesem Zeitpunkt an besuchte sie einmal
monatlich die Schwangere, um sie zu untersuchen und zu beraten. An einem Hundetag

im fünften Monat der Schwangerschaft brachte sie einen hara-obi mit, auf den

mit roter Farbe das Zeichen iS (inu, Hund) geschrieben war.49 Nicht alle Frauen

45 Takasaki-shi 1997:139.

46 Takasaki-shi 1997:124,139.

47 Takasaki-shi 1997:139.

48 Nagatoro-chö kyöiku iinkai 1999: 220.

49 Takasaki-shi 1997:139.



DE GRUYTER Rituelle Geburtspraktiken Japans im Wandel der Zeit — 201

bekamen ihren hara-obi von der Hebamme, mitunter war es auch die leibliche
Mutter der Schwangeren, die ihn ihr schenkte. Dazu verwendete man einen Streifen

weißen, gebleichten Baumwollstoffes von ca. 3m Länge, der einmal mittig
gefaltet und dann um den Bauch gebunden wurde.50 Der Tag des ersten Anlegens
des hara-obi, in Minami-Örui obi-shime-no-hP1 genannt, wurde entsprechend
gefeiert. Vor allem die älteren Frauen aus der unmittelbaren Verwandtschaft der

Schwangeren nahmen an dieser Feier teil; man kochte und aß eine besondere,

Glückverheißende Reisspeise, sekihan52.53

2.4 Die Bato Kannon-Gruppe in der Gegenwart

Die Mitgliederzahl der Gruppe geht beständig zurück. In den 70er-Jahren waren
es noch ca. 26 ältere Frauen aus der Umgebung, zum Zeitpunkt der Interviews im
März 2012 waren es noch elf, von denen allerdings nur acht anwesend waren. Die

übrigen waren aus verschiedenen Gründen verhindert. Viele der Mitglieder der

Gruppe waren über 70, einige sogar über 80 Jahre alt. Die Älteste war Jahrgang

1925.

Die Mitglieder der Gruppe rekrutierten sich schon immer aus den etwas älteren

Frauen der Gegend, die alle bereits selbst Kinder geboren hatten. Die meisten

der anwesenden Mitglieder hatten sich ihr in ihren 40ern und frühen 50ern

angeschlossen, eine Frau war erst im Alter von 70 Jahren beigetreten. Den Beitritt
beschrieben die Mitglieder als ausgesprochen lockere und informelle
Angelegenheit, denn eine spezielle Initiation oder auch nur eine formelle Einweisung
habe nicht stattgefunden. Eine der Teilnehmerinnen merkte an, sie sei von einer

älteren Vorgängerin in die Gruppe aufgenommen worden, von der sie auch die

nötigen Gerätschaften übernommen hatte, so zum Beispiel das von Generation

zu Generation weitergegebene Buch mit den Texten für die Rezitationen oder die

Glocke, die beim Aufsagen derselben zu schlagen ist. Ob sie nicht Lust habe, es

einfach einmal auszuprobieren, sei die einzige Frage gewesen. Der unproblematischen

Aufnahme zum Trotz aber ist der Mitgliederschwund ungebrochen. Es

finden sich kaum noch Frauen im passenden Alter, die sich für eine Teilnahme an
den Treffen der Gruppe begeistern lassen.

Für den Schwund machten die Befragten sowohl die demographische
Entwicklung der Region verantwortlich als auch den Rückgang der Geburtenrate

50 Takasaki-shi 1997:139.

51 f t"-> / <D 0, etwa: „Tag des Gürtelbindens".
52 St®, roter Reis, oft bei rituellen Mahlzeiten verwendet.
53 Takasaki-shi 1997:139.



202 — Christian Göhlert DE GRUYTER

- der kurzfristig zu weniger Bedarf an anzan kigan und langfristig zu weniger

potentiellen Mitgliedern der Gruppe führt - und die Überalterung der Gesellschaft

insbesondere in ländlichen Gebieten. Andererseits führten die Mitglieder
während der Interviews immer wieder auch eine Abnahme des Interesses in der

Bevölkerung an Institutionen wie der Batö Kannon-Gruppe und an religiösen und
traditionellen Praktiken und Einrichtungen ganz allgemein an. Dieser Gedanke,

den modernen Japanern, ganz besonders aber der jungen Generation, sei der

Sinn für solche Dinge abhanden gekommen, entwickelte sich während der
Interviews zu einer Art Leitmotiv, das von den Befragten immer wieder aufgegriffen
wurde. So wurde beispielsweise auch die Vermutung geäußert, junge Paare im

städtischen Raum der Gegenwart, die keinen engen Kontakt mit ihren Eltern

unterhielten, zeigten kaum noch Interesse am anzan kigan. Wenn überhaupt, dann

würden sie die entsprechenden Rituale wahrscheinlich auf Druck ihrer Schwiegereltern,

insbesondere traditionsbewusster Schwiegermütter, durchführen.

Allerdings zeigte sich in der Befragung auch, dass der religiöse Aspekt der

Aktivitäten der Batö Kannon-Gruppe auch für deren Mitglieder kaum von Bedeutung

ist. Dies gilt für die oben beschriebenen Legenden und volkstümlichen
Vorstellungen, besonders aber für die buddhistisch-doktrinären Überlegungen zum
Kannon-Glauben. Stattdessen ist es insbesondere der soziale Aspekt, den die

Befragten während der Interviews immer wieder ansprachen. Das sonntägliche
Treffen der Mitglieder etwa beschrieben sie in erster Linie als angenehmes Ge-

meinschaftserlebnis, das sie zum Plaudern und zum geselligen Beisammensein

nutzten.

2.5 Das Fest des Batö Kannon

Die wichtigsten religiösen Aktivitäten der Gruppe sind die beiden jährlichen
Feste, die am 18.1. und am 18.3. abgehalten werden. Bei einem Treffen am Anfang
des jeweiligen Monats beginnt die Gruppe mit den Vorbereitungen für das Fest.

Der Priester, der während des Festes Sutrenlesungen durchführt, kommt wie
erwähnt vom Sekijöji. Er wird in der kleinen Gemeinschaftshalle neben dem Batö

Kannon-dö bewirtet. Außerhalb des jährlichen Festes hat er praktisch nichts mit
der Gruppe zu tun. Die Zeremonie während des Festes selbst besteht aus dem

Darbringen von Opfergaben, hauptsächlich Obst und Gemüse, und der Rezitation

buddhistischer Verse, die von den Mitgliedern der Gruppe durchgeführt und mit

rhythmischem Glockenklang begleitet wird. Neben dem Priester und den
agierenden Gruppenmitgliedern sitzen auch einige ältere Männer des Dorfes im Batö

Kannon-dö. Früher seien im Rahmen der Feste auch Maskentänze aufgeführt
worden. Seit es niemanden mehr gebe, der diese Aufgabe übernehmen könne,



DE GRUYTER Rituelle Geburtspraktiken Japans im Wandel der Zeit 203

lagerten die Masken und die dazugehörigen Gerätschaften unbenutzt in den

Kisten, die in der Gemeinschaftshalle aufbewahrt würden.

Eine Trennung zwischen dem Pferde- und dem Geburtsaspekt des Batö

Kannon war nicht auszumachen; der Geburtsaspekt war allerdings besonders

präsent, da das Fest seit jeher eine Gelegenheit für Frauen aus der Umgebung
darstellt, sich mit Reis, Kerzen, Talismanen (o-fuda) und Schutzamuletten (mamori)
für das anzan kigan zu versorgen. Während des gesamten Festes waren es jedoch

nur zwei Frauen, die sich o-fuda besorgten. Die in der Herstellung aufwendigeren
mamori würden mangels Nachfrage schon seit Jahren nicht mehr hergestellt, teilten

die Mitglieder der Gruppe im Interview mit.
Dafür gibt es nach wie vor mamori für Sicherheit im Straßenverkehr, die

immer noch hergestellt und auch nachgefragt werden. Neben den bereits

erwähnten o-fuda werden auch die Kerzenstummel und der gesegnete Reis (o-sago)
immer noch ausgegeben, jeweils in einer kleinen Papiertüte (Abb. 2).

Fotos des Festes aus dem Jahr 1994" zeigen eine Menschentraube, vornehmlich

Kinder, die sich um Bretterbuden drängen, die vor dem Batö Kannon-dö

aufgebaut sind und in denen Speisen und Getränke verkauft werden. Abb. 3 zeigt
die Halle, wie sie sich mir fast 20 Jahre später am 18. März 2013 dargestellt hat.

Abb. 2: Kerzenstummel und Reis des Batö Kannon in Minami-Örui.

54 Takasaki-shi 1997: Fototafeln ohne Seitenzahlen.



204 Christian Göhlert DE GRUYTER

Abb. 3: Der Batö Kannon-dö von Minami-Örui unmittelbar vor dem Fest am 18. März 2013.

Wie sich während der Interviews herausstellte, scheint aber nicht nur das

Interesse am Fest des Batö Kannon abzunehmen, sondern auch an den anderen

anzan fcigan-Dienstleistungen, die dort angeboten werden. Alle Befragten gaben

an, während ihrer eigenen Schwangerschaften die Kerzenstummel verwendet zu

haben und den o-sago in den Reis gemischt und gegessen zu haben. Auch als ihre

eigenen Töchter und Schwiegertöchter schwanger waren, sorgten sie dafür, dass

diese zumindest die Kerzen annahmen. Schon beim o-sago aber habe es

Schwierigkeiten gegeben: Eine der Töchter habe diesen beispielsweise mit der Begründung

abgelehnt, sie bekäme davon Bauchschmerzen. Überhaupt ließe sich die

junge Generation kaum noch für die alten Rituale begeistern; der Grund dafür sei

insbesondere in der Durchsetzung der Krankenhausgeburt zu suchen.

3 Fallstudie 2: Andere anzan-kigan-Institutionen
der Region

Die Befragten der Batö Kannon-Gruppe sprachen von sich aus andere Schreine in
der Umgebung an, die von Menschen aus der Gegend derzeit für das anzan kigan
verwendet würden. Das waren neben dem bereits genannten Obori Jinja auch der

Tamamura Hachimangü (3£üfAÜ und insbesondere der Yamana Hachimangü



DE GRUYTER Rituelle Geburtspraktiken Japans im Wandel der Zeit 205

(LÜ^AfflO. Eine Exklusivität gebe es hier nicht, tatsächlich würden manche

Menschen zum anzan kigan auch zu mehreren dieser Schreine gehen.

Auch eine unabhängig von den Interviews mit den Mitgliedern der Batö

Kannon-Gruppe durchgeführte Befragung von 13 Frauen aus bäuerlichen
Haushalten im wenige Kilometer entfernten Örui im Februar 2011 zu deren Einstellungen

zum anzan kigan in meiner zweiten Fallstudie spiegelte diese Entwicklung
wider. Die meisten der Befragten waren Mitte der 50er-Jahre geboren und hatten
ihre Kinder in den späten 70er- und frühen 80er-Jahren bekommen. Zehn Frauen

hatten ein anzan kigan an einem Schrein durchgeführt, das entspricht ca. 76%

der Befragten. Sechs hatten wiederum den Yamana-Hachimangü besucht, der

Rest verteilte sich auf den Takasaki Jinja (SÄW±), den oben erwähnten Obori

Jinja sowie zwei nicht näher spezifizierte Schreine. Der Batö Kannon-Tempel
wurde kein einziges Mal genannt, ebenso wenig der Tamamura Hachimangü.

Das ausgerechnet Hachiman als Gottheit des anzan kigan fungiert, überrascht

nicht. Nicht nur die Befragten gaben an, Hachiman sei ein „Gott der Kinder"
(kodomo no kamisama ©ttfS), auch überregional tritt er immer wieder in
dieser Funktion in Erscheinung. In ganz Japan finden sich Hachiman-Schreine,
denen besondere Wirksamkeit beim anzan kigan zugeschrieben wird, wobei die

Präfektur Fukuoka die größte Konzentration solcher Schreine aufweist.55 Auch

ansonsten bestehen interessante Berührungspunkte zwischen Hachiman und
anderen im Volksglauben als Schutzgötter der Geburt verehrten Gottheiten. In
Shirasawa-mura in Tone-gun56 etwa, das ebenfalls in der Präfektur Gumma liegt,
zollte man dem Besen - dessen Gottheit (hökigami fast in ganz Japan als

Geburtsgottheit diente - mit der Begründung besonderen Respekt, er sei die

»Hand des Hachiman".57

3.1 Der Schrein Tamamura Hachimangü

Die Informantinnen am Batö Kannon-dö gaben an, der Tamamura Hachimangü
sei der Schrein gewesen, an dem die Hebamme früher die hara-obi abgeholt
habe, die sie dann an die schwangeren Frauen weitergab. Inzwischen aber sei

der Schrein in erster Linie für seine Wirksamkeit auf dem Gebiet der Sicherheit im
Straßenverkehr bekannt. Das legt die Vermutung nahe, es könnte die Durchsetzung

der Krankenhausgeburt und der damit verbundene Niedergang des Land-

55 Fukunishi 2008.
56 WtSSPÖjRtf. Heute: Numata-Shi ;SEBfU.

57 Gunma-ken kyöiku iinkai 1969: 59.



206 — Christian Göhlert DE GRUYTER

hebammensystems gewesen sein, der zum Rückgang der Rolle des Tamamura

Hachimangü als Schrein für das anzan kigan geführt hat.

Ein Besuch beim Schrein und ein kurzes Gespräch mit dem anwesenden

Priester schienen diesen Eindruck zu bestätigen. Zwar werden wie an den meisten

anderen Schreinen auch nach wie vor Schutzamulette für das anzan kigan
verkauft und an den Hundetagen, auf deren genaue Daten auch ein Schild am

Schreineingang verweist, anzan kigan- und kosodate kigan-Gebete58 durchgeführt,

aber diese Aktivitäten spielen keine herausragende Rolle im Repertoire des

Schreins mehr. Sowohl auf der offiziellen Webseite59 als auch in den am Schreinbüro

erhältlichen Handzetteln zu den am Schrein durchgeführten Übergangsriten

findet sich das anzan kigan nur als eine von vielen verschiedenen religiösen

Dienstleistungen.

3.2 Der Schrein Yamana Hachimangü

Ganz anders stellt sich die Situation am Yamana Hachimangü dar. Schon bei den

Interviews in Minami-Örui erwähnten die Informantinnen immer wieder, dieser

sei in der Region bei weitem bekannter als der Batö Kannon-dö. Dort sei es auch,

wo sich die jüngeren Leute heute ihre hara-obi abholten. Am Batö Kannon-dö

hingegen gebe es überhaupt keine hara-obi, denn die habe man ja früher von der

Hebamme bekommen. Außerdem sei der Yamana Hachimangü nicht nur für seine

Wirksamkeit während der Schwangerschaft und bei der Geburt, sondern auch bei

der Kinderpflege bekannt. Unter anderem bekomme man dort etwa Zaubermittel

gegen angeblich im Körper des Kindes hausende Würmer (kan-no-mushi f£fd54),

die man für Weinkrämpfe und Tobsuchtsanfälle verantwortlich machte. Diese

Mittel werden mit mushi-füji D) bezeichnet und kommen beim
„Würmeraustreiben" (mushi-kiri £.W 0) zum Einsatz, einem Ritual, das gegen die Würmer
helfen soll.60

Bereits die offizielle Webseite des Yamana Hachimangü61 - sie ist noch
aufwendiger gestaltet als die des Tamamura Hachimangü - betont die Wirksamkeit
des Gottes dieses Schreins als Schutzgott von Schwangerschaft, Geburt und
Kinderpflege. Er sei ein „Gott der sicheren Geburt und der Kinderpflege (anzan to
kosodate no kami heißt es gleich auf der Titelseite. Diese Eigen-

58 T-Wf/rH, Bitte um Schutz bei der Kinderpflege und -erziehung.
59 http://www.tamamurahachimangu.net/ (6.5.2013).

60 Der Glaube an kan-no-mushi soll auf die tatsächlich existierenden Spulwürmer (kaichü HS)
zurückgehen, von denen früher viele Kinder befallen waren. Fukuta et al. 1999: 497; 2000: 667.

61 http://yamana8.net/index.html (6.5.2013).



DE GRUYTER Rituelle Geburtspraktiken Japans im Wandel der Zeit 207

schaft des Schreins wird in den Vordergrund gestellt, alle anderen Aspekte treten
in den Hintergrund. Ebenfalls gleich auf der Titelseite findet sich ein Kalender,
der sämtliche Hundetage des Jahres verzeichnet. Als besonders glücksverheißend

klassifizierte62 und daher für das anzan kigan besonders gut geeignete Tage

sind dabei gesondert gekennzeichnet.
Die am Schrein erhältlichen Talismane und sonstigen Paraphernalien

werden detailliert beschrieben, ebenso die Praxis der rituellen Reinigungen zum
anzan kigan, die so genannten anzan no o-harai die der Schrein

ebenfalls anbietet. In der Kategorie „Fragen und Antworten" finden sich weitere
Details etwa zu der Frage, wann die rituelle Reinigungen bzw. Weihen zum anzan
kigan am besten durchzuführen sind oder wann und wie der hara-obi zu binden
ist. Der hara-obi sei „ein besonders glücksverheißender Gegenstand"; nach der

erfolgreichen Geburt empfehle es sich daher, ihn zusammen mit dem Schutzamulett

für die sichere Geburt aufzubewahren und ihn beispielsweise als erstes Kleid
für das Baby zu verwenden. Ebenso sei es auch möglich, ihn bis zur nächsten

Schwangerschaft aufzubewahren und wiederzuverwenden, oder aber ihn beim
rituellen ersten Schreinbesuch (o-miya-mairi JolS# 0) mitzubringen und ihn am
Schrein (rituell) entsorgen zu lassen. Keinesfalls aber sei er grob zu behandeln
und etwa als Putzlumpen zu verwenden.63 Natürlich müsse der hara-obi nicht
unbedingt vor Ort erworben werden, gerne sei man auch bereit, eine Reinigungszeremonie

für von außerhalb mitgebrachte Leibbinden durchzuführen. Den

Dankbesuch nach der gelungenen Geburt (o-rei-mairi 0) könne man zu
einem genehmen Zeitpunkt durchführen, sobald man nach der Geburt wieder bei
Kräften sei; ebenso sei es aber auch möglich, dies gleichzeitig mit dem rituellen
ersten Schreinbesuch des Kindes zu erledigen. Dieser wiederum sei bei einem

Jungen 31 Tage, bei einem Mädchen 33 Tage nach der Geburt6* beim eigenen Ge-

meindeschrein durchzuführen, der nicht unbedingt identisch mit dem Yamana

Hachimangü sein müsse. Wer zum ersten Schreinbesuch den Yamana Hachiman
besuchen und die dortigen Gebete in Anspruch nehmen wolle, müsse lO'OOO Yen

Anmeldegebühr entrichten.
Beim direkten Besuch zeigt sich ebenfalls schnell, welche Stellung

Schwangerschaft, Geburt und Kinderpflege im Handlungsrepertoire bzw. rituellen Dienst-

62 Nach dem sogenannten ro/cuyö-System (/\B$) wird jeder Tag des Kalenders in eine von
sechs Kategorien eingeteilt. Die oberste Kategorie, taian (^c3c), gilt als besonders glücklich und
wird daher für Ereignisse wie das anzan kigan oder Hochzeiten bevorzugt. Unglückliche Tage

hingegen werden nach Möglichkeit gemieden.
63 Damit wird auf die früher nicht unübliche Praxis angespielt, den obi nach der Geburt als

Lappen oder Windeln für das Kind zu verwenden.
64 Die genauen Zeitpunkte können, wie auch auf der Webseite erwähnt wird, regional variieren.



208 Christian Göhlert DE GRUYTER

leistungsangebot des Schreins zukommt. Schilder weisen auf die nächsten

Hundetage hin, Gegenstände mit anzan kigan- und kosodate-kigan-Bezug dominieren
die Auswahl an Glücksbringern und Devotionalien, die der Schrein anbietet. Die

wichtigsten davon sind jeweils gebündelt als anzan kigan-Set bzw. kosodate-Set

erhältlich.
Das anzan kigan-Set (Abb. 4 und Abb. 5) enthält zwei Amulette, ein Päckchen

speziellen Tees, sowie einen Handzettel, der Ursprung, Verwendungsweise und

Wirkung des hara-obi erklärt. Der hara-obi selbst wird separat verkauft, da es

ja auch Frauen gibt, die außerhalb des Schreins erworbene hara-obi zur
Reinigungszeremonie mitbringen.

Das erste Amulett unterscheidet sich in Gestaltung und Machart nicht weiter

von vergleichbaren Amuletten anderer Schreine. Es diene der Bitte um ein gesundes

Kind und eine problemlose Geburt, heißt es auf dem beigelegten Handzettel.

Das zweite wird als Amulett für den hara-obi (anzan hara-obi auch

hara-obi o-mamori 0) bezeichnet. In der Gestaltung ähnelt es eher einem

Abb. 4: Das anzan kigan-Sei in der Auslage des Yamana Hachimangü.



DE GRUYTER Rituelle Geburtspraktiken Japans im Wandel der Zeit — 209

Abb. 5: Der Inhalt des anzan kigan-Sets des Yamana Hachimangü: Hara-obi, Tee,

herkömmliches Schutzamulett, flaches Amulett für den hara-obi.

o-fuda (&^L), einem Talisman aus Papier, ist aber aus weißem, grob geschnittenen65

Stoff hergestellt. Es trägt den Namen des Schreins in schwarzer, die
Schriftzeichen (anzan, „sichere Geburt") in roter Schrift, sowie, ebenfalls in roter
Farbe, das Siegel des Schreins. Einmal täglich sei es mit der bedruckten Seite zur
Haut auf den Bauch zu legen und dann dreimal mit der Hand zu überstreichen.
Alternativ könne man es auch in den hara-obi stecken. Nach der gelungenen
Geburt sei es am Schrein zurückzugeben.

Der Name des Tees in dem Set, anzan kosodate öen-cha SST'WTJSSS?,
ließe sich vielleicht mit „Ermunterungstee für sichere Geburt und Kinderpflege"
übersetzen. Es handelt sich um einen koffein- und kalorienfreien Rooibos-Tee,

der übrigens von der deutschen Firma Ronnefeldt hergestellt und eigens importiert

wird. Er sei besonders verträglich und daher sowohl für die Mutter als auch
für ihr Kind geeignet.

Der separat verkaufte hara-obi hat einem eigenen Beipackzettel. Es handelt
sich um einen weißen Stoffstreifen von ca. 4m Länge und 35cm Breite. Verziert
ist er mit dem Schriftzeichen SF in roter, und niedlichen Bildern sich balgender
Hundewelpen in schwarzer Farbe.

65 Die Ränder sind nicht abgenäht.



210 — Christian Göhlert DE GRUYTER

Der überaus aufschlussreiche Zettel, der ihm beiliegt, erklärt den Ursprung
und die Wirkungsweise des hara-obi. Der fünfte Schwangerschaftsmonat, in dem

man üblicherweise damit beginne, den hara-obi zu tragen, sei auch die Zeit, in der

sich das Kind im Mutterleib immer stärker zu bewegen beginne. Daher führe man
dem Brauch gemäß an einem Hundetag in diesem Monat auch das anzan kigan
durch. Den hara-obi nenne man auch iwata-obi „damit man ein Kind gebiert, das

so robust wie ein Fels ist". Der hara-obi habe eine lange Geschichte, den ersten

davon hätte die legendäre Kaiserin Jingü (WÖjIUd) getragen, die auch im Yamana

Hachimangü selbst verehrt würde. Da sie sogar während ihrer Schwangerschaft
noch ihren Dienst verrichtet und dennoch eine sichere Geburt erlebt habe, kenne

man sie seither als Göttin der sicheren Geburt Dass man das anzan

kigan und insbesondere das erste Anlegen des hara-obi ausgerechnet an einem

Hundetag erledige, würde in der Gegenwart zwar vor allem damit erklärt, Hunde

seien für ihre zahlreichen und problemlosen Geburten bekannt, liege aber

ursprünglich daran, dass Hunde in alten Zeiten nachgesagt wurde, sie beschützten

Kinder vor bösen Geistern und bösen Menschen gleichermaßen.
Der hara-obi wirke auf dreierlei Weise: Zunächst stütze und stabilisiere er

den Bauch und verhindere so Schmerzen und die Bildung von Schwangerschaftsstreifen.

Zweitens wärme er den Bauch und verhindere so Unterkühlung. Drittens
diene er dem anzan kigan und dem Selbstgefühl [jikaku @ ;a) als Schwangere.
Gerade letztere Funktion sei für viele Frauen wichtig.

4 Fallstudie 3: Anzan kigan in der heutigen
Großstadt Kagoshima

Die dritte Fallstudie beschäftigt sich mit dem gegenwärtigen anzan kigan im
städtischen Raum und nimmt die Großstadt Kagoshima auf der Hauptinsel Kyüshü
als Beispiel. Die persönlichen Hintergründe der sechs Informantinnen der im

August 2012 in Kagoshima durchgeführten Interviews unterschieden sich
grundlegend von den Informantinnen der beiden Untersuchungen in Minami-Örui und
Örui. Alle sechs Befragten waren Mitglieder einer Eltern-Kind-Gruppe; sie waren
zwischen 40 und 48 Jahre alt und hatten ihre Kinder um das Jahr 2000 herum

geboren. Alle sechs lebten in Kagoshima, also in einer modernen Großstadt.

Mehrere waren vor ihren Schwangerschaften berufstätig gewesen. Einige der

Informantinnen waren nicht in Kagoshima selbst geboren, sondern erst später

vom Land oder aus anderen Regionen zugezogen. Ergänzt wurden die
Leitfadeninterviews mit diesen Müttern durch Interviews mit dem Schreinpersonal mehrerer

Schreine, die von den Informantinnen als wichtige anzan kigan-Schreine
der Region genannt wurden: dem Hirakiki Jinja (JjfKffltt), dem Kirishima Jingü



DE GRUYTER Rituelle Geburtspraktiken Japans im Wandel der Zeit — 211

(SÄfälT), dem Arata Hachimangü 0n!EBAftlO, besonders aber dem Sekitai Jinja

(5ü?$tt)66, der dem Kagoshima Jingü (ÜJSfiftIQ angegliedert ist.

4.1 Ergebnisse: zum Anzan kigan

Die Einstellung der Informantinnen zum anzan kigan - worunter sie alle in erster

Linie den Schreinbesuch verstanden - im Allgemeinen und zum hara-obi im
Besonderen war zwiespältig. Von der anzan kigan-Praxis sprachen sie zunächst

meist nur in der Vergangenheit. Früher habe man zu einem bestimmten Tag der

Schwangerschaft zusammen mit der Familie den Schrein besucht und dort für
sichere Geburt gebetet; früher habe man ab dem fünften Monat den hara-obi

angelegt; früher sei das alles Tradition gewesen. Auf die Frage hin, ob die Informantinnen

auch selbst diese Formen des anzan lagan praktiziert hätten, kam dann
aber meistens die Antwort „Aber natürlich doch!" Nur eine einzige der Informantinnen

hatte keinerlei anzan kigan durchgeführt und auf Rat ihres Arztes auch

keinen hara-obi benutzt.
Bei der Auswahl der Schreine für das anzan kigan nannten die Informantinnen

vor allem zwei Entscheidungsfaktoren: geographische Nähe und Bekanntheit

des Schreins für seine Wirksamkeit beim anzan kigan. Alle fünf der

Informantinnen, die das anzan kigan an einem Schrein durchgeführt hatten, benutzen

dafür einen Schrein, der entweder in der Nähe ihres Wohnortes lag - nicht aber

am Wohnort ihrer Eltern beziehungsweise an ihrem alten Wohnort vor ihrem

Umzug nach Kagoshima - oder aber den Sekitai Jinja, den bekanntesten anzan

fa'gan-Schrein der Region. Die Bevorzugung von Schreinen am neuen Wohnort

steht im Kontrast zur Bevorzugung von Schreinen am Wohnort ihrer leiblichen
Eltern für den ersten Schreinbesuch des Kindes, das miyamairi. Letzteres war bei

der Hälfte der Informantinnen der Fall gewesen, die auch die Rückkehr in das

eigene Elternhaus zur oder für eine bestimmte Zeit unmittelbar nach der Geburt
der Kinder, das satogaeri (MJff 0), durchgeführt hatten. Dass dieser Brauch sich

nach wie vor großer Beliebtheit zu erfreuen scheint, war eines der überraschendsten

Ergebnisse dieser Interviews. Aus demselben Grund wurde das anzan kigan
meist im engeren Kreis durchgeführt als das miyamairi. Mehrere der Informantinnen

hatten den Schrein nur mit ihren Ehemännern besucht, während früher
meist auch die Großeltern, mindestens aber die leiblichen Mütter der Schwangeren

dabei waren. Wo immer möglich hielten die Informantinnen dies auch

66 Mitunter findet sich hier auch die Lesung Iwata Jinja, wobei meist eine etymologische
Verbindung mit dem iwata-obi impliziert wird. Sekitai Jinja ist aber die offizielle Bezeichnung.
Jinja honchö kyögaku kenkyüsho kenkyüshitsu 1995.



212 Christian Göhlert DE GRUYTER

heute noch so, in der Regel aber war das am ursprünglichen Wohnort der Mutter

durchgeführte miyamairi das größere Familienereignis. Bei Wechseln des Wohnorts

zwischen den Schwangerschaften im Fall von Müttern mit mehreren Kindern
wurden meist auch die Schreine für das anzan kigan gewechselt, sofern es sich

dabei nicht um den Sekitai Jinja gehandelt hatte.

Interessanterweise scheint diese pragmatische Praxis im Gegensatz zu den

von den Schreinen propagierten Leitlinien zu stehen. Der Priester des Arata Ha-

chimangü gab beispielsweise an, das anzan kigan sei idealerweise am ursprünglichen

Wohnort der Familie der Mutter durchzuführen, das miyamairi hingegen

am gegenwärtigen Wohnort. Doktrinär - wenn man dieses Wort im Kontext des

Volksglaubens und des shintöistisch geprägten Schreinwesens überhaupt
verwenden kann - ist diese Aufteilung durchaus sinnvoll, dient das miyamairi doch

der Vorstellung des Kindes vor dem Schutzgott der Gemeinde und der seiner
Aufnahme in den Kreis der Gemeindemitglieder (ujiko ft,-?).67 Im Ablauf hingegen
unterschieden sich die beiden Zeremonien kaum; lediglich die rezitierte Gebetsform

sei eine andere.

Was den Zeitpunkt für das anzan kigan betrifft, so gaben die Informantinnen

an, keine festen Vorgaben dazu zu kennen. In der Regel aber führten sie es gleichzeitig

mit dem Abholen beziehungsweise ersten Anlegen des hara-obi durch.
Neben dem Reinigungsritual (harai) durch den Schreinpriester hatten alle

Befragten Amulette (o-mamori), in einigen Fällen zusätzlich auch Talismane

(io-fuda) bekommen. Diese wurden in der Wohnung ausgestellt. Die o-mamori
wurden als Andenken behalten, die o-fuda genau ein Jahr nach der Geburt an den

jeweiligen Schrein zurückgegeben und dort verbrannt. Zwei Schreine stellten hier
eine Ausnahme dar. Neben dem Sekitai Jinja, der weiter unten zu behandeln sein

wird, war dies der Arata Hachimangü, von dem die eine Informantin, die dort ihr
anzan kigan durchgeführt hatte, neben Sake auch einen hölzernen Schöpflöffel
(shamoji föX?) erhalten hatte, der mit einem Text beschrieben war, an dessen

Inhalt sie sich aber nicht mehr erinnern konnte. Während der Schwangerschaft
bewahrte sie diesen in der für japanische Stuben üblichen „Schmucknische"
{tokonoma J^CPbJ) ihrer Wohnung auf. Nach der Geburt hob sie ihn zusammen
mit dem Kästchen mit der getrockneten Nabelschnur als Andenken auf, konnte
ihn aber kurzfristig nicht mehr finden.

Schöpflöffel oder auch Schöpfkellen (shakushi JW) spielen beim anzan

kigan in verschiedenen Regionen eine Rolle. In manchen Gegenden gehörten die

dazugehörigen Götter sogar zum Kreis der ubugami, der Schutzgötter der Geburt.

In Shiwa-gun in der Präfektu Iwate etwa glaubte man, wenn sich die

67 Ötö 1968:157.



DE GRUYTER Rituelle Geburtspraktiken Japans im Wandel der Zeit 213

Berggottheit (yama-no-kami Iii£>W), die Löffelgottheit (shamojigami
und die Besengottheit nicht am Ort der Geburt versammelten, könnte die Geburt

nicht stattfinden. In Kanoashi-gun (HSSP) in der Präfektur Shimane hingegen

waren es die Besengottheit und die Schöpfkellengottheit (shakushigami
die sich auf dem Feld einfinden mussten, damit die Geburt gelingen konnte.68

Kellen und Löffel werden oft wie im vorliegenden Fall von Schreinen ausgeliehen
und nach der gelungenen Geburt zurückgegeben, mitunter auch doppelt, manchmal

aber auch als Dankesgabe für die sichere Geburt oder als Votivgabe während
der Schwangerschaft überreicht, so etwa am Schrein des Santai-sama in Naga-

toro-chö in Chichibu-gun in der Präfektur Saitama.69 In letzterem Fall handelt
es sich, wie es bei Praxisformen dieser Art oft der Fall ist, um bodenlose Kellen.

Dahinter steckt die Vorstellung, das Kind solle bei der sicheren Geburt ebenso

glatt und problemlos aus dem Mutterleib gleiten wie das Wasser durch das

Loch in der Kelle fließt. Zu den Schreinen, die insbesondere für diese Kellen
bekannt sind, gehören beispielsweise der Otonashi Jinja (#in Otonashi-
chö in Itö-shi in der Präfektur Shizuoka und der Awashima Jinja (iMIfWi) in

Wakayama-shi in der Präfektur Wakayama. Ähnliche Vorstellungen finden sich

dabei auch außerhalb des Kontexts von Schwangerschaft und Geburt. In Shintö-

mura in Kita-Gumma-gun in der Präfektur Gumma etwa glaubte

man, am Schrein ausgeliehene bodenlose Kellen könnten auch gegen
Ohrenkrankheiten helfen. Auch hier gab man nach erfolgter Heilung zwei Kellen an
den Schrein zurück.70

4.2 Ergebnisse: zum hara-obi

Die eben genannten Formen des anzan kigan spielten für die Informantinnen aber

nicht die Hauptrolle. Das wichtigste anzan fa'gan-Element, auf das sie während
der Interviews immer wieder zu sprechen kamen, war der hara-obi. Selbst die

Informantin, die kein anderweitiges anzan kigan praktiziert hatte, wollte zumindest

einen hara-obi benutzen, hatte dann aber auf Anraten ihres Arztes zugunsten

einer modernen Bauchbinde darauf verzichtet. Die übrigen Informantinnen
hatten alle einen hara-obi besessen, wenn auch meist nicht durchgehend getragen.

Eine Informantin verwendete hara-obi und Klettgürtel parallel, zwei weitere

verwendeten ihn nur ein einziges Mal, und zwar am Tag des ersten Anlegens.
Als Gründe dafür gaben sie meist die einfachere Handhabung und den höheren

68 Ötö 1979: 280.
69 Nagatoro-chö kyöiku iinkai 1999: 220.

70 Ueno 1976:15.



214 — Christian Göhlert DE GRUYTER

Tragekomfort an. Im Sommer sei der hara-obi zu heiß und daher unbequem, gab

eine der Informantinnen an; alleine sei er umständlich zu binden eine weitere.

Zwei Informantinnen hatten ihre hara-obi selbst gekauft und dann zum anzan

kigan zum Schrein mitgenommen. Zwei hatten sie direkt beim Schrein erworben.

Eine Informantin hatte ihren hara-obi von Freunden geschenkt bekommen. Eine

weitere, die ihren hara-obi am Schrein bekommen hatte, bekam den Klettgürtel,
den sie im Alltag meist verwendete, von Freunden geschenkt. Auffälligerweise

war die früher in vielen Regionen verbreitete Praxis, den hara-obi von der Mutter

an die schwangere Tochter weiterzugeben, überhaupt nicht anzutreffen.

Alle Informantinnen beschrieben ihre hara-obi als lange Streifen von schlichtem,

weißem Baumwolltuch (sarashi) ohne aufwendige Verzierungen. Sie erhielten

ihn fast alle an einem Hundetag des 5. Schwangerschaftsmonats, nur eine
Informantin gab an, ihren obi erst im 6. Monat bekommen zu haben. Eine der

Informantinnen gab an, beim ersten Anlegen des obi sei dieser von ihrer leiblichen
Mutter gebunden worden; die übrigen machten zu diesem Punkt keine Angaben.

Das erste Anlegen wurde dabei stets als ein feierliches, rituelles Erlebnis

beschrieben. Drei der Informantinnen hatten ihre hara-obi zum anzan kigan am

Schrein mitgenommen und sie dort durch den Schreinpriester weihen lassen. Bei

dieser Gelegenheit ließen sie sich auch meist des jeweilige Schreinsiegel auf den

obi drücken.
Für keine der Informantinnen kam es infrage, ihre gebrauchten obi zu

Kinderkleidern oder gar zu Windeln zu verarbeiteten. Die meisten hoben sie

als Andenken auf oder gaben sie an schwangere Verwandte oder Freundinnen

weiter, die sie dann tatsächlich auch benutzt hätten. Diejenigen Informantinnen,
die mehrere Kinder bekommen hatten,' hatten für jede Schwangerschaft einen

eigenen hara-obi. Einen davon hoben sie als Andenken auf, die übrigen gaben sie

an schwangere Freundinnen weiter.

4.3 Der Sekitai Jinja

Der oben bereits erwähnte Sekitai Jinja ist der wichtigste anzan kigan-Schrein
der Region. Die Informantinnen erwähnten ihn während der Interviews immer
wieder. Das überrascht zumindest insofern, als dass es sich um einen relativ
kleinen Schrein handelt. Er befindet sich in der Nähe des wesentlich größeren

Kagoshima Jingü, dem er verwaltungstechnisch angeschlossen ist. Er verfügt
über keinen eigenen Schreinpriester. Wie sich bei einem Besuch am Schrein

herausstellte, kommt an den Hundetagen ein Priester des Kagoshima Jingü, um
das anzan kigan durchzuführen. Der Andrang sei an diesen Tagen erheblich -
so erheblich, dass oft nur die schwangeren Frauen, die manchmal nur mit ihren



de gruyter Rituelle Geburtspraktiken Japans im Wandel der Zeit — 215

Ehemännern, manchmal auch mit ihrer ganzen Familie anreisen, selbst bis zum
Schrein durchgelassen werden könnten. In Ausnahmefällen könnten sie aber

auch einen Vertreter oder eine Vertreterin vorschicken. Wie ein Blick in das vor
dem Schrein am Opferstock ausliegende Gästebuch zeigt, in das sich alle
Schreinbesucherinnen, die hier ihr anzan kigan durchführen, mit Namen, Adresse und

geplantem Geburtstermin eintragen können, reisen die Besucherinnen aus ganz
Japan, teils sogar aus Hokkaidö an. Der Priester des Kagoshima Jingü vermutet,
dass es sich zumindest bei den sehr weit angereisten Besucherinnen um Frauen

handelt, die ursprünglich aus der Region Kagoshima stammen und eigens für das

anzan kigan in ihre Heimat zurückkehren. Das Gros der Besucherinnen jedenfalls
stamme aus der Region Kagoshima selbst, höchstens noch aus anderen Regionen

Kyüshüs. Der Schrein selbst mache keine Werbung für sein anzan kigan, die

große Beliebtheit sei ausschließlich auf Mundpropaganda und vereinzelte
Medienberichte zurückzuführen. Tatsächlich betonte der Priester während des

Interviews mehrfach, der überregionale Besucherstrom sei von Seiten des Schreins

Abb. 6: Die Steine am Sekitai Jinja in Kagoshima.



216 — Christian Göhlert DE GRUYTER

selbst nicht gewünscht und würde eher als störend empfunden; man sehe sich
als regionalen Schrein mit Dienstleistungen für die örtliche Bevölkerung.

Auf den ersten Blick scheint sich das anzan kigan am Sekitai Jinja nicht von
vergleichbaren Zeremonien an anderen Schreinen zu unterscheiden. Die
Besucherinnen empfangen das harai für ihre anderswo besorgten oder als Geschenk

erhaltenen hara-obi und lassen sie sich mit dem Schreinsiegel abstempeln,
allerdings mit dem des Kagoshima Jingü. Besonders ist allerdings ein anderes Ritual,
das hier ebenfalls zum anzan kigan gehört. Der kurze Weg zwischen der
Zeremonienhalle (haiden 1-TK) und der eigentlichen Haupthalle (honden $U), die

in der Regel nicht direkt zugänglich ist, ist überdacht und durch niedrige Zäune

abgesperrt. An einer Stelle aber durchbricht ein etwa kniehoher Felsbrocken

den Zaun auf der von der Zeremonienhalle aus gesehen linken Seite. Auf diesem

Felsbrocken wiederum befindet sich ein großer Haufen etwas kleiner als

faustgroßer Kieselsteine (Abb. 6). Anlässlich des anzan kigan nun kann jede der
Besucherinnen sich einen davon aussuchen und mit nach Hause nehmen, wo er bis

nach der Geburt aufbewahrt wird. Als Orte dafür bieten sich der shintöistische
Hausaltar - wenn vorhanden - oder die Schmucknische an. Eine Informantin
gab an, den Stein im (schrankähnlichen) buddhistischen Hausaltar (butsudan

(AI®) aufbewahrt zu haben. Laut dem Schreinpriester war es für die Schwange-

Abb. 7: Beschriftete Steine am Sekitai Jinja. Einer trägt die Aufschrift „Danke, dass ich einen

gesunden Jungen bekommen habe", ein anderer den Namen Yoshimatsu und das Geburtsdatum

1.3.2007. Ob letzterer Stein seit diesem Jahr am Schrein lag oder erst nachträglich dort

abgelegt wurde, war nicht festzustellen.



DE GRUYTER Rituelle Geburtspraktiken Japans im Wandel der Zeit — 217

ren früher üblich, ihre Steine stets bei sich zu tragen, etwa in die Kleidung oder
in den hara-obi gesteckt. Damals seien die Steine durchschnittlich noch kleiner

gewesen, so dass das möglich gewesen sei. Die Amulette für das anzan kigan
trage man hingegen noch heute stets bei sich.

Ist die Geburt problemlos gelungen, sucht man einen weiteren Stein,
idealerweise einen runden Stein von ähnlicher Größe, und bringt diesen zusammen
mit dem ursprünglich ausgeliehenen Stein zurück zum Schrein, wo man ihn dem

Steinhaufen hinzufügt. Der genaue Zeitpunkt, zu dem das zu geschehen hat, ist
nicht vorgeschrieben. Laut dem Schreinpriester verbinden viele Besucherinnen
die Rückgabe der Steine mit dem ersten Schreinbesuch des Kindes (miyamairi),
sofern sie dies nicht bei einem anderen Schrein durchführen. Dieses Ritual sei

bereits in der Edo-Zeit in dieser Form durchgeführt worden und damals auch bei
der Oberschicht überaus beliebt gewesen.

Das Steinritual bildet den Mittelpunkt der Erzählungen der Informantinnen,
die ihr anzan kigan am Sekitai Jinja durchgeführt hatten. Sie berichteten begeistert

davon, welche Mühe sie sich sowohl bei der Auswahl des ursprünglichen
Steins als auch der des zweiten Steins gegeben, und welche Kriterien sie dabei

angelegt hatten. Eine Informantin etwa beschrieb sehr detailliert, wie sie sich am
Sekitai Jinja einen schönen, runden, weißen Stein ausgesucht hatte, weil das die

Eigenschaften waren, die sie sich von ihrem Kind erhoffte. Für sie ging es beim

anzan kigan nicht primär um die Bitte um eine sichere Geburt, sondern um die
Bitte um ein „niedliches" Kind.

Die neuen Steine werden üblicherweise am Flussufer oder am Meer

aufgelesen. Nach dem Grund dafür gefragt, gab der Schreinpriester nach einigem
Überlegen an, Flüsse gälten als besonders reine Orte, außerdem finde man dort
besonders runde Steine, die viele Frauen in der Hoffnung auf ein „rundes" Kind
bevorzugten. Im vorliegenden Zusammenhang lässt sich dieser Wunsch
vielleicht auch als die Hoffnung auf ein gesundes, also „vollständiges" Kind mit allen
fünf Gliedern71 interpretieren. Außerdem erinnert er an die auf chinesische

Vorstellungen zurückgehende und oft in setsuwa (lalS) anzutreffende Formulierung
tama no yö no ko (3£© J: ö ©T-) - „juwelengleiches" Kind.

Unter den Steinen auf dem Steinhaufen finden sich auch solche, die vor der

Rückgabe mit Inschriften versehen wurden (Abb. 7). Die Namen der geborenen
Kinder sind hier zu finden; mitunter auch die Geburtsdaten oder die Geburtsgewichte.

Einige Steine tragen allgemeine Dankformeln für die gelungene Geburt.
Der Schreinpriester wies darauf hin, der Schrein bitte ausdrücklich darum, von
dem Beschreiben der Steine abzusehen. Die Steine repräsentierten die Gesamtheit

71 EttiSÜ.



218 Christian Göhlert DE GRUYTER

der Gebete der Menschen, die hier ihr anzan kigan durchgeführt hätten. Durch
das Ausleihen und Zurückgeben entstehe gleichsam eine Kette von Gebeten, aber

durch das Beschreiben und damit das Individualisieren der Steine werde diese

Kette unterbrochen, und der beschriebene Stein könne seine religiöse Funktion
dann nicht mehr erfüllen.

Die Verwendung von Steinen zum anzan kigan ist allerdings keine Besonderheit

des Sekitai Jinja. Je nach Region tauchen sie im Zusammenhang mit
Schwangerschaft, Geburt und Kinderpflege immer wieder auf. Mal werden sie wie hier

von Tempeln oder Schreinen ausgeliehen und nach der Geburt zurückgebracht,72
mal kommen sie bei den rituellen Mahlzeiten vor und nach der Geburt oder beim

ersten Baden des Kindes (ubuyu MM) zu Einsatz. Früher galten sie mitunter auch

als Sitz mancher der während der Geburt anwesenden Götter.73 Auch das

Beschreiben von zum Dank für die Geburt den Schreinen gespendeten Gegenständen

ist keine Seltenheit, auch wenn es am Sekitai Jinja nicht gerne gesehen wird.

5 Repräsentation von anzan kigan in modernen
Zeitschriften und Ratgeberliteratur

Um zumindest einen Meinen Einblick in die Rolle beziehungsweise die
Repräsentation des anzan kigan in Frauenzeitschriften und in der Ratgeberliteratur
zu bekommen, wurden für diese Untersuchung fünf Ausgaben von Zeitschriften
für Schwangere und junge Mütter ausgewertet. Dabei handelt es sich um die

folgenden:

Titel Verlag Ausgabe

Ninsugu Recruit Sommer 2012

Akasugu Recruit 09/2012
Pre-mo Shufu no tomo-sha Herbst 2012

Tamago-Club Benesse 09/2012
Hajimete no Tamago-Club Benesse Sommer 2012

Pre-mo, Ninsugu und Akasugu werden von den jeweiligen Verlagen als

„Versandhandelsinformationszeitschriften" (tsühan jöhöshi ülß'WSttiO geführt. Die

redaktionell gestalteten Teile der Zeitschrift nehmen gegenüber Anzeigen und im

72 Ein anderes Beispiel gibt Kagawa minzokugakkai / Hiketa-chö-shi hensan iinkai 1995: 340.

73 Vgl. hierzu Maruyama 1978 sowie Nomoto 1975:187-195.



DE GRUYTER Rituelle Geburtspraktiken Japans im Wandel der Zeit 219

Stil von Versandhauskatalogen gestalteten Prospektseiten relativ wenig Raum

ein. Bestellformulare, über die die angebotenen Waren geordert werden können,
liegen bei.

Theoretisch richtet sich Ninsugu in erster Linie an Schwangere, während

Akasugu für Mütter mit Kindern im Säuglingsalter gedacht ist. In der Praxis aber

weisen die beiden Zeitschriften starke Überschneidungen auf. Diese beiden

Zeitschriften sind es auch, bei denen der Charakter des Versandhauskatalogs
am stärksten ausgeprägt ist, etwas stärker noch als bei Pre-mo. Bei Tamago-Club

nehmen redaktionell gestaltete Inhalte einen wesentlich größeren Teil der
Zeitschrift ein. Hajimete no Tamago-Club hingegen ist als eine Art Einführungsausgabe

zu Tamago-Club gedacht und etwas mehr als dieses auf den Warenverkauf

ausgerichtet.
In allen Zeitschriften ist es in der Praxis mitunter schwierig, auf den ersten

Blick zwischen redaktionellen Inhalten und Katalogteilen zu unterscheiden.
Gerade vor dem Hintergrund von Matsuokas Theorie, der Konsum sei bei der

Geburtsvorbereitung an die Stelle der traditionellen Rituale getreten, erscheint
der Blick in diese Art Zeitschriften daher besonders interessant.

Zum Vergleich wurden außerdem noch zwei Bücher aus dem Genre der

Ratgeberliteratur untersucht: Yoku wakaru ninshin / shussan (J:< bfrXfTM •

tbH, etwa: Schwangerschaft und Geburt, leicht verständlich gemacht),

herausgegeben in Zusammenarbeit mit Pre-mo (und deren Schwesterzeitschrift für
Mütter mit Säuglingen, Baby-mo) und entstanden unter der Leitung von Kinos-

hita Katsuyuki, dem Leiter der Abteilung für Geburtsmedizin des Seijö Kinos-

hita Byöin, einer kleinen Privatklinik in Setagaya in Tokio. Das Buch erschien
im Rahmen der Reihe Shufu no tomo seikatsu shiriizu (£$#©££/§ i' U —X)74. Es

handelt sich um einen allgemeinen Ratgeber zum Thema Schwangerschaft und
Geburt. Das Buch Kazoku de tanoshimu kodomo no o-iwaigoto to kisetsu no gyöji

tJ-?if k. etwa: Kinder- und Jahresfeste, die

man mit der ganzen Familie genießen kann) hingegen stellt die verschiedenen
Rituale und Übergangsriten vom obi-iwai bis zur Einschulung sowie die verschiedenen

Jahresfeste vor, sofern man sie im Kreise der jungen Familie feiert. Besonders

interessant wird dieses Buch im Zusammenhang des vorliegenden Aufsatzes

74 Shufu no tomo (!<§©£, etwa: Der Hausfrauenfreund) war eine japanische Frauenzeitschrift.
Die Zeitschrift selbst wurde 2008 eingestellt, der gleichnamige Verlag besteht aber nach wie vor
und gibt eine Reihe weiterer, thematisch aber meist enger eingegrenzter Zeitschriften heraus,
darunter auch die genannten Pre-mo und Baby-mo. Die in der Reihe Shufu no tomo seikatsu

shiriizu '> — X etwa: Der Hausfrauenfreund - Serie zur Lebensgestaltung)
erschienenen Bücher decken von Kindererziehung über Gesundheit und Ernährung bis hin zu
Kosmetik ein weites Spektrum von Themen ab.



220 — Christian Göhlert DE GRUYTER

dadurch, dass es unter der Leitung des Volkskundlers und Religionswissenschaftlers

Shintani Takanori entstanden ist, der neben seinen wissenschaftlichen
Arbeiten auch eine Reihe populärer Bücher zu den Themen Feste und Rituale im

Alltag veröffentlicht hat.

5.1 Anzan kigan in den redaktionell gestalteten Teilen

Zu klären ist nun zunächst, ob und in welchen Zusammenhängen in den
untersuchten Zeitschriften Bezug auf das anzan kigan genommen wird.

In den redaktionell gestalteten Teilen finden sich Bezüge auf das anzan kigan
vornehmlich an zwei verschiedenen Orten. Zunächst bieten fast alle Zeitschriften

Schwangerschaftskalender an. Neben der Entwicklung des Fötus werden

dort auch die für die einzelnen Schwangerschaftsphasen typischen Aktivitäten
nach Schwangerschaftsmonaten sortiert aufgeführt. Zu letzteren gehört natürlich
auch das anzan kigan, das in diesem Zusammenhang meist wenigstens mit ein

paar Worten erwähnt wird. Hajimete no Tamago-Club etwa bringt nicht weniger
als drei dieser Kalender; einen davon zum Heraustrennen, einen in Drehscheibenform

zum Basteln und einen, der neben den üblichen Aktivitäten auch die

anzuschaffenden Produkte auflistet und dabei auch gleich auf die entsprechenden

Seitenzahlen im Katalogteil verweist. An einem Hundetag im 5.

Schwangerschaftsmonat sei das anzan kigan, hier auch anzan kigan no mairi

0, etwa: Schreinbesuch zum anzan kigan) genannt, durchzuführen, ebenso das

obi-iwai, denn das sei in Japan so Brauch. Beim anzan kigan gehe es darum, zu

einem Schrein oder Tempel zu gehen, den hara-obi umzubinden und um Gesundheit

für Mutter und Kind sowie für eine sichere Geburt zu beten. In einer der drei

Passagen zu diesem Thema wird darauf hingewiesen, dass zu diesem Anlass oft

ein Festessen mit der Verwandtschaft, mindestens aber mit dem Ehemann
veranstaltet wird. Keinesfalls aber solle man es versäumen, sich ein Andenken an

diese Zeremonie aufzubewahren. Ähnliche Kalender finden sich auch in Ninsugu
und Akasugu; auch hier wird dezidiert daraufhingewiesen, dass es sich dabei um
eine japanische Tradition handelt, und dass das anzan kigan an einem Hundetag

des 5. Schwangerschaftsmonats durchzuführen ist. Weitergehende Informationen

zur religiösen Signifikanz der Zeremonie und der Bedeutung des Hundetages

oder auch zur Auswahl des Schreins oder Tempels finden sich hingegen
nicht.

Ebenfalls ein Standardbestandteil der Zeitschriften sind Erfahrungsberichte
schwangerer Frauen, in denen sie darüber berichten, was sie in den einzelnen

Schwangerschaftsmonaten unternommen und gegebenenfalls welche Produkte

sie dazu angeschafft haben. In Tamago-Club etwa zeigt eine Dreiunddreißig-



DE GRUYTER Rituelle Geburtspraktiken Japans im Wandel der Zeit 221

jährige das mamori, das sie von einem nicht näher bezeichneten Schrein bekommen

hat. Auch ein Foto dieses Schreinbesuchs zusammen mit ihrem Mann ist

zu sehen, nebst der Absichtserklärung, diesen Schrein auch zum miyamairi
aufzusuchen. Das mamori befindet sich in einer verzierten Tasche, in der auch

die verschiedenen für die Schwangerschaft relevanten Dokumente aufbewahrt

werden. Diese Art von Taschen ist, wie weiter unten noch zu sehen sein wird,
eines der Produkte, die immer wieder im Zusammenhang mit dem anzan kigan
auftauchen.

Ganz ähnlich sind die Berichte in Ninsugu gestaltet, wobei hier eine einzige
Frau über ihre gesamte Schwangerschaft bis zur Geburt berichtet, während es in
Hajimete no Tamago-Club pro Schwangerschaftsmonat immer jeweils eine andere

Frau war. Insgesamt zehn dieser Berichte gibt es, in zweien davon wird das anzan

kigan erwähnt. Eine Siebenundzwanzigjährige zeigt Fotos von sich selbst und
ihrem Mann beim Schreinbesuch an einem Hundetag im 5. Schwangerschaftsmonat

und erwähnt auch das gemeinsame Essen mit den Eltern und Schwiegereltern.

Der Event-Charakter des anzan kigan steht hier zwar klar im Vordergrund,
aber zumindest wird der fragliche Schrein erwähnt. Es handelt sich um den Sui-

tengü in Tokio, einen der bekanntesten anzan /dgan-Schreine Japans. Denselben

Schrein besuchte auch eine Achtunddreißigjährige, die in ihrem Bericht aber

betont, diesen nicht an einem Hundetag oder auch nur an einem als besonders

glücklich klassifizierten Tag besucht zu haben, denn an diesen seien berühmte
Schreine wie der Suitengü völlig überlaufen. Außerdem erfahren wir, dass sie bei

dieser Gelegenheit einen hara-obi gekauft hat.

Die Berichte in Pre-mo folgen wiederum dem Muster, das auch in Hajimete
no Tamago-Club zu beobachten war. Ein Monat pro Bericht und Frau, wobei die

gekauften Produkte stärker in den Vordergrund treten. Eine Einunddreißigjährige
erzählt, sie habe bei einer Reise in die Präfektur Shizuoka den Gansuiji besucht

und dort das anzan kigan-Siegel auf den hara-obi bekommen, den sie mitgebracht
hatte. Interessanter ist aber der zweite Bericht aus dem 5. Monat. Hier ist es eine

Fünfunddreißigjährige aus der Präfektur Chiba, die von ihren Erfahrungen
berichtet. Das anzan kigan selbst findet hier zwar keine Erwähnung, interessanterweise

aber die Aussage, sie habe mit Blick auf die sichere Geburt jeden Tag die

Toilette geputzt. Völlig unvermittelt und ohne jede weitere Erklärung erfolgt hier
ein Rückgriff auf eine Glaubensform, die früher in weiten Teilen Japans verbreitet

war, inzwischen aber nur noch sporadisch anzutreffen ist. Die Toilettengottheit

(benjogami ISP/tW) galt in vielen Regionen als eine der Geburtsgottheiten,
ohne deren Anwesenheit die Geburt nicht funktionieren konnte. Ebenso weit
war die Vorstellung verbreitet, wer die Toilette regelmäßig und gründlich putze,
der werde mit einer sicheren Geburt und einem schönen Kind belohnt, während
der respektlose Umgang oder die Verunreinigung der Toilette zu Schwierigkeiten



222 — Christian Göhlert DE GRUYTER

führen konnte.75 Auch war die Toilette einer der Orte, an die man das
Neugeborene einige Tage nach der Geburt trug. Dieser rituelle Toilettenbesuch wurde

benjo-mairi ((HP/r# 0) oder auch secchin-mairi (Slü# 0) genannt.75 Die genaue
Natur der Toilettengottheit ist in der japanischen Volkskunde und Religionswissenschaft

dabei heftig umstritten. Während Inokuchi Shöji beispielsweise
argumentiert, bei dem gesamten Komplex handle es sich keineswegs um religiöses

Handeln, vielmehr sei hier ein Stück Frauenerziehung - nämlich die Anweisung,
sie solle im Zuge ihrer hausfraulichen Pflichten das Klo sauber halten -
nachträglich religiös verbrämt worden,77 sieht Iijima Yoshiharu in der Toilette eine

Repräsentation der „anderen Welt", aus der das Kind in die Welt der Menschen

gekommen sei.78 Darum aber geht es hier gar nicht - im vorliegenden Zusammenhang

ist viel interessanter, dass diese alte Glaubensform hier unvermittelt und

völlig unkommentiert in der bunten Konsumwelt moderner Frauenzeitschriften

auftaucht.

5.2 Produkte für Schwangere und junge Mütter

Sowohl in den Anzeigen als auch in den Katalogteilen der Zeitschriften scheint

auf den ersten Blick kein Bezug zum anzan kigan zu bestehen. Dies verwundert
zumindest im Bereich der Umstandskleidung und der verschiedenen Binden und

Korsette, die an die Stelle der hara-obi getreten sind. Obwohl es Hersteller gibt,
die bei der Gestaltung dieser Kleidungsstücke auf die traditionelle Formen- und

Symbolsprache zurückgreifen,79 fand sich in den untersuchten Zeitschriften kein
Produkt dieser Art. Lediglich die Produkte der Firma Inujirushi, die ebenfalls mit
Anzeigen in fast allen untersuchten Zeitschriften vertreten war, fallen insofern in
diese Kategorie, als dass sie das traditionelle Hundebild sogar in den Firmennamen

übernommen hat - Inujirushi (^:£P) steht für „Hundesymbol".
Neben zumindest am Rande religiös konnotierten Produkten wie etwa

Kästchen zum Aufbewahren der Nabelschnur findet sich aber zumindest eine

Produktkategorie, bei der immer wieder subtil auf das anzan kigan angespielt wird.
Bei der Betrachtung der Erfahrungsberichte weiter oben wurden die Dokumen-

75 Zahlreiche Beispiele gibt Tanaka 1991: 649-651.

76 Yagi 2001:15-16.

77 Inokuchi 1980.

78 Vgl. Iijima 1985: 257-261.

79 Bei Internet-Warenhäusern wie amazon.co.jp oder rakuten.co.jp liefert schon eine oberflächliche

Suche nach Stichworten wie hara-obi oder iwata-obi entsprechende Ergebnisse.



DE GRUYTER Rituelle Geburtspraktiken Japans im Wandel der Zeit — 223

tentaschen bereits angesprochen, in denen sich während der Schwangerschaft
alle wichtigen Dokumente sowie auch beispielsweise Ultraschallbilder
aufbewahren lassen. Meist sind diese Taschen mit gemusterten Stoffen in sanften

Pastelltönen überzogen und verfügen über mehrere Innentaschen. Fast überall,
wo sie in den untersuchten Zeitschriften mit Abbildungen beworben wurden, war
ein Glücksbringer eines Schreins oder Tempels, ein anzan kigan-mamori, einer
der Gegenstände, die darin aufgehoben wurden.

5.3 Werbeanzeigen von Schreinen und Tempeln

Während im Bereich der Produkte also kaum Bezug auf das anzan kigan genommen

wird, finden sich im Bereich der Dienstleistungen eine ganze Reihe

relevanter Stellen in den untersuchten Zeitschriften. Mehrere Schreine und Tempel
schalteten Anzeigen für ihre anzan kigan-Dienste, und zwar waren das die

folgenden: Der Obitokedera (#?($#) in der Präfektur Nara warb in Hajimete no

Tamago-Club, Tamago-Club und Pre-mo. Der Nakayamadera (^lLitF) in der

Präfektur Hyögo war in Hajimete no Tamago-Club, Tamago-Club und Akasugu

vertreten. Der Koyasu Jinja in Tokio fand sich in Hajimete no Tamago-Club und

Tamago-Club.

Alle drei Tempel und Schreine geben an, wieviel Geld sie für das anzan kigan
und die dazugehörigen Gegenstände verlangen. Je nach Art der Zeremonie

bewegen sich die Kosten zwischen 7'000 und 30'000 Yen. Der Obitokedera und
der Nakayamadera stellen ausdrücklich ihre lange Geschichte als Stätten des

anzan kigan heraus. Während sich der Obitokedera ansonsten auf
Kontaktinformationen und eine kurze Übersicht über die angebotenen Paraphernalien
(zum anzan kigan gehören hier neben dem Gebet auch ein mamori, ein o-fuda
und ein hara-obi) beschränkt, geht der Nakayamadera in Bezug auf den Sinn
des anzan kigan etwas weiter ins Detail. Der Wunsch nach einer sicheren Geburt

habe sich auch im Lauf der Geschichte nicht geändert. Am Nakayamadera, der

seit über 1400 Jahren in dieser Funktion diene, würde ein „Kannon der sicheren

Geburt" (Anzan no Kannon-sama verehrt, und was der Tempel
für seine Besucher leiste, sei das „Geschenk des Gefühls der Sicherheit" (anshin

S'W.
Während der Yamanakadera also an die Emotionen seiner Besucher appelliert,

argumentiert der Koyasu Jinja auch auf der religiösen Ebene, indem er seine

Schreinlegende zumindest erwähnt. Es handelt sich dabei um die Geschichte

der Konohanasakuya-hime (7kJh2LUfII[5$E). Diese mythologische Gestalt war die

(menschliche) Frau des göttlichen Ninigi-no-Mikoto. Als dieser die Legitimität

ihrer Schwangerschaft anzweifelte, unterzog sie sich einer Feuerprobe und



224 — Christian Göhlert DE GRUYTER

brachte ihre Kinder in einer brennenden Geburtshütte zur Welt.80 Dabei bleibt es

aber bei der sehr oberflächlichen Erwähnung dieser Legende. Genannt wird nur
die Tatsache, dass sie ihre Kinder in einer brennenden Geburtshütte gebar, über

die weiteren mythologischen Hintergründe wird kein Wort verloren. Dafür finden

sich, im Vergleich zu den anderen Anzeigen, relativ weitgehende Hinweise zur
Praxis des anzan kigan. Es sei an einem Hundetag im 5. Monat durchzuführen,
weil Hunde seit jeher leichte Geburten hätten, und am Schrein gebe es o-fuda,
hara-obi und anzan mamori. Ersteres und letzteres seien nach der gelungenen
Geburt bitte an den Schrein zurückzugeben, das o-fuda sei während der
Schwangerschaft möglichst an einer Stelle über Augenhöhe und mit Blick nach Osten

anzubringen, das mamori hingegen am Körper zu tragen. Ferner könnten am

Schrein auch bodenlose Kellen als Votivgaben erworben werden. Die Geburt solle

so leicht vonstatten gehen wie das Wasser durch das Loch in der Kelle fließe.

Obwohl die Anzeige der Praxis und dem religiösen Hintergrund des anzan kigan
mehr Raum einräumt als die anderen, bleiben die Informationen also relativ
oberflächlich.

5.4 Sonstiges: Handtaschenanhänger für Schwangere

Eine weitere interessante Fundstelle von anzan kigan-relantem Material verdient

gesonderte Erwähnung. Hajimete no Tamago-Club liegt ein „maternity strap"
bei, ein kleiner Anhänger in Herzform, der sich beispielsweise an der Handtasche

befestigen lässt. Er trägt das sogenannte „maternity mark", eine stilisierte
Mutter mit Kind und der Aufschrift „Ich trage ein Baby in meinem Bauch (onaka

ni akachan ga imasu und weist die Trägerin als

Schwangere aus (Abb. 8). Das Symbol hat dabei nichts mit der Zeitschrift zu tun,
vielmehr handelt es sich um einen Teil einer Kampagne, die für mehr Rücksicht

auf Schwangere und Mütter mit kleinen Kindern in der Gesellschaft wirbt.81 Der

Anhänger selbst weist keinerlei religiösen Bezug auf, aber auf der Tüte, in der er

geliefert wird, prangen die Schriftzeichen anzan kigan. Es handele sich um ein
Geschenk der Zeitschrift, das die Gratulation zur Schwangerschaft und die Bitte

um sichere Geburt ausdrücke, heißt es dann auch im Begleittext.
Ganz ähnliche, religionsfreie anzan kigan-Bezüge finden sich übrigens auf

der Homepage der bereits erwähnten Firma Inujirushi.82 Hier gibt es neben anzan

80 Dieses Muster aus der Mythologie wird im Laufe der Zeit in verschiedenen Erzählungen
wieder aufgegriffen und auf vielfältige Art abgewandelt. Vgl. Miyata 1996: 60-61.
81 Siehe hierzu http://www.maternitymark.com (6.2.2013).

82 http://www.inujirushi.co.jp/prezent/index.html (6.2.2013).



DE GRUYTER Rituelle Geburtspraktiken Japans im Wandel der Zeit — 225

Abb. 8: „Maternitiy strap" aus Hajimete no Tamago-Club und der dazugehörige Umschlag mit
der Aufschrift anzan kigan.

fa'gan-Kugelschreibern auch anzan kigan-Bildschirmhintergründe oder animierte
Bildschirmschoner zum Herunterladen.

5.5 Ratgeberliteratur zu Schwanger- und Mutterschaft

Während der Konsum und die Werbung für allerlei Produkte und Dienstleistungen

bei den Zeitschriften entweder klar im Vordergrund steht oder zumindest
eine zentrale Stellung einnimmt, geht es bei Yoku wakaru ninshin shussan

ausschließlich um Information, sei es medizinischer oder praktischer Art. Dennoch
sind dem anzan kigan nicht weniger als drei Seiten gewidmet. Zum Anfang des

Buches finden wir einen Monatskalender für die Schwangerschaft, wie er auch in
den Zeitschriften zu sehen war. Der Unterschied besteht in der nüchterneren
Aufmachung und dem völligen Verzicht auf Einkaufslisten und Produktinformationen.

Trotzdem findet auf der Seite zum 5. Monat auch hier das anzan kigan prominente

Erwähnung. „Lasst uns an einem Hundetag zum obi-iwai und zum anzan
kigan gehen", wird die Leserin aufgefordert, denn dies sei seit alter Zeit Tradition.
Das anzan kigan bestehe darin, mit dem Ehemann oder der ganzen Familie einen
Schrein zu besuchen, um dort um sichere Geburt zu beten. Für viele Menschen

bringe das ein Gefühl der Sicherheit und nicht zuletzt auch eine schöne Erin-



226 — Christian Göhlert DE GRUYTER

nerung. Der hara-obi stütze den Bauch, heutzutage könne man aber auch eine

leichter anzulegende moderne Bauchbinde verwenden.83 Weiter hinten im Buch

finden sich die bisher - insbesondere im Vergleich zu den genannten Zeitschriften

- ausführlichsten Informationen zu Ritualen und Bräuchen von Schwangerschaft

und Geburt. Hier werden das obi-iwai, die Feier am siebten Tag nach der

Geburt (shichiya trfg), und die rituelle erste Mahlzeit des Kindes (kuizome fsti?J

sb) erklärt. Auch hier wird wieder betont, es handele sich um japanische
Traditionen. Einerseits werden hier durchaus auch religiös konnotierte Informationen
gegeben, so etwa die allgemeinen Regeln für das Verhalten an einem Schrein

oder Tempel sowie die Ermahnung, sich beim Besuch nicht nur auf den Gedanken

an die sichere Geburt zu konzentrieren, sondern auch Dankbarkeit dafür zu

empfinden, den Schrein besuchen zu dürfen. Bei der Auswahl der Tage für die

jeweiligen Rituale brauche man aber nicht so streng zu sein; das anzan kigan

etwa müsse nicht unbedingt an einem Hundetag, das shichiya nicht unbedingt
am 7. und das miyamairi nicht unbedingt am 30. Tag nach der Geburt erledigt
werden. Auf regionale Unterschiede bei der Auswahl dieser Tage, auf die je nach

Region auch das Geschlecht des Kindes Einfluss haben kann, wird gar nicht

eingegangen. Dafür wird betont, wer das anzan kigan an einem Schrein oder Tempel

durchgeführt habe, der sei dort auch einen Dankesbesuch, o-rei-mairi, schuldig.
Mehrfach wird darauf hingewiesen, Tempel und Schreine seien heilige Orte und
erforderten daher entsprechendes Benehmen und angemessene Kleidung. Während

das o-rei-mairi auf jeden Fall am selben Schrein oder Tempel wie das anzan

kigan zu erfolgen habe, müsse das miyamairi im Gegensatz zu früher nicht mehr

unbedingt am Schrein des Familiengottes (ujigami Rffl) des Wohnortes durchgeführt

werde. Inzwischen sei auch akzeptabel, es gleichzeitig mit dem o-rei-mairi

zu erledigen. Andererseits sei es auch durchaus nicht verboten, mehrere Schreine

und Tempel aufzusuchen, die Götter und Buddhas seien in dieser Hinsicht nicht

eifersüchtig. Für iwata-obi und den Hundetag werden die bereits bekannten

populären Erklärungen angeführt: Der iwata-obi diene dazu, das Kind so gesund

und widerstandsfähig wie einen Stein zu machen, Hunde hätten viele und leichte
Geburten. Ganz ohne einen allgemeinen Hinweis auf Waren und Dienstleistungen

kommt aber auch dieser eher medizinisch-wissenschaftliche Ratgeber nicht
aus. So findet sich neben Abbildungen des Suitengü in Tokio und der üblichen
mamori und obi auch der Hinweis, viele Hotels, Fotostudios und Kaufhäuser

böten die nötigen Waren und Dienstleistungen im praktischen Paket an.84

83 Kinoshita 2010: 31.

84 Kinoshita 2010: 96-97.



DE GRUYTER Rituelle Geburtspraktiken Japans im Wandel der Zeit 227

Von allen vorgestellten Quellen wäre wohl von Shintanis Buch die stärkste

religiöse Verwurzelung zu erwarten gewesen, jedoch ist das nicht der Fall.
Tatsächlich fällt der Text in Relation zu den einmal mehr in sanften Pastelltönen

gehaltenen Illustrationen recht kurz aus. Auch finden sich kaum weitergehende
Informationen, die nicht schon in ähnlicher Form aus den anderen genannten
Quellen bekannt wären. Das Buch behandelt alle wichtigen Rituale und Bräuche

vom obi-iwai bis zur Abschlussfeier der Grundschule. Dabei finden sich, wie aus

letzterem Übergangsritus bereits ersichtlich, nicht nur Bräuche, die gemeinhin
als „traditionell" gelten, sondern auch relativ neue Erscheinungen wie etwa der

Eintritt in den Kindergarten. Der religiöse Hintergrund der einzelnen Bräuche

wird dabei meist nur sehr oberflächlich abgehandelt; ihre Eigenschaft als

Familienereignisse steht im Vordergrund. Der Vergleich mit den „neuen Ritualen",
wie sie in der westlichen Religionswissenschaft diskutiert wurden,85 drängt sich

geradezu auf. Diese sind jedoch in der Regel wesentlich freier und individueller

ausgeformt, während Shintanis Rituale bei aller Popularität und bei allem
Verzicht auf dogmatische Verortung doch meist klar in der japanischen Tradition,
wenigstens aber in der Gemeinschaft verwurzelt sind. Es geht ihm offenbar eher

um die behutsame Anpassung dieser Traditionen an gegenwärtige Bedürfnisse

einerseits und die Adaption neuerer Entwicklungen wie beispielsweise Schulfeste

und Weihnachtsfeiern andererseits.

Das obi-iwai sei idealerweise an einem Hundetag des 5. Monats durchzuführen,

entweder im Kreise des Ehepaares oder mit der Familie der Schwangeren.
Bevor die moderne Medizin diese Rolle übernehmen konnte, habe dieses Ritual

zusammen mit dem anzan kigan der Sicherheit der Geburt gedient. Für die
Auswahl des Hundetages wird auch hier die populäre Erklärung angegeben, Hunde

hätten besonders viele und leichte Geburten. Nach dem Binden des obi gebe es

ein feierliches Essen im engen Familienkreis. Anschließend findet sich eine
illustrierte Anleitung zum Binden des obi, allerdings mit dem Hinweis, heutzutage
könnten ersatzweise auch moderne Bauchbinden verwendet werden. Auch der

Ablauf der typischen anzan kigan-Zeremome an einem Schrein wird erklärt,
zusammen mit den grundlegenden Verhaltensregeln beim Schreinbesuch. Das

religiöse Element wird dabei aber weitgehend ausgeblendet. Auch sei es durchaus

möglich, den Andrang an den Hundetagen zu meiden und auf andere Tage

auszuweichen.86 Ein klein wenig mehr wird das religiöse Element bei der Erklärung
des miyamairi betont. Hier wird nicht nur auf die regionalen Unterschiede bei

der Auswahl des Tages eingegangen, auch die Funktion der Schutz- und Fami-

85 Vgl. Lüddeckens 2004.
86 Shintani 2012:10-12.



228 Christian Göhlert DE GRUYTER

liengottheiten (ujigami) bzw. der Geburtsgottheiten (ubusunagami) wird erklärt

- wenn auch nur kursorisch. In letzter Zeit sei es in Mode gekommen, das miya-

mairi bei einem besonders bekannten Schrein durchzuführen. Üblicher sei aber

der Besuch beim Schrein des Schutzgottes des eigenen Wohnortes. Idealerweise

sollte es die Großmutter sein, die das Kind dort trägt, auch die Kleidung der

Beteiligten, die traditionellen Hintergründe des Rituals und der Inhalt der Zeremonie

werden detaillierter beschrieben, als das beim obi-iwai der Fall war. Trotzdem

steht auch hier der Charakter des Ereignisses als Familien-Event im Vordergrund;

am Rande wird auch darauf hingewiesen, es sei eine gute Gelegenheit,
Erinnerungsfotos und dergleichen anzufertigen, auch wenn das aus Rücksicht auf die

möglicherweise gestresste Mutter vielleicht nicht unbedingt am selben Tag

geschehen müsse.87

6 Schlussfolgerungen

Die Fallstudien und die Analyse der ausgewählten Zeitschriften und Ratgeberliteratur

legen nahe, dass es eine ganze Reihe von Faktoren gibt, die zu Aufstieg
und Niedergang bestimmter Praktiken und Institutionen des anzan kigan

beitragen bzw. beigetragen haben. Der Einfluss bekannter Entwicklungen wie dem

Rückgang der Geburtenrate, der seit dem Zweiten Weltkrieg zunehmenden

Technisierung der Geburt, dem Wegfall von Trägern traditioneller Vorstellungen wie

etwa der traditionellen Hebammen sowie der Überalterung der Gesellschaft in
ländlichen Gebieten ist nicht zu leugnen - von einem generellen Desinteresse der

Menschen an anzan kigan kann aber keine Rede sein. Der Vergleich zwischen den

Aktivitäten um den Batö Kannon von Minami-Örui einerseits und am Yamana Ha-

chimangü und am Sekitai Jinja andererseits deutet darauf hin, dass es in erster

Linie die Art der Angebote der Tempel und Schreine ist, die über Aufstieg und

Niedergang entscheiden. Dies gilt sowohl für das rituelle Handlungsrepertoire als

auch für die angebotenen Paraphemalien. Die Kerze des Batö Kannon wirkt im

Kreißsaal fehl am Platze, und der ausgegebene Reis führte zu Klagen über
Bauchschmerzen, während beispielsweise der aufwendig gestaltete hara-obi und der

Wellness-Tee des Yamana Hachimangü sehr gut zu den Bedürfnissen der Gegenwart

passen und sich nahtlos in die bunte Palette von Waren und Dienstleistungen

einfügen, wie sie auch in den vorgestellten Zeitschriften beworben werden.

Besonderer Beliebtheit erfreuen sich Institutionen wie der Sekitai Jinja, der

es den Besucherinnen ermöglicht, nicht nur passive Ritualempfängerinnen zu

87 Shintani 2012: 26-31.



de gruyter Rituelle Geburtspraktiken )apans im Wandel der Zeit — 229

sein, sondern aktiv in das Geschehen einzugreifen. Hinzu kommt die erhöhte

Mobilität der Menschen, die es ihnen ermöglicht, aus den Angeboten verschiedener

Ritualanbieter auszuwählen, wofür sie mitunter auch weite Wege in Kauf
nehmen. So entsteht eine auch in anderen Bereichen des religiösen Lebens

in Japan wahrnehmbare - man denke etwa an Bestattungen88 - Konkurrenz

zwischen den Anbietern. Die in den Schwangerenzeitschriften geschalteten

Anzeigen, aber auch die Selbstdarstellung der Tempel und Schreine im Internet
offenbaren dabei verschiedene Strategien, sich in diesem Wettbewerb zu behaupten.

Während manche ihre Produkte in den Vordergrund stellen, appellieren
andere an die Emotionen ihrer Besucher, während wieder andere auf die religiösen

Hintergründe ihrer Dienstleistungen zurückgreifen. Überraschend oft wird
sowohl von den Anbietern selbst als auch in den Zeitschriften und in der
Ratgeberliteratur auf das spezifisch Japanische des anzan kigan verwiesen, während
die religiöse Ebene wenn überhaupt, dann meist nur sehr oberflächlich berührt
wird. Auch fanden sich eine Reihe von Waren und Dienstleistungen, die keinerlei

religiösen Bezug aufwiesen, sich aber in verschiedener Weise der (Formen-)

Sprache des traditionellen anzan kigan bedienen. Dennoch gab es zumindest
vereinzelt Verweise auf Vorstellungen und Praktiken wie etwa das Reinigen der

Toilette zur Besänftigung der Toilettengottheit. Von einem völligen Aussterben

dieser Vorstellungen kann also ebenfalls keine Rede sein.

Das anzan kigan wird so zu einem mehr oder minder säkularen Event für
die ganze Familie. Seine ehemalige Rolle als soziales Ereignis auf der Ebene der

Dorfgemeinschaft hingegen ist heute kaum noch sichtbar. Den hara-obi etwa
beschrieben die Informantinnen vornehmlich als Bestätigung ihrer Schwangerschaft

gegenüber sich selbst, und auch der Yamana Hachimangü wies in seinen

Publikationen auf diese Funktion hin. An die Stelle der früher weit verbreitete

Weitergabe des hara-obi von der Mutter an die Tochter tritt nun beispielsweise
zunehmend die horizontale Weitergabe von Schwester zu Schwester oder von
Freundin zu Freundin. Der Rolle des hara-obi als individuelles Symbol der eigenen

Schwangerschaft wird auch durch die inzwischen aufwendigere Gestaltung
desselben Rechnung getragen. War es früher nicht unüblich, den obi nach der

Schwangerschaft etwa zu Windeln für das Kind zu verarbeiten, kam dergleichen
für die Informantinnen heute nicht infrage.

88 Zum Wandel buddhistischer Bestattungs- und Trauerkultur in Japan vgl. bspw. Graf 2011 und
Rowe 2011.



230 — Christian Göhlert DE GRUYTER

Bibliographie

Fukunishi Daisuke (2008): „San'iku kigan ni kakawaru hachiman no shinkö - Umi

hachimangü no jirei wo chüshin ni SSOTIiCfsihSyvfSWfSffl -
Kumamoto daigaku shakai bunka kenkyü 6: 291-299.

Fukuta Ajio TSBJ7-7 t et al. (Hrsg.) (1999 u. 2000): Nihon minzoku daijiten
2 Bände. Tokyo.

Graf, Tim (2011): „Diesseits des Jenseits: Transformationen buddhistischer Bestattungs- und

Trauerkultur im gegenwärtigen Japan". In: Transformierte Buddhismen 2: 24-54.
Gunma-ken kyöiku iinkai PÄÄiCSfJiFÄzs (Hrsg.) (1969): Shirasawa-mura no minzoku -

Gunma-ken minzoku chösa hökokusho dai-jüichi-shü
ffH—'Ä. Maebashi.

Gunma-ken kyöiku iinkai (Hrsg.) (1985): Gunma-ken minzoku bunpu chizu:

Gunma-ken minzoku bunkazai bunpu kinkyü chösa hökokusho :

gfSÄftWftTreiräHMS*. Tokyo.

lijima Yoshiharu igflsoB# (2001): „Kawaya-kangae - Ikai to shite no kawaya IM - LT
<7>M". In: Kaiino minzokugaku 8: Kyökai Hrsg. von Komatsu Kazuhiko

'ht&fOB. Tokyo, 102-133.

lijima Yoshiharu fSftaHf (2007): Kamadogami to kawayagami - Ikai to konoyo no sakailäWt
MW - Tokyo.

Inokuchi Shöji (1959): „Tanjö to ikuji JÄ". In: Nihon minzokugaku taikei 0$
Tokyo, 189-213.

Inokuchi Shöji (1989): „Ubugami to shite no kawayagami SWt LT©MW". Nihon

minzokugaku 0$K(@# 130:1-11.

Isogai Isami / Tsuda Toyohiko MBlftB (1973): Nihon no minzoku -Aichi 0$®Kf@ -
3£®. Tokyo.

Itabashi Haruo (2007): Tanjö toshi no minzokugaku Tokyo.

Iwasaki Toshio (1973): Nihon no minzoku - Fukushima 0zS©S- füll. Tokyo.

Jinja honchö kyögaku kenkyüsho kenkyüshitsu Wtt^lTit^W?E?/TW?ES (Hrsg.) (1995): Heisei

„matsuri" deta (Zenkoku jinja saishi sairei sögö chösa: Heisei no jinmeichö wo mezashite

¥$rÄSj f—9 (±HWtt^fEgTUt^al4:¥|j!c<75W««S-g)|LT). (CD-ROM). Tokyo.

Kagawa minzokugakkai SJIIKfS^zs / Hiketa-chö-shi hensan iinkai 3IEBBT;fe®ä/v??Az5

(Hrsg.) (1995): Hiketa-chö-shi: minzoku^lEPTS : KfS. Hiketa.

Kagoshima-ken kyöiku iinkai HiSHÄfStSFIlÄs (Hrsg.) (1979): Kagoshima-ken minzoku bunpu
chizu: Minzoku bunkazai kinkyü chösa hökokusho KfSXfbWRH;!!
4$8£#. Tokyo.

Kamata Hisako HBEj;X¥ / Miyasato Kazuko SMfthp / Suganuma Hiroko 'S/SD1 / Sakakura

Yoshio / Furukawa Hiroko (1990): Nihonjin no ko'umi/kosodate
• ¥ST. Tokyo.

Kinoshita Katsuyuki 7f:TI§2: (2010): Yoku wakaru ninshin /shussan X < • tBIl.
Tokyo.

Kitano Akira dtlfÄ (2006): „Ena to heso no o to ubuyu no mizu - nihon no san'iku shüzoku

3&^biS©^<täL§©7K - In: Higashi ajia no kodai bunka M7 i>7 <DT5{X

Äfb 127: 58-73.
Kobayashi Ako (1995): „Ikuji zasshi noshihan seiki In: Gendaino

esupurifjtffjwxX7' U 342:123-136.



DE GRUYTER Rituelle Geburtspraktiken Japans im Wandel der Zeit — 231

Lüddeckens, Dorothea (2004): „Neue Rituale flir alle Lebenslagen - Beobachtungen zur

Popularisierung des Ritualdiskurses". Zeitschrift für Religions- und Geistesgeschichte
56.1: 37-53.

Maruyama Hisako TllLiAE- (1978): „Ishi no okazu ö®&Zr>T ". In: Köza nihon minzokugaku

3:JinseigireisXM B$®K(8^3 - A4ÄTL. Hrsg. von Inokuchi Shöji Tokyo,

106-119.
Matsuoka Etsuko föHWT- (2003): „Ninshin / shussan - Ima / mukashi fiflS ttiS - L» i

L'ä»L". In: Kurashi no naka no minzokugaku 3: Isshö L®E®RfS^3 - —4. Hrsg.

von Shintani Takanori frS^E, Namihira Emiko und Yukawa Yöji MHI#dJ.

Tokyo, 9-34.
Matsuzaki Kaori fötf frh 0 (2006): „Minzoku no tayösei - kin'itsuka no naka ni arawareru

dokujisei (tWElCib 6 btl äffig 14". In: Minzokugaku köza - Seikatsu

bunka he no apuröchi - ^.'£3Cit^T)77'a —-j-, Hrsg. von Taniguchi Mitsugi
S-DÄ und Matsuzaki Kenzö fötöSHSH. Tokyo, 1-23.

Miyata Noboru HESS (1996): Kegare no minzokushi: Sabetsu no bunkatekiyöin 7 ii VT)

KftrK: Kyoto.

Murata Hiroshi föEK (1975): Nihon no minzoku - Kagoshima B A®l?cf§ - ISÜS. Tokyo.

Nagatoro kyöiku iinkai ß<lPT®lf#Äw (Hrsg.) (1999): Nagatoro-chö-shi: Minzoku-hen 1

SJPT5& I. Tokyo.

Nihon daijiten kankökai BAASWPJfT# (Hrsg.) (1979): Nihongo daijiten (shukusatsuban)
B ABISAS?» (äSHfig). Tokyo.

Nomoto Kan'ichi If$![— (1975): Ishi no minzoku S®Es!fS. Tokyo.

Öde Harue Atß#;i (2006): „Shussan no sengoshi tBS®®ft5fe". In: Toshi no kurashi no

minzokugaku 3: Toshi no seikatsu rizumu SM?®® 6 LT>R1'§¥3 - i5rft®4.?i§') XA. Hrsg.

von Shintani Takanori HrSioJE und Iwamoto Michiya Tokyo, 35-64.
Ötö Yuki Ai$H>c< (1979): „Ubugami to ubuya MWtSM". In: Köza nihon minzoku shükyö 1:

Shintö minzokugaku Ü05 1 Hrsg. von Gorai Shigeru E5S®,
Sakurai Tokutarö ASP, Öshima Tatehiko AUH® und Miyata Noboru HEB®. Tokyo,

278-293.
Ötö Yuki AMti S (1968): Koyarai 'Ä.^ <3 L >. Tokyo.

Rowe, Mark Michael (2011): Bonds of the Dead: Temples, Burial, and the Transformation of
ContemporaryJapanese Buddhism. Chicago.

Shintani Takanori (2012): Kazoku de tanoshimu kodomo no o-iwaigoto to kisetsu no

gyöji mmt-mIif fc ®> r11 ?Sfi®fr¥. Tokyo.

Takasaki-shi 9®?$ (Hrsg.) (1997): Minami-Örui no minzoku - Shiiki töbu no minzoku to sono
henka pHA»T®SfS - m^g(5®R(Sfc *®£(t. Takasaki.

Tanaka Hisao EBEAA (1991): „Höki to sono zokushin oboegaki - Shussan girei no naka kara

WtiT){§{ä'MM - ttlSillTL ©Erl16". In: Nihon bunkashi ronshü -Arisaka Takamichi-

sensei koki kinen B AS/ftSIÄÄ: Hrsg. von der Arisaka Takamichi-

sensei koki kinen kai WMistTfeS.'S'fJiitcL&s. Kyoto, 641-659.
Tomaru Tokuichi fPA+Tl— (1972): Nihon no minzoku - Gunma B$®K(S - Tokyo.

Ueno, Isamu _hlf35 (1976): „Gumma-ken no minkan ryohö !¥%S®RWI$L£". In: Kantö no

minkan ryohö SSÄ®raUJJff/£. Hrsg. von Ueno Isamu ±Sf3S et al. Tokyo, 13-40.
Yagi Töru /vAl§ (2001): Nihon no tsüka girei B A®ji5äfü?L. Tokyo.

Yamaguchi Kenshun iiimjff£ (1972). Nihon no minzoku - Niigata B A®Kf§ - S:M. Tokyo.

Yamaoka Tei ill Wir -T (1995): „Shussan / kosodate wo meguru ishiki no hen'yö ffiS
sb Cä«t»®S£". Gendaino esupuri Jgft®i X7" <! 341:100-113.



232 — Christian Göhlert DE GRUYTER

/oda Arata (&EH$r / Katö Midori finlllä / Ikari Nobuko l&fäar?- / Takashima Kyöko ÄJüirP /
Izumi Reiko (1970): „Nöka ni okeru san'iku girei narabi ni nenjü gyöji no jittai
chösa Nihon joshidaigaku kiyö

815 17:1-7.


	Anzan Kigan. Rituelle Geburtspraktiken Japans im Wandel der Zeit

