
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 68 (2014)

Heft: 1-2

Artikel: Sondersektion : Bedeutungen von "Schutz" in den japanischen
Religionen : Einleitende Bemerkungen

Autor: Triplett, Katja

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-681646

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-681646
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


de gruyter DOI 10.1515/asia-2014-0018 ASIA 2014; 68(1): 183-187

Katja Triplett

Sondersektion: Bedeutungen von
„Schutz" in den japanischen Religionen
Einleitende Bemerkungen

Katja Triplett: Universität Göttingen. E-mail: triplett@uni-goettingen.de

Die vorliegenden vier Beiträge gehen auf Vorträge im Rahmen der von mir geleiteten

Sektion Religion des 15. Deutschsprachigen Japanologentags zurück, der

vom 28. bis 30. August 2012 an der Universität Zürich abgehalten wurde. Der Japa-

nologentag wird von der Gesellschaft für Japanforschung e.V. (GJF) ausgerichtet;
seine Sektionen laden Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler ein, sich zu
einem bestimmten Thema Gedanken zu machen und ihre Forschung in Bezug auf
dieses Thema vorzustellen und dann gemeinsam zu diskutieren. Auf diese Weise

erschließen sich die Teilnehmenden an einer Sektion eine ausgewählte Facette

der auf Japan bezogenen Wissenschaft. Vier der sieben Tagungsbeiträge sind in
ausgearbeiteter Form eingereicht worden, und nach einer erfolgreichen
Begutachtung kommen sie nun in den Asiatischen Studien zur Veröffentlichung.

Auf dem Zürcher Japanologentag war das Thema der Sektion Religion,
Bedeutungen von „Schutz" in den japanischen Religionen zu erörtern. Häufig
wird mit Religion allgemein die Suche nach Erlösung von der leidvollen irdischen
Existenz - also die auf ein Jenseits oder eine Transzendenz gerichtete Suche -
verbunden, die das religiöse Leben einer bestimmten Kultur bestimmt. In der
religiösen Alltagskultur beherrschen jedoch eher rituelle Handlungen das Bild, die

auf den Schutz der eigenen Familie, der eigenen Person oder auch der Nation vor
Gefahren zum Inhalt haben, also grundsätzlich auf ein Diesseits gerichtete rituelle
Handlungen. Diese alltagsreligiösen Handlungen sind ein wichtiger Ausgangspunkt

auch japanbezogener religionswissenschaftlicher Forschung und wurden
ausdrücklich ins Zentrum der Tagungssektion gestellt. Ich möchte einige Bereiche

nennen, die in das weite Umfeld dieses Themas fallen: Amulette (o-mamori

b), die wörtlich ihre Träger „schützen" sollen, erfreuen sich großer Beliebtheit

auch im heutigen Japan und sind für viele religiöse Einrichtungen von
beachtlicher wirtschaftlicher Bedeutung; systematische Untersuchungen dieser
Quellen sind jedoch bisher wenig unternommen worden. Auch die Ahnenverehrung

gehört thematisch zu „Schutz", denn die traditionell ausnehmend wichtigen

Zeremonien für die rituelle Versorgung der Ahnen haben ebenfalls die



184 Katja Triplett DE GRUYTER

Funktion, vor den schädlichen Einflüssen der verstorbenen Ahnen zu schützen,
indem die Ahnen durch die Zeremonien besänftigt werden.

Das aktive Streben nach einem glücklichen Lebensverlauf schließt zudem

den Schutz vor Gefahren in Form anderer schädlicher Einflüsse mit ein. So

müssen neben den unbesänftigten Geistern Verstorbener auch „Dämonen"
und unheilbringende Gottheiten vertrieben werden, die Schaden wie Krankheit

bringen könnten. Hier war zu untersuchen, welche Rolle diese, wissenschaftlich
eher wenig betrachteten, apotropäische Praxis in Japan in den verschiedenen

Traditionen und neuen Gruppierungen spielt, wobei in der Sektion auch diskutiert

werden sollte, ob eine Zuordnung dieser Art von religiösen Praxis in eine

„volksreligiöse" im Unterschied zu einer „orthodoxen" Tradition zulässig oder

sinnvoll ist.
Weiterhin kann sich Schutz auf den rechtlichen Rahmen beziehen: So konnte

beleuchtet werden, wie sich religiöse Institutionen oder Individuen gegen Zugriffe
seitens des Staates oder anderer religiöser Gruppierungen verwahren. Anderseits

reicht der Schutz von Personen durch die säkulare Gesetzgebung auch in den

Rechtsrahmen der religiösen Körperschaft hinein.
Schutz als Bewahrung kann auch mit dem Engagement religiöser Gruppierungen

für die Umwelt und Naturgebiete wie das Meer und die Wälder oder für
bestimmte Tierarten in Verbindung gebracht werden, die sie aus zu
untersuchenden ethisch-religiösen Gründen hüten und beschirmen möchten. Andere

Themen, die in der Sektion Religion bearbeitet werden konnten, waren die

Entwicklung von rituellen Praktiken zum Schutz des Staates und der Gesundheit

der kaiserlichen Familie, gerade in der Frühzeit des Buddhismus in Japan.

Religionsgeschichtlich bedeutend sind beispielsweise auch die rituellen Schutzmaßnahmen

vor der drohenden Invasion der Mongolen im 13. Jahrhundert durch
verschiedene religiöse Gruppierungen, die unterschiedliche Praktiken zum Schutz

des Reiches durchgeführt hatten und dann jeweils auf die offizielle Zuschreibung
des Erfolgs drängten.

Sieben Vortragende traten insgesamt auf dem Japanologentag in Zürich in
einen fruchtbaren Dialog über das Thema „Schutz" in den japanischen Religionen.

Um die Sektion Religion des 15. Japanologentags zu dokumentieren, seien

hier die einzelnen Beiträge in ihrer ursprünglichen Reihenfolge kurz vorgestellt,
die ich im Wesentlichen nach chronologischen Gesichtspunkten der beleuchteten

Zeitepoche festlegte.
Als erster Sprecher fragte Bernhard Scheid (Österreichische Akademie der

Wissenschaften): „Wer schützt wen?" und führte zahlreiche mögliche Beantwortungen

anhand einer Untersuchung der von ihm so genannten Religion „Hachi-
manismus", des Buddhismus und des Tennoismus im Altertum Japans an. Seine

Erörterungen finden sich in Form eines Artikels in der vorliegenden Ausgabe.



de gruyter Bedeutungen von „Schutz" in den japanischen Religionen 185

Michaela Mross (Komazawa-Universität, Tokyo; jetzt: Universität Göttingen)

untersuchte im zweiten Beitrag Zen-Buddhismus als gelebte Religion in ihrem

sozio-historischen Kontext. Bei ihr standen Rituale im Zentrum der Betrachtung,
welche Zen-Mönche im geschlossenen Kreis durchführten. Unter diesen fanden
sich auch Rituale für die 16 Arhats, die den Fokus des Vortrags bildeten. Der Titel

ihres Vortrags lautete daher „Die Arhats als .Beschützer' im Zen-Buddhismus".
Die 16 Arhats sind laut dem Fazhuji üttlE, dem ältesten Text, in dem ihre Namen

vollständig genannt werden, Schüler Säkyamunis. Dieser befahl ihnen kurz

vor dem Eingehen ins Nirvana, in dieser Welt zu verweilen, um seine Lehre zu
beschützen und allen Lebewesen zu nutzen. Michaela Mross beleuchtete in ihrem

Vortrag die 16 Arhats als Beschützer des Klerus sowie der buddhistischen Lehre

am Beispiel ausgewählter Rinzai- und Sötö-Mönche, die im japanischen Mittelalter

lebten. Sie führte aus, wie die Zen-Mönche die Arhats schilderten und welche

Bedeutung sie diesen zuschrieben. Dabei klärte sie auch, ob es einen Unterschied

zwischen der Beschreibung der Arhats in doktrinären Texten zu dieser in rituellen

Texten gebe. Ferner analysierte Mross, in welcher Form Zen-Mönche Rituale

für die 16 Arhats vollzogen und welche Funktion diese Rituale hatten. Ihre Studie

über diese Rituale zeigte ausschnitthaft die große Komplexität und Vielstimmigkeit

der Zen-Tradition auf und vermochte, einen Beitrag zu der gegenwärtigen

Neubewertung des Zen zu leisten.

Daniel Schley sprach ebenfalls zu Bedeutungen von Schutz im japanischen
Mittelalter. Sein Vortrag war betitelt mit „Zu den religiösen Aspekten tugendhafter

Politik (tokusei) zum Schutz von Herrscher und Volk. Ein Versuch zur

politisch-religiösen Vorstellungswelt des 13. Jahrhunderts" und findet sich in

ausgearbeiteter Form in diesem Heft.

Johannes Wilhelm (Universität Wien) stellte seine Forschung zu einer mit der

Fischerei verbundenen Schutzgottheit im Vortrag mit dem Titel „Anbasama -
Geographische Dimension und inhaltlicher Wandel einer Schutzgottheit" vor. Bereits

seit den frühen 1930er Jahren wurde das religiöse Brauchtum des Anbasama von
Volkskundlern wie Yamaguchi Yaichirö, Sakurada Katsunori, Wada Ayao, Takeoka

Chieko, Fujita Minoru, oder in jüngerer Zeit von Kawashima Shüichi und Öshima

Tatehiko untersucht. Man betrachtete Anbasama zunächst als reine Fischer-

Gottheit, doch nach und nach - insbesondere über die Quellenstudien Öshimas

über den Ösugi-Glauben in der nördlichen Kantö-Ebene - wurde deutlich, dass

sich das religiöse Brauchtum um diese Gottheit seit der ersten Hälfte des 18.

Jahrhunderts vom damaligen Edo bis nach Miyako (heute Präfektur Iwate) ausbreitete

und dabei einen inhaltlichen Wandel von einer Schutzgottheit gegen Epidemien
hin zu einer Schutzgottheit von Seefahrern und Fischern vollzog. Der Beitrag griff
einige Gedanken von Fujita auf und brachte die geographische Diffusion in Beziehung

zur fischereilichen Entwicklung entlang der pazifischen Küste.



186 Katja Triplett DE GRUYTER

Ebenfalls im Bereich der Volkskunde bewegte sich Christian Göhlert (LMU

München; Seijö-Universität, Tokyo) mit seinem Vortrag „Aman kigan - Die Bitte

um sichere Geburt im Wandel der Zeit", der als ausführlicher Artikel in dieser

Ausgabe aufgenommen ist.

Michael Wachutka (Universität Tübingen; Döshisha-Universität, Kyoto)
diskutierte das Sektionsthema im Kontext der Meiji- und Taishö-Zeit. Er erläuterte

anhand des Nihon seishinbunka mandara 0 sowie weiterer

Beispiele die Vorstellung des Großindustriellen, Erziehers und Mäzens Ökura

Kunihiko XlkHfe (1882-1971) von der „schützenswerten" japanischen Geisteskultur

und zeigte, wie Ökura seine konservatorischen Ideen und religiösen
Ideale in die Praxis umsetzte und in der Gesellschaft zu verbreiten versuchte.

Wachutkas Vortrag trug daher den Titel „Maßnahmen zum Schutz des .geistigen

Eigentums': Das Nihon seishinbunka mandara als Sinnbild japanischer Kulturtradition".

Ökura hatte das mandara kurz nach einem Zeitungsinterview im Jahre

1929 in Auftrag gegeben, in dem er ein düsteres Bild vom Verfall der japanischen
Geisteskultur gezeichnet hatte. Er sah das Land in einem Zustand der Verwirrung
unterschiedlicher Ideen und plädierte, Japans kulturelle Identität und traditionelle

Alltagsspiritualität zu bewahren. Das Nihon seishinbunka mandara stellte

in seiner synkretistischen Gesamtkomposition den Einklang der drei Glaubenssysteme

Shintö, Konfuzianismus und Buddhismus als Grundlage der traditionellen

Kultur Japans dar. Um Shötoku-taishi (574-622) als Zentralfigur

gruppieren sich neun herausragende Persönlichkeiten, die Ökuras Ansicht nach

jeweils tiefste Erkenntnis des innersten Mysteriums der drei Lehren erlangten.
Dieser Kreis aus japanischen Geistesgrößen ist protektiert durch die sie wiederum

umgebenden vier Himmelskönige als Schutzgottheiten der Himmelsrichtungen.
Das „Mandala der japanischen Geisteskultur" war im wortwörtlichen Sinne auch

das „Herzstück" des von Ökura gegründeten Instituts zur Erforschung der
Geisteskultur Japans. Entsprechend Ökuras Äußerung, dass „Form die Verkörperung
des Glaubens" sei, waren auch die Gebäudearchitektur des 1932 fertig gestellten

Instituts und die umliegende Gartenanlage als Abbilder einer spirituellen
Weltordnung konzipiert. Wahrung und Weitergabe der traditionellen Geisteskultur

und Identität Japans - durch sorgfältige Erforschung, entsprechende Erziehung
sowie Selbstreflexion mittels Meditation über dessen tiefste Geheimnisse - waren

Hauptanliegen von Ökuras vielfältigen Unternehmungen, wie Wachutka darlegte.
Der letzte Sprecher der Sektion war Niels Gülberg (Waseda-Universität,

Tokyo), der unter dem Vortragstitel „Schutz durch magische Formeln" das

Fortleben der Praxis des Intonierens magischer Formeln für Schutz und Heilung in
den volksreligiösen Erscheinungsformen eruierte. Auch wenn diese „magischen
Formeln" durch die Entmythologisierungskampagnen, mit denen die Vertreter

buddhistischer Traditionen die Konkurrenzfähigkeit ihres Glaubens gegenüber



DE GRUYTER Bedeutungen von „Schutz" in den japanischen Religionen 187

christlichen Missionaren zu behaupten suchten, offiziell nicht mehr geduldet
werden, lässt sich eine Kontinuität des Glaubens entgegen der offiziellen
Schuldoktrin insbesondere auf der materiellen Ebene der o-fuda, schmale hochformatige

Einblattdrucke als Amulette, leicht verfolgen. Gülberg stellte als Beispiel
Amulette des Strahlenglanz-Dhärani-Glaubens vor, die sich in seiner privaten
Sammlung befinden. Seine Erläuterungen zu den Sammlungsobjekten und seine

Analyse samt Bildtafeln beschlossen die Sektion Religion und runden auch die
Sektion in dieser Ausgabe der Asiatischen Studien ab.

Bemerkenswert an der Diskussion in der Sektion Religion war, dass alle
Vortragenden auf materielle Erscheinungen und Sichtbarmachungen der Bitten
um Schutz eingingen - bis auf Daniel Schley mit seinem konkreten Fokus auf
schriftliche, nicht durch ihre Materialität besonders hervorstechende Quellen.
So sind es im Fall des Hachimanismus der Tempelbau, der als Repräsentation
der Verschränkung von sakraler und weltlicher Macht im japanischen Altertum
gelten kann, sowie die Schaffung der bemerkenswerten Statuen der Gottheit
Hachiman in Form eines Mönches. Michaela Mross hat sich in ihrer sozio-
historischen Studie besonders auf die Materialität ihrer Quellen konzentriert
und die räumliche und akustische Gestaltung der Zen-Rituale und ihres Wandels
anhand von zeitgenössischen, oft illustrierten, Manuskripten und Drucken im
Detail analysiert. Wichtige Quellen für Johannes Wilhelm waren Fotos und
Feldbeobachtungen von der Schutzgottheit Anbasama gewidmeten Aufbauten als

Markierungen von Ritualen. Amulette und Talismane sowie andere materielle
Objekte der religiösen Praxis gehören sowohl zu Christian Göhlerts als auch zu
Niels Gülbergs Forschungen. Wachutka hat sich sehr explizit der architektonischen

und künstlerischen Gestaltung des Instituts zur Erforschung der Geisteskultur

Japans und des so bedeutsamen Gemäldes mit dem „Mandala der
japanischen Geisteskultur" und ihren Verortungen in der Geistesgeschichte Japans
gewidmet.

Meines Erachtens ist hier ein deutlicher Trend in der auf die Religionen
bezogenen Japanforschung zu verzeichnen, zunehmend Verkörperung, Materialität,

Ritual als Performanz und dessen Akteurinnen und Akteure zu untersuchen.

Dabei sind diese Aspekte eben nicht als Ausdruck einer vermeintlich nur
durch materielle Hinterlassenschaften erforschbaren „Volksreligion" zu sehen,

sondern, wie gerade die Beiträge von Scheid, Mross und Wachtuka zeigen, als

Wesentliches Mittel der machthabenden oder nach Macht und Einfluss strebenden

Elite, ein sichtbares - eher: sinnlich wahrnehmbares - Zeichen zu setzen. Die

Mitglieder der Elite postulieren damit, dass sie diejenigen sind, die es vermögen,
das Volk, die Tradition oder die Nation durch ihren privilegierten Zugang zu
»höheren Mächten" zu schützen.




	Sondersektion : Bedeutungen von "Schutz" in den japanischen Religionen : Einleitende Bemerkungen

