
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 68 (2014)

Heft: 1-2

Artikel: "Wissen" und "glauben" als Gegensatzpaar im politischen Diskurs
Japan zwischen 1812 und 1911

Autor: Reinfried, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-681645

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-681645
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DE GRUYTER DOI 10.1515/asia-2014-0009 ASIA 2014; 68(1): 139-181

Heinrich Reinfried

„Wissen" und „glauben" als Gegensatzpaar
im politischen Diskurs Japans zwischen 1812
und 1911

Abstract: This study focuses on how the German pair of concepts opposite in

meaning "wissen" (to know) and "glauben" (to believe) was expressed in Japanese

texts critical of religion and religious organizations before and after the onslaught
of Western ideas in the second half of the 19 th century. A comparison of the words

used for the actions commonly associated with "believing" and "knowing" in a

text on peasant life in rural Kyüshü in the 1810s with the terminology used by a

leading member of the bureaucratic intelligentsia in Tokyo in the 1910s reveals

that the basic conflict between "knowing" and "believing" before and after the

mid-19th century period of transition differed fundamentally from the archetypal

opposition of "belief in transcendence" versus "acquisition of knowledge by
empirical methods" which characterised the Western Age of Enlightenment. In
fact, religion was blamed above all for deflecting the allegiance of believers from
the political authorities to religious organizations. Accordingly criticism in both
periods focuses mainly on those religious organizations which on grounds of
their popular appeal were seen to pose an immediate threat to the government's
claim to "knowing", a term which in Japanese is semantically closely linked with
"governing". Since faith was not regarded as "the substance of things hoped for,
the evidence of things not seen" (Hebrews 11.1) but as a form of allegiance {kie),

criticism of religion in the texts surveyed should be understood as being rooted in
political concerns, not in a radical denial of religion as such.

Heinrich Reinfried: i. R., Abteilung Japanologie, Asien-Orient-Institut, Universität Zürich.
E-mail: reinfried@asiaintensiv.ch

1 Zur Fragestellung

In der Meiji-Zeit (1868-1912) sahen sich die Gründer des japanischen Nationalstaates

in der Folge der Öffnung Japans mit der Aufgabe konfrontiert, autoch-
thone und fremdstämmige Ideen auf ihre Vereinbarkeit mit dem Projekt eines

Grossjapanischen Kaiserreichs zu überprüfen. Dies setzte ab den 1870er Jahren
einen eigentlichen Wettstreit der Ideen in Gang, in welchem neben konfuzianischen

Agnostikern, Nativisten und Buddhisten neu auch Apologeten der unter-



140 — Heinrich Reinfried DE GRUYTER

schiedlichsten nicht-japanischen Weltanschauungen um die Teilhabe an der

staatlichen Definitionsmacht rangen. Akzentuiert wurde dieser Wettstreit durch

die Überlagerung durch den europäischen Kulturkampf. So sahen sich die

Vertreter des japanischen Obrigkeitsstaates nach der offiziellen Zulassung der

christlichen Religion im Jahre 18731 dazu gezwungen, sich nicht nur mit den

Argumenten der Missionare und der japanischen Christen der unterschiedlichsten

Denominationen, sondern gleichzeitig auch mit jenen der Vertreter der positivistischen

Eschatologie, des Sozialdarwinismus sowie des empirischen Prinzips der

Naturwissenschaften und Technik auseinandersetzen und Stellung zu beziehen.2

Insbesondere die zwei Dezennien zwischen der Abschaffung der Daimyate im

Jahr 1868 und dem Inkrafttreten der Verfassung im Jahr 1890, in denen vielfältige

philosophische Ansätze durch den Raster autochthoner Vorstellungen einer

ersten Prüfung aus dem Blickwinkel handfester japanischer nationaler Interessen

unterzogen wurden, konstituieren somit eine Epochenschwelle zwischen

früher Neuzeit und Moderne, die im weitesten Sinne mit Reinhart Koselleck als

japanische „Sattelzeit" verstanden werden kann.3

Der Diskurs über Brauchbarkeit und erwünschte politische Gewichtung der

zur Disposition stehenden Weltanschauungen wurde von der Führungsschicht im

politischen Zentrum Japans überwiegend auf der Grundlage von utilitaristischen
und realpolitischen Erwägungen mit dem Ziel eines nationalen Konsenses der

Elite und damit der Konsolidierung der politischen Einheit des Grossjapanischen
Kaiserreichs geführt. Hauptsächliches Ziel war somit die Bündelung sämtlicher

nationaler Kräfte und deren Einbindung in den Staat, der sich den wirtschaftlichen

und machtpolitischen Aufstieg in einem vom Imperialismus geprägten
ostasiatischen Umfeld auf die Fahne geschrieben hatte. In diesem Prozess kam dem

Begriff „wissen" eine zentrale, gar staatstragende Funktion zu, hatte doch der

Meiji-Kaiser in seinem 5-Artikel-Eid von 1868 (Gokajö no seimon 31®^©^;#:) die

Nation dazu aufgerufen, zur Stärkung der Grundlagen des Kaiserreichs „Wissen"

(chishiki JwÜ) in der ganzen Welt zu suchen. Die Kehrseite des diesem Aufruf
zugrunde liegenden mentalen Rasters, der „Wissen" als Prämisse staatlicher Macht

postuliert, bildete die patronisierende Haltung gegenüber dem „Glauben". Die

politisch-soziale Grundeinstellung, gemäss welcher nur das ungebildete Volk

„glaubt", während die „wissende" Elite religiöse Überzeugungen einzig als Mittel

1 Das Verbot der christlichen Religion wurde offiziell 1873 aufgehoben. Die französische

Missionsgesellschaft Les Missions etrangeres de Paris (MEP) hatte jedoch bereits zuvor im Jahr

1865 in Nagasaki die erste katholische Kirche Japans eingeweiht. Die erste protestantische Kirche

wurde 1872 in Yokohama errichtet.
2 Zur Rezeption der Evolutionslehre in Japan, s. Reinfried 2008.

3 Koselleck 1974: XV.



DE GRUYTER „Wissen" und „glauben" als Gegensatzpaar 141

zum Zweck benützt, ist im japanischen politischen Denken des 19. Jahrhunderts
in Form eines dualen Gesellschaftsmodells verschiedentlich nachweisbar. So

stellte etwa der Nativist Fujita Töko ÜEBÄiif] im Jahr 1846 fest, nur unwissende

Menschen würden an den Buddhismus glauben und ihn am Leben erhalten, während

listige Samurai ihn einzig für ihre Ziele benützen würden.4 Auch dass der

Historiker Kume Kunitake anlässlich seines Aufenthalts in der Schweiz

im Jahr 1873 im Tagebuch der Iwakura-Studiendelegation die Beobachtung
festhielt, dass in Zürich nicht nur das ungebildete Volk, sondern auch gebildete
Menschen an ein Leben nach dem Tod glaubten, kann nur so verstanden werden,
dass zumindest der Verfasser des Reiseberichts ganz selbstverständlich davon

ausging, dass „glauben" auf Bildungsferne zurückzuführen sei.5

Angesichts der Vielfalt westlicher Weltanschauungen war es nicht einfach,

zur Auseinandersetzung mit den wesensfremden Begriffswelten äquivalente
japanische Übersetzungen in Form von Wörtern und Schriftzeichen bereitzustellen.
Zur hierarchischen Einordnung der um Deutungshoheit ringenden widersprüchlichen

philosophischen und religiösen Konzepte in den jungen Nationalstaat

wurden schliesslich ältere japanische Wörter wiederbelebt,6 in ihrer Bedeutung
erweitert7 oder es wurden Wörter gänzlich neu geprägt8. Die Schwierigkeiten,
die sich durch das Zusammentreffen und die gegenseitige Überlagerung
unterschiedlichster autochthoner und fremder kultureller Konzepte ergaben, soll im

folgenden exemplarisch anhand der für die Aufklärung zentralen gegensätzlichen

Begriffe „wissen" und „glauben" sattelzeitübergreifend nachgezeichnet
werden. Dabei gehe ich von der Annahme aus, dass diese Verben im deutschen

4 Vgl. dazu Ketelaar 1990: 46.
5 „Obgleich Bildung sich über das ganze Land erstreckt, besteht noch die Hoffnung nach zukünftigem

Glück, das nur im Jenseits liegt" (Pantzer 2002: 416).
6 Das Wort „Religion" wurde 1873 im ersten Japanisch-Englischen Wörterbuch noch mit oshiye

(Lehre), michi (Weg), hö (Lehre) und dö (Weg) übersetzt (J.C. Hepburn 1873), im Meiroku zasshi

W/küSfe, dem Hauptorgan der japanischen Aufklärung, von Nishi Amane BIS] dann als kyömon
ScPI (sinngemäss: „Eingangstor zur Lehre"), von Mori Arinori tSfTJL mit dem hernach in den

allgemeinen Sprachgebrauch übernommenen shükyö (sinngemäss: „Lehre eines Vorfahren")
ins Japanische übertragen (Meiroku zasshi 1874: No. 6). Kyömon wie auch shükyö berücksichtigen
anders als die früheren Bezeichnungen neu den konfessionellen Aspekt von Religion. Inwieweit
es sich beim sino-japanischen Wort shükyö um eine Neuprägung oder um eine Wiederbelebung
eines Worts aus der mittelalterlichen chinesischen buddhistischen Terminologie handelt, ist
nicht geklärt. Vgl. dazu Krämer 2009:10.
7 Wörter wie „wahrer Glaube" (shöshin IEJI) versus „Irrglaube" (jakyö ffiif) oder „Aberglaube"
(meishin Üfi) wurden von Exponenten buddhistischer Denominationen als Kampfbegriffe zur
Abgrenzung von anderen Richtungen verwendet. Vgl. dazu KKG: 2.

8 Dies betraf insbesondere die Übersetzung christlicher Terminologie. Vgl. dazu Krämer 2009:
5-15.



142 — Heinrich Reinfried DE GRUYTER

wie im japanischen Kontext als Begriffe im Sinne Reinhart Kosellecks gelten
können.9 Im Mittelpunkt stehen dabei die folgenden Fragen: Mit welchen Wörtern,

Zeichen und Handlungen werden die Begriffe „wissen" und „glauben" in
der untersuchten Literatur wiedergegeben? Werden „wissen" und „glauben" im

Japanischen sattelzeitübergreifend als Gegensatzpaar verstanden, oder entsteht

dieser Gegensatz erst durch die Rezeption des Begriffsrahmens der europäischen

Aufklärung? Welche Konnotationen haben die Begriffe „wissen" und „glauben"
im Japanischen? Decken sich deren Konnotationen mit jenen der für die Übersetzung

verwendeten deutschen oder englischen Wörter? Können in Japan über die

Sattelzeit hinweg semantische Verschiebungen festgestellt werden und worauf
sind etwaige Veränderungen zurückzuführen? Und schliesslich: Wie wirken sich

die gewonnenen Erkenntnisse auf die Interpretation der Texte aus?

2 Zu den verwendeten Quellentexten

Diese Fragen werden im folgenden anhand von Quellen aus der Zeit vor und
nach der Meiji-Restauration diskutiert. Deren Auswahl erfolgte nach dem

Kriterium, inwieweit sie relevantes sprachliches Material zu den Wortfeldern von
„wissen" und „glauben" enthalten. Zum einen sind dies die für die Definition der

lexikalischen Bedeutung zuständigen allgemeinen Wörterbücher sowie
Fachwörterbücher. Zur anschliessenden exemplarischen Darstellung des Wortmaterials

zum Thema „wissen" und „glauben" vor und nach der Sattelzeit der Meiji-
Restauration wurden Texte ausgewählt, die zur Gattung der religionskritischen
politischen Literatur gehören und entsprechend aussagekräftiges Sprachmaterial
enthalten. Für die Zeit vor 1868 entspricht die allegorische Erzählung Nisuke

banashi tSj# (Erzählung des Nisuke, Abk. NB) eines anonymen Verfassers aus

dem ländlichen Kyüshü um 1812 diesen Anforderungen.10 Der Verfasser des NB,

den niederen Rängen der 7/an-Bürokratie, allenfalls den oberen Rängen der
ländlichen Verwaltung zugehörig, thematisiert in dieser zeitkritischen Erzählung die

schwierige wirtschaftliche Lage der Bauernschaft um 1800 in Higo, der heutigen
Präfektur Kumamoto, und präsentiert darin Vorschläge für politische, wirtschaftliche

und soziale Reformen. Als literarischer Text wie auch als geschichtliche

9 „Ein Wort wird zum Begriff, wenn die Fülle eines politisch-sozialen Bedeutungs- und
Erfahrungszusammenhanges, in dem und für den ein Wort gebraucht wird, insgesamt in das eine Wort

eingeht" (Koselleck 1978: 28).

10 Anonym 1970 (1812). Alle zitierten Passagen wurden vom Verfasser aus dem Japanischen

übersetzt. Die Seitenzahlen der Literaturnachweise zum NB beziehen sich auf die japanische
Ausgabe. Für die vollständige englische Übersetzung, s. Reinfried 1978: 335-436.



DE GRUYTER „Wissen" und „glauben" als Gegensatzpaar — 143

Quelle ist das NB von peripherer Bedeutung. Es wird zwar einerseits als bedeutendes

Beispiel für Volkserzählungen zum Protest der Landbevölkerung gegen

Fiskalpolitik, Fronarbeit und die Verstaatlichung der Allmenden (iriai Ab)
erwähnt,11 anderseits haben jedoch gerade die Topoi der bäuerlichen Glaubenswelten

und der Abhängigkeit der Bauern von Priestern, die in immerhin zwei
der insgesamt sieben Kapitel breiten Raum einnehmen, bisher keine Beachtung
gefunden.12 Weiter spricht auch die Tatsache, dass dessen Autor den nationalen
Diskurs in der Frage der Religionspolitik auf die regionale Ebene herunterbricht,
für die Verwendung des NB als Quellentext für die vorliegende Studie, zeigt es

doch deutlich auf, dass der religionskritische Diskurs nicht auf die Elite der
politischen Zentren beschränkt blieb, sondern in ähnlicher Weise auch in peripheren
Gebieten Japans geführt wurde.13

Für die Zeit nach der Meiji-Restauration entsprechen die religionskritischen
Schriften des Beamtengelehrten Katö Hiroyuki (1836-1916),14 darunter

vor allem dessen Referat Zur Reform des Buddhismus (Bukkyö kaikaku dan {Age

Abk.: BKD) von 1902 sowie dessen Pamphlet Wie die christliche Religion

uns schadet (Kirisuto-kyö no gaidoku SUf IfcWfFü, Abk.: KKG) von 1911 dem

gewünschten Textprofil. Beim Verfasser handelt es sich um einen angesehenen,

realpolitisch denkenden Amtsträger innerhalb der staatstragenden Schicht der

Meiji-Zeit. Katö, Träger des Adelstitels „Freiherr" (danshaku UÜ), war
Gründungsrektor der Universität Tokyo, amtete als Minister für Erziehung und
Bildung, und war Mitglied der aufklärerischen Meirokusha-Gesellschaft sowie der
daraus hervorgegangenen Akademie der Wissenschaften.15 In seinen Schriften

vertrat er die Ansicht, dass „wissen" mit „glauben" unvereinbar sei, und dass

die Zugehörigkeit zu einer Religionsgemeinschaft die Loyalität zum Staat

beeinträchtige oder gar verunmögliche. Sein Verdikt galt dabei nicht nur Religionen
ausländischer Provenienz, sondern auch der einheimischen Shintö-Tradition,

gegen deren Ausbau zu einem Staatskult er sich dezidiert aussprach. Dass seine

Aussage, Religion sei durch einen Schwertstreich kompromisslos zu eliminieren,16

nicht als unvereinbar mit seiner Stellung als Rektor der Universität Tokyo

11 Totman 1986:459.
12 Vgl. Totman 1993: 318, sowie Reinfried 1978: Kapitel 6/7, 414-433.
13 Vgl. dazu etwa Kumazawa 1970: 89-184.
14 Alle Textpassagen aus den Schriften von Katö Hiroyuki wurden vom Verfasser ins Deutsche

übersetzt.

15 Katö war insgesamt viermal Vorsitzender der „Akademie der Wissenschaften Tokyo" (Tökyö

gakushikai'in nämlich 1880-1882,1886-1895,1897-1906 kaichö IS, sowie 1906-
1909 nach der Namensänderung in „Kaiserliche Akademie der Wissenschaften" (teikoku gaku-
shi'in als inchö ISA.
16 KKG: 26.



144 — Heinrich Reinfried DE GRUYTER

und Mitglied der japanischen Akademie der Wissenschaften betrachtet wurde, ist

aus europäischer Warte immerhin bemerkenswert, lässt sie doch den Schluss zu,
dass seine Ansichten bezüglich Religion damals von vielen wenn nicht geteilt, so

doch nicht als sittenwidrig verurteilt wurden.17 Genau diese radikale Stellungnahme

zur Religionsfrage ist wohl auch mit dafür verantwortlich, dass Katö heute

nicht zu den Wegbereitern der pluralistischen Demokratie Japans nach 1945

gezählt wird und folglich in der Erinnerungskultur Japans entsprechend wenig
Beachtung findet.18

Beiden Autoren ist gemein, dass sie sich mit der Religionsfrage vorwiegend
aus staatsmännischer Sicht beschäftigen. Objekt ihrer Kritik sind vorwiegend
die Praktiken der populären buddhistischen Jödo shinshü Xtk (Reine-Land-

Lehre), bei Katö zusätzlich jene christlicher Denominationen. Bei beiden
anvisierten Glaubensgemeinschaften handelte es sich um Erlösungsreligionen, die

sich besonders erfolgreich als Heilsbringer zwischen Regierung und dem Volk

positionierten. Im Mittelpunkt der Erörterungen beider Autoren stehen folglich
nicht die religiösen Lehren als solche, als vielmehr die konkreten Aktivitäten
der im Fokus stehenden religiösen Gemeinschaften und ihrer Repräsentanten
im Hinblick auf deren Auswirkungen auf das Staatswesen. Die Autoren beider

Epochen verfolgen dabei als „Wissende" das Ziel, ihre Leser von der Schädlichkeit

der anvisierten Religionsgemeinschaften zu überzeugen und deren Pflichten

gegenüber dem Staatswesen anzumahnen. Die Texte der ausgewählten Autoren
beider Epochen verwenden und diskutieren die Schlüsselbegriffe „wissen" und

„glauben" ausführlich und in anschaulicher Weise, so dass sie sich m. E. für eine

sattelzeitübergreifende exemplarische Darstellung der Problematik des

Gegensatzpaars „wissen" und „glauben" bestens eignen.

3 Zum Begriff „glauben" im Deutschen und

Japanischen

In Europa führte das Spannungsfeld zwischen der Definitionsmacht der
römischen Kirche und jenem der zunehmend selbstsicher auftretenden empirischen

17 Diese Tatsache steht im Kontrast zu den Auseinandersetzungen an der Universität Zürich um
die Einführung der Evolutionslehre im Jahr 1873. Vgl. dazu Reinfried 2008.

18 Dies zeigt sich etwa im geringen Interesse an Katö in den Geschichtswissenschaften. Die

einzige Monographie in einer westlichen Sprache von David Abosch deckt die staatsrechtlichen

Schriften von Katö, nicht aber dessen religionskritische Aufsätze und Vorträge in seinem

Spätwerk ab (Abosch 1964). In japanischer Sprache finden sich nur die Darstellungen in Tabata

1986 sowie Uete 1984.



DE GRUYTER „Wissen" und „glauben" als Gegensatzpaar 145

Wissenschaften während der Aufklärung zu zwei antagonistischen europäischen
Kulturen und damit auch zu einer ausgeprägten Polysemie des Worts „glauben".
Zwar bezeichnete das germanische ga-laubjan bereits in vorchristlicher Zeit in
seiner Bedeutung von „für lieb halten, gutheissen" das „freundschaftliche
Vertrauen der Menschen zur Gottheit",19 erhielt jedoch gemäss dem Grimm'schen

Wörterbuch als deutsche Übersetzung des lateinischen credere während der

Christianisierung eine neue, spezifisch christliche Konnotation im Sinne einer

»gewissen Zuversicht des, das man hofft, und ein Nichtzweifeln an dem, das

man nicht sieht".20 In der Aufklärung im 18. Jahrhundert erfuhr „glauben" dann
eine radikale Uminterpretation. So führte Diderot das Verb croire (dt. glauben) in
seiner Encyclopedie neu auf fehlenden oder ungenügenden Einsatz von Verstand,
Gewissen und Vernunft zurück.21 „Glauben" wurde in der Folge als Fehlleistung,
Gläubige als Mängelwesen verstanden. Der zunehmenden Marginalisierung von
„glauben" im Verlauf der Aufklärung hielt Papst Papst Pius IX. in seinem Syllabus

Errorum (Verzeichnis der Irrtümer) von 1864 entgegen, dass nur Gott über
die Wahrheit richten könne, nicht aber die Ratio,22 und festigte damit nicht nur
den Begriff „glauben", sondern auch dessen Antinomierelation zu „wissen".
Das deutsche Wort „glauben" hingegen hat laut Duden die Definition der
französischen Aufklärung bis heute kaum rezipiert, liege dessen Bedeutung doch

schwerpunktmässig immer noch auf dem „religiösen Verhalten des Menschen

zum Christengott", während es sich bei der zweiten Bedeutung von „für wahr
halten" oder „annehmen, vermuten" lediglich um eine abgeschwächte Form des

religiösen „Glaubens" handle.23 Im Deutschen kann deshalb nur durch Attribute

eindeutig zwischen „glauben mit religiöser Konnotation" und „glauben ohne
religiöse Konnotation" unterschieden werden.

19 Duden - Das Herkunftswörterbuch. Duden, Bd. 7.

20 Vgl. dazu das Lemma „GLAUBEN, vb.", in: Grimm 1854-: Bd. 7, Sp. 7820, ebenso die
Definition der Lutherbibel „Es ist aber der Glaube eine gewisse Zuversicht des, das man hofft, und ein
Nichtzweifeln an dem, das man nicht sieht" (Luther 1912 [1534]: Hebräer 11.1).

21 Diderot definiert unter dem Lemma croire das Wort „glauben" wie folgt: „Glauben heisst von
der Wahrheit einer Tatsache oder eines Satzes überzeugt sein, weil man sich nicht die Mühe der

Prüfung gemacht hat oder weil man geprüft hat, & zwar schlecht oder gut. Nur im letzten Fall
kann die Zustimmung entschieden sein 8i befriedigen. [...] Es wäre ebenso verwerflich, etwas
ohne Prüfung zu glauben, wie eine evidente oder klar bewiesene Wahrheit nicht zu glauben"
(Lemma „Glauben" in: Diderot und d'Alembert 2001 [1767].

22 In §1,3 des Syllabus Errorum bezeichnete Papst Pius IX. den folgenden Lehrsatz als falsch:
»Die menschliche Vernunft ist, ohne dass wir sie irgendwie auf Gott beziehen müssten, der

einzige Richter über Wahrheit und Falsches, über Gut und Böse. Sie ist sich selbst Gesetz und
mit ihrer natürlichen Kraft ausreichend, um das Wohl der Menschen und Völker zu sichern."
(Pius IX. 1864).
23 Lemma „glauben" in Duden - Das Herkunftswörterbuch. Duden, Bd. 7.



146 — Heinrich Reinfried DE GRUYTER

Im Japanischen existieren für „glauben" als zentrale Tätigkeit von Gläubigen
mit shinjiru ff Z 5 und kiesuru -5 zwei divergente Wortstämme, die oft
synonymisch verwendet werden. So erklären japanische Wörterbücher die Bedeutung

von shinjiru (bzw. dessen Varianten shinzuru oder shinzu) zum einen mit shinkö

suru 5, das ebenfalls den Wortstamm shin enthält, zum anderen jedoch
mit dem Verb kie suru 'Jfftfaä, einem Kompositum, das mit anderen Zeichen

mit gänzlich anderer Bedeutung geschrieben wird. Gleichwohl vermerkt das erste

Japanisch-Englische Wörterbuch von 1873 unter dem Lemma kie als Übersetzung

neben to humbly trust in, depend on (demütig vertrauen in, sich verlassen auf)
auch to believe (glauben).24 Das der revidierten Auflage von 1903 hinzugefügte

Satzbeispiel „Jener Priester hat keine Anhänger" deutet zwar an, dass kie ein
spezifisches Beziehungsmuster zwischen Priestern und Gläubigen beschreibt und
deshalb nicht einfach mit to believe übersetzt werden kann.25 Dass kie jedoch
trotzdem auch hier mit dem englischen Wort für „glauben" gleichgesetzt wurde,
lässt vermuten, dass in der japanischen Gemeinsprache zwischen shinjiru und kie

suru nicht klar unterschieden wurde. Es gilt also, zunächst die unterschiedlichen
Konnotationen von shinjiru und kie zu klären, um sie voneinander abzugrenzen
und deren genaue Bedeutung im Deutschen festlegen zu können.

Bezüglich shinjiru ff C 5 deuten Einträge in Wörterbüchern darauf hin, dass

dieses japanische Wort für das deutsche „glauben" konnotativ näher an Diderots

Definition des französischen croire denn am religiös konnotierten lateinischen
Wort credere positioniert ist. Das wohl autoritativste enzyklopädische
Grosszeichenwörterbuch Dai kan-wa jiten von Morohashi Tetsuji, das die klassische und
literarische chinesische Sprache sowie japanische Vokabeln vor 1868

vollumfänglich erfasst, erklärt das chinesische Morphem xin iE (jap. shin) an erster
Stelle mit „für wahr halten, nicht bezweifeln" (makoto to suru, utagawanai Ufa
&v>), an zweiter Stelle mit „aufklären, klarstellen" (akiraka ni suru
tsumabiraka ni suru), und an sechster Stelle mit „folgen, befolgen" (shitagau) im

Sinne von „den Worten eines verehrten Lehrers folgen".26 Bereits an dritter Stelle

wird darauf hingewiesen, dass das Zeichen iE für das Morphem xin zumindest in
einem Text der frühen Han-Zeit sogar in gleicher Bedeutung wie das Zeichen £fl

(zhi) für „wissen" verwendet werden konnte.27 Die religiöse Leseart von „glauben"

24 Lemma kiye, in: Hepburn 1873.

25 Das Satzbeispiel „Ano oshö ni kie suru hito ga nai" wird übersetzt als „That priest has no

followers or adherents (Bud.)" (Lemma kie, in: Hepburn 1995 [1903]).

26 Die Erklärung „ff, titti1" ist belegt durch eine Anmerkung zu einer Aussage aus dem Lüshi

chünqiü S (239 v. Chr.) (S. Lemma shin ff, in: Dai kan-wa jiten 1955-1960).

27 Die Gleichsetzung von ff und fei durch die Worterklärung „ff, fettl" ist belegt durch eine

Fussnote zu einer Textstelle im Huäinänzi (S. Lemmashin ff, in: Dai kan-wa jiten 1955-1960).



de gruyter „Wissen" und „glauben" als Gegensatzpaar 147

erscheint hingegen erst an letzter und zwanzigster Stelle mit der Erklärung „in
allem zwischen richtig und falsch unterscheiden zu können, den Segen Buddhas,
der Lehre und der Priesterschaft (buppösö (Aüfed) freudig zu erbitten und reinen
Herzens nur Gutes zu erhoffen". Als weitere Erläuterung findet sich hier eine

Passage aus dem Jöyuishikiron 18: In (chin, cheng weishi lün), in der „glauben"
als Läuterungsprozess des Denkens „aus tiefer Ergebung und freudigem Streben

nach Erkenntnis der tatsächlichen Gegebenheiten, Tugenden und Fähigkeiten",
dessen Aktivität darin bestehe, „dem Unglauben entgegenzuarbeiten und sich

am Guten zu erfreuen", definiert wird.28 Diese Textnachweise zeigen zum einen

deutlich auf, dass „glauben mit religiöser Konnotation" im Bedeutungsfeld des

Morphems xin von nachrangiger Bedeutung war, und zum anderen, dass xin sich

zum Begriff „wissen" nicht als Antonym verhielt, ja zuweilen sogar für die

gesamte Bedeutungspalette, für welche Diderot entgegengesetzte Begriffe „wissen"
und „glauben" verwenden musste, Verwendung finden konnte.

Wenn wir nun der genauen religiösen Konnotation des Morphems shin

nachgehen, so finden wir im Wörterbuch Gensen im Lemma shinjin ff-U den Hinweis,
dass es sich bei diesem Wort in der Bedeutung von „gläubiges Gemüt/aufrichti-
ger Glaube" (shinkö suru kokoro um einen Begriff der Erlosungsreli-
gion Jödo shinshü handelt. Shinjin bedeute dort „Zuflucht einzig beim Gelübde

von Amida Nyorai zur bedingungslosen Erlösung (tariki hongan ftä^l^fl) suchen

und jedem Verlangen nach Erlösung durch eigene Kraft entsagen".29 Tatsächlich

stellen Wörter mit dem Morphem shin in der Jödo shinshü als hauptsächliche
Voraussetzung für Erlösung und somit zentrale Begriffe in dieser Glaubenslehre dar.

So findet das Morphem shin im Tannishö einem der populärsten religiösen
Texte dieses Zweigs des japanischen Buddhismus aus dem späten 13. Jahrhun-

28 mhTAmmm (Jöyuishikiron fig«®*, Bd 6. In:

kokuyaku daizökyö ronbu HiR^®fifraBl3, Bd. 10: 285). Die Abidharma-Abhandlung Jöyuishikiron,

einer der grundlegenden Texte der Yogäcära-Schule des Buddhismus, wurde von Vasuban-

dhu verfasst und von Xuänzäng (602-664) aus dem Sanskrit ins Chinesische ubersetzt. Meine
deutsche Übersetzung folgt der Übertragung ms Englische von Francis H. Cook: „What is faith?
Its nature is that of the purification of mind, which is a profound acquiescence toward and joyful
desire for realities, virtues, and abilities. Its activity is that of counteracting faithlessness and

enjoying the good" (Cook 1999: V/14).
29 Amida nyorai no tariki hongan m nomt kie shite, jiriki no kokoro o nageutsu koto HUWÖnilS

LT, k (Lemma shin/m, in Gensen 1931). Das einsprachige

Worterbuch GensenwM basiert auf dem Kotoba no izumi Z k Ii® Jft, einem der ersten

neuzeitlichen einsprachigen Wörterbücher der japanischen Sprache, das zwischen 1898 und
1899 publiziert wurde. Die hier zitierten Stellen entstammen der mir vorliegenden Auflage von
1931.



148 — Heinrich Reinfried DE GRUYTER

dert, in den Wörtern shinjin fi'fr (aufrichtiger Glaube) sowie als Bestandteil des

Verbs shinjiru/-zuru (glauben) unzählige Male Verwendung.30
Dieser religiös konnotierte Gebrauch von shinjiru blieb jedoch auf die

Fachsprache buddhistischer Gemeinschaften beschränkt und scheint dessen

überwiegend säkulare Konnotation in der Gemeinsprache nicht wesentlich überprägt
zu haben. Dies zeigt sich zum einen daran, dass die nicht-religiöse Konnotation

von shin Ende des 19. Jahrhunderts anfänglich auch im Verständnis von
ausländischen Beobachtern überwog. So übersetzte Hepburn in der ersten Ausgabe

seines English-Japanese Dictionary 1873 das Verb shinjiru mit „to believe, to regard

as true, to believe in, to confide in, trust in" sowie dem Anwendungsbeispiel

„shinji-rarenu hanashi, an incredible story" (eine unglaubliche Geschichte), also

noch ohne Hinweis auf eine spezifisch religiöse Konnotation. Dies änderte sich

mit der Ausgabe von 1903, in welcher nun das hinzugefügte Satzbeispiel „kami
wo shinjiru, to believe in God" an letzter Stelle erscheint.31 Die gleiche Reihenfolge

findet sich sowohl im Lemma shinzu (ST des einsprachigen Wörterbuchs

GensenwJk, als auch in modernen einsprachigen Wörterbüchern der japanischen
Gegenwartssprache - m. E. ein Hinweis darauf, wie tief verwurzelt das überwiegend

säkulare Verständnis von shin im allgemeinen Sprachgebrauch Japans ist.32

Das Morphem shin deckt also in traditioneller japanischer Lesart überwiegend

den nicht-transzendentalen Bereich ab und ist nur im fachsprachlichen
buddhistischen Gebrauch, insbesondere in der Erlösungslehre der Jödo Shinshü,

mit dem christlich überprägten „glauben" annähernd vergleichbar. Anders als

30 Amida, der Buddha der Barmherzigkeit versprach in seinem Gelübde, dass die Erlösung
weder vom Lebensalter noch von der Frage, ob man gut oder schlecht sei, abhänge. Wichtig sei

einzig die innere Bereitschaft zum Glauben (shinjin): „Wisse denn, dass gemäss dem Gelübde

von Amida Buddha zur Erlösung jeder, ob alt oder jung, ob gut oder böse, einzig des aufrichtigen
Glaubens bedarf." Mida no hongan ni wa röshö zen'aku no hito o erabazu, tada shinjin o yö to su

to shirubeshi fcfc'Jt'bSrSfift"(Yuien 1300?:

192, Kapitel 1).

31 Vgl. Lemma shinji,-dzuru, -ta, in: Hepburn 1873, sowie Lemma shinji/-zuru, in: Hepburn 1995

[1903].

32 Auch moderne japanische einsprachige Wörterbücher führen unter dem Lemma shinjiru
dessen Bedeutung mit religiöser Konnotation ausnahmslos nachrangig, wenn auch nicht immer

an letzter Stelle auf), so im Nihon kokugo daijiten (1972) und Nihongo daijiten (1990), als auch im
Kanwa chüjiten (1995), während ein Synonymwörterbuch bei shinjiru die religiöse Konnotation

gänzlich weglässt und das Verb shinjiru mit dem Synonym „nicht bezweifeln" (utagawanai)
ausschliesslich im Wortfeld von „Vertrauen" (shinyö/shinrai) und „Glaubwürdigkeit" (shinpyö

ff®) verortet (Ruigo jiten 1968). Auch ein neueres Chinesisch-Japanisches Wörterbuch führt
für xin ff an erster Stelle die Übersetzung „sicher, zuverlässig", an zweiter Stelle „vertrauen", an

dritter Stelle „einer Aussage/einem Menschen Glauben schenken" und erst zuletzt „glauben im

religiösen Sinne" auf (Chü-nichi jiten 1996).



DE GRUYTER „Wissen" und „glauben" als Gegensatzpaar 149

beim deutschen Wort beschränkte sich die religiöse Überprägung des Morphems
shin im Japanischen auf dessen Gebrauch in der buddhistischen Fachsprache,
während in der ausserreligiösen Gemeinsprache dessen ursprüngliche
Bedeutung von „glauben ohne religiöse Konnotation" weitgehend bewahrt blieb.
Der semantische Wandel, der in der geänderten Übersetzung von shinjiru im

Japanisch-Englischen Wörterbuch von 1903 dokumentiert ist, lässt sich
wahrscheinlich darauf zurückführen, dass die ursprüngliche fachsprachliche
Bedeutung von „glauben mit religiöser Konnotation" durch die Aktivitäten der

christlichen Mission zu Beginn des 19. Jahrhunderts zunehmend auch in die

Gemeinsprache getragen wurde. Zum Antonym von „wissen" analog zum Verständnis

bei Diderot wurde das japanische Wort „glauben" erst durch die Stellungnahme

des Beamtengelehrten und ersten japanischen Freimaurers Nishi Amane

WH, als er 1874 - also ein Jahr nach Aufhebung des Verbots der christlichen
Religion - in der Zeitschrift Meiroku zasshi 9J festhielt: „Der Glaube hat seine

Wurzeln dort, wo das Wissen des Menschen nicht mehr hinreicht."33

Welche Bedeutung hat nun das Wort kie life? Das einsprachige Wörterbuch
Gensen WÄvon 1921-29 bezeichnet kie als eigenständigen buddhistischen Begriff
in der Bedeutung von „zum Sieger zurückkehren und sich ihm unterwerfen",34
und setzt das Wort durch die Erklärung „an die Lehre Buddhas glauben (shinji,
ff U) und ihr folgen (shitagau 5)" gleich mit shinjiru?5 Als Anwendungsbeispiel

fügt das Lexikon das ebenfalls dem Buddhismus zugeordnete Kompositum
kie kakkö 'Jiföc Jlifril in der Bedeutung von „Zuflucht zu den drei Schätzen suchen

und tiefe Bewunderung für deren Wohltaten empfinden" hinzu.36 Die Verwendung
von shinjiru zur Erklärung von kie lässt keinen Zweifel daran, dass diese beiden
Wörter in der japanischen Gemeinsprache als Synonyme empfunden und auch

so verwendet wurden. Umgekehrt erklärt das Grosswörterbuch Dai kan-wa jiten
das Wort shinjin ff-ü (gläubiges Gemüt, aufrichtiger Glaube) mit dem Wort kie als

»Zuflucht (kie) bei Buddha/-s (hotoke fA) suchen und an ihn/sie glauben (shinkö

suru)" 37 Dieser Zirkelschluss setzt sich in modernen Wörterbüchern wie den

einsprachigen Standardlexika Köjien und Nihongo daijiten fort, indem auch hier
bis auf den heutigen Tag unter dem Lemma shinzuru die Abgrenzung zwischen

33 Shin wachi nooyobazaru tokoro ninezasumononari fiJtä£oiDfi.l2'A5> t deleft A+L<nt£ 9

(Nishi, Amane. Kyömon KfPI [Über Religionen], in: Uete 1984:186).
34 Shösha ni kitö/ifuku suru • f&tkTi (Lemma kie, in: Gensen 1931).

35 Hotoke no oshie ni shinji shitagau koto (Aroütlcfi o Z t (Lemma kie, in: Gensen 1931).

36 Sanbö ni kieshi,sono kötoku o kakkö suru koto SÜciitfi L, H t (Lemma
kie, in: Gensen 1931).

37 Hotoke ni kie shite, kore o shinkö suru kokoro (Lemma kie, in:
Gensen 1931).



150 — Heinrich Reinfried DE GRUYTER

shinkö suru und kie suru nicht vorgenommen wird.38 Wenn dann dem Lemma kie

zusätzlich zur Erklärung „einheimische und fremde Gottheiten sowie hohe Priester

verehren und deren Lehren befolgen"39 noch eine englische Übersetzung wie
have faith in (glauben an) hinzugefügt wird, festigen diese Wörterbücher auch im

fremdsprachlichen Bereich die Fehlvorstellung, dass es sich sowohl bei kie suru
wie auch bei Wörtern mit dem Morphem shin um deckungsgleiche Synonyme in
der Bedeutung von „glauben" handle.

Das Wortfeld von kie deckt jedoch jenes von „glauben" im Sinne des

biblischen „Nicht-Zweifeln an dem, das man nicht sieht" ursprünglich in keiner

Weise ab.90 Kie hat seinen Ursprung im Sanskrit-Wort sarana und bedeutet
„Zufluchtsort".41 In Form der „dreifachen Zuflucht" (trisarana), mit welchem sich

die frühen indischen Buddhisten zu ihrer Hinwendung zu Buddha, dessen Lehre

und der Priesterschaft bekannten, fand das Wort als Grundbegriff Aufnahme in
den buddhistischen Wortschatz.42 In der Bedeutung von „sich hinwenden und
verlassen auf" wurde das Wort als guiyi Iffex ins Chinesische übertragen43, mit
den buddhistischen Sutren nach Japan übermittelt und dort im Jahr 611 in einem

Kommentar zur Shömangyö-Sutra, dem Shömangyö gisho JgHHÖlift erstmals
verwendet.44 In Japan erfuhr kie eine semantische Erweiterung, indem es zusätzlich

mit der absoluten und kritiklosen Unterordnung unter eine Autoritätsperson im

Sinne einer Entmündigung der eigenen Person konnotiert wurde. Dieser Aspekt,
der bereits aus dem oben zitierten Eintrag im Wörterbuch Gensen herausgelesen
werden kann,45 wird in den Kurzeinträgen in kleineren Handbüchern zu

Fachbegriffen des Buddhismus mit Erklärungen wie „glauben an", „die buddhistischen

Gebote oder Heilige anbeten/respektieren" sowie „bei jemandem Zuflucht

suchen" nur ungenügend herausgearbeitet.46 Noch deutlicher verweist jedoch

38 Vgl. Lemma shinjiru, in: Nihongo daijiten 1990, sowie shinzuru, in: Köjien 1986.

39 Shinbutsu ya kösö o uyamai,sono oshie nishitagau koto -troütxlcfitö - t
(Lemma shinjiru, in: Nihongo daijiten 1990).

40 „Es ist aber der Glaube eine gewisse Zuversicht des, das man hofft, und ein Nichtzweifeln an

dem, das man nicht sieht" (Luther 1912: Hebräer, Kapitel 11, Vers 1).

41 „Shelter, place of shelter or refuge or rest, hut, house, habitation, abode, lair (of an animal),

home, asylum" (Lemma sarana, in: Monier-Williams 2008).

42 Das Wort trisarana verweist im Sanskrit auf die „Zuflucht zu den drei Schätzen", nämlich
auf Buddha als Lehrer, die Lehre als Medizin und die Priesterschaft als Freunde (Lemma sangui

Hü, in: Soothill 2004).

43 Unter dem Lemma gui ü wird die Übersetzung „to turn to and rely on" angeführt (Soothill
2004).

44 S. Lemma kie Ü1&, in: Nihon kokugo daijiten 1972, Bd. 3:1452.

45 S. Lemma kie, in: Gensen 1931.

46 Lemma kie, in: Inagaki 1989.



de gruyter „Wissen" und „glauben" als Gegensatzpaar 151

das kompakte Fachwörterbuch Bukkyögaku jiten mit der Erklärung „den Körper
überlassen" (mi o yudaneru auf eine semantische Verschiebung von
kie in Richtung „Unterordnung".''7 Auch im Nihon kokugo daijiten wird der
Begriff kie mit „Buddha, Lehre und Priesterschaft Glauben entgegenzubringen"
{shin o sasageru) sowie mit „diesen willfährig zu sein" (mi o yudaneru) und sich

„gänzlich auf sie zu verlassen" (yoritanomu koto) erklärt. Als Verb bedeute kie

suru „sich einer Gottheit oder einem Priester zu unterwerfen" sowie „zutiefst an
einheimische und buddhistische Gottheiten sowie an hohe Priester zu glauben,
deren Lehren zu folgen und deren Erhabenheit zu respektieren".'18

Am deutlichsten falsifiziert der Bukkyögo daijiten, eines der umfangreichsten

Wörterbücher buddhistischer Begriffe in japanischer Sprache, die Gleichsetzung

von kie mit to believe. Hier wird die Bedeutung von kie suru sowie dessen

Synonym kimyö suru als „sich einer überragenden Person anschliessen,
sich unterwerfen, sich ergeben" (kijun suru ')§)iI1~ 5) sowie „sich an jemandem
festhalten und sich auf ihn verlassen" (yorisugaru koto) angegeben. Die einzelnen

Komponenten des Kompositums werden als „Rückkehr zu den Grundlagen" (ki 'J§

wie in kitö J§j&) sowie „sich untertänigst ergeben" (e & wie in ifuku fätk) erklärt.
Kie bedeute somit nichts weniger als „bedingungslose Gefolgschaft" (zettai no

kijun ^6>ffW'J§|ilS), mit welcher man sich einer überragenden Persönlichkeit oder

Autorität in „aufrichtiger Hingabe glaubend anvertraue" {magokoro o sasageru
£ If5).w Was ursprünglich als Gelübde einer Freundschaft gegenüber

der gesamten Priesterschaft gemeint war, erhält hier als Folge der Herausbildung
buddhistischer Schulen eine Bedeutungsverengung im Sinne einer Gefolgschaft

gegenüber dem Gründer der eigenen religiösen Organisation.
Berücksichtigt man nun sämtliche Konnotationen von kie, die sich auf die

Qualität der Beziehung des Individuums zur Obrigkeit beziehen, so umschreibt
dieses Wort recht genau die emotionale Basis jener politischen Herrschaftsform,
die Foucault unter dem Begriff „Pastorat" zusammenfasst.50 Diese Konnotation,
die für das Verständnis des politischen Diskurses von zentraler Bedeutung ist,
wird durch die Übersetzung mit dem deutschen Wort „glauben" nicht mehr
abgedeckt. Während für kie als Wort für eine differenzierte Übertragung ins Deutsche
das Wort „Zuflucht" für das Nomen kie, und „Zuflucht suchen bei jemandem/

47 Lemma kie, in: Taya 1955.

48 Lemma kie, in: Nihon kokugo daijiten 1972, Bd. 3:1452.
49 Lemma kie ')$(&, in: Bukkyögo daijiten 1975.

50 Foucault verwendet das Wort „Pastorat" für eine individualisierende Technik der Machtausübung,

die darauf ausgerichtet ist, „Individuen kontinuierlich und permanent zu leiten". Das

Pastorat steht dabei im Gegensatz zur zentralisierenden und zentralisierten Form der Machtausübung

durch einen Staat (Foucault 2005:188-219).



152 — Heinrich Reinfried DE GRUYTER

etwas" für das Verb kie suru am ehesten zutreffen würde, wird durch die

Vermischung von kie mit shinjiru die politische Konnotation von kie in den japanischen
Begriff „glauben" inkorporiert. Der Glaubensbegriff wird so im Japanischen um
eine eminent politische Dimension erweitert und qualifiziert sich demnach im

japanischen Kontext in Anbetracht der „Fülle des politisch-sozialen Bedeutungsund

Erfahrungszusammenhanges" als eigentlicher sozialer und politischer
Begriff nach Koselleck.51

Angesichts der eindeutigen Konnotation mit einer ausgeprägten hierarchischen

Unterordnung der Gläubigen im Sinne einer willentlich eingegangenen
und tiefreichenden Abhängigkeitsbeziehung zu einer Gottheit oder deren
irdischen Repräsentanten ist es nachvollziehbar, warum der erste Bibelübersetzer,
der Presbyterianer James Curtis Hepburn, der sich an der chinesischen Übersetzung

der Union Bible von 1861 durch den Protestanten Elijah C. Bridgman
orientiert hatte, für das Wort „glauben" jene japanischen Verben wählte, die das

chinesische Morphem xin fit, allenfalls kombiniert mit aogu C (aufblicken zu,
verehren, um Hilfe bitten) enthalten.52 Der Widerspruch zwischen kie und dem

reformatorischen Glaubensverständnis von „glauben", wie es etwa in Luthers

Von der Freiheit des Christenmenschen zum Ausdruck kommt, dürfte Übersetzern

durchaus bewusst gewesen sein. Dafür spricht die Tatsache, dass Hepburn
die chinesische Vokabel xinfu JtJjß, die in der Bedeutung von „fest überzeugt
sein von etwas" in der chinesischen Bibelübersetzung verwendet wurde, nicht
in die japanische Bibelübersetzung übernahm, ist shinpuku suru ff -5 im

Japanischen doch ähnlich wie kie suru mit der Vorstellung von „Unterordnung"
und „Unterwerfung" konnotiert.53 Die Verwendung von shinjiru erlaubte es, an

51 Koselleck 1978: 28.

52 Das Wort „glauben" in Markus 10.52 „Jesus aber sprach zu ihm: Gehe hin; dein Glaube hat dir
geholfen" (Luther 1912) wird in der chinesischen Union Bible mit xin übersetzt: JfßÜlfi, fltSuEi,

feWff#C7ftT. Hepburn benutzte für die Übersetzung ins Japanische das sino-japanische Wort

shinköÜW: 5 Ii ^U&roffffpgcärfcfUt V desgleichen Emile Raguet in dessen

katholischer Übersetzung der Vulgata: -f t, In einer

weiteren Passage „Auf dasjs] alle, die an ihn glauben, nicht verloren werden, sondern das ewige

Leben haben" (Johannes 3.15) wird das chinesische xin («1—WJtftLWIIHfzkdfe) bei Hepburn zu

shinzum ff-f-5 ff^TbvHSrff-f -6 LT V frtlvoUSr 5 It/UfcJöft 9), bei

Raguet hingegen zu shinkö suru JfWfS UiiS&'Ci&fifflJ+ä A®, tUf
9). Vgl. dazu die folgenden Übersetzungen: Lutherbibel 1912, Mandarin Union Version Bible

(Bridgman 1872), Neues Testament (Hepburn 1872) sowie die Vulgata (Raguet 1910).

53 Laut dem Zhong-ri zidian (Chü-nichi jiten 1996) bedeutet xinfu (I® „zutiefst von
einer Sache überzeugt sein" (kokoro karasono töri da to omou >bA>bi<DiBi V tz. LS 5), während

das japanische Wörterbuch Köjien die Bedeutung von shinpuku ff® (auch: fftk) mit „glauben
und sich unterordnen" (shinjite fukujü suru koto ff UX®3£"f iC-k) angibt (Köjien 1986). Es darf
folglich vermutet werden, dass der Presbyterianer Hepburn auf Grund dieser unerwünschten



DE GRUYTER „Wissen" und „glauben" als Gegensatzpaar 153

den traditionellen japanischen Glaubensbegriff, der wesentlich durch die

Erlösungslehre der Jödo shinshü in Japan tief verwurzelt war, anzuknüpfen, ohne
dadurch die Verheissung von Befreiung im protestantischen Glaubensverständnis

zu unterlaufen.
Das Wort kie sollte in der christlichen Mission in den ersten zwei Dezennien

des 20. Jahrhunderts schliesslich doch noch Verwendung finden, dies jedoch
nicht in der Bedeutung von „glauben", sondern als Übersetzung des Worts

„bekehren", einer Bedeutung, die in einsprachigen japanischen Wörterbüchern

unter den Worterklärungen so nicht vorkommt. So führt Takehara in seinem Standard

Japanese-English Dictionary von 1924 als Übersetzung für das Nomen kie an

erster Stelle conversion („Bekehrung") und erst danach an zweiter Stelle belief
(„glauben") an, für das Verb kie suru an erster Stelle to be converted to („bekehrt
werden zu"), gefolgt von become a believer in („sich einem Glauben zuwenden").
Kiesha 'JMfix# übersetzt er folgerichtig mit convert („Bekehrter") und believer

(„Gläubiger"). Drei seiner insgesamt vier Satzbeispiele mit Übersetzungen aus

amerikanischen Zeitschriften betreffen die Bedeutung „konvertieren", aber nur
ein einziges Beispiel die Bedeutung von „glauben" (believe). Hier entsteht durch
die Verwendung des resultativen Aspekts von „Zuflucht suchen" (kie shite iru)
in Kombination mit der englischen Übersetzung believe eine neue konfessionell

geprägte Konnotation von „glauben", gemäss welcher „glauben" neu als Resultat

einer Bekehrung verstanden wird.54 Der Kenkyüsha New Japanese-English

Dictionary von 1931 geht schliesslich noch einen Schritt weiter, indem er unter dem

Lemma kie die Übersetzung to believe gar nicht mehr aufführt. Das Verb kie suru
wird hier einzig übersetzt mit „be converted to, become a convert to" („bekehrt
werden"), illustriert durch die Satzbeispiele „embrace Christianity, kirisuto-kyö ni
kie suru" („sich zum Christentum bekehren"), sowie „He became a devout believer
in Buddhism, kare wa fukaku butsudö ni kie shita" („Er hat sich innigst zum Bud-

Konnotation die Passage in Markus 11.22 „Jesus antwortete und sprach zu ihnen: Habt Glauben

an Gott" mit dem Wort shinzu ff-f J;) übersetzte
(Hepburn 1872), während die chinesische Union Bible das Wort xinfü für die Übersetzung der
gleichen Passage verwendet WISftfüW) (Bridgman 1872). In der späteren
Übersetzung der katholische Vulgata steht an dieser Stelle das sino-japanische Kompositum shinkö

sum U ±) (Raguet 1910).

54 Die Satzbeispiele lauten wie folgt: „Then came Jock's conversion (kie sum) to religion", jp.

y 9 i 5 ir&ofc, „He has a strong belief (kie shite im) in religion",
IP- < tkUcICÜJS „The missionaries for years past have been labouring to convert
them to Christianity", jp. 'J 7, MKlC'J§J&-tirLJb J; 5 t^t) sowie
»The Indians are at best only half converted (kie shite im) to Christianity", jp. ffilkfil))P±Ali

LTlx5 (Lemma kie, in: A Standard Japanese-English
Dictionary 1924).



154 — Heinrich Reinfried DE GRUYTER

dhismus bekehrt").55 Die hier angeführten Veränderungen in den Worteinträgen
weisen darauf hin, dass das Wort kie im Japanischen nicht eindeutig von shinjiru
abgegrenzt wird und dass es aufgrund seiner Konnotation mit „Abhängigkeit"
nicht kongruent mit dem Wortfeld des deutschen Worts „glauben" ist. Insbesondere

fehlt dem deutschen Wort „glauben" die Konnotation der Unterordnung und

Abhängigkeit im Sinne eines Pastorats. Was die englische Übersetzung
anbelangt, so lässt sich feststellen, dass das Wort kie in diesem Fall nach der Sattelzeit

eine wesentliche Bedeutungserweiterung von „glauben" hin zur „Konversion

zu einer anderen Konfession" durchlaufen hat. Insgesamt lässt sich an dieser

Stelle in Bezug auf die Wörter shinjiru und kie suru festhalten, dass deren unklare

Abgrenzung willkürliche Interpretationen und Manipulationen des Begriffs

„glauben" ermöglichten.

4 Zur Bedeutung des Begriffs „wissen" im

Deutschen und Japanischen

Etwas weniger kompliziert präsentiert sich die Sachlage beim Begriff „wissen". Im

Deutschen wie im Japanischen können als Objekte von „wissen" sowohl säkulare

als auch religiöse Inhalte stehen. Im Deutschen steht „wissen" seit vorgermanischer

Zeit für Kenntnisse, die man durch eigene Erfahrung oder durch Mitteilung
anderer erworben hat.56 Im Japanischen nennen Wörterbücher unter dem Lemma

shiru 3® -5 ebenfalls die beiden Bedeutungen von „wissen mit religiösem Objekt"
sowie „wissen ohne religiöses Objekt", jedoch nicht in einheitlicher Reihenfolge.57

Dies lässt für beide Sprachen den Schluss zu, dass „wissen" nicht per se Antonym
von „glauben" ist, sondern erst durch Anbindung an die aussersprachliche
Wirklichkeit zu einem solchen wird.

Das japanische Wort für „wissen" unterscheidet sich vom deutschen Wort

jedoch in verbaler {shiru) als auch nominaler Form (chishiki fcnü) in drei
wesentlichen Punkten. Zum ersten existiert im Japanischen mit satoru 'IS <5 ein

separates Wort für „wissen" in der Bedeutung von „intuitiv durchschauen, die

55 Kenkyusha's New Japanese-English Dictionary 1931.

56 „Die Entwicklung von der ursprünglich sinnlichen Bedeutung .erblickt, gesehen haben,
sehen' zu der allgemeineren .erfahren haben, Kenntnis genommen haben von' [...] hat wissen

schon in der vorgermanischen Zeit durchlaufen. Auf diesem Stande ist das Wort seither stehen

geblieben." (Grimm 1854 - : Bd. 30/748).

57 Das Wörterbuch Köjien nennt dessen Bedeutung im buddhistischen Kontext an erster Stelle,

das Schriftzeichenlexikon Kanwa chüjiten hingegen erst an zweiter Stelle (Lemma chishiki

(Wissen), in: Köjien 1986 / Kanwa chüjiten 1995).



DE GRUYTER „Wissen" und „glauben" als Gegensatzpaar 155

Natur einer Sache rasch erraten oder erfassen". Dies deutet darauf hin, dass

bei shiru, auch wenn es sich auf religiöse Objekte bezieht, nicht der

intuitivtranszendentale, sondern tendenziell eher erfahrungsbasierte Wissenserwerb

gemeint ist. Zum zweiten ermöglicht chishiki laut Definition des Köjien Entscheide

über richtig oder falsch und deckt damit auch teilweise das Wortfeld des

deutschen Worts „Gewissen" ab.58 Zum dritten beinhaltet das sino-japanische
Morphem chi Äi in Japan wie in seinem Ursprungsland China auch die Bedeutung von
„herrschen über/regieren/Macht ausüben". Diese Bedeutung ist in Japan bereits
im frühen 8. Jahrhundert belegt und somit sogar etwas älter als die Bedeutung

von „wissen", welche erst in der 2. Hälfte des 8. Jahrhunderts erscheint. Dass

chi fcn in der Bezeichnung für „Lehen" (chigyö im japanischen Feudalismus

von der Kamakura-Zeit bis in die späte Edo-Zeit59, wie auch in der Bezeichnung
für „Gouverneur" (chiji fcn#) seit der Verwaltungsreform der Meiji-Restauration
verwendet wird60, kann wohl zu Recht als Hinweis auf die grosse zeitliche
Kontinuität des Sinnzusammenhangs von „wissen" und „Macht ausüben" in der

japanischen Sprache gedeutet werden.

In der Tatsache, dass nur jene Macht ausüben können, die über die
Definitionshoheit bezüglich „Wissen" verfügen, gründet die Notwendigkeit, den politischen

Religionsdiskurs nicht nur über die Negierung der Legitimation von
Religion, sondern zusätzlich auch über die präzise Definition von „wissen" zu führen.
Diese Tatsache war auch dem japanischen Aufklärer Nishi Amane bewusst, als

er in seiner Schrift Über die Theorie des Verstandes (1874) „Wissen" {chi) explizit

58 Japanische Wörterbücher definieren chishiki unterschiedlich. Das Grosswörterbuch Köjien
sieht in chishiki (Wissen) vorerst eine „Funktion des Bewusstseins (kokoro), zwischen richtig
und falsch unterscheiden zu können", sowie „einen Führer, der einen korrekt informieren und
anleiten kann". Das Wort würde damit in etwa dem deutschen Wortfeld „Gewissen" entsprechen.
Erst an zweiter Stelle steht die Definition „Resultat eines Erkenntnisprozesses. Im eigentlichen
Sinne ein fundamentales, einheitlich organisiertes Entscheidungssystem, das Anspruch auf
objektive Gültigkeit erheben kann" (Lemma chishiki in: Köjien 1986). Der Kokugo jiten
hingegen nennt die „Weisheit (chie fcuS) und Erkenntnis (kenshiki M.5&), in Angelegenheiten
zwischen Richtig und Falsch unterscheiden zu können" mit den Kanji IFfflk erst an zweiter Stelle

und merkt an, dass es sich hier um eine buddhistische Lesung des Wortes handle. An erster
Stelle erscheint hier die Definition von chishiki als „Verschiedenes über eine Sache wissen"
(Lemma chishiki tofä, in: Kokugo jiten 1999).
59 Vgl. Lemma chigyö injT, in: Kokushi daijiten 1979-1997.
60 Im Lemma chi £o im Kanwa chüjiten (1959) werden die Bedeutungen „regieren" (osameru)
sowie „verwalten, beaufsichtigen" (tsukasadoru) zusammen mit einem Beleg aus der Sung-
Dynastie angegeben. Hepburn führt neben der Bedeutung von „to know, to understand" auch
„to govern, manage", allerdings mit dem Schriftzeichen its, an (Lemma shiru, in: Hepburn 1995

[1903]).



156 Heinrich Reinfried DE GRUYTER

als conditio sine qua non für Eroberungen und Herrschaft bezeichnete.61 Zum

Gegensatzpaar werden „wissen" und „glauben" so nicht nur im Kontext der

europäischen Aufklärung und Säkularisierung, sondern darüber hinaus im Rahmen

des Diskurses zur Legitimierung der politischen Macht. Angesichts der Vielfalt
geschichtlicher Erfahrung, die „wissen" im Japanischen zu bündeln vermag,
kann m.E. auch dieser Begriff als sozialer und politischer Begriff im Sinne Kosellecks

aufgefasst werden.62

5 „Wissen" und „glauben" im Nisuke banashi
(NB)

Betrachten wir nun als erstes anhand der Erzählung Nisuke banashi von 1812,

wie die Begriffe „wissen" und „glauben" vor der Beeinflussung durch europäische

Denkmuster abgehandelt wurden. Die Erzählung besteht aus sieben fiktiven
Protokollen von Diskussionen unter Dorfbewohnern eines entlegenen Weilers

am Fuss des Vulkans Aso. Wie aus den allegorischen Eigennamen hervorgeht,

repräsentieren die Protagonisten des NB die verschiedenen sozialen Schichten,

gleichzeitig aber auch die unterschiedlichen Weltanschauungen der damaligen
ländlichen Bevölkerung.63 So steht der Dorfarzt Chihaku (Meister-des-

Wissens) stellvertretend für das rationale Denken der gebildeten Schicht und
der Dorfpriester Dömei il® (Vom-rechten-Pfad-Abgekommener) für das religiöse
Weltbild der ungebildeten Bevölkerung. Der Autor stellt die divergierenden
Interessen der einzelnen gesellschaftlichen Akteure in Form von Dialogen mit dem

Charakter von Lehrgesprächen dar. In einem begrenzten Ausmass setzt er zur
Verdeutlichung seiner Argumente auch rhetorische und linguistische Werkzeuge

ein. So deklariert er seine eigene Position als Sprachrohr der Wissenden, indem

61 In seinem Exkurs über den „Verstand" bei Kant weist Nishi Amane 1874 darauf hin, dass der

Erfolg aller grossen Eroberer der Weltgeschichte auf chi to (dt. wissen) beruhe. Er benutzt dabei

das Wort chi für den Ausdruck „Verstand" bei Kant, während er für die kontrollierende Instanz

der Vernunft das Wort ri a verwendet (Nishi, Amane. Chisetsu tolSt [Zur Theorie der Verstandes],

in: Uete 1984: 201-212).

62 Koselleck 1978: 28.

63 Alle Personen tragen allegorische Namen. Als Fragesteller fungieren die Kleinbauern Gisuke

ttlij (der Pflichtbewusste), Naosuke D§L#b (der Aufrechte), Sakusuke IWl (der Ackerbauer) sowie

Dobei ±iP (Ebner der Erde), während der habsüchtige Dorfvorsteher Ri'uemon flÜfUFl (der

Habgierige) die Interessen der Obrigkeit formuliert. Der Bauer Nisuke fc4!j (gütiger Helfer) moderiert

als alter ego des Autors die Klagen der Bauern und formuliert diese so umsichtig, damit sie

bei den Behörden eher ein offenes Ohr finden.



DE GRUYTER „Wissen" und „glauben" als Gegensatzpaar 157

er für den Protagonisten des Glaubens wie auch für einen buddhistischen Tempel

pejorative Namen wählt.64 In einem einzigen Fall führt er ein Wort durch eine

semantische Klärung auf dessen ursprüngliche Bedeutung in Indien zurück und
erwähnt dabei die sinisierte Form des originalen Sanskritworts.65

5.1 Zum Wortfeld „wissen" im NB

Shiru 5 wird im NB für „wissen" sowie als Attribut in der Bedeutung von „evident

sein" (shirete iru £nti"C t 6) verwendet.66 Mit shiru signalisieren Sprecher im
NB, dass sie etwas physisch oder kognitiv erfahren haben. Bei diesem „Wissen"
handelt es sich entweder um das Resultat erfahrungsbasierten Lernens aus
alltäglichen Beobachtungen (gakumon ^fVJ) oder durch Überlieferung. Für die Bauern
bedeutet „wissen" Evidenz als Folge einer Sinneswahrnehmung. So wissen sie

um die Tatsache, dass Kleinbauern ihre Steuern nicht bezahlen können, weil es

»offensichtlich" ist.67 Hinter der Stellungnahme des Yin-yang Meisters (onmyöji
PtPtSfi), der dem buddhistischen Priester vorwirft, von Kalenderkunde nichts zu

verstehen, steht wiederum Überlieferung.68 In beiden Fällen wird Wissen
grundsätzlich als der Erfahrung entspringend betrachtet: Wer nicht lerne, möge er

»noch so intelligent und begabt zur Welt gekommen sein", handle wie ein Jäger,

»der in stockdunkler Nacht auf einen Vogel schiesst, von dem er nur den Gesang
hört".69 Auch die Fähigkeit, das Land zu regieren, basiere auf Wissenserwerb,
denn nur aus der Kenntnis des Grundprinzips aller Dinge erwachse jene Moral,

64 Ein Tempel trägt den Namen „merkwürdiger Tempel" (Kimyö-in tfrfcbli/c).

65 Tempel, die von Bauern regelmässig Spenden erhielten, wurden von diesen allgemein als

dannadera flEUf!# („Spendertempel") bezeichnet. Der Autor des NB weist nun auf die indische
Herkunft des Worts danna. Dieses Sanskrit-Wort sei eine Abkürzung von danna haramitsu if IIS

i&JSiK# und bedeute nichts anderes als „Spende" (fuse fsii). Einzelpersonen oder Familien,
die einem Tempel Spenden zukommen Hessen, nenne man deshalb „Spenderfamilie" (danka/
danke oder auch danna tfSIS). Deswegen einen Tempel, der von den Bauern Gaben erhalte,
äls „Spendertempel" zu bezeichnen, sei jedoch irreführend, würden die Spenden doch von den

Bauern, und nicht etwa von den Tempeln geleistet (NB: 111). Zur Rezeptionsgeschichte von däna-

Päramitä (sanskr.), s. Lemma danna Ulli, in: Bukkyögo daijiten 1975.

66 Arne no furu koto, inorazu to mo shireta koto ja (Jeder weiss, dass Regen auch ohne Regengebete

fällt) (NB: 101).

67 Me ni miete shirete iru koto ja (MB: 85).
68 Shiranu kotoo iroiroiute [...] £nE>sb-$;il:fe>eV''.5->"C (NB: 89).
69 NB: 104.



158 — Heinrich Reinfried DE GRUYTER

die zu Wohlstand und Frieden des Volkes führe.70 Eine auffallende Häufung des

Begriffs „wissen" findet sich im NB just an jener Stelle, wo der Autor am Beispiel
der Aufforstungen in Higo darlegt, dass genaue Kenntnisse der Eigenschaften
des Terrains (chiri ±Ü#iJ) eine grundlegende Voraussetzung für eine erfolgreiche
Volkswirtschaft und damit für eine wohlhabende und zufriedene Bevölkerung
darstellen würden.71 Schliesslich hätten bereits die ersten Machthaber nur dank
solchem erfahrungsbasierten Wissen dem ursprünglichen Chaos der Naturkatastrophen

ein Ende bereiten und den Staat gründen können.
Der Denkansatz, der im Wissenserwerb eine Grundvoraussetzung für das

Gedeihen eines Staatswesens sieht, entspringt dem aufgeklärten Rationalismus des

neo-konfuzianischen holistischen Weltbildes. Dieser Ansatz führt konsequenterweise

zur rigorosen Ablehnung von Regengebeten, da diese die Grundlagen des

Staates untergraben würden, indem sie irrationales Denken förderten. Nur der

Staat, so der Dorfarzt, sei befugt, von diesem Grundsatz abzuweichen, nämlich
dann, wenn das „Wissen" der Regierung eine solche Handlungsweise im
Interesse der Bevölkerung angezeigt erscheinen lasse.72 Die Staatsräson gestattet es

dem Staat also, von seiner Grundprämisse der Empirie abzuweichen und Religion
nach seinem Gutdünken als Herrschaftsmittel einzusetzen. Die Deutungshoheit
über die Demarkationslinie zwischen „wissen" und „glauben" wird so zum
Instrument der Machtausübung.

5.2 Zum Wortfeld „glauben" im NB

Auch „glauben" thematisiert der Autor des NB nicht abstrakt, sondern in
personalisierter Form als Interaktion zwischen den Priestern als Mediatoren und den

Dorfbewohnern in deren Sprengel. Im Mittelpunkt des religiösen Lebens steht der

Dorfpriester Dömei als Exponent der Jödo shinshü; daneben treten jedoch auch

Shintö-Priester, Yamabushi und Yin-yang Meister (onmyöji P# Iii CT) kurz auf oder

werden in Abwesenheit erwähnt. Als einziges numinoses Wesen wird Amida, die

Hauptgottheit der Jödo shinshü, genannt.
Für „glauben" als Handlung der gläubigen Bauern werden die Verben kimyö

suru 6 für „Zufluchtnahme zu einer Gottheit"73, sowie kie suru 'JffHJxCT§

70 Gakumon o shite, banbutsu no ri o akirame, ono ga toku o shotenka ni oyoboshi, jinmin o

yasuraka ni suru o iu LX, sifj&A AKär2ribA1lC"t"'5
SrV^(Affl: 104).

71 NB: 107.

72 NB: 101.

73 Mida ni kimyö suru üWtii'Jfrfö-f"?) (NB: 111).



DE GRUYTER „Wissen" und „glauben" als Gegensatzpaar 159

für „Zufluchtnahme bei einem Priester" verwendet.74 Der Begriff „glauben an
jemanden" erscheint hier durch die Verwendung des resultativen Aspekts (kie
shite iru) als Folge der Zuflucht. Gläubige bezeichnet der Autor in Paraphrasen
als Menschen „mit gläubigem Bewusstsein" (shinjin ff<ü)75, die sich „ein Leben

nach dem Tode erhoffen"76 und die Dinge als „unerklärbar bzw. als wundersam
betrachten"77 oder ganz allgemein „Übernatürlichem Glauben schenken".78 Auch

„Nicht-glauben" wird nicht mit einem Wort, sondern mit einer Paraphrase
ausgedrückt. Diese umschreibt „Ungläubigkeit" als fehlende Bereitschaft zum Eintritt
in ein Abhängigkeitsverhältnis zu einem Priester oder einem Tempel durch
Verweigerung physischer und emotionaler Nähe in Form von Zuflucht. Dies trifft im
NB laut dem Verdikt der gläubigen Bauern auf den Dorfarzt Chihaku zu, da er zu
jenen gehöre, „die sich von Priestern und anderen [religiösen Mediatoren]
fernhielten" und deshalb zur Kategorie der „grundschlechten Menschen" zu zählen
sei.79 Indikator des Ausmasses an Innigkeit des Glaubens ist somit die physische
Nähe zu einem Priester oder Tempel und nicht etwa die persönliche Stellungnahme

zu einem religiösen Dogma.
„Glauben" als Handlung erfolgt folglich vor allem in Form einer physischen

Dislokation vom eigenen Standort zum Standort des Priesters in Form von „gehen/
sich bewegen". Beispiele dafür sind der Gang zur Predigt80 oder der Besuch eines

Schreins oder Tempels81, wo die Gläubigen ihrer Zuflucht konkreten Ausdruck
verleihen, indem sie „die Segnungen von Amida Buddha zurückzahlen"82 sowie
ihre „Dankbarkeit für das Wissen der Religionsstifter zum Ausdruck bringen".83
Die Tätigkeit der „Gläubigen" besteht folglich weder in „glauben" oder „beten"
noch in einer Auseinandersetzung mit religiösen Inhalten, sondern im „erbitten"
und „wünschen" von Wohltaten der Natur als Gegenleistung für ihre pekuniären

74 NB: 108/110.
75 Shinshin-na hito ff A (NB: 109).
76 Kösei negai (NB: 109).
77 Fushigi ni omou TSSSiC.B ö (NB: 101).
78 Ayashii koto o shinyö suru & (NB: 103).
79 Bözu nado ni utoihito (NB: 107), Dai-akunin ASA (NB: 109).
80 Chömon ni mairu WMl^Z>(NB: 109).
81 Jinja ni mairu / hotoke ni mairu fAlc#5> (NB: 111), auch tera ni mairu (NB:
109).

82 Sunsfii o itasu $ct (NB: 112).

83 Nyorai daihi no ontoku o hözuru fra&AÜlSrlB'f 5 sowie soshi chishiki o shasuru fflWhiäftärPli
5 (NB: 107).



160 — Heinrich Reinfried DE GRUYTER

Zuwendungen.84 Alle religiös konnotierten Handlungen werden so als physisches
Zudienen der Gläubigen an Priester oder an eine religiöse Denomination
dargestellt und beziehen sich nicht auf metaphysische Inhalte.

Dieses Zudienen wird legitimiert und perpetuiert durch das ausgeprägte

Machtgefälle zwischen Priestern und Gläubigen. Die im NB auftretenden Priester

setzen ihr Geheimwissen dazu ein, die Gläubigen in Abhängigkeit zu halten, um
dadurch ihren wirtschaftlichen Unterhalt abzusichern. Gemäss dem NB verleiht
die Zuflucht zur Priesterschaft den Priestern jedoch zusätzlich eine derart
umfassende Verfügungsgewalt über die Bauern, dass Aufklärung in Form von
sachlicher Information nicht nur wirkungslos bleibt, sondern sich möglicherweise

gar kontraproduktiv auswirkt.85 So rät Nisuke den Bauern wie auch dem Arzt
Chihaku dringend davon ab, sich in der Öffentlichkeit kritisch über Priester zu

äussern, weil die anderen Gläubigen sie sonst als Übeltäter betrachten und von
der Dorfgemeinschaft ausschliessen würden.86 So habe ein anderer Arzt, nachdem

er die Verwicklung eines Priesters in einen üblen Betrugsfall aufgedeckt

habe, die Gegend verlassen müssen.87

Indem der Proponent des rationalen, empirischen Wissens den als gläubig
dargestellten Dorfbewohnern unterliegt, wird die Zuflucht der Bauern zum
Dorfpriester implizit als Haupthindernis zur Verbreitung eines rationalen Weltbildes

hingestellt. Um den Dorffrieden zu wahren, bedarf es der umsichtigen Mediation

84 „Erbitten" (kou -fc 5) wie in „Regengebete" (amagoi fTv£) (NB: 100) oder „wünschen" wie in
„Regen wünschen" (amenegai (NB: 100), sowie in „jemand, der sich ein Leben nach dem

Tode erwünscht" kösei negai fit> (NB: 109).

85 Chihaku klärt die Bauern darüber auf dass der Priester Dömei in unziemlicher Weise dem

Bogenschiessen mit Wetteinsatz fröne. Anstatt sich über den Priester zu empören, beschliessen

die Bauern darauf jedoch, fortan lieber auf die Dienste des Dorfarztes zu verzichten, als jemanden
wie ihn, der sich nie in einem Tempel blicken lasse, in ihrer Mitte zu dulden. Vor dem endgültigen

Entscheid über den Ausschluss des Arztes aus dem Dorf wollen sie noch den Rat eines

Priesters und eines Abtes einholen (NB: 109).

86 „Wie Ihr selbst gerade eben erfahren konntet, darf man hier auf dem Land Priestern auf

keinen Fall widersprechen, will man nicht von den anderen Dorfbewohnern geächtet werden.

Auch noch so gute Menschen gelten in den Augen der anderen als gänzlich verworfen, wenn
sie sich in den Predigten nicht blicken lassen. Besucht man jedoch die Predigten, sind die Leute

des Lobes voll und erzählen einander, was für ein rechtschaffener Mensch man sei. Dies gilt
selbst dann, wenn man sich die übelsten Dinge hat zuschulden kommen lassen. [...] Merkt
Euch deshalb gut, dass man sich in Gesellschaft anderer auf keinen Fall respektlos über Priester

äussern darf" (NB: 109).

87 Ein Priester bittet Bauern um Spenden mit der Begründung, der Altarschmuck in seinem

Tempel sei gestohlen worden. Der Dorfarzt findet die vermissten Gegenstände jedoch bei einem
Pfandleiher in der Stadt. Die herbeigerufenen Gesetzeshüter stellen darauf fest, dass diese nicht
gestohlen, sondern vom Sohn des Priesters verpfändet worden waren (NB: 110).



DE GRUYTER „Wissen" und „glauben" als Gegensatzpaar 161

des politisch denkenden Nisuke, der sich darauf beschränkt, Konfliktzonen zu
benennen und aufzuzeigen, wo die Behörden Massnahmen ergreifen sollten, um
die Konflikte zwischen den beiden Bereichen von „wissen" und „glauben" nicht
durch unbedachte Äusserungen noch weiter eskalieren zu lassen. Von gröss-
ter Bedeutung ist für ihn dabei die Wiederherstellung der obrigkeitlichen
Deutungshoheit über „wissen" durch die eindeutige Trennung der Begriffswelten von
»wissen" und „glauben" und damit die eindeutige Unterordnung der
Religionsgemeinschaften unter die staatliche Gewalt.

Aufgrund des durch „Zuflucht" überprägten Glaubensbegriff geraten
religiöse Organisationen aus Sicht der Regierung unter den Generalverdacht der

politischen Subversion. Das Hauptanliegen des Autors des NB ist folglich nicht
primär, das „Glauben" per se zu bekämpfen, sondern vielmehr Partikulärinteressen

von Religionsgemeinschaften, die dem Staat zum Nachteil gereichen, zu
benennen. Ansatzpunkte der Religionskritik im NB sind dabei im wesentlichen
die Diskrepanz zwischen der eigentlichen buddhistischen Lehre und dem in
religiösen Organisationen gelebten Glauben88, Missbrauch von Glaubensinhalten
für Geldspenden durch das Volk89, Anmassung von Attributen der politischen
Führungsschicht durch Priester90, und schliesslich die „Zuflucht" als Ursache
für das Scheitern von Aufklärungsbemühungen. Aus Sicht des Autors stellt die

88 Laut NB unterscheiden sich Tempelräumlichkeiten in nichts von Wohnhäusern der Samurai
(NB: ill). Priester würden sich überdies an Trinkgelagen und Sportanlässen mit Wetteinsatz

beteiligen: „Während Bauern nie wissen, ob sie den heutigen Tag überleben werden, frönen
Priester das ganze Jahr hindurch Sake-Gelagen und Wettspielen, scheuen dann aber nicht davor

zurück, den Bauern noch zusätzliches Geld abzuknöpfen. [...] Gäbe es wirklich eine Hölle,
wären die Priester sicherlich die ersten, die dorthin verdammt würden!" {NB: 109).
89 Die Bauern erwägen aufgrund der schlechten Ernte eine Verschiebung der
Gedenkzeremonien für Ahnen. Der Priester Dömei weist sie darauf hin, dass Gläubige wenn nötig ihre
letzten Habseligkeiten für religiöse Zeremonien stiften müssten, und bezeichnet jene, die einer
Verschiebung zustimmen, als „Diener der Hölle", auf die „ewige Verdammnis in der Hölle ohne
Aussicht auf Erlösung" warten würde. Anschliessend fordert der Priester von den Bauern eine

Reisspende mit der Begründung, er habe sich schon immer einen eigenen Tempel gewünscht.
Er versichert ihnen, dass sie in diesem Hungerjahr sicherlich auf Reisreserven der Behörden

zurückgreifen könnten. Die Bauern geloben darauf, die verlangte Spende zu leisten, auch wenn
sie dadurch auf Essen und Kleidung verzichten müssten, und fassen den Beschluss, einen allfälligen

Fehlbetrag durch Kredite bei anderen Tempelvereinen (köjü IST) sowie bei Sake-Brauern
In der Stadt zu decken {NB: 107-108).
90 Der Priester Dömei verwendet für die Spenden der Bauern das Wort roku feft, der im
japanischen Lehenswesen für die Gehälter der Samurai-Beamten verwendet wurde. Er insinuiert
damit, dass er sich selbst als quasi-Beamten mit rechtmässigem Anspruch auf diese Zahlung
sieht {NB: 108).



162 — Heinrich Reinfried DE GRUYTER

„Zuflucht" als Schnittstelle den archimedischen Punkt zur Aushebelung der
informellen Macht der religiösen Organisationen als Gegenspieler des Staates dar.

6 „Wissen" und „glauben" in den

religionskritischen Schriften von Katö Hiroyuki

Rund ein Jahrhundert nach dem NB und rund drei Jahrzehnte nach der Öffnung

Japans verfasste Katö Hiroyuki seine rigorose Religionskritik. Innerhalb der

Meiji-Oligarchie vertrat Katö wohl die kompromissloseste ablehnende Haltung
gegenüber jeglicher Form von Religion, ja er ging sogar so weit, sich selbst als

„Religionshasser" (shükyö-girai V1) zu bezeichnen.91 In seiner Schrift Zur

Reform des Buddhismus (Bukkyö kaikaku dan) von 1902 richtet er seine Kritik

gegen die Jödo shinshü, in Wie die christliche Religion uns schadet von 1911 gegen
die christliche Religion. Die letztere Publikation vereint in einem Sammelband
drei seiner früheren Schriften,92 die er als Reaktion auf die zunehmende christliche

Beeinflussung pazifistischer und sozialistischer Bewegungen nach dem

Russisch-Japanischen Krieg von 1904/05 verfasst hatte.93 Den Anlass zur
Zweitpublikation lieferte der Hochverratsprozess gegen Pazifisten, Sozialisten und
Anarchisten, denen ein Attentatsplan auf den Kaiser sowie weiteren Exponenten

der Elite zur Last gelegt wurde.94 Auch dass der Jesuitenorden just 1911 in
Tokyo im päpstlichen Auftrag die Gründung der katholischen Sophia-Universität

91 BKD: 1.

92 Die Titel der einzelnen Schriften lauten: Unser Staatswesen und die christliche Religion (Waga

kokutai to kirisuto-kyö ® ;4SIS<£ L 4- 9 ;* h|S; [1907]), Einphantasmagorisches Weltbild (Meisö-teki
uchükan SM [1908]) sowie Christliche Priester am Ende ihres Lateins (Kirisuto kyöto o

kyüsu [1909]).

93 Viele japanische Intellektuelle wie der Anarchist Ösugi Sakae betrachteten damals die

christliche Religion als fortschrittlichste gesellschaftliche Kraft. Dieser Ansicht war auch die
sozialistische Heiminsha TStt, die wohl radikalste regierungskritische Gruppierung jener Zeit.

Entstanden um 1903 um Kötoku Shüsui, orientieren sich deren Anhänger u.a. an Marx, Engels,

William Morris, Zola, Bebel und Tolstoi und fühlten sich universalen Idealen wie Egalitarismus
(heimin shugi ^FKil!), Sozialismus (shakai shugi f±#±ü) und Pazifismus (heiwa shugi

±i£) verpflichtet (Notehelfer 1971: 94-95).
94 Erste Verhaftungen wurden am 25. Mai 1910 vorgenommen. Die Anklageschrift vom November
1910 wirft den Angeklagten vor, sie hätten Attentate auf Wohlhabende sowie gegen den Kaiser

geplant, um in Japan die Anarchie einzuführen. Der Prozess dauerte vom 10. Dezember 1910

bis zum 18. Januar. Bei der Urteilsverkündung wurden 24 Todesurteile ausgesprochen, die Ende

Januar 1911 vollstreckt wurden (Notehelfer 1971:184-200). Das Vorwort zum Sammelband KKG

wurde rund vier Monate danach, nämlich am 21. Mai 1911 verfasst.



DE GRUYTER „Wissen" und „glauben" als Gegensatzpaar 163

vorbereitete, bedeutete für Katö ein Fanal.95 Nachdem er noch 1902 die Ansicht

vertreten hatte, die christliche Religion sei wegen den vielen hilfsbereiten und

aufrichtigen Priester überaus nützlich für den Staat,96 meinte er nun: „Ich vertrat
kürzlich die Ansicht, dass der Buddhismus unserem Staatswesen grossen Schaden

zugefügt habe, bin jedoch der Ansicht, dass dieser Schaden im Vergleich mit
jenem, den die christliche Religion demnächst unserem Land zufügen wird, sehr

gering war."97 Obwohl die Revisionsverhandlungen der ungleichen Verträge mit
den westlichen Grossmächten im selben Jahr kurz bevorstanden, hielt Katö mit
seiner Kritik der christlichen Religion und ihrer Kirchen in keiner Weise zurück.
Seine Schrift erscheint so als trotzige nationale Selbstbehauptung gegenüber
einer Weltreligion, deren Anspruch auf Alleinvertretung universaler Werte
offensichtlich als Kampfansage an das Ideal der politischen Autarkie und Selbstlegitimation

des japanischen Staates verstanden wurde.
Beide Schriften wurden in Form von Referaten vor einer gebildeten Zuhörerschaft,

vermutlich aus dem Kreis der Akademie der Wissenschaften, verfasst.
Durch die Verwendung des Personalpronomens boku fit, mit welchem Männer
üblicherweise in einer Gruppe von Gleichgestellten auf sich selbst verweisen,
signalisiert Katö als Autor und Redner, dass er seine Zuhörerschaft als

Gleichgesinnte, die zur Entscheidungsfindung einzig noch eines klar strukturierten
Argumentariums bedürfen, betrachtet.98 Mit seinem akademischen Titel eines

bungaku hakushi (Doktor der Literatur) und dem Hinweis auf seine

frühere Vortragstätigkeit vor anderen wissenschaftlichen Gremien gibt er sich

weiter als Mitglied der intellektuellen Elite, mit seinem Adelstitel wiederum als
der politischen Elite zugehörig zu erkennen.99 Er repräsentiert so in seiner Person

in idealtypischer Weise die unterschiedlichen Funktionen des Wortes shiru im

95 Im Jahr 1911, als Vertreter der Gesellschaft Jesu im Auftrag von Papst Pius X. in Tokyo die

Stiftung Sophia-Universität errichteten, schrieb Katö: „[Der Jesuitenorden] prahlt damit, andere

christliche Staaten in Bedrängnis zu bringen indem sie einen Keil zwischen Bevölkerung und
Regierung treiben und so einen Umsturz herbeiführen. Dies allein ist Grund genug für Argwohn,
besonders wenn man an die Handlungen der Missionare im sino-japanischen Krieg denkt. Sie

mögen sich herausreden, wie sie wollen, ihr Verhalten ist unverzeihlich" (KKG: 22).

96 BKD: 9.

97 KKG: 36.

98 BKD: 1.

99 Im BKD erwähnt Katö eingangs, dass er zum gleichen Thema bereits im Juni desselben Jahres
ein Referat vor der Soziologischen Studienvereinigung (shakaigaku kenkyükai
gehalten habe. Hierbei handelt es sich um eine Vereinigung, die er im Juni 1898 zusammen mit
dem Psychologen Motora Yüjirö 7E&Ü&®, dem Soziologen Takagi Masayoshi iil^klEiä, dem
Historiker Takakuwa Komakichi [Öi£;!") gegründet hatte, um „die Grundprinzipien der Soziologie

sowie soziale Probleme und Massnahmen zur Verbesserung der Gesellschaft zu erforschen".
Am 31. Januar 1899 erschien die erste Nummer des Vereinsorgans Shakai (Gesellschaft),



164 — Heinrich Reinfried DE GRUYTER

Sinne von „wissen" als auch von „regieren". In den wesentlichen Punkten seiner

Argumentation nimmt er zudem den aufklärerischen Duktus seines deutschen

Mentors, des Biologen und Monisten Ernst Haeckels auf, ja er folgt sogar mit
der einleitenden Anrede „Meine Herren!" (shokun HS) der rhetorischen Form

dessen im Jahr 1874 publizierten programmatischen Gegenbibel Natürliche

Schöpfungsgeschichte.
Sein Weltbild lässt neben den Naturgesetzen und dem Kausalprinzip keine

übernatürlichen Kräfte gelten.100 Folglich zählt er jene, die „nicht den geringsten

Bedarf an Religion verspüren oder die Religion gar als etwas betrachten, was
im besten Fall nichts nützt, im schlimmsten Fall gar schadet"101, zu den
„Wissenden" und „Gebildeten", zu den „Gläubigen" hingegen jene, die „über wenig
Wissen und auch keine Bildung verfügen".102 Die Unvereinbarkeit von „glauben"
mit „wissen" führt Katö auf die Disposition der Gläubigen zu einer „lebhaften
Phantasie", die ihrerseits „auf das Herz anstatt auf den Verstand baue", zurück.103

Religionen seien deshalb nicht nur unnütz, sondern würden im schlimmsten
Fall gar den Wissenszuwachs für alle Zeiten verhindern.104 Genau deshalb
äussert er sich besorgt über die zunehmende Popularität der Meditation (zenjö

#aEi), lähme diese doch ähnlich wie die Hypnose das Bewusstsein und dämpfe
so den Wissensdurst.105 „Religiöses Glauben" subsumiert Katö folglich in Anlehnung

an seinen Mentor Ernst Haeckel106 gesamthaft unter dem Begriff „Aber¬

für welche Take'i Teishirö als Herausgeber zeichnete. Ab 1902 hiess die Zeitschrift

Shakaigaku zasshi (S. Lemma shakai in: Kokushi daijiten (1979-1997).

100 Katö legt hier Wert darauf, die naturwissenschaftliche Weltsicht vom buddhistischen Weltbild

abzugrenzen: „Gemäss der wissenschaftlichen Forschung wird das Universum durch

nichts anderes als durch die grosse Kraft der Naturgesetze beherrscht. Diese Kraft, die auch

Kausalgesetz genannt wird, ist in der Natur als eine unendliche Kette von Ursache und Wirkung
am Werk. Dieses Kausalgesetz unterscheidet sich jedoch grundsätzlich vom Gesetz des karmati-
schen Zusammenhangs von Gut und Böse usw., wie wir es aus dem Buddhismus kennen" (KKG:

62-63).

101 Chishiki no tashö aru hito, gakumon no tashö aru hito

(.BKD: 1/8).

102 Chishiki mo toboshikugakumon mo nai hitobito fcS. U < 3s R9 fcfrvA* (BKD: 2).

103 Die Bezeichnung für Anhänger einer anderen Glaubensrichtung lautet „die eines anderen

Bewusstseins sind" (ishinsha J$<D#) (BKD: 8/KKG: 8).

104 BKD: 1.

105 KKG: 1/12.

106 Gemäss Haeckel handelt es sich bei Glauben um subjektive Vorstellungen, „welche

von einzelnen Menschen als unmittelbare Eingebungen oder Offenbarungen des Schöpfers

gepredigt, und dann von der unselbständigen Menge geglaubt werden. Dieser bei den verschiedenen

Völkern höchst verschiedenartige Glaube, der sich nicht vom Aberglauben unterscheidet,

fängt bekanntlich erst da an, wo die Wissenschaft aufhört." (Haeckel 1874: 628).



DE GRUYTER „Wissen" und „glauben" als Gegensatzpaar — 165

glaube" (meishin Üff), welchen er als eine Kombination von „Leichtgläubigkeit"
lkeishin Ulf), „Verblendung" (möshin Sit) sowie „blinder Glaube" (möshin Uff)
definiert.107 Warum Religion trotzdem von den Regierenden ins politische Kalkül

einbezogen werden müsse, erklärt er dadurch, dass der gebildeten und der Ratio

verpflichteten Elite ein ungebildetes gläubiges Volk gegenüberstehe. Die meisten
Menschen würden in ihrer Entwicklung nämlich auf dem Stand von Kleinkindern

stagnieren, weshalb es unmöglich sei, ihnen gegenüber Vernunft (döri itS)
sowie Konzepte wie Recht und Unrecht (zehi Je#) anzumahnen. Der Regierung
bleibe so in vielen Fällen gar keine andere Wahl, als das Volk mit irgendwelchen

..unsinnigen Gespenstergeschichten" einzuschüchtern.108

Als einer der ersten Germanisten Japans nutzte Katö seine Kenntnis der
deutschen Sprache auch dazu, Stimmen aus dem deutschen Kulturkampf in den

japanischen Diskurs zur Religionsfrage einzubringen. In seinem Vorwort zur
japanischen Übersetzung von Haeckels Welträtsel (Uchü no nazo '-f-S (DM) bekennt er
sich 1906 grundsätzlich einverstanden mit der damals in Deutschland von
Freidenkern propagierten Philosophie des Monismus, gemäss welcher alle Fragen
des menschlichen Lebens nur durch eine empirische Vorgehensweise erforscht
und beantwortet werden sollten:

Jetzt ist jedoch die neueste Art von Philosophie im Entstehen begriffen. Dabei handelt es

sich um die sogenannte monistische, oder mechanistische beziehungsweise biologistische
Philosophie, deren Proponent jener berühmte Haeckel ist. Sie basiert auf der Annahme,
dass Körper und Geist eine einzige Dimension darstellen und deshalb keinesfalls getrennt
werden sollten, und zeichnet sich als Philosophie dadurch aus, dass sie in ihrer

Forschungsmethodik gemäss den Prinzipien der Kausalität sowie der Evolution vorgeht. Ich

gestehe ein, dass auch ich nicht glaube (shinzenu fij-tfifo), dass Haeckel in allem die Wahrheit

verkündet - er vertritt ja viele Hypothesen und gar manche gewagte Vermutung - ich

glaube (shinzuru Jf-f 5) jedoch, dass er zumindest in Bezug auf seine Forschungsmethode
wahrscheinlich richtig liegt. Wenn Körper und Geist nicht getrennt sind, dann lässt dies m.
E. den Schluss zu, dass die zuverlässigste Forschungsmethode darin besteht, zuerst das zu

studieren, was sichtbar ist und so über die Augen in den Körper eindringt, und sich erst

anschliessend dem unsichtbaren Geist zuzuwenden.109

Wie Haeckel betrachtet auch Katö Religion als dem Prinzip der Empirie
grundsätzlich entgegengesetzt. Hauptsächliche Zielscheibe seiner Religionskritik sind
dabei in erster Linie Erlösungsreligionen mit Heilsversprechen. Glaubensfragen
diskutiert Katö nur anhand der Aktivitäten von Mediatoren und Institutionen,
indem er anhand von konkreten Beispielen deren Auswirkungen auf das Leben

107 KKG: 6.

108 KKG: 10.

109 Katö 1906: 6.



166 — Heinrich Reinfried DE GRUYTER

der Nation aufzeigt. Die verschiedenen religiösen Dogmen hingegen interessieren

ihn nicht.110 Seine Vorbehalte gegenüber Religion bewegen sich folglich
innerhalb Konkreta und beziehen sich alle auf Versuche religiöser Organisationen,
ihren Einfluss in der Bevölkerung zum Nachteil des Staates auszuweiten. Seine

Ablehnung begründet er damit, dass die grossen Religionsstifter wie Buddha und

Jesus sich einzig für das Nirvana oder für das Reich Gottes interessiert hätten,
ihrem eigenen Staat und dessen Anliegen gegenüber jedoch gleichgültig geblieben

seien.111 Da Religionsgemeinschaften nur auf Emotionen gründeten, eigneten

sie sich nicht dazu, den politischen Einigungsprozess voranzutreiben.112 Auch

zum Fortschritt könnten sie nichts beitragen, da ihnen, von wenigen Ausnahmen

abgesehen, auch das Potential für Reform und Erneuerung abgehe.113 Ihr
einziges Verdienst sei es, ungebildeten Bürgern, die Vernunftargumenten nicht
zugänglich seien, eine Orientierung im Leben zu geben.114

Anti-institutionelle Kritik richtet er im BKD vor allem gegen die Jödo shinshü,

unter deren Priester besonders viele Missetäter zu finden seien,115 im KKG

dann gegen die christlichen Kirchen. Analog zur Vorstellung einer Zweiteilung
der Bevölkerung in eine Wissenselite und ein gläubiges Volk unterscheidet Katö

auch innerhalb der religiösen Organisationen zwischen jenen, die als Religionsstifter,

Priester oder Missionare ihr Wissen als Machtmittel bewusst dazu einsetzen

würden, um gläubige Menschen in ein Abhängigkeitsverhältnis einzubinden,
und den Gläubigen, die religiösen Botschaften unkritisch begegnen würden.116

110 Zur Streitfrage des Gottesbeweises meint Katö: „Mit solch absurden Diskussionen will ich

gar nichts zu tun haben. Geht es dabei nämlich um philosophische Prinzipien, die jeder
wissenschaftlichen Grundlage entbehren, handelt es sich um nichts anderes als reine Spekulation."
(KKG: 62).

111 KKG: 18/36.

112 Im BKD beschreibt Katö ausführlich, wie sektiererische Bewegungen innerhalb der Jödo

shinshü zu Spaltungen in Dorfgemeinschaften und Familien führten (BKD: 16).

113 Katö sieht in der Ogawa-Sekte der Jödo shinshü in der Provinz Harima (Südwestteil der

heutigen Präfektur Hyögo) einen erfolgversprechenden praxisorientierten Reformansatz innerhalb

des Buddhismus. Dessen Gründer, der die Meinung vertrat, Tempelbesuche und Spenden
seien nicht notwendig als Glaubensbeweise, vergleicht er gar mit Martin Luther (BKD: 18).

Anderen spricht er hingegen jedwede Erfolgschancen rundweg ab, so der neu gegründeten
buddhistischen Bewegung Bukkyö seito döshikai die eine Reform des auf
Bestattungsrituale reduzierten japanischen Buddhismus (söshiki ekö $Ä0|n|) anstrebte. Er begründet
seine Einschätzung damit, dass diese Erneuerungsbewegungen nur Dogmen und Theorien,

nicht aber die Praxis reformieren wollten (BKD: 3).

114 BKD: 2-4,5/6, auch KKG: 10-11.

115 BKD: 10.

116 Für Priester verwendet Katö die Bezeichnungen kyöto tüctt oder shükyösha für
Gläubige shinto (SjS (KKG: 5, 20).



DE GRUYTER „Wissen" und „glauben" als Gegensatzpaar 167

Dafür, dass Menschen glauben, „bei Jesus handle es sich um den Sohn Gottes,
bei Amida um den Buddha der absoluten Barmherzigkeit", oder dass sie davon

überzeugt seien, „im Himmel belohnt oder in der Hölle bestraft zu werden" macht
Katö in erster Linie die Priester und nicht etwa die Gläubigen verantwortlich.117

In der Kritik an der Jödo shinshü stehen wie im NB finanzielle Fragen sowie

ungebührliches Betragen der Priesterschaft im Mittelpunkt. Katö thematisiert
dabei die Diskrepanz zwischen der buddhistischen Lehre und dem Lebenswandel
der Priesterschaft,118 den Missbrauch von Glaubensinhalten, um Spenden zu

generieren,119 die Aneignung von Attributen der politischen Führungsschicht durch
Priester120 sowie allgemeine Missstände in religiösen Institutionen121. Besonders

besorgt zeigt er sich auch über den wachsenden Einfluss religiöser Exponenten
auf die akademische Jugend.122 Bei der christlichen Religion steht dabei der

117 KKG: 8.

118 Katö stellt die S/imshü-Denomination in den Mittelpunkt seiner Kritik, wobei er betont, dass
die anderen Denominationen die ursprünglichen Lehren Buddhas genau so wenig beherzigen
würden. Er klagt über die allgemeine „Verluderung der Priesterschaft", über „korrupte Priester"
(maisu iSfi), die „kriminelle Machenschaften betreiben" (akuji o hataraku S.VSrWK), sowie
über Äbte, die ein ausschweifendes Leben im Luxus geniessen und sich anstatt mit Fragen der

Praktischen Seelsorge nur mit Dogmen und metaphysischen Theorien beschäftigen (BKD: 6-14).
119 Angeprangert werden die „Pseudo-Tonsur-Zeremonie" (muközori 9), bei der
Gläubigen gegen Bezahlung symbolisch ein Rasiermesser ans Haupthaar zum fingierten Tonsurschnitt

angesetzt wird, sowie Predigten, die vom Oberpriester nur gerade begonnen und
anschliessend von Untergebenen zu Ende geführt werden (BKD: 11-12).

120 Indem Katö die Diskrepanz zwischen den selbstgenügsamen Patriarchen der Jödo shinshü

und deren weniger bescheidenen Nachfolgern hervorhebt, erscheint Geschichte wie bereits
im NB als degenerativer Prozess: „Ich habe gehört, es gebe im Honganji-Tempel Porträts von
Shinran und seinen Nachfolgern. Gemäss Augenzeugen - ich selbst habe sie noch nie
gesehen - sollen die ersten Generationen in schwarzen Priestergewändern, die späteren jedoch
in prächtigen goldenen Roben dargestellt sein. Daran zeigt sich, dass die späteren Äbte von den
Lehren des Gründers abwichen und in grösstem Luxus lebten." (BKD: 13).

121 Als Institutionen nennt er bei buddhistischen Organisationen „Religionsfaktionen" (shüha

^H) oder „Denominationen" (shüshi Sl), bei den Christen „Kirchen" (kyökai üts) (KKG: 22).
122 Katö nennt in diesem Zusammenhang namentlich den führenden Buddhologen der Meiji-
und Taishö-Zeit Murakami Senjö FLhW-tt (1851-1921), der als Rektor der Shinshü-Tempelschule
>n Asakusa, Tokyo und als Dozent für indische Philosophie an der Kaiserlichen Universität
(beide seit 1890) einen grossen erzieherischen Einfluss auf Schüler und Studierende ausübte.
1905 gründete er zudem eine buddhistische Oberschule für Mädchen, die heutige Töyö joshi kötö
Sakko in Sugamo, Tokyo. Murakami Senjö gilt als Pionier der textkritischen
Methode in der japanischen Buddhologie, sowie allgemein als grosser Erneuerer des Buddhismus
ln Japan. Aufsehen erregte vor allem seine Vision eines geeinten Buddhismus ohne Denominationen,

wie er sie in seiner Schrift Bukkyö töitsuron (Plädoyer für eine Vereinigung des

Buddhismus 1901-1905) entwickelt hatte. Als äusserst kontrovers galt die darin vertretene These,

wonach die Texte des Afa/iöyäna-Buddhismus nicht von Buddha selbst, sondern in Wirklichkeit



168 — Heinrich Reinfried DE GRUYTER

unvermeidliche Loyalitätskonflikt japanischer Christen zwischen den universalen
christlichen Werten der westlichen Welt und den partikularistischen Werten des

japanischen Nationalstaates im Vordergrund.123 Der Staat als „Organismus dritter

Ordnung" (daisan dankai yükitai dürfe wie alle Organismen

nur über ein einziges Zentralnervensystem verfügen. Werde ein zweites solches

System in Form einer Staatsreligion ausgebildet, gerate der Staat in Gefahr, von
einer religiösen Autorität völlig unterdrückt zu werden.124 Diese Gefahr sei gerade

bei Universalreligionen besonders akut, da Priester wie auch Gläubige zwischen

den Geboten ihrer Religion und den Forderungen der staatlichen Gesetze in
unauflösbare Konflikte geraten würden.125 Im Kriegsfall könne dies sogar dazu

von späteren Autoren stammten IÄ daijö hibussetsu). Murakami zog sich dadurch den

Unwillen verschiedener buddhistischen Denominationen, besonders aber des Ötani-Zweigs der

Shinshü, an der er ausgebildet worden war, zu. Während gut einer Dekade verzichtete Murakami
in der Folge auf seinen Priesterstatus. Katö Hiroyuki, der 1916 starb, sollte es nicht mehr erleben,
dass Murakami Senjö 1917 zum Professor der Kaiserlichen Universität ernannt und im folgenden
Jahr für seine Verdienste um den Buddhismus mit der Aufnahme in die Japanische Akademie der

Wissenschaften geehrt wurde (KKG: 9).

123 Gemäss Katö können Christen keine Patrioten sein, weil ihnen aufgrund des Absolutheits-

anspruchs der christlichen Religion nur die Wahl zwischen Verrat am Vaterland oder an der

eigenen Religion bleibt (KKG: 22). Beweise für seine These sieht er in den Handlungen jener
japanischen Christen, die Japan Christus weihen wollen, den japanischen Wohlstand Gott, nicht aber

dem japanischen Kaiser zuschreiben, sowie der christlichen Schulen, die nationale Feiertage

ignorieren, das Kaiserliche Edikt zur Erziehung nicht rezitieren lassen und die Verneigung vor
dem Bildnis des Kaiser als Götzenanbetung ablehnen (KKG: 40-42).
124 Für Katö steht ausser Zweifel, dass der Staat nur dann eine Einheit schaffen kann, wenn er

die höchste Autorität darstellt: „Wenn neben dem Staat eine Weltreligion existiert und die Bürger
neben der Herrschaft des Staates auch jene der Religion akzeptieren müssen, dann resultiert
daraus eine Zweiteilung der Befehlsgewalt, die dem Staat nur zum Nachteil gereichen kann."
(KKG: 15). Als warnendes Beispiel für eine solche fatale Entwicklung führt Katö die europäische
Geschichte an: „Im Mittelalter wurde die römisch-katholische Kirche zu einer Macht, die ganz
Europa überrollte. Nachdem der Papst den Rang eines Kaisers für das gesamte Europa erlangt
hatte, unterdrückte er die Könige der einzelnen Länder, als wären sie seine Sklaven. Die
Übermacht der Universalreligion hatte über die Staatsmacht gesiegt. Weil als Reaktion darauf die

protestantische Kirche entstanden war, wurde die Macht des römisch-katholischen Papstes

allmählich eingeschränkt, so dass dieser seinen Einfluss heutzutage nicht mehr wie im Mittelalter

in allen Ländern geltend machen kann. Schädliche Nachwirkungen sind jedoch heute noch

sichtbar. So zeigen sich in Frankreich und anderswo negative Auswirkungen im Bereich der

obligatorischen Schule." (KKG: 27).

125 Der Grund dafür liegt laut Katö in der Ausrichtung auf eine zentrale supranationale Gottheit:

„Der Buddhismus glaubt an Buddha, dessen Barmherzigkeit auf die gesamte Menschheit

gerichtet ist, das Christentum an den einzigen Gott und Weltenschöpfer, dessen Lehre sich ebenfalls

an die gesamte Menschheit richtet. Aufgrund dieser Tatsache befinden sich die Priester

beider Religionen [...] einerseits unter der Oberhoheit des jeweiligen Staates, dessen Bürger sie



DE GRUYTER „Wissen" und „glauben" als Gegensatzpaar — 169

führen, dass Gläubige sich mit der gegnerischen Nation solidarisierten, sollte
sich das eigene Land als Aggressor im Unrecht befinden.126 Hörigkeit gegenüber
der christlichen Religion führe nicht nur zur Einmischung des Papstes in interne
Angelegenheiten einzelner Länder, sondern verführe japanische Intellektuelle
zudem zu einem insgesamt „phantasmagorischen Weltbild" (meisö-teki uchükan

wie jenem eines Tolstoi.127 Angesichts einer Religion, die Gott über
den Kaiser stellt, nimmt die Auseinandersetzung mit der christlichen Kirche bei
Katö die Form eines Ringens um die pastorale Verfügungsgewalt über die Bürger
an.128 In seiner Argumentation macht Katö begriffliche Anleihen einerseits bei
den Naturwissenschaften, anderseits bei religionskritischen Strömungen der

europäischen Philosophie. Fündig wurde er hier vor allem bei Haeckels Kritik an

sind, können jedoch anderseits unmöglich den Vorschriften ihrer jeweiligen Universalreligion
zuwiderhandeln. Priester der Universalreligionen, die unter der Hoheit der einzelnen Staaten

dienen und deren Autorität anerkennen, können so unmöglich die gesamte Menschheit aller
Nationen unbesehen von Nähe und Distanz unparteiisch betrachten. Dies ist der Grund dafür,
warum es noch nie gelungen ist, die Gebote Buddhas beziehungsweise des christlichen Gottes

bezüglich der universellen Menschenliebe einzuhalten." (KKG: 20-21).
126 Katö argumentiert hier, dass das Recht jeder Nation auf Kriegsführung nicht durch moralische

Bedenken eingeschränkt werden darf: „Wenn unser Land irgendwann in der Zukunft
gegen irgendein Land Feindseligkeiten eröffnen sollte, und ausgerechnet die Gegenseite im
Recht, unser Land aber im Unrecht sein sollte, oder in anderen Worten, wenn die andere Seite

einen Vorwand für eine Kriegserklärung hätte, unser Staat jedoch nicht (auch wenn dies in
Wirklichkeit nie vorkommen wird), muss man dann davon ausgehen, dass [Anhänger von
Universalreligionen] aus Gewissensnot keinen anderen Weg sehen würden, als unverzüglich die Waffen

niederzulegen und dem feindlichen Oberbefehlshaber die Kapitulation zu beantragen? Oder

würden sie vielmehr denken, die Waffen niederzulegen und zu kapitulieren sei eine unverzeihliche

Schande für das eigene Land, und würden folglich alles daran setzen, ein solches Szenario
zu verhindern, selbst dann, wenn die Gegenseite und nicht ihr eigenes Land im Recht wäre? Falls
das erstere zutrifft, müsste man sie als loyal gegenüber ihrer Religion, aber illoyal gegenüber
ihrer Nation bezeichnen, falls das letztere zutrifft, als loyal gegenüber ihrer Nation, aber illoyal
gegenüber ihrer Religion." (KKG: 26).
127 Katö attackiert Tokutomi Roka (1868-1927) mit scharfen Worten, weil dieser sich
nicht wie dessen älterer Bruder, der Journalist Tokutomi Sohö nach Ausbruch des

sino-japanischen Kriegs von 1894-95 von seiner pazifistischen Grundhaltung lossagte, sondern
im Gegenteil das japanische Volk dazu aufrief, sich von der „kleinkarierten Idee des Staates" zu
befreien, „Kosumoporiten (sprich: Weltbürger) zu werden" und „der menschlichen Natur gemäss
zu leben" (Zitat von Yamaji Aizan |liüg«gfli in der Zeitung Kokumin Shinbun in dessen Kolumne
Shosai dokugo [Selbstgespräche in meinem Studierzimmer]). Katö führt die Äusserungen
von Tokutomi Roka einerseits auf dessen Hörigkeit gegenüber einer Universalreligion, andererseits

auf die direkte Beeinflussung durch den „russischen Grafen Tolstoi" zurück (KKG: 45).
128 KKG: 41.



170 Heinrich Reinfried DE GRUYTER

Immanuel Kants Erkenntnistheorie, der er sämtliche Argumente zur Entkräftung
des christlichen Glaubens in kondensierter Form entnahm.129

6.1 Zum Wortfeld „wissen" bei Kato Hiroyuki

In seiner Argumentation bezüglich des Begriffs „wissen" versucht Katö zum
einen die Verfügungsgewalt über den Wissensbegriff für den Staat zu sichern
und zum anderen dem religiösen Denken jeglichen Zugang zur Deutungshoheit

zu verbauen. Indem er in der Überschrift zum ersten Kapitel des KKG das begriffliche

Gegensatzpaar shinkö / chishiki £ojü (Glaube/Wissen) dem Gegensatz

zwischen Religion und Wissenschaft mit den neuen Termini shükyö / kagaku

f4#130 gleichstellt und seine anschliessende Beweisführung auf den Boden der

Religionswissenschaften, Ethnologie und Psychologie stellt, schliesst er an die

Dichotomie von „wissen" und „glauben" der Tokugawa-Zeit an, verschärft diese

jedoch durch die Übernahme der populärwissenschaftlichen Begriffswelt des

Kulturkampfs in Preussen.

Um „wissen" auf den empirisch-naturwissenschaftlichen Bereich
einzuschränken, setzt Katö das sprachliche Werkzeug einer semantischen Einengung
ein. So meint er in positivistischer Manier, der Begriff „Wissen/wissen", für den er

die Nomina chi / chishiki ^nfS:131 sowie das Verb shiru Ä-5132 verwendet, könne

nicht im Sinne von „religiösem Wissen" verwendet werden; „wissen" müsse

sich immer auf Tatsachen, die durch Anschauung belegt sind, beziehen, nicht
aber auf Behauptungen, die auf „religiösem Glauben",133 auf „abergläubischen"
(meishin-teki iefeff 6*0 sowie „auf Geistern beruhenden Erklärungen" (bakemono-

teki riyü 1W.JÖÜ3Ö) gründeten.134 Damit paraphrasiert er letztlich Haeckels
Definition von „wissen" als eindeutigem Antonym von „glauben".135

129 Für Haeckels Zusammenfassung der hauptsächlichen inneren Widersprüche der Kant'schen

Philosophie in Form einer Gegenüberstellung von „Kant 1, der Physiker (Monist)" und „Kant II,
der Metaphysiker (Dualist)", s. Haeckel 1899: 485-486. Für die Übersicht über den monistischen
und den dualistischen Ansatz in der Erkenntnistheorie, s. Haeckel 1899: 487-488.

130 KKG: 1.

131 KKG: 5.

132 KKG: 6.

133 KKG: 5.

134 KKG: 65.

135 Die Unvereinbarkeit von „wissen" und „glauben" drückt Haeckel wie folgt aus: „Wo der

Glaube anfängt, hört die Wissenschaft auf. Beide Tätigkeiten des menschlichen Geistes sind

scharf von einander zu halten. Der Glaube hat seinen Ursprung in der dichtenden Einbildungskraft,

das Wissen dagegen in dem erkennenden Verstände des Menschen" (Haeckel 1874: 8-9).



DE GRUYTER „Wissen" und „glauben" als Gegensatzpaar — 171

Aber auch in Bezug auf ein weiteres Antonym von „wissen", nämlich
„Nicht-wissen", versucht Katö, mögliche Einfallspforten des religiösen Denkens

endgültig zu schliessen. Um zu verhindern, dass „Nicht-wissen" für die
Rechtfertigung von Religion vereinnahmt werden könnte, betont er, dass es sich beim
»Nicht-Wissen" nicht etwa um das Gegenteil von „wissen", sondern einzig und
allein um eine Vorstufe des Wissens, nämlich um das „Noch-nicht-Wissen",
handle.136 Dass eine bestimmte Erfahrung noch nicht habe gemacht werden
können, sei nur ein vorläufiger Zustand, auch wenn dieser sehr lange andauern
könne. Aus diesem Grund sei es völlig verfehlt, zu Dingen, die die Menschen

noch nicht verstehen könnten, „rein spekulative Theorien" aufzustellen.137 Als
Beweis dafür führt Katö die Unterscheidung zwischen „religiösem Wissen" und

»empirisch verifiziertem Wissen" in die Diskussion ein und argumentiert mit
Haeckel, Wissen sei immer a posteriori, also „empirischen Ursprungs". Sei von
a priori-Wissen die Rede, handle es sich deshalb immer um „glauben mit religiöser

Konnotation". Durch die semantische Einengung des Begriffs „wissen" auf
das Resultat einer Sinneswahrnehmung entkräftet Katö somit den möglichen
Einwand, man könne auch in Bezug auf religiöse Sachverhalte „wissen".138

6.2 Zum Wortfeld „glauben" bei Kato Hiroyuki

In seinen religionskritischen Schriften verwendet Katö für „Religion" die Bezeichnung

shükyö THÜt139, für „Glaube mit religiöser Konnotation" hingegen die Wörter
shin ff160 sowie shinkö ff ffp161. Bei den Objekten des Glaubens unterscheidet er

zwischen einheimischen „Landesgottheiten" (kokushin PS#) beziehungsweise
»Shintö-Gottheiten" (kami #)1/t2 und buddhistischen Gottheiten „Buddhas"
(hotoke \L)W. Bei der christlichen Religion verwendet er für „Gott" neben den

von Missionaren üblicherweise verwendeten Bezeichnungen wie „himmlischer
Vater" (tenpu „einziger und wahrer Gott" (yuiitsu shinshin 1—X#)165

136 KKG: 6.

137 KKG: 61.

138 Vgl. dazu die Gegenüberstellung der „monistischen und dualistischen" Ansätze der
Erkenntnis-Theorie in tabellarischer Form in Haeckel 1899: 487-488, besonders Punkt 8.

139 BKD: 1.

IAO KKG-, 6.

141 KKG: 1.

142 KKG: 10.

143 KKG: 20.

144 KKG: 44.
145 KKG: 38.



172 Heinrich Reinfried DE GRUYTER

sowie - als Lehnwort - „goddo"u6, auch despektierliche Bezeichnungen wie

„Gespenst" (bakemono fbfe)147, „gespensterartige Objekte der Verehrung"
Cbakemono-teki sühaimono fbfefr-J^##))148, sowie „Geister" (yürei ffiM)149, dies

möglicherweise als Reaktion auf christliche despektierliche Terminologie wie

„Götzen" (güzö Wf.)150 für die autochthonen Gottheiten.

„Glauben mit religiöser Konnotation" als Verb wie auch allgemein die

Zugehörigkeit zu traditionellen Glaubensrichtungen drückt sich auch bei Katö

primär über religiöse Handlungen wie Gebete für Gesundheit (kitö %rW)151,

Teilnahme an Meditationssitzungen (sanzen ## oder zenjö #S)152, Ahnenverehrung

(sosen sühai UlfeIfff-)153 sowie der Verehrung Buddhas (sübutsu IffA)
aus154. Das Wort kie verwendet Katö explizit nur im buddhistischen Kontext wie

in „bei Buddha Zuflucht suchen" (hotoke ni kie suru {AfflffA-f-5).155 Im Kontext

des Buddhismus, des Shintö als auch der christlichen Religion verwendet er

die Wörter shinzuru ff-f5 (glauben)155 und höjiru # G-5157, was gemäss Köjien
mit „ehrfurchtsvoll warten" oder „darbringen" übersetzt werden kann.158

Ausschliesslich in Verbindung mit der christlichen Religion benützt er für die Tätigkeit,

mit der Gläubige ihrem Glauben Ausdruck verleihen, die Verben shasuru

Uli" 5 (sich entschuldigen)159, shinkö suru ffAPI" 5 (glauben)160, sowie kitö suru

(Bittgebete an [den einzigen Gott] richten)161. Im Kontext von
Ahnenverehrung und Animismus verwendet er den Ausdruck sühai suru If 5
(verehren, anbeten)162, für den Kaiser als „höchstes zu verehrendes Wesen" den

Ausdruck sükei suru 5 (hochachten)163.

146 BKD: 27.

147 KKG: 11.

148 KKG: 33.

149 KKG: 11.

150 KKG: 38.

151 KKG: 12.

152 KKG: 12.

153 KKG: 35.

154 KKG: 34.

155 KKG: 34.

156 KKG: 6, im Kontext des Shintö: KKG: 34.

157 KKG: 20.

158 Lemma höjiru, in: Köjien 1983.

159 KKG: 38.

160 Yuiitsushinshino shinkö suru ÄWSrfffW't"?» (KKG: 38).

161 Yuiitsu shinshin o kitö suru >£—ÄttSrtrSi"5 (KKG: 38).

162 Zu Ahnenverehrung, s. KKG: 32, zu Animismus s. KKG: 60.

163 Shison to shite sükei subeki hazu no mono t ® £0# (KKG: 39).



DE GRUYTER „Wissen" und „glauben" als Gegensatzpaar 173

Für seinen Nachweis, dass Religion in jedem Fall auf einem Irrtum gründe,
konzentriert sich Katö auf das in der Jödo shinshü wie auch in der Bibelübersetzung

zentrale Morphem shin ff für den Begriff „glauben mit religiöser
Konnotation", das in Wörtern wie shinzu, -ru, shinjiru oder shinkö suru Verwendung
fand. In seiner semantischen Analyse verweist Katö auf die im sino-japanischen
Kulturraum dominante Bedeutung des Worts shin im Sinne von „glauben ohne

religiöse Konnotation", um Wörter, die dieses Morphem enthalten, durch eine

Bedeutungsverengung auf deren nichtreligiösen Inhalt im Sinne von „vertrauen"
zurückzuführen. In einem nächsten Schritt fasst er dann alle auf ihre säkulare

Bedeutung reduzierten Wörter unter dem Nomen shöshin Eft (wahrer Glaube)

zusammen.164 Dieses Wort, das in der Jödo shinshü in der Bedeutung von „wahrer
Glaube an Amida" in den täglichen Gebeten Verwendung findet und somit

ursprünglich religiös konnotiert ist, soll laut Katö fortan für alle empirisch gewonnenen

Überzeugungen gelten. Mit der folgenden, etwas forciert anmutenden
Argumentation versucht er den endgültigen Beweis dafür anzutreten, dass shin in
Wirklichkeit nur „vertrauen" bedeuten könne, was wiederum nur durch „wissen"
beziehungsweise durch „erfahren" entstehen könne:

Es besteht kein Zweifel daran, dass Glaube bereits beim Übergang zu den höheren Lebewesen

vorkommt. Zum Beispiel glauben Haus- und Nutztiere, ihr Halter sei je nachdem

barmherzig oder unbarmherzig. Diesen Glauben erwerben sie aber einzig aus der Kenntnis seines

Benehmens im Alltag. Tiere, die neu zu diesem Halter stossen, können in ihm noch keinen

barmherzigen oder unbarmherzigen Menschen erkennen, ganz einfach deshalb, weil sie

noch nicht erfahren haben, wie er sich im Alltag benimmt. Dieses Beispiel beweist, dass

Glaube shin ff bei höheren Lebewesen nur durch Wissen chi entsteht. Es illustriert das

Prinzip, dass ohne das primäre Phänomen des Wissens chi das sekundäre Phänomen des

Glaubens shinzuru ff"f-5 unmöglich ist (KKG-. 6).

Mit der Distanzierung von jeglicher Art von Metaphysik rezipiert Katö in
Japan die wesentliche philosophische Prämisse der deutschen monistischen

Bewegung. Die Bedeutungsverengung des Begriffs „glauben" ermöglicht es Katö

zudem, die Religionsgemeinschaften der Deutungshoheit der Geschichtswissenschaften

und Ethnologie und damit der staatlichen Wissenshoheit zu unterstellen.

Auch das mit der Verfassung von 1890 in Japan neu etablierte Kaisertum als

geistige Achse des Staates legitimiert Katö auf diese Weise empirisch, handle es

164 Der Ausdruck shöshin stammt aus dem Glaubenskompendium shöshin nenbutsu ge Hf&
ttffi verfasst von Shinran Hü, welches seit dem achten Patriarchen Rennyo Üftn morgens
und abends von Anhängern der Jödo shinshü rezitiert wird. Damit bedient Katö sich für seine

Kampfbegriffe ausgerechnet bei jener buddhistischen Organisation, die er als Verursacherin des

grössten gesellschaftlichen Schadens brandmarkt.



174 Heinrich Reinfried DE GRUYTER

sich bei der Kaiserverehrung doch um eine historische Tradition, die in der

jahrhundertelangen Geschichte Japans gründe, und nicht etwa um eine Religion im
westlichen Sinne. Das japanische Volk verehre in seinem Ahnenkult (sosen sühai

einzig eine lange Ahnenreihe kaiserlicher Vorfahren, zu welchen es in
einer Art Vater-Sohn Beziehung stehen würde. Eine solche Argumentationsweise

war dazu angetan, die junge kaiserliche Institution möglichen Einwänden der

europäischen Religionskritik zu entziehen, gleichzeitig aber auch zu begründen,

warum das japanische Volk kein weiteres „höchstes zu verehrendes, über dem

Kaiser stehendes Wesen", wie es die christliche Religion gebiete, benötige.165 Die

Akzeptanz des kaiserlichen Pastorats im Volk beruhe auf dem Wissen um genau
diese historische Bedingtheit der Beziehung zwischen Kaiser und Volk. Genau

aus diesem Grund solle Shintö deshalb weiterhin als japanische Tradition gelten,
aber auf keinen Fall zu einer Staatsreligion ausgebaut werden:

Shintö gilt heute als eine eigene Glaubensrichtung (shüshi ^?s). Wie ich bereits in meinen
Schriften kundgetan habe, bin ich damit überhaupt nicht einverstanden. Der Shintö ist
nämlich nicht genügend entwickelt, um als Gegenpart zur christlichen Religion und den

Buddhismus zu einer vollwertigen Religion aufgebaut zu werden. Wer solches anstrebt,
wird unserem Staatswesen nicht nützen, sondern im Gegenteil schaden. Sollte der Shintö

sein selbst deklariertes Ziel nämlich nicht erreichen, würde es heissen, Christentum und
der Buddhismus hätten den Sieg über die japanischen Gottheiten errungen, wodurch die

Anhänger dieser beiden Religionen allein aufgrund ihrer Glaubenszugehörigkeit zu
Landesverrätern würden. Deshalb betrachte ich es als äusserst unklug, den Shintö als eigene

Glaubensrichtung zu postulieren. Meine Stellungnahme mag die Frage aufwerfen, ob man
denn nun die japanischen Gottheiten (kamigami) nicht mehr verehren dürfe. Das meine
ich jedoch nicht. Die japanischen Gottheiten sowie das Kaiserhaus und seine Nachfahren,

zusammen mit allen anderen, die sich um unser Land Verdienste erworben haben, sollen

allerdings nicht Gegenstand einer religiösen, sondern vielmehr einer rein staatlichen
Verehrung sein. Es ist unnötig zu betonen, dass all diese Gottheiten von allen japanischen

Bürgern verehrt werden müssen, dies jedoch keinesfalls in einem religiösen Sinne, sondern

im Sinne eines Ahnenkultes. Da wir es hier nicht wie beim „einzigen und wahrhaftigen
Gott und himmlischem Vater" mit einem Phantom, sondern mit Menschen, die tatsächlich

gelebt haben, zu tun haben, kann sich kein japanischer Bürger diesem Kultus verweigern.
Bei den [japanischen Gottheiten] handelt es sich um Wesen, die tatsächlich existiert haben.

Folglich können sie unmöglich mit einem Gespenst verglichen werden. Wer diesen
logischen Schluss anzweifelt, bezeugt dadurch, dass er bereits kein Untertan Japans (nippon
shinmin 0 zkfäg) mehr ist.166

Wie diesem Zitat zu entnehmen ist, stellte Katö mit seinem semantischen

Argumentarium bezüglich „glauben" einen wichtigen Eckpfeiler für die säkulare

165 KKG: 29-39.

166 KKG: 67-68.



DE GRUYTER „Wissen" und „glauben" als Gegensatzpaar — 175

Legitimierung des kaiserlichen Pastorats im Rahmen des auf der Verfassung von
1890 gründenden Nationalstaates bereit.

7 Schlussfolgerungen

Die untersuchten Schriften des religionskritischen politischen Diskurses vor und
nach der Sattelzeit der Meiji-Restauration thematisieren die von religiösen
Organisationen ausgehende vermeintliche Gefahr für den Staat. Sie gehören zur Kategorie

der persuasiven Texte im thematischen Bereich des politischen Religionsdiskurses

und müssen in erster Linie als politische Manifeste gelesen werden.

Während die Religionskritik im NB einzig darauf abzielt, durch Ausschaltung der

lokalen Priesterschaft die Steuerzahlungen der Bauern sicherzustellen, verfolgt
Katö in seinen Schriften die Absicht, die Bevölkerung dem Pastorat des Kaisers

und damit der ausschliesslichen Befehlsgewalt des Nationalstaates zu unterstellen.

Instrumental zur Erreichung dieses Ziels ist die semantische Neukalibrierung

der miteinander verketteten Begriffe „wissen" und „glauben". Dazu gehört
die Behauptung der staatlichen Deutungshoheit in der Wissensfrage sowie die

Diskreditierung und Ausgrenzung des durch die Einführung der Religionsfreiheit

aus dem intrareligiösen Diskurs in die öffentliche Diskussion infiltrierenden
religiös konnotierten sftin-Glaubensbegriffs. Beim Diskurs zum Begriff „wissen"
handelt es sich um eine Klärung der Machtfrage, bei jenem zum Begriff „glauben"
um einen rationalen Appell des säkularen Staates an die Vernunft, dies jedoch
ohne den emanzipatorischen Anspruch des „Ausgangs aus selbstverschuldeter

Unmündigkeit" der europäischen Aufklärung einzulösen.167

Die Dichotomie von „wissen" und „glauben" widerspiegelt sich im
Gesellschaftsbild beider Autoren. In beiden Epochen werden diese Begriffe als Anto-

nyme verstanden, wobei der Gegensatz in der späten Meiji-Zeit durch die immer
selbstbewusster auftretenden religiösen Akteure zunehmend pointiert
wahrgenommen wird. Für beide Autoren besteht die Bevölkerung aus einer „wissenden"
Elite, die ihre politische Macht durch ihre Deutungshoheit über das Wissen
legitimiert, sowie einer „glaubenden" Bevölkerungsschicht, die sich dieser Deutungs-
macht zu fügen hat. Der Ursprung von Interessenskonflikten zwischen Staat

167 „Aufklärung ist der Ausgang des Menschen aus seiner selbstverschuldeten Unmündigkeit.
Unmündigkeit ist das Unvermögen, sich seines Verstandes ohne Leitung eines anderen zu
bedienen. Selbstverschuldet ist diese Unmündigkeit, wenn die Ursache derselben nicht am
Mangel des Verstandes, sondern der Entschliessung und des Muthes liegt, sich seiner ohne

Leitung eines anderen zu bedienen. Sapere aude! Habe Muth, dich deines eigenen Verstandes zu
bedienen! ist also der Wahlspruch der Aufklärung." (Kant 1784: Bd. 4: 481-494).



176 — Heinrich Reinfried DE GRUYTER

und religiösen Organisationen wird dort verortet, wo Priester ihre Autorität und

Deutungshoheit dazu nutzen, um Gläubige in ihre Abhängigkeit zu bringen. Das

Hauptanliegen beider Autoren ist es folglich, diesen Grundkonflikt zu benennen

und Wege zu dessen Lösung aufzuzeigen. Dies erfolgt im NB wie auch bei Katö in
konfuzianischer Tradition durch das „Rektifizieren der Namen" (chin, zhengming

IE£), allerdings auf unterschiedliche Weise. So ruft das NB allen gesellschaftlichen

Mitspielern die ihnen von der Ständeordnung zugewiesene Rolle in Erinnerung,

während Katö sich auf die Dekonstruktion der Schlüsselbegriffe „wissen"
und „glauben" konzentriert.

7.1 Zum semantischen Wandel des Begriffs „wissen"

Das NB strebt die Reiteration eines holistischen Weltbildes an, in welchem der

„Wissende" die Gültigkeit einer in „Himmel und Erde" (tenchi ^tül) eingebetteten
Rationalität anerkennt. „Wissen" kann hier sowohl durch direkte Beobachtung
als auch indirekt durch Tradierung erworben werden. Bei Katö wird „wissen" in
Übereinstimmung mit Haeckel nur durch die Erfahrung über die Sinnesorgane
erworben. Um individuelles Verstehen und persönliche Interpretation aus-

zuschliessen, verengt Katö die Bedeutung von shiru semantisch auf empirisch
erworbenes Wissen. Was nicht in diese Definition passt, ordnet er nach Haeckel

als transzendentes a priori-Wissen dem „glauben" zu. „Wissen" in Bezug auf
religiöse Sachverhalte wird durch diese Definition verunmöglicht und damit von
der Teilhabe an der politischen Macht ausgeschlossen. Im Jahr 1911 erklärt Katö

„Nicht-wissen" im Sinne der positivistischen Eschatologie als „menschlichem
Wissen noch nicht zugänglich" zum vorübergehenden Zustand und entzieht so

auch dieses semantische Feld der Interpretationsmacht der Religionen:

Viele Phänomene, die wir Menschen ursprünglich nicht verstehen konnten, wurden später
eines ums andere enträtselt. Beschäftigen sich die Wissenschaften nicht auch heute weiter

damit, solche Rätsel zu lösen? Wenn man bedenkt, in welchen Riesenschritten die
Naturwissenschaften seit der zweiten Hälfte des letzten Jahrhunderts die erstaunlichsten
Fortschritte erzielt haben, lässt es sich meines Erachtens unmöglich vorhersagen, was alles in
Zukunft noch möglich sein wird. Natürlich wird es auch dann immer noch Dinge geben, die

wir nicht wirklich verstehen. Es wäre aber falsch, daraus zu schliessen, es gebe im Universum

Mystisches oder Übernatürliches. Es gilt nur, uns einzugestehen, dass es Dinge gibt,
die wir mit dem gegenwärtigen Wissensstand nicht erklären können.168

168 KKG-. 4.



DE GRUYTER „Wissen" und „glauben" als Gegensatzpaar 177

7.2 Zum semantischen Wandel des Begriffs „glauben"

Bei allen lexikalisch erfassten Wörtern aus dem Bereich „glauben" handelt es

sich um sino-japanische Fremdwörter (kango iÜfg), nicht um autochthone Wörter

Cwago MI). Im NB von 1812 steht für den Begriff „glauben" als definierende Tätigkeit

der Gläubigen nicht das Morphem shin, sondern Bewegungsverben, die „glauben"

als eine physische Dislokation des Gläubigen zum Priester oder zu dessen

Institution darstellen, sei dies zum einen durch das allgemeine Wort „Zuflucht"
(kie) mit seiner ausgeprägten Konnotation von „Abhängigkeit der Gläubigen von
Priestern", zum anderen in spezifischeren Formen von Abgabe materieller Güter

durch die Gläubigen an Priester. Katö kommentiert noch im Rahmen seiner Kritik
des Buddhismus von 1902 die „Zuflucht" nicht grundsätzlich ablehnend, ja er
gesteht dieser Abhängigkeitsbeziehung zu Priestern und religiösen Organisationen
gar ein gewisses reformförderndes Potential innerhalb der Religionsgemeinschaften

zu.169 In seiner Kritik an der christlichen Religion von 1911, in welchem er den

„Glauben an einen christlichen Gott" in den Fokus rückt, wendet er sich jedoch

ganz dem in der Jödo shinshü sowie in der christlichen Mission zentralen Wort

shinzuru zu. Das Morphem shin beinhaltet als solches ursprünglich keine
Konnotation von „Unterwerfung", zieht den Argwohn des Religionskritikers jedoch
trotzdem auf sich, weil in der Gemeinsprache die undeutliche Abgrenzung der
beiden Wörter shin und kie die traditionelle Bedeutung von kie im Sinne von

..Unterwerfung" in das Wortfeld von shin einflössen lässt, und weil zusätzlich
die neuere Bedeutungserweiterung im Sinne des deutschen Worts „bekehren/
konvertieren", wie sie in zeitgenössischen Japanisch-Englisch Wörterbüchern

belegt ist, dem Morphem shin eine zusätzliche staatsgefährdende Konnotation
verleiht. Katö dekonstruiert deshalb den s/iin-Glaubensbegriff durch eine semantische

Analyse und führt dessen Bedeutung in Analogie zur Konnotationsgewich-
tung im sino-japanischen Kulturraum auf „glauben ohne religiöse Konnotation"

zurück. Wenn Katö die eigentliche Bedeutung von shin auf das Ergebnis von
Anschauung, also „wissen" einengt, dann belegt er dies nicht mit Verweisen auf die
klassische chinesische Literatur,170 sondern gemäss dem Zeitgeist mit dem Ar-

gumentarium seines preussischen Mentors, des Zoologen und Freidenkers Ernst
Haeckel. Glauben, der nicht auf Anschauung beruht, grenzt er verallgemeinernd
als „Aberglauben" (meishin) aus. In einem nächsten Argumentationsschritt überhöht

er dann „Glauben ohne religiöse Konnotation" auf eine metaphysische Ebene

zum „wahren Glauben" (shöshin rEff). In Kombination mit der semantischen

169 BKD-. 18.

170 Vgl. dazu die Gleichsetzung von ft und hl in der Erklärung ff, hi-tfl in einer Fussnote zu
einer Passage im Huäinänzl ÜST- (Lemma shin ff, in: Dai kan-wa jiten 1955-1960).



178 — Heinrich Reinfried DE GRUYTER

Neukalibrierung von „wissen" und „nicht-wissen" ebnet dieser letzte Schritt den

Weg zur Verabsolutierung des Wissenschaftsbegriffes und damit letztendlich zur
umfassenden Deutungshoheit des Staates in der Frage des Wissens, des Denkens

und Fühlens der Menschen.

7.3 Zur politischen Dimension des semantischen Wandels von
„wissen" und „glauben"

Der über eine personifizierte und subordinierende „Zuflucht" hinausweisende

und letztlich befreiende s/tizt-Glaubensbegriff beinhaltete auch ein neues Potential

für „nicht-glauben", welches unerwünschte Ausgänge aus der Loyalität
gegenüber den politischen Machthabern in Richtung des antiautoritären Denkens

im Form des Anarchismus und Liberalismus eröffnete.171 Die kühne Umdeutung

von „glauben" zu „wissen" erschloss Katö nicht nur die Möglichkeit, die japanische

kaiserliche Dynastie auf der Grundlage der japanischen Historiographie zu

legitimieren, sondern auch die Gegner des neuen politischen Systems des Meiji-
Staatswesens sprachlich auszugrenzen. Wo „wahrer Glaube" mit „an den
Nationalstaat und den Kaiser glauben" gleichgesetzt wird, kann „Nicht-glauben",
selbst wenn es sich dabei um (ebenfalls auf Skepsis beruhende) liberale
Ansätze handelt, aus der Sicht der Regierung nur als Indiz für Hochverrat gewertet
werden. Der religionskritische Diskurs in Japan um das Gegensatzpaar „wissen"
und „glauben" plädiert deshalb weder für einen radikalen „Unglauben" noch für
eine grundsätzlich skeptische Haltung mit dem Ziel des mündigen Bürgers,
sondern bezweckt einzig, „Zuflucht" zu religiösen Symbolen durch eine solche zu

Kaiser und Nationalstaat zu ersetzen. Das Objekt der als „physisches Zudienen"

definierten „Zuflucht" darf nicht länger die Priesterschaft sein, sondern der Staat,
der „glauben" nicht nur in Form einer quasi-religiösen Überhöhung der Nation in
Form des Nationalismus, sondern durch die 1873 eingeführte und ab 1889

konsequent umgesetzte allgemeine Wehrpflicht auch als umfassendes physisches
Zudienen in Form von Wehrdienst einfordert.

Während das Projekt der europäischen Aufklärung für den „Ausgang des

Menschen aus seiner selbst verschuldeten Unmündigkeit" und damit für die

171 Wörter wie mushükyö fSKgtüt für „Irreligiosität", fukachiron ?FUM für „Agnostizismus",
mushinron für „Atheismus", kaigi shugi i§U±li für „Skeptizismus", göri shugi "ftSiH
für „Rationalismus" sowie shizen shugi § für „Naturalismus", die in Europa als Folge der

Abgrenzung zum christlich geprägten Denken entstanden waren, wurden in Japan erst im 19.

Jahrhundert zur Beschreibung von Phänomenen des westlichen Geisteslebens durch
Zeichenkomposita neu geprägt und dem japanischen Wortschatz hinzugefügt.



de gruyter „Wissen" und „glauben" als Gegensatzpaar 179

Auflösung überkommener Abhängigkeitsverhältnisse plädiert, steht in den

vorliegenden persuasiven japanischen Texten sattelzeitübergreifend und programmatisch

nicht die Auflösung von Abhängigkeitsbeziehungen, sondern die

Auseinandersetzung zwischen Staat und Religionsgemeinschaften um die Frage,

von wem die Bürger abhängig sein sollen, im Zentrum. Beide Autoren versuchen,
Untertanen beziehungsweise Bürger von der Zuflucht zu religiösen Organisationen

abzuhalten und zur Loyalität gegenüber dem Obrigkeitsstaat zu verpflichten.
Dem Autor des NB stehen dazu noch kaum linguistische Hebel zur Verfügung.
Erst Ernst Haeckels holzschnittartige Darstellung der „monistischen und
dualistischen Erkenntnistheorie" versetzt Katö in die Lage, den staatlichen Anspruch
auf absolute Deutungshoheit durch eine semantische Manipulation der Begriffe
»wissen" und „glauben" auf der Grundlage des erfahrungsbasierten „Wissens"
zusammenzuführen.

In der interkulturellen Kommunikation wird der Begriff „wissen" kaum zu
Missverständnissen führen, sehr wohl aber die undifferenzierte Übertragung der

unterschiedlichen Wörter kie suru und shinjiru/shinzuru durch das Wort „glauben"

ins Deutsche oder durch das Wort „to believe" ins Englische. Dass Katö die

Dekonstruktion des religiös konnotierten s/u'n-Glaubensbegriffs in Angriff nahm,

verrät, dass der Begriff „glauben" ganz allgemein durch die Einführung der

Religionsfreiheit, nicht zuletzt aber auch durch die zunehmenden Aktivitäten der

christlichen Missionsgesellschaften, zu einem Thema der öffentlichen Debatte

geworden war. Dass dabei bei Katö der shin-Glaubensbegriff anstelle des im NB

verwendeten kie-Begriffs als Ausdruck von „glauben" verwendet wurde, darf
nicht darüber hinwegtäuschen, dass die Konnotationen von „Zuflucht" aufgrund
der semantischen Vermischung mit shin im allgemeinen Sprachverständnis den

religionskritischen Diskurs bei Katö nach wie vor gleichsam als basso ostinato

mitprägten. So zeigt die Fülle der politisch-sozialen Bedeutungs- und

Erfahrungszusammenhänge, die im Japanischen in „wissen" und „glauben" eingehen,
in eindrücklicher Weise auf, dass in der Begriffsgeschichte mitunter auch Verben
den Anforderungen Kosellecks an historische Begriffe als „Faktoren und damit
als Promotoren geschichtlicher Bewegung"172 genügen können. Gerade das

Ringen um die Deutungshoheit über diese beiden Begriffe in Japan während der
letzten Dekade der Meiji-Zeit weist dabei nur allzu deutlich daraufhin, dass die

Manipulation historischer Grundbegriffe neue politisch-soziale Handlungsspielräume

nicht nur eröffnen, sondern ebenso effektiv auch einengen kann.

172 Koselleck 1974: XIV.



180 — Heinrich Reinfried DE GRUYTER

Bibliographie

Quellen
A Standard Japanese-English Dictionary (1924): Hrsg. von Takehara, Tsuneta.

Anonym (1970 [1812]): Nisuke banashi (Abk. NB). In: Nözan gyomin seikatsu. Shomin seikatsu

shiryö shüsei. Hrsg. von Miyamoto Tsuneichi et.al., Bd. 10: 81-116.

Bridgman, Elijah Coleman, Übers. (1872): Mandarin Union Version Bible. http://www.o-bibie
.com/gb/hgb.html (15.9.2011)

Bukkyögaku jiten (1955): Hrsg. von Taya Raishun, Öchö Enichi und Funahashi Issai.

Bukkyögo daijiten (1975): Hrsg. von Nakamura, Hajime.
Chü-nichi jiten /Zhong-ri cidian (1996 [1992]): Hrsg. von Yorifuji, Atsushi et al.

Cook, Francis H., Übers. (1999): Three Texts on Consciousness only. Honolulu.

Dai kan-wa jiten (1955-1960): Hrsg. von Morohashi, Tetsuji.
Diderot und d'Alembert (2001) [1767]): Die Welt der Encyclopedie. Hrsg. von Anette Selg und

Rainer Wieland. Frankfurt a.M.

Duden - Das. Herkunftswörterbuch: Etymologie der deutschen Sprache (1989 [1963]): Hrsg. von

Günther Drosdowski. (Duden, Bd. 7). Mannheim etc.

Gensen (1931 [1921]): Hrsg. von Ochiai, Naobumi.

Grimm, Jacob und Wilhelm (1854-): Deutsches Wörterbuch, http://dwb.uni-trier.de/de/
(29.7.2013)

Haeckel, Ernst (1874): Natürliche Schöpfungslehre. Berlin.

Haeckel, Ernst (1984 [1899]): Die Welträtsel. Gemeinverständliche Studien über monistische

Philosophie. Nachdruck der 11. verbesserten Auflage. Stuttgart.
Hepburn, J.C., Übers. (1872): Neues Testament. http://ja.wikisource.org/wiki/$r#-)l!ll:(^dfyffl)

(15.9.2011)

Hepburn, J.C. (1873): Japanese-English and English-Japanese Dictionary. New York.

Hepburn (1995 [1903]): Japanese-English and English-Japanese Dictionary. In: The Western

Rediscovery of the Japanese Language, Bd. 3. Hrsg. von Stefan Kaiser, Surrey Richmond,

Hisao Inagaki und P.G. O'Neill (1989): A Dictionary ofJapanese Buddhist Terms. (Nichi-ei

bukkyögo jiten).
Kant, Immanuel „Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung?" In: Berlinische Monatsschrift

1784, Bd. 4: 481-494).
Kanwa chüjiten (1995 [1959]): Hrsg. von Kaizuka, Shigeki et al.

Katö, Hiroyuki (1902): Bukkyö kaikaku dan (Abk. BKD) [Zur Reform des Buddhismus],

http://kindai.ndl.go.jp/info:ndljp/pid/817105 (16.11.2010)

Katö, Hiroyuki (1906): „Hashigaki" (Abk. UNN). In: Haeckel, Ernst. Uchü no nazo [Welträtsel].
Übers, von Okagami Ryö, Takahashi Masakuma. Lektorat von Katö Hiroyuki.

http://kindai.ndl.go.jp/info:ndljp/pid/899264 (2.5.2011)

Katö, Hiroyuki (1911): Kirisutokyö no gaidoku (Abk. KKG) [Wie die christliche Religion uns

schadet]. http://kindai.ndl.go.jp/info:ndljp/pid/824300 (29.12.2010)

Kenkyusha's Newjapanese-English Dictionary (1931): Hrsg. von Takenobu Yoshitarö.

Köjien (1986 [1955]): Hrsg. von Shinmura, Izuru.

Kokugo jiten (1999): Hrsg. von Nishio, Minoru et al.

Kokushi daijiten (1979-1997): Hrsg. von Kokushi daijiten henshü iinkai.

Kumazawa Banzan (1970 [1687]): Daigaku wakumon. In: Nihon no shisö (1970), Hrsg. von

Nishida Tai'ichirö, Bd. 17: 89-184.



DE GRUYTER „Wissen" und „glauben" als Gegensatzpaar 181

Luther, Martin (1912 [1534]): Lutherbibel, http://bibel-online.net/ (15.9.2011)

Monier-Williams (2008): Sanskrit-English Dictionary. http://www.sanskrit-lexicon.uni-koeln
•de/monier/ (27.5.2013).

Nihongo daijiten (1990 [1989]): Hrsg. von Umesao, Tadao et al.

Nihon kokugo daijiten (1972): Hrsg. von Nihon Daijiten Kankökai.
Pius IX. (1864): Syllabus Errorum. http://www.domus-ecclesiae.de/magisterium/syllabus-

errorum.teutonice.html (28.12.2011).

Raguet, E., Übers. (1910): Vulgata. http://ja.wikisource.org/wiki/3£i'f'^X.*ar * FwSrföit#
(15.9.2011).

Ruigo jiten (1968): Hrsg. von Hirota Eitarö und Suzuki Tözö.

Soothill, W.E. / Hodous, Lewis (2004 [1937]): A Dictionary of Chinese Buddhist Terms. London.

http://mahajana.net/texts/kopia_lokalna/soothill-hodous.html (27.5.2013).
Yuien (1300?): Tannishö. In: Nihon koten bungaku taikei. Bd. 82:191-215.

Darstellungen
Abosch, David (1964): Katö Hiroyuki and the Introduction of German Political Thought in

Modern japan: 1868-1883. Ann Arbor.

Foucault, Michel (2005): „.Omnes et singulatim': Zu einer Kritik der politischen Vernunft". In:

Analytik der Macht. Hrsg. von Daniel Defert und Francois Ewald unter Mitarbeit von Jacques

Lagrange. Frankfurt a.M.: 188-219.
Ketelaar, James Edward (1990): Of Heretics and Martyrs in Meiji Japan. Buddhism and its

Persecution. Princeton.

Koselleck, Reinhart (1974): „Einleitung". In: Geschichtliche Grundbegriffe. Historisches Lexikon

zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland. Bd.l. Hrsg. von Otto Brunner, Werner Conze

und Reinhart Koselleck. Stuttgart: XIII-XXVII.

Koselleck, Reinhart (1978): „Begriffsgeschichte und Sozialgeschichte". In: Historische Semantik

und Begriffsgeschichte. Hrsg. von Reinhart Koselleck. Stuttgart: 28-32.
Krämer, Hans Martin (2009): „.Religion' and .Heresy' in East Asia Between Continuity and

Discontinuity". In: Bochumer jahrbuch zur Ostasienforschung 33: 5-16.
Notehelfer, F.G. (1971): Kötoku Shüsui. Portrait of a Japanese Radical. Cambridge, MA.

Pantzer, Peter et al., Übers., Hrsg., (2002): Die Iwakura-Mission. Das Logbuch des Kume

Kunitake über den Besuch der japanischen Sondergesandtschaft in Deutschland,
Österreich und der Schweiz im jähre 1873. München.

Reinfried, Heinrich (1978): The Tale ofNisuke. Peasant and Authorities in Higo around 1800.

Wiesbaden.
Reinfried, Heinrich (2008): „Woher kommt der Mensch? - Zur Rezeption der Evolutionslehre im

Bildungswesen Japans und der Schweiz". Asiatische Studien LXII/1: 229-278.
Rouse, Joseph (1994): „Power/Knowledge". In: The Cambridge Companion to Foucault. Hrsg.

von Gary Gutting. Cambridge: 92-114.
Tabata, Shinobu (1986 [1969]): Katö Hiroyuki. Jinbutsu sösho, Bd. 29.

Totman, Conrad (1986): „Tokugawa Peasants: Win, Lose, or Draw? " Monumenta Nipponica
41/4: 457-476.

Totman, Conrad (1993): Early Modern Japan. Berkeley/London.
Üete, Michiari (1984): Nishi Amane. Katö Hiroyuki.




	"Wissen" und "glauben" als Gegensatzpaar im politischen Diskurs Japan zwischen 1812 und 1911

