
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 68 (2014)

Heft: 1-2

Artikel: Die Geschichte der Egiz Eriq Hogilar ("Hoch-Graben Hogas") in
Quarqas : eine orale Tradition aus Hotän, Süd-Xinjiang

Autor: Rähimi, Gappar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-681644

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-681644
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DE GRUYTER DOI 10.1515/asia-2014-0008 ASIA 2014; 68(1): 117-137

Gappar Rähimi (Rohlani)

Die Geschichte der Egiz Eriq Hogilar
(„Hoch-Graben Hogäs") in Qarqas - eine
orale Tradition aus Hotän, Süd-Xinjiang

Abstract1: Little research has been done so far on the subject of a group of Hogäs

of southern Xinjiang who claimed descent from the Prophet Muhammad and who

were based in a village called Egiz Eriq in the Hotän region, whence they became

known as the Egiz Eriq Hogilar. Usually, when Hogäs in Xinjiang are touched

upon, two rivalling groups are referred to, namely the Aqtagliq ("White mountain

folk"; Chinese: Bai shan pai ÖlIjvJe) and the Qaratagliq ("Black mountain folk";
Chinese: Hei shan pai sliiiüß), all of which are factions belonging to the Naqsban-

diyya Sufi network and which - in the wake of the controversial figure of Äfäq

Hogä (d. 1694) - have had a decisive impact on the religious, social and political
life of the population of Xinjiang from the sixteenth to the nineteenth century.
The article of öappar Rähimi, by contrast, focuses on the small aristocratic group
of Hogäs who had exerted a feudalistic rule over Qarqas in the wilayät Hotän2

and who by the evidence of their silsila (in which occurs the name of the Sufi

Nagm al-DIn al-Kubrä of Hwärazm [d. 1221]) have oriented themselves to authorities

other than the Naqsbandiyya. The article translated into German by Bahargül
Hamut in close cooperation with Florian Sobieroj may be considered the first
serious study of this group of Hogas in China by any Uyghur language author. It
ofFers some valuable insights from an ethnological as well as historiographical
point of view (matters discussed include the question of an involvement of the

Egiz Eriq Hogilar in the uprisings against the Chinese rule of the Qing dynasty
and during the Republic) into a little-known area of Uyghur Islamic culture in the

Chinese periphery.

Übersetzung, Einleitung und Annotation:
BahargUl Hamut: Universität Xinjiang/Universität Bern. E-mail: baharguel.hamut@islam.unibe.ch
Florian Sobieroj: Friedrich-Schiller-Universität Jena. E-mail: florian.sobieroj@uni-jena.de

1 Den Gutachtern, die den vorliegenden Aufsatz einer Prüfung unterzogen haben, sei für ihre

Anregungen und Verbesserungsvorschläge, die von uns soweit wie möglich berücksichtigt
wurden, herzlich gedankt.
2 Qarqaä (chinesisch: Moyu) ist ein Landkreis (nahiyä) des Regierungsbezirks (wilayät)
Hotän in Süd-Xinjiang. Dieser liegt ca. 1506 km südlich von Urumchi.



118 — öappar Rähimi (Rohlani) DE GRUYTER

1 Einleitung

Das Phänomen von Hogä-Gruppen, die durch mündliche oder schriftliche
Traditionen eine Abstammung vom Propheten Muhammad und seiner Familie

behaupteten, scheint ein wesentlicher Bestandteil der Sozial- und
Religionsgeschichte des islamisch geprägten Zentralasiens zu sein. Charakteristisch für
diese Gruppen war, dass sie gewaltige Reichtümer anhäuften, die weltliche und

geistliche Macht in ihrer Person vereinten und die Ordensleitung vererbten. Sie

spielten eine wichtige Rolle bei der Islamisierung der bis dato „schamanistischen"

Kirgisen und Kasachen und trugen ab Mitte des 17. Jahrhunderts den Islam bis in
die Provinzen Nordwest-Chinas.

Eine soziale Gruppe aus Kaschgarien, heute Xinjiang, die sich durch die

Behauptung einer Abstammung vom Propheten religiös definierte, sind die Egiz

Eriq Hogilar, deren Machtbasis sich bei Hotän befand. Im Mittelpunkt des

vorliegenden Artikels steht die Übersetzung einer Studie des zeitgenössischen uiguri-
schen Gelehrten öappar Rähimi3 über die Abstammungslinie der nach dem Dorf

Egiz Eriq bei Qarqas in der Region Hotän benannten Hogilar.
Rähimi veröffentlichte den Aufsatz „Qarqastiki Egiz Eriq Hogilarining tarihi

häqqidä" [Über die Geschichte der Egiz Eriq Hogilar („Hoch-Graben Hogäs") von

3 öappar Rähimi (Rohlani) wurde 1950 in einem Dorf namens Pawan (Palwan) in der Gemeinde

Kuya in Qarqas von Hotän geboren. Er ist als freier Schriftsteller, der sich für Geschichte, Kultur

und Literatur seines Landes interessiert, tätig. Zeitweise arbeitete er für die Regierung in den

Bereichen Kultur, Erziehung und bei der „Politischen Konsultativkonferenz des Chinesischen

Volkes" (siyasi kengäS) in Qarqas. 2005 trat er in den Ruhestand. Eines seiner literarischen Werke

ist der Aufsatz „Über die Geschichte der Egiz Eriq Hogilar von Qarqas". Für die Arbeit an seinen

Egiz Eriq Hogilar unternahm er drei Forschungsreisen an die Stätten, an denen die Hogilar

gewirkt hatten, er befragte ihre Nachkommen sowie andere massgebliche Persönlichkeiten.

Beispielsweise erzählte Mähmut Siyit, der ehemalige Diener der Hogilar, Rähimi viele seiner

persönlichen Erlebnisse. Mähmut war nach der „Befreiung" (Chinas) bei der Regierung als

Gemeindepräsident und Parteisekretär tätig. Rähimi erzählte mir in dem Zusammenhang, dass

Mähmut in den 1950er Jahren die Hogilar kritisierte, sie nunmehr jedoch rühme. Rähimi plant
jetzt selbst, einen historischen Roman über die Egiz Eriq Hogilar zu schreiben. Nach der

Veröffentlichung seines Artikels „Egiz Eriq Hogilar" seien in den 1990er Jahren einige Schriftsteller

aus Urumchi nach Qarqas gekommen, um Näheres über die Egiz Eriq Hogilar zu erfahren, doch

habe keiner von ihnen ihre Geschichte in eine Romanform gegossen. Er erteilte mir noch die

Auskunft, dass derzeit an einer Biographie des Mättursunhän Haggi, der seinen Lebensabend in
der Türkei verbrachte, geschrieben werde. Rähimi habe den Artikel „Qarqastiki Egiz Eriq Hogi-

larning tarihi häqqidä" im Auftrag der Regierung von Qarqaä, aber auch aus eigenem Interesse

geschrieben, denn zuvor sei ja kaum etwas über diese Hogilar zu Papier gebracht worden. Ich

interviewte öappar Rähimi in mehreren Telefonaten April und September 2013.



DE GRUYTER Die Geschichte der Egiz Eriq Hogilar 119

Qarqas] im Jahre 1993 in der Zeitschrift Xinjiang tarih materiyalliri4 [Materialien
zur Geschichte Xinjiangs]. Es handelt sich bei seinem Artikel um eine Niederschrift

mündlich überlieferter Erzählungen über das wirtschaftliche, politische
und religiöse Leben der Egiz Eriq Hogilar in Qarqas. Der Autor hat für seine Studie
kaum oder gar keine historiographischen Werke herangezogen - er nennt auch

keine schriftlichen Quellen - gleichwohl bereichern seine Gewährsleute, die ihm
die Geschichte der Egiz Eriq Hogilar erzählten, unsere Kenntnis der Geschichte

dieser sozialen Gruppe. Die Überlieferungen der Informanten speisen sich aus

eigenem Erleben, denn sie standen den damaligen Geschehnissen persönlich
nahe. Insbesondere Mähmut Siyit, der früher für die Hogilar als Diener gearbeitet
hatte, wie auch die drei sogenannten Nachkommen der Egiz Eriq Hogilar,
Mäwlaniyazhän Haggi5, Yähyahän und Abdulezizhän, haben dem Autoren in grossem

Umfang Informationen zu den Hogilar weitergegeben. Unter den Nachkommen

hat vor allem Mäwlaniyazhän Haggi, der in der Türkei verstarb, in den 1990er

Jahren öappar Rähimi vieles über die Geschichte der Egiz Eriq Hogilar berichtet.
Der Text Rähimis behandelt die Geschichte Süd-Xinjiangs (Tarim-Becken

bzw. Kaschgarien) unter der Herrschaft der Qing-Dynastie (1644-1911), und zwar
ab 1864, bis hin zur „Befreiung" Chinas 1950. Er steht gleichzeitig dem Genre der

in Zentralasien nasab-näma genannten Hogä-Überlieferungen nahe, achtet aber

die im heutigen China gesetzten Grenzen: Da religiöse Themen im öffentlichen
Diskurs der 1990er Jahre (und auch danach) in Xinjiang weitgehend tabuisiert

waren und als „sensibel" galten, wurde über die sufisch-religiösen Rituale der

Egiz Eriq Hogilar kaum gesprochen, und noch weniger wurden sie erforscht.
Wenn von Sufiorden in Xinjiang die Rede ist, so sind zumeist zwei Hogä-

Gruppierungen gemeint, und zwar die sogenannten Aqtagliq („Weiss-Bergler")
und Qaratagliq („Schwarz-Bergler") bzw. Isqiyya (auch Äfäqiyya) und Ishaqiyya,
die dem Naqsbandiyya-Sufiorden zugerechnet werden. Diese Hogäs prägten das

religiöse, gesellschaftliche und politische Leben Xinjiangs vom 16. bis ins 18.

Jahrhundert. Bekanntlich hat keine andere sufische Kongregation in Xinjiang
einen derart nachhaltigen Eindruck hinterlassen wie die der Hogäs - insbesondere

die historisch wirkmächtige Persönlichkeit des Äfäq Hogä Hidäyatulläh (reg.

1680-1694) hat in der Region einen grossen politischen Einfluss ausgeübt.

4 Die Sammlung (magmü'a) Xinjiang tarih materiyalliri ist ein Forum für die Publikation von
überwiegend geschichtswissenschaftlichen Aufsätzen und erscheint unregelmässig in Urumchi.
1993 erschien das Heft Nr. 38 mit Rähimis Artikel „Qarqastiki Egiz Eriq Hogilarning tarihi häqqidä"
(S. 381-400). Der verantwortliche Redakteur des Artikels war Abliz Muhammad Sayrami.
5 Mäwlaniyazhän Haggi arbeitete damals in der „Politischen Konsultativkonferenz des Chinesischen

Volkes" (siyasi kengäS) in Qarqaä.



120 Gappar Rähimi (Rohlani) DE GRUYTER

Im Unterschied zu den Hogäs der Aqtagliq und Qaratagliq behaupteten die

Egiz Eriq Hogilar, dass sie zum Sufiorden der Kubrawiyya gehörten. Belege in der

Literatur, die diesen Anspruch stützen würden, lassen sich jedoch kaum finden.
Zwar wird dieser Hogä-Gruppe zugeschrieben, dass sie di/cr-Versammlungen

abhielten, bei denen sog. hikmats rezitiert wurden (S. 6), und Rähimi erwähnt
eine nicht näher bestimmte Verbindung, die die Hogilar zu Lebzeiten Äfäq Hogäs

mit gewissen „Sufi Isän" eingegangen seien (S. 7). Dennoch ist fraglich - auch

im Hinblick auf ihre von Rähimi geschilderten unethischen Verhaltensweisen -,
ob es sich bei den Egiz Eriq Hogilar überhaupt um Sufis handelt. Auch die Nachricht

im Prolog zum genealogischen Teil des nasab-näma dieser Gruppe (dazu S.

14), wonach ihr Vorfahr sowohl bei Abü Häfiz Kabiri als auch bei dem berühmten

Mystiker Sayh Nagm al-DIn al-Kubrä (gest. 618/1221) gemeinsam mit 60'000

Jüngern gelernt habe, besitzt wohl kaum hinreichende Beweiskraft, um ihm eine

Zugehörigkeit zum Kubrawiyya-Sufiorden zuzuschreiben. Bekanntlich geht auch

die Gründung der Sufiorden in vielen Fällen nicht auf den Eponymus, sondern

auf Angehörige der ersten oder zweiten Schülergeneration zurück.

Die vorliegende annotierte Übersetzung verdankt sich einer Anregung
Florian Sobierojs (Friedrich-Schiller-Universität Jena), der mich im Jahre 2011

auf den Artikel Rähimis aufmerksam gemacht hat. In dem von Hamid Algar
verfassten Artikel „Necmeddin-i Kübrä" der türkischen Islam-Enzyklopädie ist
der auf Rähimis Aufsatz gestützte Hinweis enthalten, dass sich ein Zweig des

Kubrawiyya-Ordens im Süden von Xinjiang befinde, nämlich in Egiz Eriq bei

Qarqas. Diese Gruppe soll zu einem nicht näher bestimmbaren Zeitpunkt aus

Afghanistan eingewandert sein.

Im Folgenden wird Rähimis Artikel „Qarqastiki Egiz Eriq Hogilarning tarihi
häqqidä" in Übersetzung wiedergegeben, die im Artikel enthaltenen historischen

Namen, Begriffe, Sachverhalte und Ereignisse werden in den Anmerkungen (in
eckigen Klammern) - soweit es uns möglich war - erläutert. Was die Transliteration

betrifft, so werden die Begriffe und Personennamen, die aus dem Arabischen

entlehnt sind, in der modernen uigurischen Form umschrieben, ausgenommen
gewisse im Deutschen geläufige Begriffe und Namen, z.B. Mullah, Muhammad
etc.



DE GRUYTER Die Geschichte der Egiz Eriq Hogilar — 121

2 Übersetzung

Es gibt in der Gemeinde (yeza) Zawa6 des Landbezirks Qarqas eine lokale
Feudalschicht, die auf eine Geschichte von mehreren hundert Jahren zurückblickt und
die bis zur „Befreiung" [Chinas 1949] ununterbrochen geherrscht hat. Sie wurden
die „Egiz Eriq Hogilar", „die Nachkommen der Sayyids" und „Nachkommen des

Propheten Muhammad" genannt.
Die Egiz Eriq Hogilar lebten hauptsächlich in vier Dörfern, und zwar in Egiz

Eriq, Sahliq, Yarbesi (Gemeinde Zawa) und in Taqialdi (Gemeinde Aqsaray7). Ihr
vollständiger Name lautete stets „Egiz Eriq Hogilar" oder „Sahliq Hogilar" (die

Zweige der Hogäs oder: die Hogäs, die Zweige haben)8. Ihre örtliche Machtkonzentration

war sehr gross, sie hatten umfängliche Vermögen, Ackerland,
zahlreiche Weidelande, Karawansereien (däng-saray)9 und Diener, die von Generation

zu Generation vererbt wurden. Der letzte Nachkomme der Egiz Eriq Hogilar,
Mämtilihän [Muhammad 'Allhän], besass in Yarbesi 4000 mo10, in Yawa 1000 mo

(der heutige Ortsname Mingmokänt „Tausend-Mo-Dorf" rührt von daher), im Dorf
Daraskal der Gemeinde öahanbag11 800 mo (Reisfelder), in Aragum und Gazliq
400 mo, in Bostantograq 600 mo Ackerland. In dem Weideland vor den Bergen

Duwa, Metiz und Posusi weideten mehr als 22'000 Schafe, die ihm gehörten.
Ausserdem besass er in den Bergen Qaranggutag und Kiriyä mehr als 3000 Schafe

und fast 1000 Jaks. Ausserdem hatte er noch in Ägrisay, Popuna, Puka, Piyalma
usw. recht viele Weide- und Ackerlande.

Mämtilihän Hogä hatte in der Stadt Hotän, am Ort Zawakötiräm (die heutige
Baufirma), mehr als 10 luxuriöse Gasthöfe, in denen Händler, reiche Leute und
Reisende auf dem Weg nach Hotän übernachteten. In den Gasthöfen gab es

spezielle Kellner, Diener und Köche. Die Einnahmen der Gasthöfe flössen direkt

6 [12 km südwestlich der Stadt QarqaS.]

7 [17 km südlich der Stadt Qarqas,.]

8 [Obwohl die Egiz Eriq Hogilar in den oben erwähnten vier Dörfern lebten, wurden sie nur nach

zwei Dörfern benannt, nämlich nach „Egiz Eriq" (der Graben ist hoch gezogen) und „Sahliq",
indes sie alle von den gleichen Hogilar abstammen. Möglicherweise wurden die Hogilar später in

Verbindung mit diesen Ortsnamen genannt, um sie von anderen Hogilar-Gruppierungen
unterscheiden zu können. Die Bedeutung der beiden Namen „Egiz Eriq" und „Sahliq" im modernen

Uigurisch entspricht der oben angeführten deutschen Übersetzung. Siehe dazu Hetian diming
tuzhi (Landkarte und Ortsnamen von Hotän), 2009.]
9 [Das Wort däng stammt aus dem Chinesischen und entspricht dian B.]
10 [Mo (entspricht 1/15 Hektar) ist ein uigurisches Flächenmass, das in der Land- und
Forstwirtschaft verwendet wird. Der Name ist aus dem Chinesischen entlehnt (das chinesische mit h
entspricht 666.7 Quadratmeter).]
11 [9 km westlich der Stadt Qarqaü.]



122 öappar Rähimi (Rohlani) DE GRUYTER

in die Kasse, den „Schatz" des Hogäs. Mängsur Ahun war der Kassenwart [des

Hogäs], er beaufsichtigte die Personen, die sich mit den Einnahmen und den

Ausgaben beschäftigten. Er war Tag und Nacht damit beschäftigt, die Geldkasse

zu füllen. Die Hogilar, die in grossem Umfang Böden, Vieh und Geldschätze

besassen, Hessen die Bauern, die zu ihrem Kreis gehörten, auf den Feldern ihres
Besitzes arbeiten. Sie [die Hogilar] mischten sich auch in die Angelegenheiten der

[damaligen] Regierung12 ein, aber sie entledigten sich dieser Aufgabe recht gut.
Bei jeder Regierungswahl trat durch Bestimmung der Hogilar eine Person aus

ihrem Kreise in die Regierung ein. Als etwa Mämtilihän im Jahr 1935 kurzzeitig
Beg (Herrscher) war, bevorzugte er die Hogilar, so dass diese ihre Machtposition
am Ort weiter festigen konnten. Das Wasser, das auf die Felder der Hogilar floss,

wurde tärät süyi („Wasser für die rituelle Waschung") genannt. Selbst in Zeiten

der Wasserknappheit floss dieses Wasser weiterhin. Indes trauten die Bauern sich

nicht, von diesem tärät süyi etwas Wasser abzuzweigen, um ihre Gemüsefelder zu
bewässern.

Zur Bewirtschaftung ihrer Böden und Viehweiden verliessen sich die Egiz

Eriq Hogilar auf ihre Aqsaqal (ältere und hochangesehene Personen), die ihnen
wiederum blindlings vertrauten. Beispielweise war Mängsur Ahun der für den

Geldschatz zuständige „Schatz-Aqsaqal", Hasim Ahun war „Landwirtschafts-
Aqsaqal", und der für die Vergnügungen (Reisen, Besuche und Begleitung der

Hogilar bei der Adlerjagd) zuständiger Aqsaqal war Tursun Ahun. Der
bedeutendste leitende Aqsaqal war Rozi Köz („Augen"). Er kümmerte sich um sämtliche

Angelegenheiten. Ausserdem war er für die gewichtige Korrespondenz
zwischen den Hogilar und der Regierung zuständig. Da er eine der massgeblichen,

den Hogilar nahestehenden Personen war, berichtete er ihnen regelmässig,

wer etwas gegen die Interessen der Hogilar unternahm, und wer den Hogilar übel
nachredete. Jeder Aqsaqal verfügte über einen Sekretär. Letzterer bekam 10 mo

Ackerland, der Aqsaqal erhielt ca. 20. Die Aqsaqal füllten ihren eigenen Beutel

im Übrigen auch durch die Weihegeschenke, die aus verschiedenen Orten den

Hogilar geschickt wurden. Damit Gold, Silber, Jade und andere kostbare Dinge
in ihrem Schatz sich vermehren konnten, betrauten die Hogilar einen speziellen

Aqsaqal mit dieser Angelegenheit. Er schlachtete 20-30 Kühe und tauschte

12 [Die damalige Regierung in Xinjiang war nominell die der Republik China, faktisch stand

Xinjiang jedoch unter der Militärdiktatur des Sheng Shicai StfcJ" (gest. 1970). Dieser war ein

Warlord der Republik, der 1933 an die Macht kam und bis 1944 mit äusserster Gewalt über

Xinjiang herrschte. Siehe dazu Beller-Hann 2008: 45-49; Dillon 2004: 18-22; Millward 2007:

178-182; Weggel 1987: 75-80.]



DE GRUYTER Die Geschichte der Egiz Eriq Hogilar 123

das Fleisch der Rinder zuerst gegen Mais (qonaq)13 ein, dann ging er zum Ort

Ulugana, um den Mais in Gold und Jade einzutauschen. Ausserdem produzierten

die Hogilar einen speziellen Saft aus Zuckerrohr und Trauben, füllten ihn in
viele Beutel aus Leder (tulum) und brachten ihn mit Kamelen und Pferden nach

Nord-Xinjiang, um ihn zu verkaufen und ihren Schatz weiter zu füllen.
Die Bauern, die für die Hogilar arbeiteten, lassen sich in fünf Klassen

einteilen: Vollbauern (piltün dehqan), Halbbauern (yerim dehqan), Pächter (ortaqci),
Verpächter (igarikäs) und langjährige Arbeiter (yilliqci).w Die Vollbauern arbeiteten

das ganze Jahr, dafür bekamen sie [von den Hogilar] als Bezahlung 10-15

mo Ackerland, um selbst zu säen und zu ernten. Die Halbbauern arbeiteten ein
halbes Jahr, dafür bekamen sie 6 mo Ackerland. Die Pächter (ortaqöi) konnten
Ackerland bekommen, soviel sie wollten, und die Ernte wurde mit den Hogilar
in gleichen Teilen geteilt. IgarikäS-Bauern mussten einen Vertrag mit den Hogilar
schliessen, in dem sie festlegten, wie viel mo Ackerland sie pachteten, und
welchen Anteil an der Ernte sie am Schluss abgeben mussten. Die Bauern trugen
die alleinige Verantwortung, ob sie nun Profit machten oder Verluste. Die Steuern

und das für die Wassernutzung erhobene Geld wurden von den Hogilar gezahlt.
Um zu erreichen, dass die Bauern für ihr Schicksal dankbar waren, pflegten die

Hogilar zu den unwissenden Bauern in betrügerischer Absicht zu sagen: „Gott
(Allähu ta'älä) hat uns mehr [Nahrung] gegeben [wörtlich: ,Gott hat unseren
Teig (zuwula) gross gemacht'].15 Wir sind in der goldenen Wiege (bösük) aus dem

Himmel herabgekommen".
Die Hogilar prassten, schwelgten im Luxus und pflegten ihre Vergnügungen

auf zwei Arten: Zuerst wurde die religiöse Veranstaltung namens dikr-suhbat

13 [In Xinjiang wird sehr viel Mais (qonaq) angepflanzt. Mais wird an Vieh verfüttert, aber auch

von Menschen verzehrt.]
14 [Es handelt sich um fünf in der Landwirtschaft der Hogäs tätige Typen von Bauern, die für die

damalige uigurische Agrikultur von Süd-Xinjiang (Tarim-Becken) nachweisbar sind. Der
Unterschied von ortaqci und igärikäS (das Wort igärikäS stammt aus dem Arabischen, die Endung aus
dem Persischen: igära+käS) ist folgender: Beide arbeiteten auf der Grundlage von muzäraca-

Verträgen, wobei aber die orfa<?-Bauern in „Partnerschaft" (die wörtliche Bedeutung des uiguri-
schen Ausdrucks) arbeiteten, eher also auf der muifäraba-Seite des genannten Vertragstyps mit
weit grösseren Befugnissen. Die igärikäS-Bauern hatten offenbar igära-Verträge abgeschlossen

- möglicherweise eine Unterform von muzäraca, bei der die Quote der Ernteteilung ausgehandelt
werden konnte (bzw. von der Bodenqualität und Verfügbarkeit des Wassers abhängig war). Der

fünfte Typ, die yi/inj-Bauern, waren entweder landlose Bauern mit jährlichen Arbeitsverträgen,
also Lohnarbeiter, oder arme Bauern mit Pachtgrundstücken, die ihnen im jährlichen Wechsel

zugewiesen wurden.]
15 [Es handelt sich hier um die uigurische Redewendung: Allähu ta'älä bizningzuwulimizni cong
üzgän.]



124 Gappar Rähimi (Rohlani) DE GRUYTER

(„Gottesgedenken") durchgeführt, in der zuerst gesungen (hökmät oqus)u, mit
Begleitung des (Instruments) sapayi getanzt und „Gottes gedacht" wurde (Allähga

tiwinis); am Ende des Banketts (ziyapät) wurden sorpa (Suppe), polo (Reis mit
Fleisch und Karotten) und halva geboten. Anschliessend wurden bekannte

Musikanten und Dasfän-Erzähler eingeladen, um die Dastän Yüsuf-Zulayhä,

YüsufAhmad und Maqäm/Muqam zu singen. Bei diesen Veranstaltungen beschäftigten

sich manche auch mit dem Glückspiel und rauchten Hanf. Ausserdem

vergnügten die Hogilar sich im Winter bei der Jagd und oglaq tartisis (bei der

„Ziegen-Rauferei", eine traditionelle Sportart der Uiguren).
Die Hogilar behaupteten: „Wir sind die Nachkommen des Propheten und

sind Sayyids" sowie: „Wir werden den Ruhm unserer Vorfahren nicht schmälern"

[wörtlich: wir werden den Ruhm unser Vorfahren nicht beflecken.]17 Aus diesen

Gründen heirateten sie auch nicht [die Frauen] der lokalen Bauern. Diejenigen,
die sich gegen den Willen der Hogilar mit [den Frauen der] Bauern verehelichen

würden, schmälerten ihren Ruhm oder würden aus [der Gemeinschaft der] Hogilar
ausscheiden. Die Hogilar heirateten grundsätzlich nur innerhalb ihrer eigenen

Nachkommenschaft, sie verschwägerten sich aber auch mit den Gong-Hogilar.18

Wie die Egiz Eriq Hogilar in Besitz von Ackerland kamen

Zu Lebzeiten Äfäq Hogäs (Hidäyatulläh Isän)19 festigten die Egiz Eriq Hogilar ihre

Privilegien mithilfe des Wegs der „Sufi Isän" (supi-isanliq yoli), und während der

16 [Epen (dastän) und Gazäl/Gäzäl werden gesungen.]

17 [Ägdadlerimiznitig sänigä dag äüSürmäymiz.]

18 [Gong (chinesisch) ist ein Herrschertitel der Kaiser der Qing-Dynastie. Hier ist auf eine

Bedeutungsverschiebung hinzuweisen. Das persische Wort Hwäga wandelte sich im modernen

Uigurisch zu Hoga und Goga (Plural: Hogilar bzw. Gogilar). Die Bedeutung der beiden uiguri-
schen Varianten ist identisch und ihr Gebrauch in der veränderten Bedeutung weiter verbreitet
als in der ursprünglichen Bedeutung (mehr dazu s. Hamut 2011:12.). Den Gong-Hogilar wurde
der Titel Hogilar beigelegt, obwohl es sich bei ihnen nicht um einen Sufiorden handelt, d.h. ab

Ende des 19. und Anfang des 20. Jahrhunderts hatten die Hogilar eher eine politische (als Inhaber
eines Herrschertitels) als eine religiöse Bedeutung. Unser Autor Gappar Rähimi hat im Übrigen

gemeinsam mit Mäwlaniyazhän Haggi einen Artikel über die „Gong-Hogilar" in Qarqas tarih

materyalliri [Materialien zur Geschichte von Qarqas], Qarqas, 1995, Nr.l, S. 22-30, veröffentlicht.]
19 [Hidäyatulläh ibin Muhammad Häggi Yüsuf Hogä (1626-1694), bekannt als Äfäq Hogä,

entstammte der dritten Generation der Sufi-Muräide der Naqäbandiyya Isqiyya in Xinjiang
(Mahdum-i A'zam > Muhammad Amin > Muhammad Yüsuf > Hidäyatulläh Äfäq Hogä). Er war
das Oberhaupt der Isqiyya (später Äfäqiyya) bzw. der Aqtagliqlar („Weiss-Bergler") in Kaiskar,

Xinjiang und im 17. Jahrhundert auch eine religiöse und sozio-politische Persönlichkeit von
eminenter Bedeutung im Tarim-Becken. Die Egiz Eriq Hogilar und die Aqtagliq Hogilar von Äfäq



de gruyter Die Geschichte der Egiz Eriq Hogilar — 125

Zeit der Qing-Dynastie kamen sie zufälliger- und glücklicherweise wieder in den
Besitz vieler Ackerböden, Güter und sozialer Privilegien. Die Egiz Eriq Hogilar
hatten tausende Diener, die vorher zumeist ihre Anhänger im Sufismus waren.
Sie arbeiteten jahrelang auf ihren Feldern und waren ihre Diener geworden.

Wie kamen die Hogilar in den Besitz dieses Privilegs?

Dem damaligen Herrscher (Hän Ambal)20 über Yarkand21 von Gnaden der

Qing-Dynastie kam zu Ohren, dass am Ende des Namens der Egiz Eriq Hogilar
von Qarqas noch das Attribut „hän" folgte, und er befahl Tarihän, der damals

Vertreter der Hogilar war, zu ihm zu kommen.

Die lokalen Behörden wussten nicht, zu welchem Zweck Tarihän von dem

Hän Ambal [nach Yarkand] gerufen wurde. Um den Befehl umgehend zu befolgen,
banden sie ihn, liessen ihn vor dem Pferd laufen und legten auf seinen Kopf einen

heissen Kupferteller. Durch solche Beschwerlichkeiten wurde er nach Yarkand

zum Hän Ambal gebracht. Der Hän Ambal empfing Tarihän sehr freundlich, als

ob er seine Beschwerlichkeit bedauern würde. Dann fragte er ihn: „Warum werden
Sie Tarihän genannt?" So war für Tarihän klar geworden, warum er vom Hän

Ambal nach Yarkand gerufen worden war. Hän Ambal wollte seinen Verdacht aus
der Welt schaffen und klären, ob Tarihän seinen „Hän"-Thron anfechten wollte.
Da aber Tarihän ein kluger und schlauer Mann war, antwortete er auf die Frage

von Hän Ambal sehr umsichtig: „Wir sind Bauern und beschäftigen uns mit den

Feldern. Aus diesem Grund nennt man uns ,Hän'. Es kommt von dem Wort dehqan

(Bauer)". Mit seiner Antwort war der Hän Ambal sehr zufrieden und fragte ihn:
„Sie haben etwas gelitten. Bitte sagen Sie, was für einen Wunsch und was für ein

Verlangen haben Sie?" Darauf antwortete Tarihän: „Ich habe kein grosses
Verlangen, ich brauche nur ein Stück Land, das so gross wie ein Stück Rindshaut22

sein soll. Mit diesem Boden kann ich meinen Lebensunterhalt bestreiten. Wenn

Hogä waren wahrscheinlich zwei unterschiedliche Gruppierungen, die sich selbst den Sufiorden
der Naqsbandiyya bzw. der „Kubrawiyya" von Xinjiang zuordnen. Aus der Tatsache, dass es den

Egiz Eriq Hogilar gelang, ihre Privilegien zu Lebzeiten von Äfäq Hogä zu festigen, kann gefolgert

werden, dass zwischen den Egiz Eriq Hogilar und den Aqtagliqlar Hogilar (Äfäq Hogä) vorzügliche

Beziehungen bestanden. Die vom Erzähler gegenüber Gappar Rähimi angedeutete Frage,
ob Beziehungen zwischen den Egiz Eriq Hogilar und Äfäq Hogä selbst bestanden, bleibt unklar.]
20 [Ambal (Herrscher oder Kreisvorsteher) war ein Herrschertitel, der in Xinjiang von der

Qing-Dynastie verliehen wurde.]
21 [Yarkand (chinesisch: Ef£ Shache) ist ein Landkreis (nahiyä) des Regierungsbezirks (wilayät)
Kaäkar in Süd-Xinjiang und liegt 194 km südlich von Kaskar.]
22 [Die hier erwähnte Rinderhaut-Geschichte ist uralt und beispielsweise auch im mediterranen

Kontext nachweisbar: Am bekanntesten ist vermutlich die Version der Legende, die in die
römische Mythologie Eingang gefunden hat. Hier ist die Rinderhaut- (Ochsen- oder Kuhhaut)
Legende mit der Gestalt der phönizischen Prinzessin Dido (Elissa) verbunden, und sie hat auch



126 — öappar Rähimi (Rohlani) DE GRUYTER

Sie dafür einen Siegelbrief schreiben könnten, würde es mir reichen." Der Hän

Ambal schrieb ihm also einen Siegelbrief, wie er verlangte. Dann befahl er seinen

Leuten, ihn unter seinem Schutz nach Qarqas zu bringen. Nachdem Tarihän [nach
Qarqas] zurückkam, wurde er von den lokalen Herrschern (ämäldar) gerühmt. Er

schnitt eine lange Schnur aus dem Stück Rindsleder [welches er vom Hän Ambal
bekommen hatte], und damit mass er den Boden von Osten nach Westen und von
Norden nach Süden, soweit diese lange Schnur reichte. Auf diese Art und Weise

kam er in den Besitz von mehreren Tausend mo Boden. Später erwarb er noch

viele Bergweiden und Ackerland von Zawa bis Piyalma, Duwa, Fuquna, Hotän,
Yawa usw. Kurzum, die Egiz Eriq Hogilar hatten ab dieser Zeit [unter der Qing-

Dynastie], von Zawa bis Hotän, mehrere tausend mo Ackerlande, Viehherden und
hunderte florierende Karawansereien hinzugewonnen. Auf diese Weise festigten
sie [= die Hogilar] ihre lokalen Privilegien, und sie stiegen im Glauben der
einfachen Leute zu „Nachkommen des Propheten" auf.

Die sozialen Kontakte der Egiz Eriq Hogilar

1) Es gab noch einen Zweig aus demselben Stamm, aus dem die Egiz Eriq Hogilar
der Gemeinde Aqsaray hervorgegangen waren. Dessen Angehörige hiessen

„Hogä Hälipilerim23 (halifa)" und lebten in Armut. Da es aber in diesem Zweig
viele Mullahs, Gelehrte und Isän gab, wurden sie „Hälpilerim" genannt. Obwohl
die Egiz Eriq Hogilar viele Ackerböden und Güter besassen, gab es unter ihnen
kaum Mullahs. Deshalb wurden sie Egiz Eriq Hogilar genannt. Während der Zeit

der Eroberungen von Cingis Hän kam als erster Maulänä Hälipäm von Bälh/Balh

ihren Ort in der Gründungsgeschichte Karthagos (Tunis). Die Rinderhaut-Geschichte ist nicht
nur im mediterranen Kontext bekannt, sondern auch in Zentralasien und Xinjiang. Der

Überlieferungsweg, auf dem die Legende in diese Region gelangte, muss freilich noch rekonstruiert
werden. Eine auf Zentralasien und speziell auf Xinjiang bezogene Version der Rinderhaut-

Legende ist eingebettet in die Geschichte der Islamisierung der Karachaniden-Dynastie unter
Sultan Satüq Bugra Hän (gest. 955). Unter Verwendung der List mit der Rinderhaut bat der Sama-

nidenherrscher Nasir Ibn Mansur den Ogulcaq Qadr Hän um ein Stück Land von der Grösse einer

Rinderhaut, in Atuä, Xinjiang, um darauf eine Moschee zu errichten. Ogulcaq erfüllte ihm den

Wunsch und Nasir erhielt ein schönes, grosses Grundstück in Atuä, wo ein Gotteshaus gebaut

wurde, das als die erste Moschee in Xinjiang bezeichnet wird. Siehe dazu Levi und Sela 2010:

74-75, sowie Chen 2000: 78.]

23 [Das Wort Hälipilerim (halifa) setzt sich aus Nomen, Plural- {-lar) und Possessivendung (-im,
1. pers. sg.) zusammen. Wörtlich übersetzt bedeutet es „mein Kalif" und wird hier als Ehrentitel

verwendet, ähnlich wie Hogäm.]



DE GRUYTER Die Geschichte der Egiz Eriq Hogilar 127

nach Därwis, ein Dorf der Gemeinde Kuya, und liess sich dort nieder.24 Bei einem
Streit um Wasser zwischen den Sufischülern (fälib) von Maulänä Hälipä und dem

einheimischen Volk brannten die Leute das Haus von Maulänä Hälipä nieder.
Eine Tochter von Maulänä Hälipä rettete den Schlüssel des Schatzes und ein Sohn

von ihm den Koran und andere Bücher aus dem brennenden Haus. Damals betete

Maulänä Hälipä für die Tochter, die den Schlüssel des Schatzes gerettet hatte:
„Gott gebe dir einen Schatz!" Und er betete für seinen Sohn, der den Koran und
die Bücher gerettet hatte: „Gott gebe dir Glauben und Wissen!" Darum bekam
der Stamm seiner Tochter, nämlich die Egiz Eriq Hogilar, das Vermögen, und der
Stamm seines Sohnes, nämlich die Aqsaray Hälipileri, erwarben das Wissen, um
Mullahs und Gelehrte zu werden. Diese Legende ist von Generation zu Generation

überliefert worden.25

2) Obwohl die Egiz Eriq Hogilar keine Ehen mit dem einheimischen Volk schlössen,

das ja nicht zu demselben Stamm gehörte, heirateten sie doch in die
„aristokratischen" Positionen (yoqiri täbiqidikilär)26 ein, obgleich auch diese nicht zu
demselben Stamm gehörten. Während der Zeit der Qing-Dynastie27 vermählte
sich die Tochter von Häbibulla Mupti Häggi, der zu den Hogilar in Atcoy gehörte,
mit Muhammad Tohtihän von den Egiz Eriq Hogilar. Später schickte Abdurah-

manhän, der ältere Bruder von Häbibulla Mupti Häggi, die Leute zur Vorbereitung

24 [Bezüglich dieser Aussage erkundigte ich mich in meinem Interview bei öappar Rähimi, ob er
die Quelle seiner Information nennen könne. Er sagte mir, dass die Information vom Erzähler der
Geschichte Yähyahän Häggi, eines Nachfahren der Hogilar, herrühre. Rähimi war auch unsicher,
ob der Zeitpunkt, zu dem Maulänä Hälipäm von Bälh/Balh nach Därwis kam, in die Ära der
Invasion Cingis Häns fiel. Siehe dazu auch Anm. 43, 44, 45.]
25 Ich habe diese Nachrichten 1992 von Yähyahän Häggi, einem Nachkommen der Egiz Eriq
Hogilar, gehört. Dieser Mann war in demselben Jahr 1992 gestorben.
26 [Arab, fabaqa.]
27 [Die Mandschu-Qing-Dynastie (1644-1911) war die letzte und eine der am längsten herrschenden

Dynastien in China. Sie hatte während ihrer Herrschaft ihr Territorium um Zentralasien-

Xinjiang, Tibet und die Mongolei erweitert. Das chinesische Reich erreichte unter der Qing-
Herrschaft seine bis dahin grösste territoriale Ausdehnung. Im Jahr 1757 unterwarf sich die
Qing-Dynastie die Dsungaren. Zwei Jahre später, 1759, wurde der „Aufstand der Brüder-Hogä",
nämlich der Ur-Enkelkinder des Äfäq Hogä, durch die Heere der Qing niedergeschlagen. Nach
dieser Niederschlagung vereinigte die Qing-Dynastie 1759 den Norden und Süden Xinjiangs
und konsolidierte dadurch die Verwaltung der militärischen und politischen Angelegenheiten

in Xinjiang. Damit endete die Herrschaft der Dsungaren sowie auch die der Hogäs
in Xinjiang endgültig, und es begann 1759 die kaiserliche Herrschaft der Mandschu-Qing-
Dynastie in Xinjiang. Vgl. Hamut 2011: 39; Dillon 2004: 8-22; Millward 2007: 128-138; Weggel
1987:17-26.]



128 — Gappar Rähimi (Rohlani) DE GRUYTER

eines Aufstands28 gegen die Qing-Dynastie zu den [Egiz Eriq] Hogilar, um ihnen
ihr gesamtes Vieh zu bringen. Die Hogilar sagten: „Bitte überlasst uns die Hälfte

des Viehs." Aber sie wollten nicht, und nahmen das Vieh wieder mit. Schliesslich

brach ein (heftiger) Streit zwischen den beiden Parteien aus. Obwohl sämtliche

Angehörige der Hogilar geflohen waren und dadurch ihr Leben retteten, dachte

Muhammad Tohtihän, der ja mit der Schwester von Abdurahmän Hogä eine Ehe

geschlossen hatte: „Ich bin ihr Schwiegersohn. Darum werden sie mir bestimmt

nichts antun." Er blieb also unbekümmert zu Hause. Indes waren die Leute, die

von Abdurahmanhän geschickt wurden, wutentbrannt in sein Haus eingefallen,
sie töteten ihn halb, Hessen ihn dann liegen und gingen wieder davon. Muhammad

Tohtihän wurde zwar schliesslich wieder geheilt, die Hogilar in Atcoy hörten aber

sechs Monate später, dass er überlebt hatte. Sie schickten jemanden dorthin, um
ihn dieses Mal wirklich zu schlachten. Also wurde er getötet. Das Messer, mit dem

Muhammad Tohtihän geschlachtet worden war und dessen Griffteil aus
Elefantenknochen besteht, wurde von Ömärhän von den Egiz Eriq Hogilar aufbewahrt
und von Generation zu Generation weitergegeben.29

3) Zikriya Isän von den Egiz Eriq Hogilar heiratete Samsaq Henim, die Tochter

von Uhämmät Ali Gong30 Hogä. Sie hatten einige Töchter und Söhne miteinander.

Nach seinem Tode heiratete ein Verwandter der Egiz Eriq Hogilar in Yarkand

Samsaq Henim als Zweitfrau. Seine erste Frau hiess Razi Henim. Das folgende
Volkslied vermag diese Angelegenheit zu bezeugen:

Aq boz atni danglaysän,

qara boz atqa yätmäydu.

Samsaqhänni danglaysän,

Razihänga yätmäydu.

Du lobst das weisse Pferd,

Aber es ist nicht wie das schwarze.

Du lobst Samsaqhän,
Aber sie ist nicht wie Razihän.

28 [Gemeint ist hier der grosse muslimische Aufstand von 1864 gegen die Qing-Regierung in
Kucar (chin.Küche). Kucar war eine alte, auch als Küsän bekannte Stadt an der Seidenstrasse

(jetzt ein Landkreis von Aqsu, etwa 750 km südlich von Urumchi). Die Erhebung erfasste viele

Gebiete Xinjiangs und schloss auch den Aufstand von Abdurahmanhän in Hotän ein. Siehe dazu

Hauser 2010: 49; Ende/Steinbach/Laut 2005: 309; Liu & Wei 1998: 249-279.]

29 Als ich Juli 1992 bei der „Politischen Konsultativkonferenz des Chinesischen Volkes" (siyasi

kengäS) in Qarqas war, zeigte mir Gappar Rähimi das Messer und die silsila der Hogilar [der

Redakteur],

30 [Gong (chin.) war ein in Xinjiang zur Zeit der Qing-Dynastie gebräuchlicher Herrschertitel,
der häufig in der Verbindung Gong-Hogä verwendet wurde, s. Anm. 18.]



DE GRUYTER Die Geschichte der Egiz Eriq Hogilar 129

Kurz gesagt: „die Nachkommenschaft" (uruq-pustileri) der Egiz Eriq Hogilar
bezieht sich auf deren Verwandte in Yarkand, auf die Hogilar in Hotän Atcoy und
die Gong-Hogilar in der Gemeinde Tiwän in Qarqas.

Der Konflikt zwischen den Egiz Eriq Hogilar und
den Hogilar in Atcoy und dessen Ursachen

Die Egiz Eriq Hogilar und die Gong-Hogilar hatten nicht nur verwandtschaftliche

Beziehungen miteinander durch Heirat, sondern es bestanden auch

Gemeinsamkeiten bezüglich ihrer Meinungen und Auffassungen. Die beiden Seiten

unterstützten die Regierung, und die Regierung wiederum unterstützte sie. Sie

gewährte ihnen Erleichterungen in vielen Angelegenheiten. Aus dem Grunde
existierten am Anfang keine Probleme zwischen den beiden Hogilar-Gruppierungen.
Später ereigneten sich zwischen den Egiz Eriq Hogilar und den Gong-Hogilar in
Atcoy nicht nur einige heftige Auseinandersetzungen, sondern sie entwickelten

sich, ungeachtet der ehelichen Beziehungen, allmählich zu Feinden. Da

die Egiz Eriq Hogilar nur ihr Ackerland und Schätze bewahren wollten, war es

ihnen gleichgültig, welche Regierung herrschte. Solange sie nicht ihre Belange

störte, war für sie alles in Ordnung. Sie wollten unter der Protektion der Regierung

ihre Privilegien bewahren und den Ruhm „der Nachkommen des Propheten"

nicht beeinträchtigt sehen. Gleichviel, ob die Gewalt von der lokalen Regierung

ausging, oder ob es sich um Invasionen von aussen handelte, sie [die Egiz

Eriq Hogilar] reagierten darauf durch „Einladungen, Schlichten und Geschenke".

Der Zweck war die Bewahrung ihrer Privilegien. Indes wollte Häbibulla Mupti
Häggl seine Macht bewahren und sich gleichzeitig gegen Invasionen von aussen
schützen. Er schloss deshalb eine Ehe mit [einer der Frauen der] Egiz Eriq Hogilar,
um durch diese eheliche Beziehung [das Vertrauen der Hogilar] zu gewinnen.
Schliesslich wollte er auch mithilfe des materiellen Reichtums der Egiz Eriq

Hogilar seine militärische und politische Macht stärken und seine dominierende

Stellung untermauern.
Diese seine zwei Absichten hatten die Feindschaft zwischen den beiden

Seiten [Egiz Eriq Hogilar und Hogilar in Atcoy] zur Folge. Häbibulla Mupti Häggl
lud Tarihän, der zu den Egiz Eriq Hogilar gehörte, im Jahr I86031 heimlich in
sein Haus zu Gazun in Hotän ein, um den Aufstand gegen die Qing-Dynastie
zu planen und die eigene militärische Macht zu vergrössern. Tarihän kam in

31 [Die Jahreszahl geht offenbar auf einen Fehler des Erzählers zurück. Es handelt sich vielmehr
um den Aufstand von 1864. Siehe dazu Anm. 28.]



130 — Gappar Rähimi (Rohlani) DE GRUYTER

Begleitung seines vertrauten Freundes Pättar Hälipäm in das Haus von Häbibulla

Mupti Häggi. Indes gestatteten die Diener von [Häbibulla] Mupti Häggi allein dem

Tarihän, einzutreten, und sie verweigerten Pättar Hälipäm den Zutritt. Tarihän

forderte, ohne Widerspruch zu dulden: „Dieser Mann ist eine mir nahestehende

Person. Wenn man ihn nicht eintreten lässt, dann trete auch ich nicht ein."
Nun gab es keine andere Möglichkeit mehr, als dass man den beiden erlaubte,

gemeinsam einzutreten. Während des Gesprächs mit Tarihän machte Häbibulla

Mupti Häggi diesem viele Vorschläge, wie der Aufstand gegen die Regierung

[Qing-Regierung] vorbereitet werden könnte. Zum Schluss sagte er: „Wir haben

die Vorbereitung des Aufstands in Hotän bereits abgeschlossen. Ihr nehmt Qarqas

ein, und wir Hotän. Am Schluss treffen wir uns siegreich am Fluss gegenüber

von Bazar Taytaq." Obwohl Tarihän mit diesem Plan überhaupt nicht einverstanden

war, sagte er, um sein Vermögen und seine Privilegien zu bewahren, formell

„ja" und kehrte zurück. Nachdem Tarihän nach Qarqas zurückgekehrt war,
bereitete er, anstatt den Aufstand vorzubereiten, die Flucht nach Yarkand vor.
Er floh mitsamt seiner Familie, seinen Verwandten und seinem besten Bruder,
Pättar Hälipäm. Als Häbiybulla Mupti Häggi davon hörte, wurde er sehr wütend
und schickte eine Kavallerie von 300 Personen, um Tarihän und Pättar Hälipäm
festzunehmen. Obwohl sie Tarihän nicht festnehmen konnten, hielten sie den

siebenjährigen Rähim Baqi, den Sohn von Pättar Hälipä fest, nahmen ihn aber

nicht mit. Als Tarihän drei Jahre später nach Yarkand kam, traten ein paar
Leute zu Häbibulla Mupti Häggi und behaupteten lügnerisch, unter Verwendung

falscher Namen, dass sie von Yaqup Beg32 geschickt worden seien, wobei

sie sagten: „Wir möchten Ihre (Häbibullah Mupti Häggi) zwei Söhne Musumhän

und Suldurhän zwei Mäntel (ton)33 tragen lassen und bitten (Häbibulla Mupti)
Häggim, für sie [die beiden Söhne Musumhän und Suldurhän] zu beten (du'ä')."
So wurde Häbibulla Mupti Häggi in seinem Schloss zu Gazun von diesen Leuten

umgebracht. Das Volk aber wusste, dass Häbibulla Mupti Häggi von den Angreifern

(tagawuzcilar) belogen worden war, und sie dichteten die Verse:

Musumhän degän ähmäq,

Belidä kömüs caqmaq.
Bu gahanda barmhkin,
Car capanga sä satqan.

32 [Yaqup Beg (gest. 1877) war ein kokandischer Militärherrscher in Xinjiang (reg. 1867-1877).

33 [Ton ist ein langer Mantel, der meistens von Männern getragen wurde. Bei den Uiguren

gibt es eine langjährige Tradition: Wenn jemand einen grossen Erfolg erzielt, lässt man ihn zur
Ehrenbezeigung einen solchen Mantel tragen, was auf Uigurisch ton kiygüzmäk heisst.]



DE GRUYTER Die Geschichte der Egiz Eriq Hogilar — 131

Musumhän ist albern,
Er trägt ein silbernes Schloss {iaqmaq).
Gibt es in dieser Welt jemanden,
Der für einen Mantel die Stadt verkaufte?

Als Tarihän diese Nachricht hörte, kehrte er unbesorgt (hatirgäm) nach Yarkand

zurück, und führte dort seine Geschäfte fort.

über die Teilnahme an dem „islamischen" Aufstand34 der Egiz

Eriq Hogilar

Bei dem 1933 in Qarqas ausgebrochenen, von Muhamad Imin35 Damullah [grosser

Mulla] angeführten „islamischen" Aufstand spielten die Egiz Eriq Hogilar eine

politisch und wirtschaftlich aktive Rolle. Die Egiz Eriq Hogilar, die bisher an
keinerlei politischer Bewegung teilgenommen hatten, beteiligten sich nun aktiv
an dem „islamischen" Aufstand, um dadurch ihre religiösen Pfründe zu verteidigen.

Der grösste Teil der (finanziellen) Unterstützung des Aufstandes kam aus

ihrem Schatz [d.h. aus dem der Hogilar]. Asilhän Häggi, einer der Ihren [d.h. der

Hogilar], wurde als Vize-Kommandeur gewählt. Die Führer der Armee, Tursun-

baqihän und Yüsufhän, waren beim Kampf gegen die Truppen Ma Husans36 in
Yengisar37 gefallen. Nach der Niederschlagung des „islamischen" Aufstands im
Juni 1934 ging Iminhän Häggi nach Mekka und liess sich dort nieder. Ein Sohn

34 [In den 1930er Jahren kam es in Ost-und Süd-Xinjiang erneut zu Aufständen, die die Schaffung
eines islamischen Gemeinwesens zum Ziel hatten. Ausgehend von Qomul (chin, Hami)
dehnten sich diese nun fast auf die gesamte Provinz aus. Diesmal waren an diesem Aufstand
alle Bevölkerungsgruppen der Region beteiligt. Ende 1933 wurde in Kalkar die „Republik Osttur-
kestan" ausgerufen. Nur mit sowjetischer Unterstützung gelang es Sheng Shicai diesen
Aufstand niederzuschlagen. Siehe dazu Darbinghaus 2006:122; Ende/Steinbach/Laut 2005: 312;

Dillon 2004:18-23.]
35 [Der Führer der „Turk-Islamischen Republik" in Hotän (Februar 1933).]

36 [Ma Hushan -HrlÄiij (gest. 1958) war ein Hui (d.h. muslimischer) Warlord während der chinesischen

Warlord-Ära, sowie Schwager und Nachfolger von Ma Zhongying Er schlug den

muslimischen Aufstand 1933 in Hotän nieder, der von Muhamad Imin Damulla im Namen
der „Turk-Islamischen Republik" angeführt worden war. Ma Hushan übernahm die Macht und
regierte in Hotän von Juli 1934 bis Oktober 1937. Ma Zhongying (gest. 1937), gleichfalls ein
chinesischer (Hui) Warlord, rückte 1931 mit seinen Armeen nach Xinjiang ein. Dazu siehe Millward
2007:192-206; Forbes 1986:128-138.]
37 [Yengisar ist ein Landkreis von Kaskar, 65 km südlich der Metropole.]



132 Gappar Rähimi (Rohlani) DE GRUYTER

von ihm, der Mätturdihän Häggi heisst, lebt heute noch in der Türkei [d.h. lebte

noch 1993, als dieser Artikel verfasst wurde.38]

Der tragische Tod Äbäydullahän Hogäs, den die Truppen Ma
Husans herbeiführten

Nach der Niederschlagung des „islamischen" Aufstandes Juni 1934 zog sich

Muhammad Imin Damullah mit mehr als 300 Soldaten, den Bergschluchten

Langru und Poputa folgend, in den Südwesten zurück. Als sie sich zurückgezogen

hatten, kämpften sie erbittert gegen die Truppen des Ma Husan, die sie verfolgt
hatten. An diesen Kämpfen beteiligte sich auch der 20jährige Äbäydullahän, der

Sohn von öalalidinhän Hogä, einem der Egiz Eriq Hogilar. Er wurde beim Kampf
mit den Truppen Ma Husans gefangen genommen. Nachdem die Truppen von
Muhammad Imin Damullah sich zurückgezogen hatten, brachten die Truppen Ma

Husens Äbäydullahän nach Hotän mit und Hessen ihn im Gefängnis zurück. Als

öalalidinhän Hogä hörte, dass sein Lieblingssohn gefangengenommen worden

war, wurde er sehr traurig. Er ging mit vielen Geschenken nach Hotän und bat die

Dienerschaft von Ma Husan, seinen Sohn freizulassen. Sie sagten zu ihm: „Bring
15 iaräk39 Gold, dann geben wir dir deinen Sohn zurück." Zwar brachte
öalalidinhän Hogä bei zwei Besuchen insgesamt 15 caräk Gold, sie aber nahmen ihm
das Gold ab und töteten gleichzeitig Äbäydullahän [seinen Sohn] vor den Augen
öalalidinhäns auf grausame Weise. Wegen dieses tragischen Geschehens verfiel
öalalidinhän in unendliche Wehmut und Betrübnis. Er lud die bekannten Epen-

sänger (dastanci) ein, und beauftragte sie, über das traurige Ende seines Sohnes

Äbäydullahän ein Epos zu verfassen. Das auf diesem Ereignis beruhende, mithin
authentische Epos wurde bei der Beerdigung von Äbäydullahän als Klagelied
sehr eindrucksvoll vorgetragen.40

38 [Rähimi teilte mir bei meinem Interview im April 2013 mit, dass dieser nunmehr in der Türkei

verstorben sei, er aber das genaue Todesdatum nicht kenne.]

39 [Caräk ist eine Masseinheit, ein £aräk entspricht ca. 8 bis 15 kg.]

40 Dieses Epos wurde wie auch andere bekannte poetische Stücke der Volksepen von Qarqas für
fast 60 Jahre in der [uigurischen] Gesellschaft weiterüberliefert. In den letzten Jahren wurde es in
der Zeitschrift Bulaq (Quelle) veröffentlicht. Später wurde das Epos auch in dem Buch Volksepen

von Qarqas unter dem Titel "Äbäydullahän" herausgegeben. [Der Red.].



de gruyter Die Geschichte der Egiz Eriq Hogilar 133

Die [Geschichte der] Herkunft der Egiz Eriq Hogilar

Um nachzuweisen, dass sie Nachkommen des Propheten waren, und um ihren
Namen [Hogilar] zu bewahren, liessen die Egiz Eriq Hogilar ihren Stammbaum

(nasab-näma)''1 anfertigen und überlieferten ihn. Leider wurde [der ursprüngliche

Text] dieses Stammbaums [auf Befehl] von Häbibulla Mupti Häggi verbrannt.
Die Egiz Eriq Hogilar beauftragten ausgewählte Kalligraphen, ihren Stammbaum

erneut aufzuschreiben. Danach bewahrten sie ihn als eine Prätiose auf und
vererbten ihn untereinander. Es gibt zwei [handschriftliche] Exemplare dieses

Stammbaums, die selbst den Sturm der „Kulturrevolution" [1966-1976]

unbeschadet überstanden haben. Das eine wurde auf Papier aus Gras (saman)

kalligraphisch kunstvoll geschrieben. Obwohl es verderbt ist und zerrissen wurde,
ist die Schrift noch gut lesbar. Das andere wurde auf „Hotän-Papier" (Papier aus

Baumrinde) geschrieben, es ist drei Meter lang und 3,5 cm breit. Dieses Exemplar
wird von dem letzten Nachkommen der Hogä, nämlich Abdulazizhän aufbewahrt
(dieser lebt noch) [d.h. lebte noch 1993, als dieser Artikel verfasst wurde. Aber er
ist jetzt gestorben.] Gemäss dem Stammbaum verhält es sich mit der Herkunft der

Egiz Eriq Hogilar wie folgt:42
Während die Truppen des Cingis Hän nach Transoxanien (Mäwarä'annahr)

einmarschierten, studierten weit mehr als 60'000 Personen (tälib) bei dem

Gelehrten Abu Häfiz Kabiri43 in Buhärä und bei Sayh Nagm al-DIn al-Kubrä in
Hwärazm/Haräzm. Unter diesen befand sich eine [moralisch] vollkommene

41 [In Mittelasien (auch in Xinjiang) existieren genealogische Überlieferungen der Hwäga-
Familie. Im Unterschied zu den üblichen örtlichen Genealogien, die aus einer Auflistung von
Personennamen bestehen, enthalten die Stammbäume der Hwägas auch Geschichten, die sie

mit muslimischen Heiligen in Verbindung bringen. Vgl. dazu Härtung, 2008; Muminov 1998:

385-428; Sämat 2010: 46.]
42 [Abdulazizhän, selbst ein Nachkomme der Egiz Eriq Hogilar, schätzte den Wert dieses

nasab-näma für seine eigenen Nachkommen sehr hoch ein, denn die baraka der Hogilar
werde durch das Schriftstück übermittelt. Der Stammbaum der Egiz Eriq Hogilar wird in dem

nasab-näma zwar über zahlreiche Glieder bis auf den Propheten Muhammad zurückgeführt,
Rähimi hat für seinen Artikel aber nur die letzten Glieder am Ende des Stammbaums
berücksichtigt. Es sei überdies heute nicht mehr möglich - wie Rähimi mir mündlich mitteilte - noch
Informationen irgendeiner Art über das nasab-näma zu beschaffen.]
43 [Mit Abü Häfiz Kabiri dürfte mit hoher Wahrscheinlichkeit Maulänä Häfiziddin Kabiri Buhäri

gemeint sein. Dieser war ein Gelehrter aus Buhärä und Vorfahr der in der Osthälfte des alten
Chaghataireiches zu grossem Ansehen gekommenen Familie des Maulänä 'Arsiddln. Weiteres
hierzu siehe Doglät (1499-1551), Tärih-i RaSidi (uig.), 2007: 50-53. Die einschlägigen Ausführungen

von Han 2008: 44-45 sind gleichfalls dem Tärih-i RaSidi von Doglät entnommen.]



134 — öappar Rähimi (Rohlani) DE GRUYTER

Person mit Namen Yüsuf Hogä44, welcher der 21. Nachkomme des Propheten
Muhammad war. Diejenigen, die sein umfassendes Wissen bewunderten, nannten

ihn „Maulänä Hälpäm".
Infolge der von Cingis Hän [entfachten] Kämpfe flüchteten die Gelehrten und

Studenten damals in beliebige andere Länder. Die Studenten erhielten hierfür die

Erlaubnis von ihren Lehrern. Yusüf Hogä Maulänä Hälpäm ging über Bälh/Balh
nach Yarkand und blieb dort kurzzeitig, dann ging er nach Qarqas, und Hess sich

im Dorf Därwis in der Gemeinde Kuya nieder45. Wegen eines Streites um Wasserrechte

siedelte er in die Gemeinde Aqsaray über und wohnte am Tasmazar (d.h.

Steingrab), wo er ein Haus für seine Meditationen baute. Er verbrachte dort die

ihm noch verbleibenden Lebensjahre. Nach seinem Tode wurde er ebendort in
Taqaldi Mazar begraben.

Aus diesem Grunde steht sein Grab seit 800 Jahren unter Schutz. Die Egiz

Eriq Hogilar sind die Nachkommen seines Sohnes, die Kalifen (Hälipilär) in

Aqsaray sind die Nachkommen seiner Tochter. Der Stammbaum wurde bis heute

von einem Nachkommen an den nächsten weitergegeben und ist auf diese Weise

erhalten geblieben.

Die silsila (,,[Ahnen-]Kette")

1. Der Sohn von Maulänä Hälipäm: Husrif
2. Der Sohn von Husrif: Husturhän Hogä
3. Der Sohn von Husturhän Hogä: Hogä Sükür

4. Der Sohn von Hogä Sükür: Namanhän Hogä

5. Der Sohn von Namanhän Hogä: Abdusükürhän Hogä
6. Der Sohn von Abdusükürhän Hogä: Zikriyahän Hogä
7. Der Sohn von Zikriyahän Hogä: Yähyahän Hogä
8. Der Sohn von Yähyahän Hogä: Hogä Zikriyahän Isän46

44 [Leider konnte ich (B.H.) diesen Sufi Hogä bisher nicht nachweisen. Hierbei könnte es sich

um eine - freilich anachronistische - Reminiszenz an die für die Vorgeschichte der Naqäban-

diyya zentrale Gestalt des Yusuf Hamadani (st. 535/1140) handeln.]
45 [Diese Erzählung hat der Autor von Mäwlaniyazhän Haggi (s. die Einleitung) übernommen.

Er sagte Rähimi auch, dass er über seine Vorfahren ein sehr bedeutsames Buch besitze - freilich,
ohne es ihm zu zeigen.]

46 [In der Linie dieses nasab-näma werden ausschliesslich die Namen der Söhne geboten, in
den hier nachfolgend angeführten nasab-näma-Listen sind aber auch Namen von Töchtern

genannt. Ein analoger Fall ist uns bei den Aqtagliq Hogilar / Hwägas („Weiss-Bergler") Hogilar
begegnet. Siehe dazu Hamut 2011:135.]



DE GRUYTER Die Geschichte der Egiz Eriq Hogilar 135

Die Söhne und Töchter von Hogä Zikriyahän Isän:

Söhne Töchter

1. Ibrahimhän Hogä 1. Mahisadä Henim
2. Mättohtihän 2. Hägär Henim

3. Tarihän 3. Colpan Henim
4. Älihän
5. Ärähän Hogä

Mättohtihän, der zweite der oben erwähnten Söhne des Hogä Zikriyahän Isän,
hatte wiederum einen Sohn namens Hogä Äbäydullahän (dieser leistete im
Jahre 1937 einen Beitrag zur Gründung der ersten modernen Elementarschule in

Qarqaü). Er [Hogä Äbäydullahän] und sein Sohn Abdulazizhän leben noch [d.h.
lebten noch 1993, als dieser Artikel verfasst wurde.].

Die Söhne und Töchter von Tarihän:

Söhne Töchter

1. Ismayilhän Hogä 1. Ay§ihän Häggi
2. Atawullahän Hogä 2. Nisahän Häggi
3. Namanhän Hogä 3. Ogulhän Häggi
4. Äkrämhän Hogä

5. Gazihän Hogä*7

Die Egiz Eriq Hogilar übten in Qarqas eine aristokratische Herrschaft aus, die kurz

vor der „Befreiung" [in der VR China] endete. Nach der „Befreiung" änderte sich

ihre Situation grundlegend. Nach den 1950er Jahren wurden Mämtilihän, Hogä

Äbeydullahän, u.a., insgesamt mehr als 25 Leute, den sogenannten despotischen
Gutsherren zugeordnet. Ähmätgan, u.a., wurden als sogenannte despotische
Vampire erschlagen. Einige von ihnen (z.B. Hogä Äbeydulla) waren als Vertreter

der politischen [bzw. der herrschenden] Ideologie aktiv, sie unterstützten die

Regierung, um dadurch dem Volk einen Dienst zu erweisen. Deshalb erlaubte

man ihnen, genauso wie auch anderen demokratisch gesinnten Persönlichkeiten,

an den Aktivitäten der politischen Konsultativkonferenz teilzunehmen.
Mättursunhän,48 der letzte Nachkomme der Egiz Eriq Hogilar, ist im Besitz eines

47 Muhammad Älihän, der Sohn von Älihän Häggi, der Sohn von Hogä Zikriyhän lään hat zwei

Töchter, die Zäynäp Henim bzw. Atikäm Henim heissen.
48 Im Text treten als die letzten Nachkommen der Egiz Eriq Hogilar drei Personen auf: Mäwla-

niyazhän Haggi (s. Anm.5), Abdulazizhän (s. Anm. 42) und Mämtilihän (S. 4,15), d.h. als der
Artikel verfasst wurde, lebten noch mehrere Nachkommen der Egiz Eriq Hogilar (diese sind
nunmehr alle verstorben).



136 öappar Rähimi (Rohlani) DE GRUYTER

luxuriösen Obstgartens mit einem schönen Haus. Dieses wurde „das Haus der

Feudalherren in der Gemeinde Sahliq" genannt, und seit 1962 wird es als eine

historische [neuerdings auch von vielen Touristen geschätzte] Sehenswürdigkeit
der Autonomen Region [Xinjiang] gepflegt.49

Bibliographie50

Autorenkollektiv (1995): QarqaS tarih materyalliri (uig.) [Materialien zur Geschichte von Qarqaä]
1. QarqaS.

Autorenkollektiv (2009): Hetian diming tuzhi (chin.) [Landkarte und Ortsnamen von Hotän],

botän.
Beller-Hann, lldiko (2008): Community Matters in Xinjiang 1880-1949: Towards a historical

anthropology of the Uyghur. Leiden: Brill Academic Publishers.

Chen Huisheng (2000): Xinjiang yisilanjiao shi (chin.) [Geschichte des Islams in Xinjiang], 2

Bde. Urumchi: Xinjiang renmin chubanshe.

Dabringhaus, Sabine (2006): Territorialer Nationalismus in China: historisch-geographisches
Denken 1900-1949. Köln: Böhlau Verlag.

Dillon, Michael (2004): Xinjiang - China's Muslim far Northwest. London: Routledge Curzon.

Doglät, Mirzä Muhammad Haydar (2007): Tärifi-iRaSidJ(uig.) [Übersetzung von

Muhämmät-Turdi Mirza Ähmät], 2 Bde. Urumchi: Xinjiang bälq nääiryati.
Ende, Werner / Steinbach, Udo / Laut, Renate (Hrsg.) (2005): Der Islam in der Gegenwart. 5.,

neubearbeitete Auflage. München: C. H. Beck.

Forbes, Andrew D. (1986): Warlords and Muslims in Chinese Central Asia: A Political History of
Republican Sinkiang 1911-1949. Cambridge etc.: Cambridge University Press.

Hamid, Algar (2006): „NecmeddTn-i KUbra". Türkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi (TDViA)

32:498-506.
Hamut, Bahargül (2011): Silsilat az-Zahab - Kommentierung einer tschaghatai-uigurischen

Handschrift zu den Aqtaghliq Hoilar, einer mystischen Gruppierung in Xinjiang im 16.-18.

Jahrhundert. Berlin: Klaus Schwarz Verlag.

Han Zhongyi (2008): Xiyu sufeizhuyi yanjiu (chin.) [Sufism of the Western Region]. Peking:

Zhongguo shehuikexue chubanshe.

Härtung, Rosa (2008): Legitimation durch Abstammungsmythen? - ein typisches tarih-näma

aus dem Ferganatal. Berlin: Klaus Schwarz Verlag.

Hauser, Franfoise / Häring, Volker (2010): China: Erkundungen im Reich der Mitte. Berlin:
Trescher Verlag.

Liu Zhengyin (mit Wei Liantao) {1998): Xiyu hezhuo jiazu yanjiu (Research on the Khwajas of the

Western region). Peking: Zhongguo shehui kexue chubanshe.

Millward, James A. (2007): Eurasian crossroads: A History ofXinjiang. London: Hurst.

49 Der Autor arbeitet bei der politischen Konsultativkonferenz in Qarqas [im Jahr 1993].

50 [Die in diesem Verzeichnis aufgelistete Literatur wurde für die Kommentierung von öappar
Rähimis Artikel ausgewertet.]



DE GRUYTER Die Geschichte der Egiz Eriq Hogilar 137

Muminov, Aäirbek (1998): „Die Erzählung eines Qozas über die Islamisierung der Länder, die

dem Kokander Khanat unterstehen". In: Muslim Culture in Russia and Central Asia from the

18th to the Early 20th Centuries, vol. 2: Inter-Regional and Inter-Ethnic Relations. Hrsg. von

A. von Kügelgen, M. Kemper und A. Frank. Berlin: Klaus Schwarz Verlag, 385-428.
Sämät Qorgan, Änwär (2010): Uigurlarda näsäbnamä. Urumchi: Xinjiang bälq näSiryati.
Levi, Scott C. / Sela, Ron (Hrsg.) (2010): Islamic Central Asia: An Anthology ofHistorical

Sources. Bloomington/lndianapolis: Indiana University Press.

Weggel, Oskar (1987): Xinjiang, Sinkiang: Das Zentralasiatische China: Eine Landeskunde.

Hamburg: Institut für Asienkunde Hamburg.




	Die Geschichte der Egiz Eriq Hogilar ("Hoch-Graben Hogas") in Quarqas : eine orale Tradition aus Hotän, Süd-Xinjiang

