Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 68 (2014)

Heft: 1-2

Artikel: Le Shinagaku et la modernisation de la sinologie japonaise
Autor: Guex, Samuel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-681642

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-681642
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DE GRUYTER DOI10.1515/asia-2014-0005 = ASIA 2014; 68(1): 65-82

Samuel Guex
Le Shinagaku et la modernisation de la

sinologie japonaise

Abstract: During the Meiji period, traditional Chinese learning (kangaku) in Japan
went through a reorganization process under the influence of Western modern
structures of knowledge that led to the establishment of a new discipline close
to Western-style sinology. The Imperial University of Tokyo and the Imperial Uni-
versity of Kyoto both played an important role in this process. The former is often
described as defending a more traditionalist view of Chinese studies whereas the
latter is associated with Shinagaku, name of the supposedly Western oriented
Kyoto school of Sinology. This paper examines the validity of this common un-
derstanding through the analysis of some of the “fathers” of Shinagaku.

Samuel Guex: Université de Genéve. E-mail: Samuel.Guex@unige.ch

1 Introduction

Jusqua la Restauration de Meiji, I’étude de la Chine au Japon se confondait
avec I’étude des classiques chinois. Ce n’est qu’au cours de la seconde moitié du
19%me gjgcle, suite a I'ouverture du pays et I'introduction massive des sciences
occidentales, que la domination du kangaku ’£%! fut remise en question, et qu’'un
certain nombre de Japonais prirent conscience de la nécessité d’appréhender
la Chine dans sa globalité, de fagon plus objective, sans se limiter aux canons
confucéens. Ce processus qui donna naissance a la sinologie japonaise moderne
fut étroitement lié a I’histoire des deux universités impériales de Tokyd et Kydto,
qui produisirent I’essentiel des sinologues japonais pendant les années d’avant-
guerre, mais avec certaines différences.?

A Tokyd, plusieurs éléments semblent dénoter un constant tiraillement entre
la volonté d’imiter I'Occident et le souci de préserver la culture traditionnelle. Lors

1 Si ce terme peut parfois désigner de maniére générique les études chinoises au Japon jusqu’au
début du 20%e siécle, il désigne surtout I’étude des classiques confucéens qui connut son apogée
pendant I'époque d’Edo (1603-1867).

2 Sur la naissance de cette nouvelle discipline, voir Togawa 1966 et Tanaka 1995.



66 = SamuelGuex DE GRUYTER

de la création de I'Université de Tokyd? en 1877, la Faculté des lettres était divisée
en deux sections: la premiére comprenait I’histoire, 1a philosophie et les sciences
politiques; la seconde, les lettres japonaises et chinoises (wakan bungaku F1/%E3Z
). Replacé dans le contexte de la modernisation du Japon de Meiji (bunmei kaika
SZBABAL), Pobjectif visé apparait clairement: la premiére section devait former les
élites capables de contribuer au développement économique et politique du pays
afin de hisser le Japon au niveau de I’Occident; la deuxiéme section, elle, devait
contribuer a préserver I’héritage culturel traditionnel.

Dans une missive adressée au ministére de ’Education en septembre 1877, le
recteur de I'université, Katd Hiroyuki /#3542 (1836-1916), expliquait les raisons
de la création de cette deuxiéme section. Selon lui, le désintérét des Japonais pour
les lettres traditionnelles risquait de produire des savants versés dans les lettres
anglaises mais incapables de lire les textes japonais. Il était donc important de
continuer a assimiler le savoir occidental tout en préservant le savoir du passeé.*

Pour renforcer cette derniére section et lutter contre la déferlante des savoirs
occidentaux, un Département annexe pour I’étude des classiques (Bungaku-bu
fuzoku koten késhii-ka “CZEE[TE G BFEE R fut créé en 18825 La différence
principale avec la section Wakan bungaku de la Faculté des lettres était
I’absence de cours en rapport avec 1’Occident.® Parmi les étudiants formés dans
ce département annexe, qui cessa tout recrutement dés 1885, plusieurs d’entre
eux contribuérent au développement des études chinoises pendant la premiére
moitié du 20%e siecle.”

En 1885, la Section des lettres japonaises et chinoises (Wakan bungaku-ka)
se sépara en deux départements autonomes: lettres japonaises (Wabungaku-ka
FISLZEFL) et lettres chinoises (Kanbungaku-ka #3C5F1).8 Ce nest qu’en 1904 que

3 En 1886, I'Université de Tokyd est rebaptisée Université impériale (Teikoku daigaku 7 [E AF),
puis, en 1897, Université impériale de Tokyd.

4 Tokyd daigaku hyakunen-shi (chiigoku tetsugaku): 502; Tokyd daigaku hyakunen-shi bungaku-bu
sosetsu: 414.

5 Tokydé daigaku hyakunen-shi (bukyoku-shi 1): 505. Parmi les professeurs se trouvaient
quelques-uns des grands noms du kangaku de Meiji: Nakamura Masanao FffIEE, Mishima
Tsuyoshi = &%, Shimada Chérei &HE?., Shigeno Yasutsugu E¥7%4%#, Okamatsu Okoku fff2
o,

6 Nakayama 1934: 106.

7 Cest le cas notamment d’Ichimura Sanjird HiFIH¥ZEE (1864-1947), Hayashi Taisuke #ZEi#
(1854-1922) et Takigawa Kametard #il/l |8 KE] (1865-1946), qui enseignérent tous les trois dans
leur alma mater, et qui fondérent en 1886 la revue Toydgaku zasshi #5F4E:E (Revue des études
orientales).

8 Rebaptisé Kangaku-ka %%} (Département pour I’étude des classiques chinois) en 1889.



DE GRUYTER Le Shinagaku et la modernisation de la sinologie japonaise == 67

la philosophie, I'histoire et la littérature chinoises furent redistribuées dans les
trois départements de philosophie, d’histoire et de littérature.

Contrairement a I’'Université impériale de Tokyo, ou il fallut deux décennies
pour extirper I'histoire, la littérature et la philosophie chinoises de I’emprise
du kangaku, les chaires de philosophie (1910) et littérature (1906) chinoises
de I’Université impériale de Kydto - fondée en 1897 — furent créées dans les
départements respectifs de philosophie et de littérature, et non pas regroupées
dans un département de kangaku comme c’était le cas a Tokyd jusqu’a la réforme
de 1904. En outre, trois chaires d’histoire orientale (tdyé shigaku),’ contre une
seule a Tokyd, furent créées entre 1907 et 1909, fait souvent présenté comme une
preuve supplémentaire de I'importance accordée par Kyéto a I’étude de la Chine
et de son histoire.1°

Ces différences, accentuées par la rivalité traditionnelle des deux capitales,
ont contribué a la formation d’une idée largement répandue chez les intellectuels
japonais. Il y aurait eu a Kydto des spécialistes gardant leurs distances avec le
pouvoir politique, s’intéressant a la Chine de leur époque et utilisant des mé-
thodes proches des sinologues occidentaux. A Tékyod, en revanche, les savants
auraient été plus apparentés aux kangaku-sha, les lettrés confucianistes conser-
vateurs, proches des sphéres gouvernementales et ne cachant pas leur mépris
pour leurs contemporains chinois.

Qu’en était-il réellement? Au-dela des clichés et de différences structurelles
moins importantes que ne le prétendent les diplémés de 1'Université de Kybto,!!
quelle fut la véritable originalité de cette « Ecole de Kydto »'? qui produisit les
plus grands noms de la sinologie japonaise du 20®™e siécle? Pour apporter des
éléments de réponse a cette question, nous nous proposons dans cet article
d’examiner quelques-uns des plus illustres représentants de cette école, que 1’on
nomme également shinagaku < #}%:, du nom de la société Shinagaku-sha Z#l+
#t qu’ils créérent au début des années 1920.

9 Le téyd shigaku, ou plus simplement tdyd-shi 3% 5%, littéralement « histoire orientale », est
une discipline propre au Japon, dans laquelle I'histoire chinoise occupe une place privilégiée.
10 Tonami/Fujii 2002: i.

11 A partir de 1918, date a laquelle la chaire d’histoire orientale est créée a 'Université impé-
riale de Tokyd, les deux universités présentent des structures comparables pour ce qui est des
études chinoises. Les noms des départements sont identiques: philosophie chinoise (Shina
tetsugaku-ka ZHHTFFL), littérature chinoise (Shina bungaku-ka SZH33 5 F}), histoire orientale
(Téyo shigaku-ka 5352251,

12 Bien que I'« Ecole de Kydto » désigne communément le groupe de professeurs du Dépar-
tement de philosophie de I'Université impériale de Ky6to autour du célébre Nishida Kitard, ce
terme fait parfois référence a la sinologie telle qu’elle s’est développée dans cette université au
début du 20%me siécle.



68 =— SamuelGuex DE GRUYTER

Littéralement « étude de la Chine», «shinagaku», inspiré du francais
« sinologie », était utilisé jusqu’alors pour parlerdes étudeschinoisesacadémiques
telles qu’elles étaient pratiquées en Occident, en particulier en France. « Shina »
était le mot courant utilisé au Japon pour désigner la Chine depuis la fin du 19%me
siécle. Empreint de connotations négatives liées a la période militariste du Japon,
et trés mal percu par les Chinois qui le considéraient comme un terme dépréciatif,
il fut remplacé, aprés la Seconde Guerre mondiale, par « Chiigoku » H[Z.

2 La philosophie chinoise

2.1 Kano Naoki

La figure centrale de cette « Ecole de Ky6to » est constituée par Kano Naoki #7#F &
 (1868-1947).13 Titulaire des deux chaires de philosophie et littérature chinoises
lors de leur création en 1906 et 1910, il imposa un style différent de ses collégues
de Tokyo et eut une profonde influence sur ses étudiants.

Entré dans le Département kangaku de 1’'Université impériale de Tokyd en
1892, Kano fut fortement marqué par Shimada Chorei SMHET. (1838-1898).
Shimada enseignait aussi bien les canons confucéens, I’histoire chinoise, la
littérature sino-japonaise (kan bungaku 7%35), que le systéme légal de la Chine
ancienne. C’est lui qui suscita chez Kano Naoki un intérét particulier pour les
méthodes de critique textuelle du kaozhengxue 53t sur lequel Kano Naoki
allait batir les fondements méthodologiques du shinagaku.

Ses études a peine terminées, Kano fut envoyé en Chine par le ministére de
I’Education. Cette décision fut prise en vue de le nommer professeur dans la future
Université impériale de KyoOto. Arrivé a Pékin en avril 1900, Kano se retrouva, a

13 Certes, Naitd Konan Wi##rE (1866-1934) joua lui aussi un rdle important dans le dévelop-
pement du shinagaku. Cependant, le champ d’investigation de Naitd, détenteur de la premiére
chaire d’histoire orientale (toy6 shigaku), n’était pas limité uniquement a la Chine. Si I’histoire
orientale peut étre assimilée aux études chinoises, cette discipline, propre au Japon, nécessite un
traitement particulier qui dépasse le cadre de cette étude.

14 L' « Ecole des vérifications et des preuves », née en Chine dans la seconde moitié du 17éme
siécle, pronait un retour a la lettre des Classiques les plus anciens. Leur méthodologie, similaire
a I’étude philologique des classiques telle qu'elle était pratiquée en Europe, consistait a rester le
plus prés du texte, en s’appuyant sur des exemples trouvés dans d’autres textes pour déterminer
le sens et 1'évolution de chaque caractére. Introduites au Japon dés le début du 18%me¢ siécle, les
méthodes du « koshd-gaku » jouérent un role prépondérant dans I’émergence d’une historio-
graphie japonaise moderne a la fin du 198 siécle.



DE GRUYTER Le Shinagaku et la modernisation de la sinologie japonaise == 69

peine deux mois plus tard, assiégé par les Boxers. Obligé de rentrer au Japon en
aolit de la méme année, ce qu’est que ’'année suivante qu’il put repartir pour la
Chine otiil étudia pendant deux ans. A Shanghai, il eut des contacts avec la Royal
Asiatic Society qui lui permirent de se familiariser avec la sinologie occidentale.
I1 découvrit que cette derniére présentait des similitudes avec le kaozhengxue et,
en se familiarisant avec le regard que posaient les sinologues occidentaux sur la
Chine, Kano acquit la conviction que les classiques chinois devaient étre abordés
comme n’importe quel texte étranger. Cette constatation était une évidence pour
les sinologues occidentaux, mais pas pour les kangaku-sha.

Il s’agissait d’un changement fondamental: en percevant les classiques
chinois non pas comme des textes écrits en «japonais classique » mais en
chinois, Kano permettait a la culture chinoise de retrouver sa « sinitude », et de
se libérer du cadre réducteur - le patrimoine culturel japonais — dans lequel le
kangaku I’avait confinée durant des siécles.

Cette approche objective de la langue chinoise se retrouve également dans
la maniére dont il appréhendait la philosophie chinoise. Contrairement a ses
colléegues de Tokyo, Hattori Unokichi AR&EF 2% (1865-1939)'° et Uno Tetsuto
FEH A (1875-1974)'6 qui s’engagérent pour la diffusion de l'enseignement
de Confucius dont ils pensaient étre les véritables dépositaires, Kano s’en tint
a lanalyse rigoureuse des classiques. Toutefois, Kano ne se contentait pas
seulement de I’étude philologique des classiques. Il insistait également sur la
nécessité de replacer chaque école dans I’histoire de la philosophie chinoise, afin
d’éviter toute appréciation biaisée.

15 Dipléomé de philosophie, Hattori travailla d’abord pour le ministére de I’Education avant
d’&tre nommeé professeur adjoint I'Université impériale de Tokyo en 1898. L'année suivante, il fut
envoyé en Chine avec Kano Naoki. La Révolte des Boxers (1900) I'obligea a raccourcir son séjour,
qu’il poursuivit finalement en Allemagne. C’est 1a qu’en 1902, on lui proposa le poste de « doyen »
(zongjiaoxi ##0%E) de I’Ecole normale de I'Université Jingshi (Jingshi daxuetang shifanguan
SEHIACEELATEAE) & Pékin. 11 participa activement aux réformes du systéme éducatif chinois qui
suivirent la suppression des examens impériaux (keju #%) avant de rentrer au Japon en 1909.
En dépit de ses études de philosophie occidentale, c’est a la philosophie chinoise antique et
a ’éthique confucéenne qu'il consacra ses cours pendant les dix-huit années qu'il enseigna a
I’'Université impériale de Tokyd, jusqu’a sa retraite en 1928.

16 Diplomé du Kangaku-ka de I'Université impériale de Tokyd qu’il choisit, dit-il, par réaction
envers les discours anti-confucianistes de Fukuzawa Yukichi, il poursuivit ses études a 1'étranger
entre 1905 et 1910 (deux ans en Chine, trois ans en Allemagne). Il fut fortement influencé par les
idées de Fichte et ne cacha pas son admiration pour Bismarck. Nommé professeur a I'Université
impériale de Tokyd en 1919, il enseigna a la téte de la premiére chaire de philosophie chinoise
jusqu’a sa retraite en 1937. Il fut un des principaux artisans, avec son collégue Hattori Unokichi,
du renouveau confucéen du début du 20%me siécle.



70 = Samuel Guex DE GRUYTER

Ce souci d’objectivité se retrouve également dans la méfiance qu’il exprimait
a I’égard de ceux qui appliquaient des concepts occidentaux pour expliquer des
phénomeénes propres a la civilisation chinoise. Ainsi, méme si ’ouvrage principal
de Kano dans ce domaine s’intitule Shina tetsugaku-shi 3 A#5 %5 (Histoire de la
philosophie chinoise), Kano ne cachait pas ses doutes quant a I'existence d’une
« philosophie » en Chine:

La question se pose de savoir s'il convient de désigner uniformément par philosophie
chinoise ou histoire de la philosophie chinoise ce qui en Chine était nommé jusqu’ici
jingxue 4% [étude des Classiques), zhuzixue 57 [étude des anciens penseurs], songming
lixue FREAEE [étude du principe ou « néo-confucianisme »]. En effet, depuis les temps an-
ciens, les Chinois, doués de bon sens, ont toujours privilégié les actions pratiques et utiles.
Leur savoir est intimement lié a la politique, au droit, et propose une éthique pratique. Cette
évolution est radicalement différente de ce que la Gréce a connu.’

Avec cette variété d’intéréts, une méthodologie comparable aux sinologues occi-
dentaux mais qui n’oubliait pas pour autant d’intégrer le regard des Chinois sur
leur propre culture, Kano parvint a insuffler une nouvelle vie aux études chinoises
et forma plusieurs générations d’étudiants qui s’imposeront rapidement comme
des autorités dans les domaines de la pensée et de la littérature chinoises.

2.2 Ojima Sukema

Parmi les nombreux étudiants de Kano se trouve Ojima Sukema /Ng 65 (1881-
1966), qui fut son successeur a la téte de la chaire de d’histoire de la philosophie
chinoise (Shina tetsugaku-shi koza A5 52 58FE) en 1931, fonction qu’il assuma
jusqu’a sa retraite en 1941. Tout comme son maitre, Ojima refusait d’appliquer
tels quels les concepts de la philosophie occidentale, pronant une approche
tenant compte des réalités propres a la civilisation chinoise. C’est pour cette
raison qu‘il préférait parler de « pensée chinoise » (Shina shisé ZH}EAH) plutot
que de « philosophie chinoise » (Shina tetsugaku ~ZA~). Ojima ne cachait
pas son hostilité a I'égard des confréres qui cherchaient a faire rentrer la pensée
chinoise dans le moule de la philosophie occidentale. Certes, Ojima ne niait
pas l’existence d’aspects « philosophiques » dans la pensée chinoise, mais il
n’en était pas moins convaincu qu’aucun systéme comparable a la philosophie
occidentale n’avait existé en Chine. A ses yeux, dans la majorité des histoires de
la philosophie chinoise publiées au Japon depuis la fin du 19¢me siécle, les auteurs

17 Kano 1953: 5.



DE GRUYTER Le Shinagaku et la modernisation de la sinologie japonaise =——— 71

se contentaient de récolter ici et la des motifs de la pensée chinoise pour les
assimiler a tel ou tel concept de la philosophie occidentale. Pour Ojima, cette
pratique déplorable empéchait de saisir ’'essence profonde de la pensée chinoise.

Pour autant, la méfiance d’Ojima envers I’assimilation de la pensée chinoise
a la philosophie occidentale n’était nullement synonyme de rejet des sciences
occidentales. Au contraire, Ojima est justement connu pour avoir été le premier
sinologue japonais a avoir envisagé I’étude de la pensée chinoise de facon globale,
s’inspirant en cela de la sociologie, qu’il avait découverte pendant son séjour
d’études en France de 1925 a 1928. Ojima considérait que toute étude sérieuse de
la pensée chinoise devait tenir compte des réalités politiques, économiques et
sociales de la Chine.!®

Si Ojima ne cachait pas son admiration pour les travaux des sinologues fran-
cais en général et de Marcel Granet en particulier, parfait exemple selon lui de
ce que la sociologie pouvait apporter a ’étude de la pensée chinoise, il insistait
également, en digne héritier de Kano Naoki, sur I'importance de 1’étude philolo-
gique des textes. Ainsi dans son Histoire de la pensée chinoise, Ojima consacrait-il
’'essentiel de son introduction a la présentation des problémes de méthodologie
liés entre autres a I’étymologie (kunko), a I'utilisation des catalogues (mokuroku)
ou a la critique textuelle (honbun hihan). En d’autres termes, Ojima pensait que
les textes devaient d’abord faire ’'objet d’'un examen rigoureux visant a établir
leur fiabilité avant d’étre analysés en tant que produit d’'une époque donnée.

Avec les années, Ojima semble avoir éprouvé une forte attirance pour la
pensée confucéenne, qui renfermait selon lui des principes universels toujours
valables:

C’est un fait que la pensée confucéenne matinée de pensée légiste fut a 'origine de bien des
maux de la société chinoise, mais dans le méme temps, ne trouve-t-on pas dans la pensée
purement confucéenne des éléments qui, aujourd’hui encore, possédent une valeur uni-
verselle? Si par le passé, [la pensée confucéenne] fut a l'origine de nombreux préjudices,
était-ce vraiment le résultat de son retard par rapport a la réalité de la société chinoise?
N’était-ce pas, au contraire, qu’elle était trop en avance sur son époque?*?

Pour comprendre la Chine contemporaine, Ojima soutenait qu’il fallait d’abord
étudier les canons confucéens. En apparence, cette conception n’était guére
différente des kangaku-sha, pour qui I’essence de la culture chinoise se trouvait
uniquement dans les classiques. Cependant, I’attitude d’Ojima était radicalement

18 Ojima 1968: 5. Publié aprés la mort d’Ojima, cet ouvrage est basé sur le contenu des cours
donnés en 1931 a I'Université impériale de Kydto.
19 Ojima Sukema, Chiigoku no seiji shisé FEDEIEEE (La pensée politique chinoise), cité
dans Kyddai toy6 shigaku no hyakunen: 1997: 197.



72 = Samuel Guex DE GRUYTER

différente des kangaku-sha sur un point fondamental: alors que pour ces derniers,
les canons confucéens étaient des textes sacrés qu’ils se contentaient d’annoter et
de commenter, Ojima considérait les canons comme de simples documents his-
toriques. Certes, Ojima était convaincu que ces canons confucéens renfermaient
les éléments fondamentaux de la pensée chinoise, mais tous les textes n’avaient
pas pour autant la méme valeur et devaient donc faire ’objet d’études critiques
rigoureuses. En d’autres termes, aux yeux d’Ojima, la vénération des classiques
par les kangaku-sha et les lettrés chinois était en-soi un phénomeéne s’inscrivant
dans I’histoire de la pensée chinoise qui méritait d’étre étudié, au méme titre que
le confucianisme des Han ou le néo-confucianisme des Song.

2.3 Takeuchi Yoshio

Bien qu’il n’ait pas enseigné dans I’Université impériale de Kydto - il occupa dés
1920 la premiére chaire de philosophie chinoise de I’'Université impériale du Nord-
Est (T6hoku teikoku daigaku HJL7[EA) -, Takeuchi Yoshio EAFEH (1886-
1966) peut étre considéré néanmoins comme un digne représentant du shinagaku.
Il fut un des membres principaux de la société Shinagaku-sha et, peut-étre plus
encore qu’Ojima Sukema, fut celui dont les travaux portent le plus I'influence de
son maitre, Kano Naoki, notamment en ce qui concerne I’importance accordée au
kaozhengxue des Qing.

Son approche des classiques était basée sur la lecture rigoureuse des textes
originaux, la comparaison avec les différentes versions d’un méme texte, la cor-
rection et ’établissement de la version définitive purgée de toutes les erreurs. Sur
ce point, son attitude différe d’Ojima. En effet, ce dernier considérait que d’un
point de vue sociologique, les textes apocryphes n’étaient pas dénués de toute
valeur, a condition de les analyser pour ce qu’ils étaient, c’est-a-dire des textes a
l’authenticité douteuse, mais qui n’en constituaient pas moins des témoignages
écrits reflétant la pensée de leur époque.

Mais Takeuchi ne se contenta pas de 1’étude philologique des classiques.
Insatisfait par les « histoires de la philosophie chinoise », qui se résumaient pour
la plupart a une présentation successive de biographies, il publia en 1936 une
Histoire de la pensée chinoise (Shina shis6-shi sz H3 £ #858), dans laquelle il s’efforca
de replacer les penseurs chinois dans le mouvement général de I’histoire:

Depuis la Restauration de Meiji, plusieurs ouvrages du méme genre [histoire de la philoso-
phie chinoise] sont parus, mais dans leur majorité, si les informations biographiques des
penseurs et les commentaires de leurs ceuvres sont riches et détaillés, il me semble qu'ils
ne sont pas trés pratiques pour qui désire saisir 1'évolution de la pensée chinoise. Etant



DE GRUYTER Le Shinagaku et la modernisation de la sinologie japonaise == 73

donné que dans ce livre, je me propose de mettre en évidence ce processus d’évolution de
la pensée, je me suis efforcé de réduire les éléments biographiques et les commentaires au
strict minimum, et de traiter de thémes jusque-la ignorés dans les ouvrages de ce genre, tels
que I’évolution de I'exégése des canons confucéens ou I'influence du bouddhisme.?°

Alors que la tradition du kangaku privilégiait ’'aspect philosophique, pour ne pas
dire religieux des canons confucéens, Takeuchi élimina ces éléments subjectifs
et construisit une histoire de la pensée chinoise rationnelle, basée sur I’évolution
historique des divers courants de pensée. Par ailleurs, en y incluant I'école du
kaozhengxue, Takeuchi alla plus loin que son maitre, Kano Naoki. Alors que ce
dernier considérait le kaozhengxue comme la méthode absolue pour I’étude des
documents, Takeuchi n'oubliait pas non plus de le prendre comme objet de son
étude comme une école parmi d’autres.?!

Certains chercheurs, tout en reconnaissant I’extréme rigueur des études de
Takeuchi ont relevé chez ce dernier un attachement aux valeurs confucéennes.
Par exemple Sakade Shinobu cite un manuel rédigé en 1941 par Takeuchi a la
demande du ministére de I’'Education, dans lequel il faisait part de la fierté et du
bonheur pour les Japonais d’étre nés dans un pays ot la vertu de piété filiale avait
été assimilée a la loyauté envers le souverain, épargnant ainsi au Japon le sort
de la Chine et ses innombrables changements de dynasties.?? Si, sur ce point, la
position de Takeuchi ne différait guére de ses confréres a I’'Université impériale
de Tokyd, il convient toutefois de noter une différence importante: Takeuchi s’est
abstenu dans ses principaux ouvrages d’exprimer ouvertement cette conviction.
On peut le constater dans cette étude comparative du confucianisme en Chine
et au Japon, que Takeuchi publia pendant la guerre. Aprés avoir rappelé, a la fin
du livre, les caractéristiques du confucianisme japonais (rejet de la théorie du
changement de mandat céleste incompatible avec le systéme impérial japonais
fondé sur une seule lignée ininterrompue; assimilation de la piété filiale a la
loyauté envers le souverain), Takeuchi concluait en ces termes:

Si nous comparons la pensée morale au Japon et en Chine, elle est basée dans les deux cas
sur le systéme familial et accorde une importance particuliére aux « cinqg relations sociales »
[j. gorin Fifi#].?? Cependant, alors que les cinq relations sociales en Chine sont basées sur la
famille et privilégient la piété filiale, dans les cinq relations sociales au Japon, ot I'on prone
le nationalisme ainsi que I’assimilation de la piété filiale a la loyauté envers le souverain,

20 Takeuchi 1936: iii.

21 Takeuchi 1936: 301.

22 Sakade 1994: 65.

23 Prince-sujet, pére-fils, ainé-cadet, mari-femme, amis.



74 = Samuel Guex DE GRUYTER

c’est cette derniére qui prévaut aux dépens de la piété filiale. Cette distinction provient des
différences que I'on constate dans les caractéristiques nationales des deux pays [kunigara).?*

Dans cette conclusion, Takeuchi se borne a constater des différences sans pour
autant affirmer la supériorité d’un systéme sur l'autre. Quelles qu’aient été les
convictions de Takeuchi, cette retenue mérite d’étre soulignée, a une époque ot
les idéologues s’évertuaient au contraire a ériger le Japon comme unique déposi-
taire de la pensée confucéenne.

3 La littérature chinoise

3.1 Kano Naoki

Comme pour la philosophie ou la pensée chinoise, c’est encore sous I'impulsion
de Kano Naoki que I’étude de la littérature chinoise s’affranchit de la tutelle du
kangaku pour aborder de nouveaux genres. En effet, jusqu’au début du 20&me
siécle, la séparation entre philosophie (ou pensée) et littérature chinoise n’était
pas aussi marquée qu’elle ne I’est aujourd’hui. En Europe, ce fut le romantisme
qui joua un r6le important dans la remise en question de I'idée selon laquelle
la littérature devait allier valeur éducative et valeur esthétique. Cela permit a
des genres populaires comme le roman de rentrer dans le corpus de la grande
littérature.

En Chine, le composé wenxue 325 (j. bungaku), traduit de nos jours par
« littérature », désignait a l'origine I'étude des textes, en particulier les Six
classiques?’ et la poésie. Si, au fil des siécles, wenxue intégra progressivement
d’autres formes comme les chroniques historiques, 1’'aspect éducatif et moral
primait toujours sur la dimension esthétique.

La situation au Japon était relativement similaire, le terme bungaku désignant
les ceuvres rédigées en chinois classique ou en sino-japonais en excluant les
textes en japonais vernaculaire. Cependant, a partir des années 1880-1890, la
notion d’esthétique commenca a étre associée a la littérature: désormais la valeur
morale d’une ceuvre n’était plus le critére principal pour juger de sa valeur. Cette
séparation du vrai et du beau s’accompagna de la formation graduelle d’un corpus

24 Takeuchi 1939: 213.

25 Shijing #4% ou Livre des odes (ou poémes), le Shujing i#4% ou Livre de I'histoire, le Yijing
%%t ou Livre des mutations, le Lijing L& ou Rituel ou Rites, le Yuejing #4% ou Musique, et le
Chungiu &% ou Annales des printemps et automnes.



DE GRUYTER Le Shinagaku et la modernisation de la sinologie japonaise = 75

de textes que les premiers auteurs d’anthologies et d’histoire de la littérature
nationale organisérent en un amalgame homogene appelé littérature nationale
(kokubungaku [E3) ou littérature japonaise (Nihon bungaku H4A305).26

C’est dans cette période, qui vit naitre les premiers grands travaux qui
servirent a déterminer le cadre d’un corpus littéraire japonais, que furent
publiées en 1897 et en 1898 les deux premiéres histoires de la littérature chinoise
(Shina bungaku-shi HE3C55) toutes langues confondues. La premiére est
I'ceuvre de Kojo Teikichi fiit e (1866-1949) et la seconde de Sasakawa Taneo
T 1[FEER (1870-1949). Pour étre exact, il faudrait en outre mentionner 'ouvrage
de Suematsu Kenchd FfA#tE (1855-1920), Shina kobungaku ryakushi ZHBd
EERg S (Bréve histoire de la littérature chinoise ancienne) publié en 1882.
Toutefois, si c’est la premiére fois que la littérature chinoise est envisagée dans
un processus d’évolution historique, le concept de bungaku utilisé par Suematsu
reste traditionnel. Les ceuvres abordées se limitent aux canons du confucianisme
et aux textes des penseurs de I'antiquité chinoise: la dimension esthétique cede
ici le pas a celle de la pensée.

En incluant dans ces histoires littéraires des ceuvres que les lettrés chinois
avaient jusque-la méprisées, telles que les romans en langue vernaculaire (baihua
xiaoshuo),?” leurs auteurs contribuérent a amorcer le processus de réévaluation
du patrimoine littéraire chinois et favorisérent de nouvelles vocations, comme
celles de Kano Naoki.

Rien ne prédestinait ce dernier a s’intéresser aux romans ou au théatre. En lit-
térature, il avait suivit I'enseignement de Shimada Chorei (1838-1898) et Takezoe
Shinichir6 (1841-1917) sur le Livre des odes (Shijing), le Printemps et Automnes sui-
vant la tradition de Zuo (Chungiu Zuozhuan) a I'Université impériale de Téky®d, et
c’est essentiellement a la littérature classique que Kano consacra ses recherches.

Pourtant, en 1916, il décida de consacrer son cours de littérature a I’histoire
du roman en Chine. Il renouvela ’'expérience I'année suivante en abordant I’his-
toire du théatre en Chine, devenant ainsi le premier enseignant a inclure la litté-

26 Sur ce sujet, voir Lozerand 2005.

27 Pour autant, les Japonais n'avaient pas attendu la fin du 19¢me siécle pour s’intéresser a
la littérature chinoise de leur temps. Déja au 17¢m¢ siécle, quelques Japonais firent preuve de
curiosité pour les romans en langue vernaculaire chinoise. Le lettré confucianiste Hayashi Razan
PREELL (1583-1657) lisait le chuangi {z# de ’époque Ming Jiandeng xinhua B9%&5#sE (Nouveau
récit de la lampe coupée) et Ogyii Sorai parlait des romans et du théatre chinois dans Téwa ruizan
fEEEMEHE (Recueil de récits des Tang). Dans une époque ou littérature rimait avec classiques,
quelques rares Japonais comme Okajima Kanzan [ &7l (1674-1728) tentérent de populariser
ces fictions chinoises auprés d’un large public japonais. C’est grace aux traductions de ce dernier
que des ceuvres aussi connues que le Shuihu zhuan (Au bord de l'eau) ou le Xiyou ji (La pérégri-
nation vers I'Ouest) purent acquérir leurs lettres de noblesse. Voir Pastreich 1999.



76 = Samuel Guex DE GRUYTER

rature populaire dans les cours de littérature chinoise a I’'Université impériale de
Kyo6to. Son approche des romans ou du théatre était fondée sur la méme méthode
du kaozhengxue qu’il appliquait a ’étude de n’importe quel autre texte.

Est-ce a dire que la conception de la littérature de Kano Naoki était résolu-
ment moderne et proche de celle qui prévaut au Japon de nos jours? Si nous pre-
nons comme critére de jugement la séparation de la littérature et la philosophie
ainsi que I’élargissement du champ littéraire a des formes telles que le roman
ou le thééatre, la réponse n’est pas entiérement affirmative. En ce qui concerne la
reconnaissance du roman et du théatre comme faisant partie du corpus littéraire
chinois, ses cours de littérature chinoise parlent d’eux-mémes. Toutefois, cela ne
I’empéchait pas de constater, dans son Histoire de la littérature chinoise, que la
littérature populaire n’était toujours pas reconnue a sa juste valeur:

Méme si en Chine aussi, nous trouvons plusieurs formes de théatre ainsi que des romans,
ils n'apparaissent pour la premiére fois que sous la dynastie Yuan. De ce fait, ces textes ne
sauraient soutenir la comparaison avec la littérature ancienne et ne sont guéres considérés.
Actuellement, aucun texte de ce genre n'est mentionné dans la Bibliothéque compléte en
quatre sections [Siku quanshu 'UE %3], Cela signifie que dans la conception des Chinois,
ces genres ne sont pas assimilés a de la littérature. Si certains lettrés trouvérent le courage
de rédiger ouvertement des piéces de théatre, beaucoup de romans, en revanche, sont restés
anonymes. On constate ainsi [que les Chinois] continuent d’attribuer a la littérature une
fonction moralisatrice. [...] Je pourrais résumer mes propos précédents ainsi: 1) La litté-
rature chinoise privilégie le pragmatisme et poursuit un objectif moral et politique. 2) La
pensée contenue dans la littérature chinoise est relativement uniforme en regard de 1'im-
portance de la production littéraire. L'attention principale est accordée aux techniques de
rhétorique. 3) L'essence de la littérature chinoise se trouve dans la littérature ancienne et
continue de nos jours a dominer la pensée et la langue des Chinois. 4) Concernant la litté-
rature populaire, ses origines sont tardives et son degré de reconnaissance faible. Elle n’est
pas encore en mesure de rivaliser avec la littérature ancienne.?®

En revanche, la séparation de la philosophie et de la littérature est une question
plus délicate. Nous pourrions croire que Kano était de ceux qui étaient convain-
cus de la nécessité de séparer la littérature de la philosophie. Contrairement a
I’Université de Téky6 qui connut moult réformes avant de séparer les deux dis-
ciplines en 1904, Kano enseignait dans une université qui avait congu les dépar-
tements de littérature et philosophie comme des entités indépendantes dés leur
création. Pourtant, si I'on en croit le témoignage de Yoshikawa Kojird, le plus
célebre éléve de Kano, ce dernier semblait conserver une vision plus tradition-
nelle de I’étude de la Chine:

28 Kano 1970: 9.



DE GRUYTER Le Shinagaku et la modernisation de la sinologie japonaise = 77

Le point de vue du professeur Kano était que la civilisation chinoise avait traversé les ages
sans opérer de distinction entre la littérature et la philosophie. Etudier séparément [ces
deux matiéres] ne pouvait que conduire a ’échec. C'est pour cela [qu’il disait] qu’il ensei-
gnait les deux [...].%?

La conception de I’étude de la Chine chez Kano était encyclopédique. La litté-
rature restait ainsi percue comme formant un tout avec la philosophie. Dans ce
sens, cette approche était en opposition avec la tendance de I’époque qui visait
au contraire a subdiviser les domaines d’études en unités plus réduites, permet-
tant une spécialisation accrue des chercheurs. C’est ce qui explique peut-étre
son manque d’intérét pour la révolution littéraire en Chine qui cherchait, entre
autres, a établir la littérature en tant qu’art indépendant des valeurs tradition-
nelles, notamment du confucianisme.

3.2 Aoki Masaru

Avec son éléve, Aoki Masaru F/RIEE (1887-1964), spécialiste de littérature
uniquement, la séparation entre les deux domaines était beaucoup plus nette.
Aprés avoir achevé ses études de littérature chinoise a Kydto en 1911 avec un
mémoire consacré aux yuanqu 7ti,3° Aoki poursuivit ses recherches en amateur
pendant plusieurs années, avant de pouvoir enseigner a I’'Université impériale du
Nord-Est en 1924, puis d’étre nommé professeur a I’'Université impériale de Ky6to
en 1938. Spécialiste des formes théatrales chinoises, Aoki Masaru est surtout
connu pour ses études sur la littérature chinoise pré-moderne (kinsei #Ttt), c’est-
a-dire des époques Ming et Qing, qui étaient des périodes négligée jusqu’alors.
Il fut également le premier sinologue japonais a s’étre intéressé a la littérature
chinoise contemporaine:

[...] En 1919, un ami me proposa de parler de la littérature chinoise contemporaine dans le
journal Taishé nichinichi qui venait d’étre créé. J’acceptai avec plaisir, mais aprés seulement
deux ou trois articles, le journal fit faillite. Lorsque I’année suivante, nous publidmes notre
revue Shinagaku, je consacrai mon premier essai a la « Révolution littéraire ». C’était une
période ol j’étais passionné par la littérature chinoise contemporaine [...] méme si cela
ressemblait a une traversée du désert en solitaire.?!

29 Yoshikawa 1999: 362.

30 Genre poétique caractéristique de la dynastie Yuan (1279-1368). 1l existe deux sortes de
yuanqu: des poémes indépendants, et les parties chantées des opéras (zaju *E#l).

31 Aoki 1936: 37.



78 = Samuel Guex DE GRUYTER

Cependant, en dépit de ce r0le de précurseur, Aoki allait trés rapidement se dés-
intéresser de cette nouvelle littérature. L'explication de ce brusque changement
se trouve a la fin de I'article consacré a Hu Shi et la « Révolution littéraire »:

En ce qui concerne le genre romanesque, Lu Xun est un auteur qui a de l'avenir. Son
Journal d’un fou décrit I’hallucination effroyable d’une folie de la persécution. Il atteint des
terres vierges qu’aucun autre romancier chinois n’a encore foulées. Les membres de Xin
sichao?? font beaucoup d’efforts pour la création [de nouvelles ceuvres], mais il est navrant
de constater que la majorité d’entre elles sont du niveau d'un écolier japonais de niveau
secondaire.?3

Ce constat ne signifie pas pour autant qu’Aoki était dénué d’espoir pour l’avenir
de cette nouvelle littérature. Il considérait que le faible niveau de cette produc-
tion était dii principalement au manque d’expérience, mais qu’avec le temps, les
jeunes écrivains seraient en mesure de produire des ceuvres de qualité. Cepen-
dant, a ce stade de développement, cette littérature ne présentait pas, pour lui, de
véritable intérét artistique. C’est ainsi que par la suite, Aoki consacra I’essentiel
de ses recherches a la littérature pré-moderne de ’époque Qing.

4 Conclusion

S’il est indéniable que les représentants de I’ « Ecole de Ky6to » ont contribué a la
modernisation des études chinoises, en introduisant notamment des méthodes
inspirées de la sinologie occidentale, ils ne furent pas les seuls. A I’'Université
impériale de Tokyd, aussi bien Hattori Unokichi et Uno Tetsuto en philosophie
chinoise, que Shionoya On &R (1878-1962)3 pour la littérature, avaient
effectué de longs séjours en Europe et contribuérent eux aussi a la modernisation

32 Revue créée par les étudiants de I’'Université de Pékin.

33 Aoki1920: 58.

34 Professeur de littérature chinoise a I'Université impériale de Toky®d, il s’efforca comme Kano
Naoki d’élargir le champ d’étude littéraire en incluant dans ses enseignements les romans et le
théatre. Comme dans le cas de Kano Naoki, c’est surtout sous I'influence des sinologues francais
que Shionoya On s’est intéressé a la littérature chinoise moderne. C'est sa rencontre pendant son
séjour d’études en Allemagne (1906-1909) avec les travaux de Stanislas Julien, Antoine Bazin
ou Hervey de Saint-Deny qui suscita son intérét pour la littérature populaire, ignorée jusque la
par ses collégues de Tokyd. Cependant, s’il se démarquait d’un kangaku-sha comme Hoshino
Hisashi £ ¥7{2 (1839-1917), titulaire de la chaire de philosophie et littérature chinoise de 1’Uni-
versité impériale de Tékyo entre 1901 et 1917, pour qui I’étude de romans ou du théatre était en soi
une hérésie, Shionoya n’en restait pas moins attaché aux valeurs confucéennes. Il désapprouvait
la Révolution de 1911 et considérait la création du Mandchoukouo comme une étape vers la réali-



DE GRUYTER Le Shinagaku et la modernisation de la sinologie japonaise = 79

de la sinologie japonaise. La véritable spécificité méthodologique des spécialistes
de Kyoto serait plutot a rechercher dans I'importance accordée au kaozhengxue,
c’est-a-dire a la facon dont les Chinois eux-mémes appréhendaient leur culture.

En instaurant deux département distincts de philosophie et de littérature
chinoises, 1'Université impériale de Kyoto fit certes ceuvre de pionnier, mais la
nomination de Kano Naoki a la téte des deux départements montre bien qu’a cette
époque, la frontiére entre les deux spécialités était encore ténue. Il fallut attendre
les années 1930 et 'apparition de la deuxiéme génération des représentants du
shinagaku, Ojima Sukema en philosophie et Aoki Masaru en littérature, pour que
la distinction s’affirme réellement. Cependant, a cette époque, I’'Université impé-
riale de Tokyo avait elle aussi achevé ses réformes et créé des chaires de littéra-
ture et philosophie chinoises indépendantes.

Qu’en était-il du rapport des sinologues de Kydto avec la tradition du kangaku
et les valeurs confucéennes? Si I’on en croit Aoki Masaru, c’est un aspect ot lui
et ses collégues de Kydto se démarquaient radicalement de leurs homologues de
Tokyo:

Ils [les savants de Tokyd] sont vraiment risibles avec leur vénération de Confucius. Peu
d’entre nous a KyG6to avons ce genre de croyance. Les quatre livres et les cinq canons, nous
les avons peu a peu mis en doute. [...] Nous ne considérons ni Yao ni Shun?®> comme des
personnages historiques mais bien comme des légendes inventées par les confucianistes.
Si nous ne croyons ni en Yao ni en Shun, pourquoi devrions-nous vénérer Confucius?
[...] Nous autres n’avons jamais eu de croyance particuliére pour Confucius; ce que nous
aimons, c’est la vérité de la science.3®

Les propos d’Aoki pourraient laisser croire que, contrairement a leurs confréres
de I’'Université impériale de Tokyd, tous les sinologues de Kyo6to étaient hostiles
au confucianisme. Cette image mérite d’étre nuancée. Ainsi a Toky0, Shiratori
Kurakichi HSHD (1865-1942), professeur d’histoire orientale (t6y6 shigaku),
peut difficilement étre accusé de « vénération de Confucius ». Dés les années 1910,
il fut 'un des tout premiers a s’étre attaqué aux mythes du confucianisme et a
avoir notamment démontré que Yao et Shun étaient des personnages légendaires
qui n'avaient jamais existé que dans l'imagination des confucianistes. Il est
probable que par « savants de Tokyd », Aoki pensait surtout a Hattori Unokichi

sation de la voie des rois sages de 'Antiquité (6d0), idéal politique des lettrés confucéens. Voir
Fujii 1994.

35 ¥ (j. Gyd) et #¥ (j. Shun): rois légendaires de I'antiquité chinoise, longtemps considérés
comme des modéles de souverains sages.

36 Extrait d'une lettre d’Aoki Masaru adressée a Wu Yu le 27 janvier 1922. Cité dans Yan 1993: 418.



80 = Samuel Guex DE GRUYTER

et Uno Tetsuto, les deux professeurs de philosophie chinoise qui furent d’ardents
défenseurs des valeurs confucéennes.

A Ky6to également, si Aoki ne cacha pas son hostilité envers le confucianisme
et la tradition du kangaku - il alla méme jusqu’a proposer de lire les classiques
chinois directement en lecture sino-japonaise (on), et d’abandonner la mé-
thode kundoku - ses collégues n’avaient pas tous une position aussi radicale.
Nous avons vu qu’Ojima Sukema et Takeuchi Yoshio étaient plutdt attachés aux
valeurs confucéennes, méme s’ils prenaient garde a ce que cela n'affecte pas
’objectivité de leurs travaux. Quant a leur maitre, Kano Naoki, il faisait partie du
comité de rédaction de la revue « concurrente », Shibun, publiée par la société
Shibun-kai #732£.37 Or, cette société rassemblait des personnalités de tous les
milieux, préoccupées par le déclin des valeurs traditionnelles au profit de valeurs
occidentales qu’elles percevaient comme essentiellement matérielles, et qui
pronaient le confucianisme comme soutien théorique au régime impérial.>® La
présence de Kano Naoki dans le comité de rédaction détonne puisqu’il était le seul
représentant de KyGto, les autres membres étant des professeurs a I’'Université
impériale de Tokyo.??

Le rejet des valeurs confucéennes par les sinologues de Ky6to n’était donc pas
aussi radical que ne le prétendait Aoki Masaru. Cependant, contrairement a leurs
homologues de Tokyo, ils se sont abstenus dans leurs publications de proner les
valeurs confucéennes et de soutenir la politique expansionniste du Japon, méme
au plus fort de la Seconde Guerre mondiale. Et c’est peut-étre sur ce point que les
sinologues de Kyoto se sont véritablement distingués: alors que la revue Shibun
foisonnait d’articles exaltant la supériorité du systéme impérial japonais ou jus-
tifiant la mission civilisatrice du Japon en Chine, la revue Shinagaku se contenta,
elle, de publier des études érudites, en évitant soigneusement toute référence a
’actualité briilante de I’époque. Ce faisant, Kano Naoki et ses éléves ouvrirent la
voie a une sinologie moderne, en tant que discipline scientifique indépendante

37 Shibun est une expression tirée des Entretiens de Confucius, et qui peut étre traduite par
« cette étude ». Le mot étude ou voie, désigne ici plus particuliérement le confucianisme.

38 Parmi les membres du conseil d’administration, se trouvaient aussi bien des représentants
du monde politique, économique, qu'académique: Komatsubara Eitard /MARZEAKES, ministre
de I’éducation dans le deuxiéme gouvernement Katsura (1908-1911); Yoshikawa Akimasa 75|
#1E (1841-1920), ministre de I’éducation dans le deuxiéme gouvernement Yamagata; Kaneko
Kenjird &7 822CH (1887-1974), directeur de la Banque Mitsui; Shibusawa Eiichi i#/%55— (1840~
1931), fondateur la Banque Daiichi ginké et de nombreuses entreprises; Mishima Tsuyoshi = 5%,
kangaku-sha, fondateur de I’'Université Nisho gakusha —fA%2<,

39 Hayashi Taisuke, Koyanagi Shigeta, Ichimura Sanjird, Inoue Tetsujir6, Hattori Unokichi, Uno
Tetsuto, Shionoya On, etc.



DE GRUYTER Le Shinagaku et la modernisation de la sinologie japonaise = 81

du pouvoir politique, avec pour principal objectif une meilleure connaissance de
la civilisation chinoise dans toute sa diversité.

Bibliographie

Aoki, Masaru #FKIE'R (1936): « Shina kabure » ZHA 3. Chidgoku bungaku geppd FE3FH
¥ 12: 37-39.

Aoki, Masaru #7KIE'Z (1920): « Ko Teki wo chiishin ni uzumaite iru bungaku kakumei [ll »

EH A A LM T A S5 [La révolution littéraire tournant autour de Hu Shi).
Shinagaku 1.3: 39-59.

Fujii, Sh6zd B4 = (1994): « Shionoya On »E 4R, In: Egami, Namio /T et al. (éd.):
Téybgaku no keifu H¥5D %l [Généalogie des études orientales], vol. 2. Tokyo:
TaishOkan A{Z68: 93-104.

Kano, Naoki 5 #F E ¥ (1970): Shina bungaku-shizzH$32 5 [Histoire de la littérature chinoise].
Tokyd: Misuzu shobd &4 ¢ )5,

Kano, Naoki #7%F EL ¥ (1953): Shina tetsugaku-shi #5755 [Histoire de la philosophie
chinoise]. Tokyd: Iwanami shoten =i /5.

Kydto daigaku hyakunen-shi henshu iinkai SEEIAFEF L HEZE S (6d.) (1997): Kybto daigaku
hyakunen-shi & A EE 58 [Cent ans d’histoire de ’'Université de Ky6to], 7 vol. Ky6to:
Kydto daigaku kben-kai &L A F kg,

Lozerand, Emmanuel (2005): Littérature et génie national. Naissance d’une histoire littéraire
dans le Japon du XIXe siécle. Paris: Belles Lettres.

Nakayama, KyQshird #1112 PUE} (1934): Shigaku oyobi téydshi no kenkyd 5277 U B 5 D FE
[Etudes d’histoire et d’histoire orientale]. Tokyd: Kenbun-kan ¥ 3288,

Ojima, Sukema /&1 (1968): Chiigoku shisé-shi +EEAE 5 [Histoire de la pensée chinoise].
Tokyd: S6bun-sha fill3C+t,

Pastreich, Emanuel (1999): « An Alien Vernacular: Okajima Kanzan’s Popularization of the
Chinese Vernacular Novel in Eighteenth-Century Japan ». Sino-Japanese Studies 11.2:
39-49,.

Sakade, Yoshinobu ¥z ti1¥{6 (1994): Tézai shinorojT jijé 53 / 0 > —Hi# [Situation de la
sinologie en Orient et en Occident]. Tokyd: T6hd shoten % /75,

Takeuchi, Yoshio HA## (1936): Chigoku shisé-shi PEEAE [Histoire de la pensée
chinoise]. Tokyd: lwanami shoten = #/5,

Takeuchi, Yoshio EN#kE (1939): Jukyd no seishin ¥ O FE [L'esprit du confucianisme).
Tokyd: Iwanami shoten Z:E /5,

Tanaka, Stefan (1995): Japan’s Orient: Rendering Pasts into History. Berkeley: University of
California Press.

Togawa, Yoshio F/I175E (1966): « Kangaku shinagaku no enkaku to sono mondai-ten: kindai
akademizumu no seiritsu to Chigoku kenky0 no keifu (Il) #¥ 2 +FDitE & £ DR
MG 7 A7 I ALDHILE PEAF D Z5 (=) [Développement historique et
problématique dans le kangaku et les études chinoises : formation de ["académisme
moderne et généalogie des études chinoises] ». Risd E 18 397: 8-25.

Tonami, Mamoru TR | Fujii, )6ji BEFHFE6 (éd.) (2002): Kyddai téyd shigaku no hyakunen 5K
BUERFEDEE [Cent ans d’histoire orientale a 'Université de Kydto]. Kydto: Kydto daigaku
gakujutsu shuppan-kai & AFFMT HRR 2.



82 = SamuelGuex DE GRUYTER

Tokyd daigaku hyakunen-shi hensh(l iinkai BT ARFEFE L REZEE (1984-1987): Tokyd
daigaku hyakunen-shi F3EKFEEFEE [Cent ans d’histoire de I'Université de Tokyd], 10 vol.
Tokyd: Tokyd daigaku HHTAY.

Yan, Shaodang ™432% (1993): Riben zhongguoxue shi HAHE 5 [Histoire de la sinologie
japonaise]. Nanchang: Jiangxi Renmin Chubanshe JTF8 A R HiiR .

Yoshikawa, Kojird & //[32ZEf (1999): Yoshikawa K6jird zenshi &) 115E24E, vol. 22. Tokyo:
Chikuma shobd HEEE .



	Le Shinagaku et la modernisation de la sinologie japonaise

