
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 67 (2013)

Heft: 4: Biography Afield in Asia and Europe

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus = Reviews

Autor: Genequand, Charles

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

RUDOLPH, Ulrich herausgegeben von, unter Mitarbeit von Renate WÜRSCH):

Philosophie in der islamischen Welt, Band 1, 8.–10. Jahrhundert. Basel: Schwabe

Verlag, 2012 Grundriss der Geschichte der Philosophie begründet von Friedrich

AS/EA LXVII•4•2013, S. 1361–1366

Ueberweg). ISBN 978-3-7965-2632-9.

Les ouvrages consacrés à la tradition philosophique de langue arabe durant la
période correspondant à notre moyen âge sont relativement nombreux. C’est peu

dire que la qualité en est variable. Cela fera bientôt un demi-siècle que parut la
première édition de l’Histoire de la philosophie islamique d’Henri Corbin Paris

1964). La plus grande partie en est consacrée à la théosophie chiite, duodécimaine

et ismaélienne, qui constituait le champ de recherches propre de l’auteur,
ainsi qu’au soufisme et à divers courants ésotériques, en particulier l’illuminisme
išraq) issu de Suhrawardi. Un corollaire de cette approche est l’interprétation

mystique imposée de manière arbitraire sur certains auteurs, en particulier
Avicenne. Sur 380 pages, 80 environ portent sur les philosophes falasifa) proprement

dits. Une deuxième édition, parue en 1974, complétée par deux chapitres
prétendant traiter de la période s’étendant “de la mort d’Averroès jusqu’à nos
jours”, aggravait encore ces défauts. L’effet désastreux de cette idiosyncrasie
n’est pas encore dissipé aujourd’hui. La publication récente de Christian Jambet,

Qu’est-ce que la philosophie islamique? Paris 2011), présente sous cette même

étiquette de “philosophie islamique” un amalgame de philosophie, de mystique,
de théologie et d’ésotérisme qui n’a en fait jamais existé. La contagion s’est
même étendue au monde anglo-saxon par l’intermédiaire de Seyyed Hossein
Nasr, co-éditeur avec Oliver Leaman d’un collectif, History of Islamic Philosophy

2 vol. Londres et New York 1996), qui suit le même paradigme. À
l’inverse, certains chercheurs ont voulu restreindre la notion de philosophie à la

tradition gréco-arabe se réclamant expressément des grands penseurs de l’antiquité.

Parmi les publications récentes échappant à ces divers défauts, une

mention particulière est due à l’excellente Storia della filosofia nell’Islam
Medievale, également un collectif, édité par Cristina D’Ancona 2 vol. Turin
2005).

Toutes ces questions de définition du périmètre et de méthodologie, en
relation avec l’histoire de la recherche, sont discutées par U. Rudolph dans son

introduction p. XIII–XXXVI). On remarquera que le titre (“philosophie dans le
monde islamique”) reprend la solution de C. D’Ancona (“nell’Islam”) pour
éviter l’expression de “philosophie islamique” qui suggère à tort que la tradition



1362 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

dont il s’agit consiste en une philosophie religieuse. La tournure de “philosophie
arabe” parfois utilisée exclut indûment les oeuvres écrites dans d’autres langues.

Du point de vue de la chronologie, ce qui distingue la nouvelle entreprise est

qu’elle se propose d’inclure non seulement la période post-avicennienne vol. 3),
mais aussi les XIXème et XXème siècles vol. 4), qui n’étaient couverts que de

manière assez sporadique par Leaman-Nasr et d’autres. C’est dire que le présent

ouvrage est particulièrement bienvenu. L’éditeur a opté pour une définition large
de la philosophie, incluant des auteurs généralement rangés plutôt dans la
catégorie de l’adab, ce qui se justifie du point de vue des thèmes traités, mais
excluant la théologie islamique le kalam). Cette décision, que Rudolph s’attache
à justifier dans l’introduction, ne manque pas de surprendre. Certes les deux
courants se sont développés au début de manière relativement autonome;
néanmoins les points de contact, se manifestant souvent par le souci de se démarquer

de l’autre sans le mentionner nommément, ne manquent pas. La question des

rapports d’al-Kindi avec le mu‘tazilisme a fait l’objet de longs débats qui sont

loin d’être clos, et Rudolph lui-même a cherché à montrer l’impact du kalam sur
certains aspects de l’oeuvre d’al-Farabi. La question deviendra encore plus
pressante dans le prochain volume du présent ouvrage avec Avicenne; et

comment traiter avec une telle exclusive un Fa.r al-Din Razi, par exemple, qui
est autant faylasuf que mutakallim, et chez qui la théorie atomiste, à l’égard de
laquelle sa position a varié, joue un rôle central?

Problématique dans ce premier volume, la décision deviendra insoutenable
dans les suivants. La même remarque vaut pour beaucoup d’éléments du
soufisme qui seront de plus en plus intégrés à la philosophie par les auteurs

tardifs. Les raisons alléguées par Rudolph p. XXX–XXXI) ne convainquent
pas. Particulièrement faible est l’argument selon lequel les théologiens, à la
différence des philosophes, ont recours à des preuves scripturaires: en effet, c’est
aussi le cas chez les philosophes. Inversement, l’atomisme caractéristique du
kalam n’a aucun rapport avec la révélation. C’est à vrai dire un des présupposés

contestables qui semblent sous-tendre la démarche du présent volume que cette

volonté d’opérer une séparation radicale entre la tradition philosophique et le
cadre religieux dans lequel elle s’insère. On retrouve cette attitude dans des

considérations de Gutas p. 78–79) opposant la falsafa à la dernière phase de la
philosophie grecque en ce que la première aurait opéré une séparation absolue, à

l’avantage de la philosophie, entre les deux disciplines. Une telle remarque

pourrait à la rigueur, avec des réserves, s’appliquer à al-Farabi; sous la forme
absolue que lui donne Gutas elle est tout simplement inepte.

AS/EA LXVII•4•2013, S. 1361–1366



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1363

Le premier chapitre U. Rudolph) brosse le tableau des écoles philosophiques à

la fin de l’antiquité, Athènes et Alexandrie, et résume l’histoire de la réception
de l’héritage grec par les chrétiens syriaques et les Arabes, en remettant à la
place qui leur revient, modeste, les hypothèses ayant occupé au cours des

dernières décennies un espace disproportionné dans la recherche, à savoir la
thèse déjà ancienne de Meyerhof “d’Alexandrie à Bagdad”, critiquée dans de
nombreuses publications, ainsi que l’hypothèse “harranienne”, présupposant

l’existence dans la ville de .arran d’une école philosophique platonicienne
fondée par Simplicius lors de son voyage en Mésopotamie, et qui continue à être
avancée comme une certitude par un nombre décroissant de chercheurs.

Le deuxième chapitre Hans Daiber) traite des auteurs syriaques du début de la
période islamique. A vrai dire, on ne voit pas très clairement quelle conception a

présidé à sa rédaction. Il porte sur un choix qui paraît assez arbitraire de quelques

auteurs dont la contribution au débat philosophique est souvent mineure, et

l’on n’y trouve pas les renseignements que l’on attendrait sur les traductions
syriaques de textes philosophiques.

Le chapitre suivant, consacré aux traductions arabes Dimitri Gutas), est encore
plus décevant. Il consiste essentiellement en une bibliographie des traductions,
mais les ouvrages les plus problématiques et les plus influents, tels la Théologie
d’Aristote ou le Livre du Bien pur, n’y sont pas examinés en détail. L’auteur a

préféré débiter une fois de plus sa théorie controuvée sur la prétendue “culture
de la traduction” des Sassanides et le rôle de modèle qu’elle aurait joué pour les
Abbassides. Cette vision, qui rappelle fâcheusement celle du XIXème siècle sur

le caractère iranien de la dynastie abbasside, ne repose sur aucun élément
concret, comme Gutas lui-même, de manière assez cocasse, est contraint de
l’admettre p. 70).1 Il réitère également un autre de ses thèmes favoris, celui qui
veut faire de Bayt al-.ikma un dépôt d’archives sassanides.2 Il est pour le moins
fâcheux que des spéculations reposant sur des bases aussi fragiles soient
présentées, dans un ouvrage de référence, comme des faits avérés. Gutas passe sous

1 On se référera à ce propos au jugement récent d’un historien, J. Lassner, Jews, Christians
and the Abode of Islam, University of Chicago Press 2012, p. 265–270.

2 L’extraordinaire mélange d’ignorance et d’incompréhension des textes les plus explicites

qui est à la base de la théorie de Gutas a bien été mise en lumière par Marco Di Branco,

“Un’istituzione sasanide? Il Bayt al-.ikma e il movimento di traduzione”, Studia
graecoarabica 2, 2012, p. 255–263, disponible en ligne visité le 21.10.2013):

<http://www.greekintoarabic.eu/uploads/media/DiBranco_SGA_II.pdf>.

AS/EA LXVII•4•2013, S. 1361–1366



1364 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

silence, de surcroît, l’ouvrage de George Saliba3 qui présente une thèse entièrement

différente, plus sociologique, sur les facteurs ayant déclenché et propulsé le
mouvement des traductions. Pour s’orienter sur les traductions syriaques et
arabes, les chercheurs auront grand avantage à se reporter aux chapitres

correspondants, bien plus satisfaisants, de l’ouvrage cité plus haut de C.
D’Ancona. Il y a du reste entre ces trois premiers chapitres un certain nombre de
chevauchements et de répétitions.

L’on arrive ainsi à al-Kindi, le premier des grands philosophes arabes et l’un des

deux avec al-Farabi) à être discutés dans ce premier volume. Ce chapitre est dû
à Gerhard Endress et Peter Adamson et répond en tous points à ce que l’on
pouvait attendre. Le plan, qui se retrouve avec quelques variations dans les

autres chapitres, en est le suivant: littérature primaire essentiellement les

éditions et témoignages arabes); vie et influence; les oeuvres, comprenant une
brève analyse des ouvrages ayant survécu; doctrine; bibliographie secondaire. Le
traitement séparé des oeuvres en elles-mêmes et de la doctrine selon les divisions
traditionnelles de la philosophie, logique, métaphysique, éthique, etc., est

particulièrement bienvenu du fait que les ouvrages d’al-Kindi, et plus encore ceux
d’al-Farabi, ne se laissent souvent pas ranger aisément dans l’une de ces

catégories à l’exclusion des autres. Les titres des travaux cités sont numérotés,
ce qui permet de raccourcir les références. Le parti pris d’éviter les notes en bas

de page fait que le texte est littéralement truffé de parenthèses, ce qui en rend la
lecture parfois assez rébarbative. Ce sont là vraisemblablement des pratiques
imposées par le cadre du Grundriss dans lequel paraît cet ouvrage et dont les
éditeurs ne sont pas responsables.

Le chapitre suivant réunit sous la rubrique un peu surprenante de “Tradition
d’al-Kindi” des auteurs traditionnellement, quoique un peu abusivement,
considérés comme constituant l’ “école” d’al-Kindi: al-Sara.si, Abu Zayd al-Bal.i
H. H. Biesterfeldt), et des littérateurs plus tardifs: al-‘Amiri E. Wakelnig), al-

Taw.idi, al-Sigistani, Miskawayh G. Endress) qui n’ont parfois pas grandchose

à voir avec lui. Un Miskawayh, par exemple, est fortement influencé par

al-Farabi. L’important est que se trouvent ainsi intégrés à l’histoire de la
philosophie des auteurs qui ont puissamment contribué à sa diffusion même s’ils ne

sont pas eux-mêmes des penseurs originaux.

3 Islamic Science and the Making of the European Renaissance, MIT Press, Cambridge,
Mass. and London, 2012; en particulier les trois premiers chapitres.

AS/EA LXVII•4•2013, S. 1361–1366



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1365

L’oeuvre philosophique d’Abu Bakr al-Razi est présentée par Hans Daiber.
Contre l’interprétation épicurienne de Goodman et la mise en exergue par Sarah

Stroumsa du côté irréligieux du médecin philosophe, il fait bien ressortir tout ce

qui le rattache, dans sa morale, à la tradition aristotélicienne et néoplatonicienne.

Un chapitre est consacré aux aristotéliciens de Bagdad G. Endress et C. Ferrari
pour Ibn al-.ayyib), un groupe relativement homogène proche d’al-Farabi. U.
Rudolph s’est chargé de présenter ce dernier dans ce qui constitue naturellement
le chapitre le plus substantiel du volume. L’oeuvre d’al-Farabi est multiforme,
elle touche à tous les domaines de la philosophie en bousculant bien souvent les

démarcations traditionnelles. Certains aspects sont encore très insuffisamment
étudiés, d’autres font l’objet d’âpres désaccords. Au vu de cet état de fait, il eût

peut-être été plus sage de répartir la matière entre plusieurs spécialistes,
personne ne dominant parfaitement l’ensemble du dossier. La solution retenue
assure une plus grande cohérence à ce chapitre, et Rudolph s’en tire avec
distinction. L’un des textes essentiels d’al-Farabi, peut-être le plus original, est

le Kitab al-.uruf dans lequel se trouvent des réflexions sur les rapports entre la
pensée et le langage aussi bien qu’entre la philosophie et la religion. Dans de

nombreux détails aussi bien que dans sa structure d’ensemble, l’ouvrage est

extrêmement problématique, et la recherche en est encore à ses débuts. De
nombreux chercheurs y travaillent. Un autre champ où les opinions contraires se

sont affrontées est celui des “sommes” politico-cosmologiques al-Madina al-
Fa.ila et al-Siyasa al-Madaniyya). Sans être un partisan des interprétations
straussiennes qui en ont été proposées, il faut néanmoins retenir qu’elles ont été

défendues entre autres par Muhsin Mahdi, l’un de ceux qui ont le plus fait pour
la redécouverte d’al-Farabi, et mériteraient au moins d’être mentionnées, fût-ce

pour être critiquées, ce qui n’est pas vraiment le cas; il n’y est fait allusion que

de manière oblique. La tendance, déjà signalée plus haut à propos des

traductions, à ignorieren les positions qui ne sont pas partagées par les
contributeurs est contestable dans un ouvrage de cette nature. D’une manière
générale, il me semble que Rudolph a tendance à exagérer les divergences

doctrinales entre les différents traités, lesquelles ne sont bien souvent que des

différences d’accent. On relève aussi dans la bibliographie des lacunes
surprenantes, par exemple l’article de Maroun Aouad, “La doctrine rhétorique d’Ibn
Ri.wan et la Didascalia in Rhetoricam Aristotelis ex glosa Alpharabii” ASP

VII, 1997, p. 163–245 et VIII, 1998, p. 131–160), fondamental pour la
reconstitution

AS/EA LXVII•4•2013, S. 1361–1366

du texte arabe de la Rhétorique.



1366 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Le neuvième et dernier chapitre réunit un ensemble assez disparate sous le titre
peu adéquat de “Diffusion Verbreitung) de la pensée philosophique”. Il traite
d’abord des gnomologies D. Gutas) dont la place qui leur est accordée est

disproportionnée en regard de la minceur de leur contenu philosophique. Le traitement

qui leur est réservé est d’ailleurs purement philologique et l’on y retrouve
l’obsession iranienne de l’auteur qui veut attribuer à une hypothétique littérature
sassanide tout ce qui n’est pas traduit directement de textes grecs connus. Il ne

s’agit pas de nier qu’une tradition iranienne de sagesse de cour ait pu exister
plutôt indienne au demeurant, mais véhiculée par des traductions en moyen

perse à l’instar de Kalila et Dimna), mais de souligner que ce que nous croyons
en posséder n’est qu’une élaboration tardive datant de la période islamique et
liée au courant de la šu‘ubiyya. Il ne faudrait pas oublier non plus que même si
certains thèmes pouvaient être identifiés dans des ouvrages appartenant sûrement
à l’époque préislamique, leur caractère iranien n’en serait pas avéré pour autant
étant donné l’importance de la culture grecque dans l’empire sassanide. En
l’absence de témoignages plus décisifs que ceux dont nous disposons actuellement,

l’existence d’une littérature sassanide comme source de la philosophie
politique arabe doit être rangée, pour reprendre une formule de Gutas, parmi les

“fantasmes de romantiques enthousiastes” portés à expliquer obscurum per
obscurius.

On trouve encore dans le même chapitre l’excellente contribution de Daniel De
Smet sur le système cosmologique et théologique des ismaéliens.

En débit des sérieux défauts qui affectent certaines contributions, il ne fait pas de
doute que le présent ouvrage constituera désormais une référence capitale pour
tous ceux qui travaillent dans ce domaine. C’est avec impatience que l’on attend

la parution des prochains volumes.

AS/EA LXVII•4•2013, S. 1361–1366

Charles Genequand


	Rezensionen = Comptes rendus = Reviews

