Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 67 (2013)
Heft: 4: Biography Afield in Asia and Europe

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus = Reviews
Autor: Genequand, Charles

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

RuporPH, Ulrich (herausgegeben von, unter Mitarbeit von Renate WURSCH):
Philosophie in der islamischen Welt, Band 1, 8.-10. Jahwhundert. Basel: Schwa-
be Verlag, 2012 (Grundriss der Geschichte der Philosophie begriindet von Fried-
rich Ueberweg). ISBN 978-3-7965-2632-9.

Les ouvrages consacrés a la tradition philosophique de langue arabe durant la
période correspondant a notre moyen dge sont relativement nombreux. C’est peu
dire que la qualité en est variable. Cela fera bientét un demi-siécle que parut la
premicre édition de I’ Histoire de la philosophie islamigue d’Henri Corbin (Paris
1964). La plus grande partie en est consacrée a la théosophie chiite, duodéci-
maine et ismaélienne, qui constituait le champ de recherches propre de 1’ auteur,
ainsi qu’au soufisme et & divers courants ésotériques, en particulier I'illuminisme
(israg) 1ssu de Suhrawardi. Un corollaire de cette approche est 'interprétation
mystique imposée de maniere arbitraire sur certains auteurs, en particulier Avi-
cenne. Sur 380 pages, 80 environ portent sur les philosophes (falasifa) propre-
ment dits. Une deuxiéme €dition, parue en 1974, complétée par deux chapitres
prétendant traiter de la période s’étendant “de la mort d’Averroes jusqu’a nos
jours”, aggravait encore ces défauts. L effet désastreux de cette 1diosyncrasie
n’est pas encore dissipé aujourd’hui. La publication récente de Christian Jambet,
Qu'est-ce que la philosophie islamique? (Paris 2011), présente sous cette méme
étiquette de “philosophie islamique™ un amalgame de philosophie, de mystique,
de théologie et d’ésotérisme qui n’a en fait jamais existé. La contagion s’est
méme étendue au monde anglo-saxon par 'intermédiaire de Seyyed Hossein
Nasr, co-éditeur avec Oliver Leaman d’un collectit, History of Islamic Philo-
sophy (2 vol. Londres et New York 1996), qui suit le méme paradigme. A
I"inverse, certains chercheurs ont voulu restreindre la notion de philosophie a la
tradition gréco-arabe se réclamant expressément des grands penseurs de 1’anti-
quité. Parmi les publications récentes échappant a ces divers défauts, une
mention particuliére est due a ’excellente Storia della filosofia nell’lslam
Medievale, également un collectit, édité par Cristina D’Ancona (2 vol. Turin
2005).

Toutes ces questions de définition du périmétre et de méthodologie, en
relation avec 1"histoire de la recherche, sont discutées par U. Rudolph dans son
introduction (p. XII-XXXVI). On remarquera que le titre (“philosophie dans le
monde islamique™) reprend la solution de C. D’Ancona (“nell’Islam™) pour
éviter ’expression de “philosophie islamique™ qui suggere a tort que la tradition

ASEA LXVII42013, S. 1361-1366



1362 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

dont 1l s’agit consiste en une philosophie religicuse. La tournure de “philosophie
arabe™ parfois utilisée exclut indiiment les ceuvres écrites dans d’autres langues.
Du point de vue de la chronologie, ce qui distingue la nouvelle entreprise est
qu’elle se propose d’inclure non seulement la période post-avicennienne (vol. 3),
mais aussi les XIXeéme et XXeme siecles (vol. 4), qui n’étaient couverts que de
maniére assez sporadique par I.eaman-Nasr et d’autres. C’est dire que le présent
ouvrage est particulierement bienvenu. L éditeur a opté pour une définition large
de la philosophie, incluant des auteurs généralement rangés plutét dans la
catégorie de I’adab, ce qui se justifie du point de vue des thémes traités, mais
excluant la théologie 1slamique (le kalam). Cette décision, que Rudolph s’attache
a justifier dans I’'introduction, ne manque pas de surprendre. Certes les deux
courants se sont développés au début de maniére relativement autonome; néan-
moins les points de contact, se manifestant souvent par le souci de se démarquer
de 1’autre sans le mentionner nommément, ne manquent pas. L.a question des
rapports d’al-Kindt avec le mu‘tazilisme a fait ’objet de longs débats qui sont
loin d’étre clos, et Rudolph lui-méme a cherché a montrer I'impact du kalam sur
certains aspects de l'oeuvre d’al-Farabl. L.a question deviendra encore plus
pressante dans le prochain volume du présent ouvrage avec Avicenne, et
comment traiter avec une telle exclusive un Fahr al-Din Razi, par exemple, qui
est autant faylasif que mutakallim, et chez qui la théorie atomiste, a [’égard de
laquelle sa position a varié, joue un role central?

Problématique dans ce premier volume, la décision deviendra insoutenable
dans les swvants. La méme remarque vaut pour beaucoup d’éléments du
soufisme qui seront de plus en plus intégrés a la philosophie par les auteurs
tardifs. Les raisons alléguées par Rudolph (p. XXX-XXXI) ne convainquent
pas. Particulicrement faible est 1’argument selon lequel les théologiens, a la
différence des philosophes, ont recours a des preuves scripturaires: en effet, ¢’est
aussi le cas chez les philosophes. Inversement, [’atomisme caractéristique du
kalam n’a aucun rapport avec la révélation. C’est & vrai dire un des présupposés
contestables qui semblent sous-tendre la démarche du présent volume que cette
volonté d’opérer une séparation radicale entre la tradition philosophique et le
cadre religieux dans lequel elle s’ins¢re. On retrouve cette attitude dans des
considérations de Gutas (p. 78-79) opposant la falsafa a la derniére phase de la
philosophie grecque en ce que la premiére aurait opéré une séparation absolue, a
I’avantage de la philosophie, entre les deux disciplines. Une telle remarque
pourrait a la rigueur, avec des réserves, s’appliquer a al-Iarabt; sous la forme
absolue que lui donne Gutas elle est tout simplement inepte.

AS/EA LXVII=42013, 8. 1361-1366



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1363

Le premier chapitre (U. Rudolph) brosse le tableau des écoles philosophiques a
la fin de I"antiquité, Athénes et Alexandrie, et résume I"histoire de la réception
de I’héritage grec par les chrétiens syriaques et les Arabes, en remettant a la
place qui leur revient, modeste, les hypothéses ayant occupé au cours des
dernieres décennies un espace disproportionné dans la recherche, a savoir la
thése dé¢ja ancienne de Meyerhot “d’Alexandrie a Bagdad”, critiquée dans de
nombreuses publications, ainsi que [’hypothése “harranienne™, présupposant
I’existence dans la ville de Harran d’une école philosophique platonicienne
tondée par Simplicius lors de son voyage en Mésopotamie, et qui continue a étre
avancée comme une certitude par un nombre décroissant de chercheurs.

Le deuxieme chapitre (Hans Daiber) traite des auteurs syriaques du début de la
période islamique. A vrai dire, on ne voit pas trés clairement quelle conception a
présidé a sa rédaction. Il porte sur un choix qui parait assez arbitraire de quel-
ques auteurs dont la contribution au débat philosophique est souvent mineure, et
I’on n’y trouve pas les renseignements que 1’on attendrait sur les traductions
syriaques de textes philosophiques.

Le chapitre suivant, consacré aux traductions arabes (Dimitri Gutas), est encore
plus décevant. Il consiste essentiellement en une bibliographie des traductions,
mais les ouvrages les plus problématiques et les plus influents, tels la 7héologie
d’Aristote ou le Livre du Bien pur, n’y sont pas examinés en détail. [.’auteur a
préféré débiter une fois de plus sa théorie controuvée sur la prétendue “culture
de la traduction™ des Sassanides et le role de modéle qu’elle aurait joué pour les
Abbassides. Cette vision, qui rappelle facheusement celle du XIXeme siecle sur
le caractére iranien de la dynastie abbasside, ne repose sur aucun élément
concret, comme Gutas lui-méme, de maniére assez cocasse, est contraint de
I’admettre (p. 70).! Il réitere également un autre de ses themes favoris, celui qui
veut faire de Bayt al-Hikma un dépdt d’archives sassanides.? Il est pour le moins
facheux que des spéculations reposant sur des bases aussi fragiles soient pré-
sentées, dans un ouvrage de rétérence, comme des faits avérés. Gutas passe sous

1 On se référera a ce propos au jugement récent d’un historien, J. Lassner, Jews, Christians
and the Abode of Islam, University of Chicago Press 2012, p. 265-270.
2 [’extraordinaire mélange d’ignorance et d’incompréhension des textes les plus explicites

qui est a la base de la théorie de Gutas a bien &¢ mise en lumiére par Marco Th Branco,
“Un’istituzione sasanide? Il Bayt al-hikma e il movimento di traduzione”, Studia graeco-
arabica 2, 2012, p. 255-263, disponible en ligne (visité le 21.10.2013):
<http://www.greekintoarabic.ev/uploads/media’/DiBranco SGA I1.pdf>.

AS/EA LX V42013, S. 136]1-1366



1364 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

silence, de surcroit, I’ouvrage de George Saliba® qui présente une thése enticre-
ment différente, plus sociologique, sur les facteurs ayant déclenché et propulsé le
mouvement des traductions. Pour s’orienter sur les traductions syriaques et
arabes, les chercheurs auront grand avantage a se reporter aux chapitres
correspondants, bien plus satisfaisants, de 1’ouvrage cit¢ plus haut de C.
ID’Ancona. 1l y a du reste entre ces trois premiers chapitres un certain nombre de
chevauchements et de répétitions.

L’on arrive ainsi a al-Kindt, le premier des grands philosophes arabes et I'un des
deux (avec al-Farabi) a étre discutés dans ce premier volume. Ce chapitre est di
a Gerhard Endress et Peter Adamson et répond en tous points 4 ce que 1’on
pouvait attendre. L.e plan, qui se retrouve avec quelques variations dans les
autres chapitres, en est le swvant: littérature primaire (essentiellement les
¢ditions et témoignages arabes); vie et influence; les ceuvres, comprenant une
breve analyse des ouvrages ayant survécu; doctrine; bibliographie secondaire. Le
traitement séparé des oeuvres en elles-mémes et de la doctrine selon les divisions
traditionnelles de la philosophie, logique, métaphysique, €thique, ete., est parti-
culierement bienvenu du fait que les ouvrages d’al-KindT, et plus encore ceux
d’al-Farabi, ne se laissent souvent pas ranger aisément dans ’une de ces
catégories a 1’exclusion des autres. Les titres des travaux cités sont numérotés,
ce qui permet de raccourcir les références. Le parti pris d’éviter les notes en bas
de page fait que le texte est littéralement trutfé de parenthéses, ce qui en rend la
lecture parfois assez rébarbative. Ce sont 1a vraisemblablement des pratiques im-
posées par le cadre du Grundriss dans lequel parait cet ouvrage et dont les
¢diteurs ne sont pas responsables.

Le chapitre suivant réunit sous la rubrique un peu surprenante de ““Tradition
d’al-KindT” des auteurs traditionnellement, quoique un peu abusivement, con-
sidérés comme constituant 1” “école™ d’al-Kindt: al-Sarahsi, Abn Zayd al-Balht
(H. H. Biesterfeldt), et des littérateurs plus tardifs: al-‘Amiri (E. Wakelnig), al-
Tawhtdt, al-Sigistant, Miskawayh (G. Endress) qui n’ont parfois pas grand-
chose a voir avec lui. Un Miskawayh, par exemple, est fortement influencé par
al-Farabi. [ important est que se trouvent ainsi intégrés a | histoire de la philo-
sophie des auteurs qui ont puissamment contribu¢ a sa diffusion méme s’ils ne
sont pas eux-mémes des penseurs originaux.

3 Islamic Science and the Making of the European Renaissance, MIT Press, Cambridge,

Mass. and London, 2012; en particulier les trois premiers chapitres.

AS/EA LXVII=42013, 8. 1361-1366



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1365

L ceuvre philosophique d’Abt Bakr al-Razi est présentée par Hans Daiber.
Contre I’interprétation €picurienne de Goodman et la mise en exergue par Sarah
Stroumsa du c6té irréligieux du médecin philosophe, il fait bien ressortir tout ce
qui le rattache, dans sa morale, a la tradition aristotélicienne et néoplatonicienne.
Un chapitre est consacré aux aristotéliciens de Bagdad (G. Endress et C. Ferrari
pour Ibn al-Tayyib), un groupe relativement homogene proche d’al-Farabi. U.
Rudolph s’est chargé de présenter ce dernier dans ce qui constitue naturellement
le chapitre le plus substantiel du volume. 1.”ceuvre d’al-IFarabt est multiforme,
elle touche a tous les domaines de la philosophie en bousculant bien souvent les
démarcations traditionnelles. Certains aspects sont encore trés insuffisamment
¢tudiés, d’autres font [’objet d’apres désaccords. Au vu de cet état de fait, il et
peut-Etre ét¢ plus sage de répartir la matiére entre plusieurs spécialistes, per-
sonne ne dominant parfaitement 1’ensemble du dossier. La solution retenue
assure une plus grande cohérence a ce chapitre, et Rudolph s’en tire avec
distinction. I.’un des textes essentiels d’al-Farabt, peut-&tre le plus original, est
le Kitab al-Huraf dans lequel se trouvent des réflexions sur les rapports entre la
pensée et le langage aussi bien qu’entre la philosophie et la religion. Dans de
nombreux détails aussi bien que dans sa structure d’ensemble, I"ouvrage est
extrémement problématique, et la recherche en est encore a ses débuts. De
nombreux chercheurs y travaillent. Un autre champ ou les opinions contraires se
sont affrontées est celui des “sommes™ politico-cosmologiques (al-Madma al-
Fadila et al-Siyasa al-Madaniyya). Sans étre un partisan des interprétations
straussiennes qui en ont été proposées, il faut néanmoins retenir qu’elles ont été
défendues entre autres par Muhsin Mahdi, 1’un de ceux qui ont le plus fait pour
la redécouverte d’al-Farabi, et ménteraient au moins d’étre mentionnées, fiit-ce
pour étre critiquées, ce qui n’est pas vraiment le cas; 1l n’y est fait allusion que
de maniére oblique. L.a tendance, déja signalée plus haut a propos des tra-
ductions, a ignorieren les positions qui ne sont pas partagées par les con-
tributeurs est contestable dans un ouvrage de cette nature. D’une maniére
générale, 1l me semble que Rudolph a tendance a exagérer les divergences
doctrinales entre les différents traités, lesquelles ne sont bien souvent que des
différences d’accent. On reléve aussi dans la bibliographie des lacunes sur-
prenantes, par exemple 1’article de Maroun Aouad, “La doctrine rhétorique d’Ibn
Ridwan et la Didascalia in Rhetoricam Aristotelis ex glosa Alpharabii” (ASP
VII, 1997, p. 163-245 et VIII, 1998, p. 131-160), fondamental pour la recon-
stitution du texte arabe de la Rhétorigue.

AS/EA LX V42013, S. 136]1-1366



1366 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Le neuvieme et dernier chapitre réunit un ensemble assez disparate sous le titre
peu adéquat de “Diffusion (Verbreitung) de la pensée philosophique™. Il traite
d’abord des gnomologies (ID. Gutas) dont la place qui leur est accordée est dis-
proportionnée en regard de la minceur de leur contenu philosophique. Le traite-
ment qui leur est réservé est d ailleurs purement philologique et I’on y retrouve
I’obsession iranienne de 1’auteur qui veut attribuer a une hypothétique littérature
sassanide tout ce qui n’est pas traduit directement de textes grecs connus. Il ne
s’agit pas de nier qu’une tradition iranienne de sagesse de cour ait pu exister
(plutét indienne au demeurant, mais véhiculée par des traductions en moyen
perse a 'instar de Kalila et Dimna), mais de souligner que ce que nous croyons
en posséder n’est qu’une €laboration tardive datant de la période islamique et
liée au courant de la $u ‘@biyya. 1l ne taudrait pas oublier non plus que méme si
certains thémes pouvaient étre 1dentifiés dans des ouvrages appartenant siirement
a I’époque préislamique, leur caractére iranien n’en serait pas avéré pour autant
¢tant donné I'importance de la culture grecque dans 1’empire sassanide. En
I’absence de témoignages plus déeisifs que ceux dont nous disposons actuelle-
ment, ’existence d’une littérature sassanide comme source de la philosophie
politique arabe doit étre rangée, pour reprendre une formule de Gutas, parmi les
“fantasmes de romantiques enthousiastes™ portés a expliquer obscurum per
obscurius.

On trouve encore dans le méme chapitre 1’excellente contribution de Daniel De
Smet sur le systéme cosmologique et théologique des 1smacliens.

En débit des sérieux défauts qui atfectent certaines contributions, il ne fait pas de
doute que le présent ouvrage constituera désormais une référence capitale pour
tous ceux qui travaillent dans ce domaine. C’est avec impatience que 1’on attend

la parution des prochains volumes.

Charles Genequand

AS/EA LXVII=42013, 8. 1361-1366



	Rezensionen = Comptes rendus = Reviews

