
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 67 (2013)

Heft: 3

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus = Reviews

Autor: Riemenschnitter, Andrea / Weber, Ralph / Spakowski, Nicola

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

CHOW, Rey: Entanglements, or Transmedial Thinking about Capture. Durham
and London: Duke University Press, 2012. 194 pp. ISBN-13: 978-0-822-35230-
3.

As one of the fortunate modern China scholars who were, for more than 20 years
now, constantly inspired by Rey Chow’s astute interventions in the cultural
dynamics of globalization, I must first acknowledge that her sharp analysis of
the politics of contemporary culture, including the often surprising twists of her

conclusions, makes every effort to follow her theory-saturated arguments

worthwhile, but at the same time constitutes a considerable challenge for
classroom purposes. As she invites her readers to distant journeys crossing the
rough seas of gender studies, postcolonial, cultural and media studies, critical
theory, discourse analysis and post-structuralism as well as their enlightenment
and modernist predecessors, our tiny life-boats assembled from the limited set

of ideas about aesthetic representation, language, history, translation, moral
values, gender/class/ethnic distinctions, and other less-than-solid boards that we
managed to collect in undergraduate teaching) seem to be commandeered by this
Richard Parker-like beast of a Chowean deconstruction. And we know it is going
to become the opposite of an intimate enemy or, if you like, a truly postcolonial
intimate enemy): menacing in its disinterestedness in any gains beyond the

nourishing of its embodied mind, therefore untameable, and ultimately
lifesaving – because Richard Parker is a coextension of Pi and vice versa.1 While
we have understood, meanwhile, that each of these journeys is most likely to

fundamentally change our view on a number of issues, there is rarely enough
time to appreciate them during the thunder and lightning of her argument. At
times, I could not help imagining that it must be rather disappointing to have

offered the copious returns of her precarious expeditions to academic audiences
and to receive but a trickle of immediate, honorable) critical feedback. Of
course, I am not talking about those enemies of critical discourse who would
simply dismiss the whole journey as a capricious departure from the variety of
homely, more or less theory-free comfort zones within the humanities that they

1 I am referring to the filmic rendition of Yann MARTEL’s novel Life of Pi 2001 / LI Ang,

AS/EA LXVII•3•2013, S. 1013–1051

2012).



1014 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

proudly continue to inhabit no matter how much the world has changed since

they were built and how many Richard Parkers are being extinguished out there,

only to metamorphose into other, ever more powerful and violent cosmic forces
doomed to return and haunt our planet. 2 The only answer Rey Chow could
possibly offer to this attitude is: so long as you subscribe to the power of those

super-human agents who enshrine your privileges together with their own, you

will probably still be fine.3

Rey Chow, to tell the truth, does not explicitly discuss environmental issues

in this book.4 But her work on entanglements, as will be demonstrated shortly,
reaches far beyond her own, carefully chosen examples. It can theoretically
inform the study of a broad range of mediatized stagings, including our

entrapments in harmful cultural patterns that have led to the present planetary
environmental degradation. So, when the seas have calmed and I hold the print
record of her analytical journey in my hands like a pair of binoculars, I begin to

distinguish the coastline of a distant island. What are the conditions for survival
there?

In eight chapters and a postscript Chow explores uncharted entanglements and

potential connections on behalf of “a series of recurrent, overlapping issues: the

status of the mediatized image in relation to reflexivity; capture and captivation;
mimetic violence, victimization, and forgiveness; and the place of East Asia in

2 See, for instance, JAGMOHAN: Crisis of Environment and Climate Change. Allied Publishers,

2008; WHITE, Rob: Transnational Environmental Crime: Toward an Eco-global Criminology.

Routledge, 2011.

3 The problem of hidden power structures within academia is tackled in Ethics after Idealism:
Theory, Culture, Ethnicity, Reading. Bloomington: Indiana University Press, 1998; The

Protestant Ethnic and the Spirit of Capitalism. New York: Columbia University Press, 2002;
and “Introduction: On Chineseness as a Theoretical Problem.” In: boundary 2 25, No. 3
1998): 1–24. Philology, in its orientalist denomination, is certainly not the only academic

discipline that nurtured a kind of complicit expert knowledge supporting ideologies from
colonialism to neoliberal capitalism and thus furthered what Chow calls the suspension of
basic social affects, such as compassion – comprising a genuine concern for the suffering of
others p. 29 f.). For a historical analysis of these same mechanics in the sciences during the

20th century see ORESKES, Naomi, and Erik M. CONWAY: Merchants of Doubt: How a
Handful of Scientists Obscured the Truth on Issues from Tobacco Smoke to Global
Warming. 1st ed. Bloomsbury Press, 2010.

4 However, on p. 2, FN 2, she aligns the notion of entanglement with its scientific applications

in quantum physics and biosemiotics – like environmental philosophy does; see: SARKAR,

Sahotra: Biodiversity and Environmental Philosophy: An Introduction. Cambridge:
Cambridge University Press, 2005.

AS/EA LXVII•3•2013, S. 1013–1051



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1015

globalized Western academic study” p. 1). The author thus proceeds in reflexive
loops that gradually disclose a spectre of hidden relationships “among things,
things and humans, and among different media” p. 10). Her meditations on the
subliminal dynamics of certain attachments, entanglements and stagings, or
modes of screening and framing, reflect a dauntless, inquisitive attitude towards

modernity’s most jealously guarded epistemic certainties and social boundaries.
Tracking down an emergent new order of things – triggered by cinematographic
maneuvers of space and time and operative in recently fashionable procedures
that break up, blur and derange our conventional classificatory categories –
Chow sees two kinds of convolution at work: the tangle that holds things
together according to their perceived nearness and likeness, equivalence,
conjunction and intersection; and another, simultaneously unfolding dynamics of
capture through constructions of) disparity, partition and partiality. Within these

layered, conceptual in- and out-foldings, her attention focuses on three distinct,
yet potentially overlapping, enactments of capture: as artifice, force, and

momentum.
Looking at capture as artifice means, for example, to reposition Brecht’s

epic theatre with an eye to the current politics of cultural production under a

globalized regime of exchange and substitution. This regime of staging and

mimicking variety was already well underway in Benjamin’s time, who in 1939
used the tableau of a family row to explain the function of the alienation effect in
epic theatre: seen from the perspective of a stranger who suddenly appears at the
door in the moment of high drama, the dynamics of crisis is interrupted and the

heated conflict halted for cool analysis. In order to resist the capitalist regime’s
industrialized forms of culture which already relied on the endless reproduction
of classical themes, Brecht, Benjamin and others had turned to a politicized
reception involving phenomena of doubling, slippage and non-coincidence, all
of which aimed at an objectification of aesthetic reflexivity. Later, however, due

to the seamless alignment of neoliberal economic strategies with the aesthetic

key operation of montage – a principle of scattering into fragments that can be

liberally reassembled and redistributed, and which embraces easily abusable

tactics like partitioning, stripping bare, exhibiting, and desensitizing – Brecht’s
initially emancipatory assault on the emotional spectator encountered more and

more problematic entanglements between realities, art, and reflexivity. The
movies of the Austrian director Michael Haneke are taken as evidence for a

complicity between the cool, bourgeois protagonists and their multiple doubles:
as victims, collaborators, spectators; to any of whom, Chow contends, the
screened brutal acts of uncovering some deep dark secrets, staged as extreme

AS/EA LXVII•3•2013, S. 1013–1051



1016 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

revelations, ultimately may mean nothing. The author alerts us to the resulting
aporia, asking how we are to distinguish between the socially constructive,
liberalizing forms of “estrangement-as-laying-bare” and those other, malicious,
dehumanizing forms of pornographic reasoning that ground the production of
today’s material culture and its consumers?5

This is how the figure of the trap enters the scene as a privileged signifier
for art, and for the indistinction of art and non-art. Chow engages critically with
an eclectic selection of movies and novels from Rancière’s close reading of
Flaubert’s Madame Bovary through experimental re-assemblages of staged

traumata in German, Chinese, Korean and Japanese movies. She looks at these

narratives through the lens of originally Christian, secularized values,

challenging our ideas about the category of attachment by repositioning it as

defiance of ideological demands; or its flipside, identification by unveiling its
inner dynamics as seeking imagined) shelter from guilt; or probing the notions

of forgiveness and letting go from an unexpected, fresh angle. However, capture
as force may also be seen at play in the most unspectacular surface phenomena

of our daily lives, for instance, when users of miniature digital appliances are

perceived as both agents and victims of a Foucauldian) logic of entrapment.

Entrusting their harvest of images, which testify to such diverse phenomena as
human rights transgressions by state representatives and intimate details of their
own private lives, to an extended, continuously multiplying scheme of public
visibility, the users turn themselves into subjects of surveillance in a paradoxical,
ambiguous sense p. 167 f.). Does this mean that they become victims of their
own cool gadgets? Not really, contends Chow, as this notion, and in particular,
the social functionality, of the victim is also ambiguous. Tracking a primitive
logic of randomly choosing and killing surrogate victims behind today’s “poli-tical-

power-gone-berserk the world over”, Chow with the help of Giorgio
Agamben, Jacques Rancière, and others dissects the mythic narratives of homo
sacer, or sacrifice as identity marker, and exposes victimized groups as the
unexceptional bearers of a normalized, systemic social function. In a theater of
cruelty that is performed by modern states in order to temporarily ease the

dominant group’s nation’s) fundamental lack of cohesion, these surrogate

victims continue to function as “monstrous doubles” of a society’s antagonistic
competitors, and violence is still serving as script “to save others like them)

5 See, for instance, MAXWELL, Richard, and Toby MILLER: Greening the Media. Oxford, New
York: Oxford University Press, 2012, and ONG, Aihwa: Neoliberalism as Exception:
Mutations in Citizenship and Sovereignty. Durham, NC: Duke University Press, 2006.

AS/EA LXVII•3•2013, S. 1013–1051



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1017

from some larger horror,” brought about by an “endless frenzy of retaliations”
p. 101 f.). But does opposition to this regime of ritualized mimetic desire mean

that we need, and are free, to expurge from our cultural imaginary all ideas about
sacrifice and mimesis ch. 4)? Or put differently, can we imagine alternative
patterns of preserving a social order which are not, in some way or another,

based on mimetic violence? This, as many others throughout the book, remains

an open question.
The figure of capture as momentum, finally, crystallizes in the

photographic image of a “decal in the shape of a bird spreading its wings, hung or
pasted on a window to prevent birds from crashing into the glass.” p. 183) The
repeated abduction – leading to epiphany – of a scare-crow is staged in a series

of transmedial re-assemblages; first, as friendly “anti-lure” eco-)idea-image,
and second, as its simultaneously estranged and liberated shadow projection on a

Museum floor “like a fugitive from another world” p. 185), performed by an

external, non-human agent, which is the carefree, bordercrossing sunlight. This
fugitive shadow is, in turn, captured by the bypassing artist-photographer Julian
Rohrhuber) and reintroduced into the human sphere as aesthetic scene built upon
reminiscences of an ancient religious symbol, the Christian divine embodiment

of peace and spirituality as flying dove – which Chow does not disclose, leaving
to her readers space for their own meditations.

The human-shaped island that our contemporary, shipwrecked global civilization
is heading for is quite foreseeably going to be a very strange place: while
extremely few species will be good at adapting to the maybe) predictable
eruptions of increasingly poisonous vapors, others are reduced to bare-life
struggles, while the majority will have vanished for lack of the comfort of a

divine, planetary Noah’s Arch. Pi and Richard Parker visit, recharge, and depart

from this future at their own peril, only to successfully return to a better
yesterday. When Richard Parker the trapped, confined beast impatient to be free
again) disenthralls Pi by terminating the compulsory partnership as soon as

possible, walking away upon having reached the land without looking back even
once, spectators of Life of Pi are finally released from a sensual cinema that has

somehow sidestepped the infinitely reproductive spirit of the “ultimate lure of
porn”, which even in its production of discursive dissent relies on an “ever
pervasive metaphysical yearning for the purity of the void” p. 30). Chow, in her

book, identifies such a spirit as the opponent of an emancipatory, democratizing
aesthetic performativity. But what role can this other spirit play, captured – and

captivated – as it is in a grid of money worship, useless and very often harmful

AS/EA LXVII•3•2013, S. 1013–1051



1018 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

consumer good overproduction, and sovereign states competing, in mimetic or
not-so-mimetic violence, for places beyond their own borders where they can
exploit more natural resources or grab uncontested space to dump their toxic
waste? The journey through Entanglements may lead readers to end up, in some

way or another, like Pi: in perplexity. This book does not belong to the kind of
cuddly, faithful, knowledge-delivering domestic companion; rather, it is a stern
reminder about the loneliness of those cultural workers and their spectators/

readers who never chose the foundations of our – in so many ways – dehumanizing,

unsustainable way of life, nor ever understood how to escape from it.
Somewhere along the road, Pi and Richard Parker must have swapped positions.

AS/EA LXVII•3•2013, S. 1013–1051

Andrea Riemenschnitter

DENECKE, Wiebke: The Dynamics of Masters Literature: Early Chinese
Thought from Confucius to Han Feizi, Cambridge Massachusetts) and London:
Harvard University Press, 2010. viii, 370 pp. ISBN 978-0-674-05609-1.

Many scholars have voiced their concerns about how contemporary
philosophical engagement with early Chinese thought falls short due to a resilient and
mistaken reliance on the vocabulary of “Western philosophy”. The declared aim
then is usually to understand these texts on their own terms, which, of course, is
rather quixotic to the extent that such an attempt relies on translation, too, and

thus on a more than likely departure from the terms that one initially sets out to

understand. Aware of this hermeneutical quandary, some scholars turn to the
vocabulary of what they conceive as less dominant strands within “Western
philosophy”, thus altering the line of criticism of contemporary philosophical
engagement with early Chinese thought: it is no longer the vocabulary of
“Western philosophy” per se that is considered inadequate, but some parts are

found more in)adequate than others say, Dewey, Heidegger, Levinas or Derrida

are for some reason often found more adequate than Plato, Aristotle or all of
analytic philosophy). Other scholars embark on a more radical course trying to
dispense with philosophical vocabulary altogether and stay uncommitted to any

and all disciplinary boundaries. It is in this broader context of philosophical)
historiography that Wiebke Denecke’s book on Masters Literature finds its
place; for hers is an explicit attempt to frame the “inquiry into this text corpus
through the lens of other disciplines, questions, and concerns for our time”, i.e.

decidedly not through the lens of a “Chinese philosophy” fashioned in the image



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1019

of “Western philosophy” p. 3). Viewed from this perspective, Denecke’s book
stands out as a fresh and challenging contribution to the many, more conventional

and well-established discussions of early “Chinese philosophy”.

The book is clearly structured. In the introduction, Denecke states her case

against efforts at understanding early Chinese thought in terms of “Chinese

philosophy”, which she in turn understands and presents as largely a European,

i.e. Jesuit, invention. Here, as well as in her discussion of late 19th and early 20th

century Japanese and Chinese sources regarding the emergence of zhexue as

translational term for philosophy, Denecke dexterously inserts quotes from
contemporary sceptics that corroborate her argument, as when she turns to Johann
Jakob Bruckner’s suspicion about Chinese texts being at the hands of the Jesuits

disfigured into “a coherent, systematic philosophy” p. 7) or when she discusses

the self-conscious familiarization of the continuingly foreign term philosophy in
Xie Wuliang’s History of Chinese Philosophy 1915). Denecke introduces her

own approach as “immanent historicist” p. 22), which takes its starting-point
with the first identification of the text corpus from within “the Chinese tradition”
in the Han Dynasty 206 AD–220 BC) as zhuzi baijia or, in short, zi, “Masters
Texts”. She is, of course, aware that this way of approaching the subject-matter
and any effort at contextualizing “the masters” is also “anachronistic”, since

most evidence stems from Han times, when most of the texts under question
underwent considerable editing or eventually came into being p. 23). Having
issued all these disclaimers, Denecke feels nonetheless free to rely on the texts

themselves. In an important paragraph, she writes:

Although a lack of contemporary sources prevents us from giving a full-fledged historically
contextualized reading of the Masters Texts, the texts themselves and their mutual

references to each other provide ample context for their historical understanding. Their
fierce attacks on opponents and their clever strategies to entice their audience in their own

favour constitute a discursive space of shared words and concepts, dissonant interpretations,

and disputed implementations. We are thus granted a most intimate view of the internal
historical development of the genre of “Masters Literature” through the rhetorical
maneuvers of the authors themselves p. 24).

Denecke’s study is “yet another examination of the Masters Texts”, as she

admits, but it is supposed to be like no other examination insofar as her study
proposes and conducts a “new disciplinary ‘translation’” p. 28), that is a

discipline, for which she “coins” the term “Masters Literature”.

AS/EA LXVII•3•2013, S. 1013–1051



1020 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Explicitly acknowledging her anachronistic perspective, Denecke devotes
the entire first chapter to investigate different “faces” of Masters Literature from
across its development as a textual genre in the Han dynasty. The first face is
gleaned from the polemics against other “masters” as presented in the texts
themselves, that is, from the genre’s alleged birth in the Mozi’s Fei ru chapter

(“Against Confucians”) and its “creation of a generic disciple” to be “torn down
with disputative clamor” p. 36) to Mencius’s more subtle and gentle strategy of
engaging the other “masters” in dialogue and reining them in by an effort at

persuasion modelled on the Lunyu’s “scene of instruction” p. 36), to Xunzi’s
“panoramic view of different master figures and schools of thought” p. 45) in
his Fei shi’er zi chapter (“Against the Twelve Masters”), and finally to the
Zhuangzi’s all-subsuming “generic portrayals” p. 52), in which the partiality of
each “master’s” view is consequently and most elegantly followed through when
Zhuangzi himself is included as one of them. The second face shows in Han
dynasty taxonomies Liu Xiang’s Bielu, Sima Tan’s Yaozhi) and particularly in
the Hanshu’s “Bibliographical Treatise” Yiwenzhi), all of which eventually led
to the fourfold categorization of traditional Chinese bibliography as jing
(“Classics”), zi (“Masters”), shi (“Histories”) and ji (“Literary Collections”).
Denecke’s main point here is to illustrate how “a few more parameters” are
added “to the discursive machine” and how the Masters Texts assume a new

“position in a hierarchical chronology” the rise of the “Masters” and the closure

of the “Classics”) beyond its particularity as a textual genre p. 59). The third
face is presented by the records of clans and biographies of pre-Qin “masters”
and their “disciples” in Sima Qian’s Shiji Records of the Grand Historian).
Denecke argues that Sima Qian understood the “masters” primarily as authors

whose writings he seeks to compare to their lives) and that he distinguished
between a Confucian emphasis on speech or persuasion and an emphasis on

writing shared by a “Laozi lineage” that includes, of course, Zhuangzi, but also
Han Feizi. The biographies of Mencius and Xunzi do not exhibit any such
emphasis, but are rather held together by the “physical, geographical proximity”
p. 73) of the Jixia Academy. In short: Sima Qian’s “master line-up thus cuts

across almost all boundaries of the taxonomy of [Sima Tan’s] ‘Six Schools’” p.

75). The fourth face, finally, is shown by Wang Chong, who no longer
understands the “Masters” as a “necessary supplement to the Classics”, as the
Yiwenzhi put it, but claims them to be “actually the more reliable guide to the
past” complementing “the deficient Classics” p. 79). With Wang Chong, the
development of Masters Texts in the Han reaches a climax, since he perceives

AS/EA LXVII•3•2013, S. 1013–1051



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1021

them as “a protected space for creative thinking that contrasts with the dullness

of commentarial scholarship” pp. 86–87).

At this juncture, i.e. almost ninety pages into the book, Denecke inserts a

two page outlook of what is to follow as she does at the ends of all ensuing

chapters, navigating the reader through her text), and, importantly, what exact

character the next seven chapters have, what precise contribution to scholarly
literature Denecke intends to make. This passage deserves to be quoted in full:

In accordance with my definition of the Masters genre as a discursive space, the seven

chapters that follow revisit well-known passages from the most prominent texts in the

corpus of Masters Literature. We will proceed at the slow pace of a Saturday afternoon

stroll. My close readings are not intended to compete with the host of illuminating
interpretations of these texts over the centuries. They only claim to be consistent in asking
the question of how particular Masters Texts contributed to shaping and actively
transforming the discursive space of Masters Literature from the fifth to the second centuries
BCE. The main goal of this book will have been achieved if the ensuing chapters on the

Analects, Mozi, Mencius, Xunzi, Laozi, Zhuangzi, and Han Feizi succeed in convincing the

reader of the value of exploring how these texts shared the expansive and dramatic

discursive terrain they created p. 89).

Denecke makes a number of important points in this passage unlike her truistic
point that “the texts shared the discursive terrain they created”: if they indeed
created that terrain, then they certainly shared it). She qualifies her approach to
these texts as amounting to “close readings” consistently asking the question that
she is interested in, and she distances herself from any attempt to “compete with
the host of illuminating interpretations of these texts over the centuries”. There is
much truth to this. Denecke’s ensuing chapters read like a collection of personal

notes drawing on the licence that she grants herself in the above passage when
exempting her own reading from all competition with other interpretations.
Given that Denecke’s text focuses on rhetorical strategies as much as it does, it
might be fair to wonder how much her own disclaimer has itself to be understood

as a matter of rhetoric. In some places, she seems to advance claims that

are stronger than what her rhetoric here suggests and that are clearly directed
against interpretations by others. Surely, her overall claim of “a common
discursive space of contention” serving as “strongest proof for the existence of a

distinct textual genre of Masters Literature in pre-Qin times” p. 89) uses a

vocabulary at odds with the issued disclaimer. At this point, all worries of
anachronism seem dissipated.

AS/EA LXVII•3•2013, S. 1013–1051



1022 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Be that as it may, Denecke’s close readings often bear the character of, as I
already noted, out-of-competition personal notes. In some sense, they are even

experimental, teasing out what may be gleaned from reading these texts
coherently for their discursive moves and rhetorical strategies in view of other

“masters”. As is to be expected, the result of such an approach is a mixed bag, in
which the productiveness of Denecke’s licence and original approach also
occasionally misfires and then comes to illustrate the problems of foregrounding
and strictly adhering to any one approach only. Yet, it should be mentioned that,
throughout, the text is well and appealingly written and that there are plenty of
interesting aspects Denecke succeeds in bringing to the reader’s attention. For
lack of space, I confine myself to one example only.

In her discussion of the Analects, she includes an analysis of the opening
sequence 1:1–1:8) as an example of how carefully the compilers of the text had
arranged the episodes “based on thematic, rhetorical, and stylistic considerations”

p. 104). Although Denecke’s sequential reading is certainly tailored to
bring out the thematic priority that she had already established before her
analysis i.e. the sense of an alternative community, cf. pp. 99–103), her point
against the prevailing synoptic readings, “done when trying to construct a

‘Confucian philosophy’ by assembling passages discussing such key terms as

‘benevolence’ or ‘ritual propriety’ out of context and trying to arrive at a sort of
strict definition of the terms” p. 109) is well taken. To bring the point home,

however, she would have to offer a better argument than simply charging others
and here, she is clearly stepping into competition with some “illuminating

interpretations of these texts over the centuries”) of reading the texts “out of
context” – she herself seems to be making a case for taking these texts as

constituting a meaningful interpretative “context”. What is more, it seems

typical for Denecke that, having argued for the importance of sequential reading
as such, she then feels free to abstain from any further sequential reading
throughout the entire book.

The book ends with a comparatively short epilogue, which is entitled “A Future

for Masters Literature and Chinese Philosophy”. Indeed, for those who have read

the introduction, the resurfacing of “Chinese Philosophy” at the end of
Denecke’s book might come as a surprise. Has “Chinese Philosophy” according to
her not been invented in Jesuit Europe and subsequently been further contaminated

by Western philosophical vocabulary to the point that she posited the need

for a new disciplinary translation of the textual corpus hitherto labelled early

“Chinese Philosophy”? In the epilogue, it becomes clear that Denecke means to

AS/EA LXVII•3•2013, S. 1013–1051



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1023

“stick to the concept of ‘Chinese Philosophy’ as heuristic purpose, not as

ontological claim” and that she believes “the label can do terrific work for us”
p. 338). Of course, by “Chinese Philosophy” she now no longer means the one

cast in the vocabulary of “Western Philosophy” and also not one that seeks to
improve on “Western philosophy”. In Denecke’s scheme, “Chinese Philosophy”
ends up being “just one among many past and current disciplinary translations
brought to bear on early Chinese Masters Texts” among other such translations
that she discusses are e.g. “belles lettres” and “intellectual history”). The concept

of philosophy informing Denecke’s “Chinese Philosophy” of the future turns out
to be explicitly indebted to Jacques Derrida emphasizing the generative power
of non-Western languages) and Ian Hacking emphasizing “styles of reasoning”),

and one may rightly wonder why Denecke finds these vocabularies less

likely to distort early Chinese thought than Plato, Aristotle or analytic
philosophy. At the very end of her book, she writes that “when considering the
Masters Texts as a treasure trove of ‘styles of reasoning’ with philosophically
productive potential, we would be far removed from imposing judgmental
equivalences of Western concepts onto Chinese thought traditions” p. 345), but that
seems simply to beg the question, since what is “philosophically productive” is
precisely that which Derrida, Hacking and most other philosophers including
analytic philosophers) would disagree about.

Denecke apparently thinks of “styles of reasoning” as a universal category

in much the same sense she rejects for a reading of “Chinese philosophy” in the

image of “Western philosophy”. “Styles of reasoning”, she writes, “come and

go”, and the Masters Texts or passages therein “clearly qualify as a peculiar

‘style of reasoning’” p. 345). In quite a similar vein, one could be very critical
of Denecke’s castigation of Western philosophical vocabulary in light of her
own occasional usage of such vocabulary (“maieutic”, p. 37; “pastoral”, p. 41;

“an Epicurean sense”, p. 101; “Socratic acknowledgement”, p. 111; “Derridean”,
p. 325, etc.) and her own strong reliance on technical vocabulary taken from
classical rhetoric, which it seems would equally qualify as “Western” (“ad
hominem move”, p. 35; “the analeptic flow of argument”, p. 43; longitas vs.
brevitas, p. 130; “argues ad auctoritatem”, p. 141; “arguments ad peiorem rather
than ad absurdum”, p. 143; polyptoton, p. 149; etc.). If that were all that there is

to Denecke’s intervention, then much of it would seem to be contradictory, and I
would have to end this review by voicing serious misgivings.

Denecke's textual approach is not only focussing on rhetorical strategies.

Arguably, she is very much pursuing a rhetorical strategy herself. This would
explain some possible major contradictions in her book, e.g. concerning her con-

AS/EA LXVII•3•2013, S. 1013–1051



1024 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

scious embrace of Masters Texts as a textual genre from an anachronistic Han
perspective and her claiming no less than the existence of that textual genre in
pre-Qin times, or the discrepancy between the introduction and the epilogue in
terms of the uselessness/usefulness of the label “Chinese Philosophy”. When she

ends her book musing about the “literary colonization of intellectual history”,
the “intellectual colonization of literary studies”, the “historical colonization of
philosophy” and the “intellectual decolonization of Western philosophy”, it
becomes clear that Denecke is not intent on conducting a sinological study of
early Chinese thought, but aims at generating a “revisionist momentum” p. 22),
which, she believes, a disciplinary translation of that textual corpus into “belles

lettres” cannot bring about. Hence, hiding behind her personal notes lurks an aim
that amounts to an intervention of multitudinous consequence, a major
reshuffling of disciplinary boundaries and taxonomies. Her last sentence of the
book, highlighting “the inevitable, irreversible confluence with other thought
traditions of the world that we have the privilege to witness in our lifetime”,
suggests, to me, that this reshuffling would have “Western philosophy” emerge

in a shape that no longer calls for the qualification of that philosophy as

“Western” – not because it appears pleonastic, but because it is found to be no
longer useful to qualify philosophy in such terms.

It is evident that such an intervention will be viewed critically by the

established disciplines and that Denecke’s book will perhaps be found deficient,
say, from the perspective of the well-trained professional sinologist. But – if I do

not entirely misunderstand Denecke’s intentions, and at the risk of giving her
book a reading a bit on the charitable side – when faced with such criticism
formulated on the basis of traditional disciplinary conventions such as the

philosopher’s unease with possible contradiction, it seems to me that Denecke

would want to respond in the vein of the visionary spirit of Walt Whitman’s
beautiful lines in his Leaves of Grass: “Do I contradict myself? Very well …
then I contradict myself; I am large … I contain multitudes.”

AS/EA LXVII•3•2013, S. 1013–1051

Ralph Weber



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1025

KNÜSEL, Ariane: Framing China. Media Images and Political Debates in
Britain, the USA and Switzerland, 1900–1950. Farnham u.a.): Ashgate 2012. 330
pp. ISBN: 978-1-4094-2559-5

Ariane Knüsel, chinawissenschaftlich gebildete Historikerin an der Universität
Zürich, hat sich mit Framing China ein sehr umfassendes und konzeptuell
anspruchsvolles Projekt vorgenommen, dessen Ergebnisse sie in einer sorgfältig
recherchierten, in der Argumentation überzeugenden, reich bebilderten und gut
lesbaren Monographie präsentiert. Kurz gesagt, analysiert die Verfasserin China-
Bilder der politisch so bewegten ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts, wie sie sich

in den Medien dreier Länder – USA, Großbritannien, Schweiz – niedergeschlagen

haben, und interpretiert diese als Ausdruck der sehr spezifischen innen-und

außenpolitischen Interessen und Debatten der betreffenden Länder. Sie
kontert damit der vielfach zu vernehmenden Rede von einem homogenen)

“westlichen” China-Bild und schlägt eine Brücke zwischen Chinawissenschaft
und internationaler Geschichte, die von beiden Seiten gewinnbringend genutzt
werden kann.

Der eigentliche Gegenstand der Arbeit sind “Bilder” im englischen Text
images) von China, wobei “Bilder” von Knüsel verstanden werden als “visual
and verbal cultural constructs that not only represent but also influence mental
images about cultural concepts like the perception of social groups or national

identity” S. 5). Folgerichtig bezieht die Verfasserin sowohl visuelle v.a.
Karikaturen, aber auch Fotos und Wochenschauen) als auch verbale Zeitungs- und
Zeitschriftenartikel) Quellen in die Analyse ein. Die Auswahl der konkreten
Publikationsorgane, aus denen diese Quellen entnommen sind – alleine für
Großbritannien sind dies 16 – war darauf bedacht, ein möglichst breites
Interessenspektrum unter den Lesern abzudecken. Theoretisch ist die Studie im
vorrangig in den Medienwissenschaften populären Konzept des “framing”
verortet, demzufolge Fakten in Zeitungsartikeln im Rahmen vorgefertigter
Deutungsmuster präsentiert werden. Die Verfasserin definiert “frames” als

“culturally shared organizing ideas or principles that are used to structure facts

and give them coherence and meaning” S. 9). Methodisch orientiert sie sich an
der historischen Diskursanalyse und speziell an Ruth Wodaks Konzept der

“Rekontextualisierung”. Dieses führt sie zu einem höchst anspruchsvollen
Programm der Verortung einzelner Äußerungen bzw. längerfristiger Trends der
China-Berichterstattung im diskursiven und politischen Kontext ihrer Zeit:

AS/EA LXVII•3•2013, S. 1013–1051



1026 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

As the production and interpretation of discourses are situated in time and space, discursive

events have to be recontextualized on various levels, namely on the immediate i.e.

textinternal) level, on the level of intertextuality and interdiscursivity, on an institutional level
and in the broader sociopolitical and historical context S. 12).

In diesem Anspruch einer umfassenden Rekontextualisierung liegt dann die
große Herausforderung der Studie, die die Verfasserin bravourös meistert. Sie
beherrscht nicht nur die historische Entwicklung Chinas, sondern auch die

vielfältigen innenpolitischen Entwicklungen in den Ländern, die im Fokus der

Untersuchung stehen, sowie die wechselhaften internationalen Beziehungen des

Untersuchungszeitraums, die vom Imperialismus über den Zweiten Weltkrieg in
den Kalten Krieg führten. Ihre profunde Kenntnis der politischen Horizonte und

Debatten beweist sie insbesondere in der Interpretation der Karikaturen die den

allergrößten Teil der 47 Abbildungen ausmachen), welche auf Fakten und
Sichtweisen der Zeitgenossen anspielen, die nicht mehr zum heute gängigen Wissensbestand

gehören. Da China-Bilder eingebettet sind in die politischen Debatten
der Zeit, geht es in dem Buch darüber hinaus um die China-Politik und die
China-Debatten in den drei untersuchten Ländern. Nur am Rande sei erwähnt,
dass die Verfasserin für die Bearbeitung dieser Aspekte auch Archivrecherchen,
u.a. im Schweizerischen Bundesarchiv und in den National Archives der USA
und Großbritanniens, auf sich nahm.) Die China-Politik und ihr Bezug zu den

China-Bildern bleiben im theoretischen Teil der Arbeit allerdings unterbelichtet.
Insbesondere eine Theoretisierung des Verhältnisses zwischen Perseveranz
tradierter China-Bilder und ihrer situativen Abwandlung oder gar Ersetzung wäre
wünschenswert gewesen, ist dies doch ein Punkt, der von der Verfasserin im
Verlauf der Arbeit immer wieder hervorgehoben wird: Historisch oftmals weit
zurückreichende Bilder werden immer wieder neu aktiviert und inhaltlich
aktualisiert; transnational zirkulierende Bilder werden national spezifisch ausgedeutet

und funktionalisiert.
In die Ausprägung der China-Bilder der ersten Hälfte des Jahrhunderts

spielte eine Vielzahl von Faktoren hinein. Hierzu gehörte neben den bereits

erwähnten innen- und außenpolitischen Interessenlagen die Existenz und
Durchsetzungskraft spezifischer Interessengruppen Missionare, Geschäftsleute,

innenpolitische Gruppierungen); Besonderheiten und Entwicklungen im
Nachrichtensektor Eigentümerschaft von Publikationsorganen, Technologie der
Nachrichtenübermittlung und Präsenz bzw. – im Falle der Schweiz – Abwesenheit

von Journalisten oder Informanten anderer Art vor Ort) sowie national
spezifische Bemühungen, im Diskurs über China als “dem Anderen” eine

AS/EA LXVII•3•2013, S. 1013–1051



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1027

nationale Identität zu stiften oder zu festigen. In Großbritannien bezog sich diese

auf das Empire, in dessen Lichte China eher als unzivilisiert erschien. In den

USA war das China-Bild stark auf den Exzeptionalismus zugeschnitten, der
China zum amerikanischen Schützling und Adepten von Demokratie machte und
es konsequenterweise eher positiv, nämlich in seiner Entwicklungsfähigkeit,
zeichnete. Für die Schweiz schließlich war das Neutralitätsgebot ausschlaggebend,

aus welchem sich Zurückhaltung gegenüber China, wenn nicht sogar

Desinteresse, aber auch eine gewisse Sympathie für China als Opfer von
Imperialismus und japanischer Aggression ergaben. Die Abschnitte zur Schweiz sind
naturgemäß kurz, aber gleichwohl wichtig, weil sie die These der Arbeit am
Beispiel eines international zurückhaltenden Akteurs exemplifizieren.) Alle drei
Länder waren früher oder später mit dem chinesischen Kommunismus
konfrontiert, der unterschiedlich bewertet wurde, je nachdem, in welchem Maße
antikommunistische Strömungen die jeweilige Innenpolitik prägten.

Die Verfasserin verfolgt die China-Bilder der drei genannten Länder
chronologisch in vier Kapiteln, die sich an den zentralen Ereignissen der chinesischen

Geschichte in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts als thematischen

Clustern orientieren: Xinhai-Revolution und Gründung der Republik 1911/12;
die ausländerfeindlichen Agitationen um die Bewegung des 30. Mai 1925; die
japanische Expansion und der Chinesisch-Japanische Krieg zwischen 1931 und
1945 sowie die Machtübernahme der Kommunisten 1949.

In Kapitel 1 (“The Dragon Throne in the Dustbin: Press Reactions to the Xinhai
Revolution”) geht es um den Sturz der Monarchie und den Versuch, eine chinesische

Republik zu errichten. Während sowohl die USA als auch Großbritannien
die Vaterschaft des demokratischen Gedankens unter den chinesischen
Revolutionären reklamierten, divergierte die Berichterstattung in beiden Ländern doch
deutlich. In Großbritannien, selbst eine konstitutionelle Monarchie, herrschte
Skepsis gegenüber der neuen Staatsform, und man befürchtete ein Auseinanderbrechen

Chinas, was sich negativ auf den Handel ausgewirkt hätte. In den USA
fand die republikanische Staatsform demgegenüber Unterstützung, und man

erhoffte sich von ihr Vorteile für die Verwirklichung eigener Interessen, sei es

für den Handel, sei es für die weitere Missionierung Chinas. In der Schweiz
schließlich bildete sich ein Muster heraus, das sich in späteren Phasen fortsetzte:

“The lack of official relations and widespread commercial interest in China
meant that Swiss interests in China were not used to frame events in China” S.

65).

AS/EA LXVII•3•2013, S. 1013–1051



1028 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Kapitel 2 (“The 1920s, the Red Menace and Anti-foreign Agitation in
China”) behandelt eine Phase der chinesischen Geschichte, die von
ausländerfeindlicher, antiimperialistischer Agitation geprägt war und in der die Kommunisten

bereits sichtbare Akteure auf der politischen Bühne Chinas geworden

waren. Die Warnung vor der “roten Gefahr” hat hier ihre Wurzeln. In dieser
Phase waren Zeitungen in Großbritannien von einer antikommunistischen Hysterie

besessen, die innenpolitisch gegen die Arbeiterbewegung gerichtet war,
außenpolitisch gegen die “rote Internationale”, die hinter den Protesten und
Boykotten in China vermutet wurde, welche den britischen Handel empfindlich
trafen. Obwohl auch die USA nicht frei waren von Antikommunismus und
Antiradikalismus, wurden die Proteste hier weniger dramatisch interpretiert, nämlich
als nationalistische Ausbrüche gegen die ungleichen Verträge. In dieser
Darstellungsweise waren die Proteste den Zumutungen der imperialistischen Mächte
geschuldet – von denen sich die USA mit ihrem “demokratischen” Leitbild
dezidiert abgrenzten –, und sie wurden als Ausdruck eines legitimen Kampfes
für Unabhängigkeit und Demokratie sogar begrüßt. Auch in der Schweiz
mündete ein Selbstbild von Antiimperialismus, Demokratie und Neutralität in
eine antiimperialistische Lesart der Ereignisse in China.

Kapitel 3 (“‘A terror which has been truly Asiatic’: The Evolution of
Yellow Peril Imagery until 1945”) konzentriert sich auf die Frage, wie das

historisch ins 19. Jahrhundert zurückreichende Bild der “gelben Gefahr” unter
dem Eindruck der japanischen Expansion reaktiviert wurde. Interessanterweise

divergierten die Zuschreibungen der “gelben Gefahr” nicht nur zwischen den

Nationen, sondern auch zwischen den einzelnen Perioden in der Geschichte des

Bildes. In Großbritannien wurde die “gelbe Gefahr” traditionellerweise mit
China assoziiert, wohingegen Japan, in den ersten beiden Jahrzehnten des 20.
Jahrhunderts sogar Bündnispartner der Briten, den Status einer zivilisierten
Nation genoss. Mit der japanischen Aggression gegenüber China wurde in der

britischen Perzeption ein Rollentausch zwischen beiden Staaten vollzogen, so
dass Unzivilisiertheit jetzt den Japanern zugeschrieben wurde, die in Karikaturen
oft als Affen dargestellt wurden – nicht aber als Manifestation der “gelben
Gefahr”. Anders verlief die Geschichte des Bildes in den USA, wo traditionell
chinesische Immigranten als Inkarnation der “gelben Gefahr” galten, diese

Zuschreibung mit den Brutalitäten des Chinesisch-Japanischen Krieges dann aber

auf Japan übertragen wurde, wohingegen China als zivilisiert erschien. Das

Feindbild Japan wurde immer weiter ausgebaut, und in Karikaturen wurden
Japaner entmenschlicht und als Bestien visualisiert. Unter diesem Eindruck
befürworteten in einer späteren Gallup-Umfrage 85 Prozent der befragten

AS/EA LXVII•3•2013, S. 1013–1051



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1029

Amerikaner den Einsatz der Atombombe gegenüber Japan. In der Schweiz
waren die Sympathien ähnlich verteilt wie in den USA, ohne dass dort aber

genauso starke Bilder evoziert worden wären.
Kapitel 4 (“The Rise of the Bamboo Curtain: Perceptions of the Communist

Victory in 1949”) analysiert die China-Bilder der drei Länder vor dem
Hintergrund des kommunistischen Vormarschs im chinesischen Bürgerkrieg und
der Machtübernahme der Kommunisten 1949. In dieser Phase standen die
China-Politik und China-Perzeption unter dem Eindruck des Kalten Krieges,
dem Blockdenken und dem teilweise auch innenpolitisch höchst virulenten
Antikommunismus der betreffenden Staaten. Politisch ging es konkret um das

Verhältnis zu den beiden Bürgerkriegsparteien und schließlich um die Frage der

diplomatischen Anerkennung der Volksrepublik China. Mit dem Antikommunismus

kehrten die “gelbe” bzw. “rote Gefahr”, letztere oftmals visualisiert als rote
Flutwelle, in das publizistische Bildrepertoire zurück, allerdings einmal mehr auf
national spezifische Art. Für Großbritannien stand erneut das Schicksal des

Empire im Vordergrund, dessen Stabilität durch die Ausbreitung des Kommunismus

als gefährdet angesehen wurde. Das Bild von der “roten Gefahr” war hier
auf Asien konzentriert, vorrangig auf Südostasien und speziell auch auf das

Schicksal Hongkongs. In der Frage der Anerkennung der Volksrepublik – diese

wurde 1950 vollzogen – herrschten in der Politik und der Presse aber pragmatische

Motive vor, und mit Blick auf die Handelsinteressen begrüßte man diese.

Für die USA, welche die Volksrepublik bekanntermaßen erst 1979 anerkannte,

lag nach einer mehrjährigen dezidierten Unterstützung der Guomindang trotz der
verbreiteten Kritik an der militärischen Inkompetenz Chiang Kaisheks und der
Korruptheit seines Regines eine Anerkennung des neuen kommunistischen
Regimes nicht nahe. Hier erreichte der interne Antikommunismus auch das Ausmaß

einer Hysterie, in deren Lichte der Kommunismus als globale Gefahr
erschien, die in der Sowjetunion ihren Ausgangspunkt hatte. Die Schweiz
wiederum war nicht direkt an China interessiert, lehnte sich ideologisch aber an den

westlichen Block an und folgte dessen antikommunistischen Stimmungslagen. In
der Frage der Anerkennung folgte es aber der britischen Politik.

Das Buch ist für einen weiten Leserkreis von Interesse. China-Wissenschaftler

wird die internationale Dimension der zentralen Ereignisse in der Geschichte
Chinas der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts interessieren. Für die
internationale Geschichte dürfte zum einen die wachsende Bedeutung Chinas in den

internationalen Beziehungen und der Geopolitik der ersten Jahrhunderthälfte von
Interesse sein. Zum anderen bietet das Buch mit der westlichen China-Politik ein

AS/EA LXVII•3•2013, S. 1013–1051



1030 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Fallbeispiel für den engen Zusammenhang zwischen innenpolitischen Konstellationen

und der Außenpolitik eines Landes. Die diversen Disziplinen, die sich mit
Fremdbildern befassen, können aus der Studie Stoff für die Frage der
Kontextualität und damit auch hohen Dynamik solcher Bilder beziehen.

AS/EA LXVII•3•2013, S. 1013–1051

Nicola Spakowski

LEHNER, Georg: China in European Encyclopaedias, 1700–1850. Leiden,
Boston: Brill 2011. 402 S. European Expansion and Indigenous Response; vol.
9), ISBN: 978-90-04-20150-7.

Die vorliegende Studie Georg Lehners ist ein ambitioniertes Unterfangen, denn
der Autor hat es sich zur Aufgabe gemacht, die Informationen zu versammeln
und nach Wissensgruppen anzuordnen, welche in verschiedenen europäischen

Enzyklopädien der frühen Neuzeit zum Thema “China” zu finden sind.
Selbstverständlich zitiert er nicht einfach im traditionell chinesischen Sinn, vielmehr
kommentiert, interpretiert und bewertet der Autor seine Funde kontinuierlich,
indem er wiederholt die Wissenskultur der frühen Neuzeit reflektiert, wie sie

sich in den enzyklopädischen Quellen präsentiert. Die Tertiärliteratur der
Enzyklopädien wird so zur primären Quelle für den Nachweis der Chinakenntnisse

im europäischen 18. und frühen 19. Jahrhundert. Der grösste Verdienst der
Studie ist allerdings schlicht schon in der Tatsache zu sehen, dass alle diese

Stellen nun zugänglich gemacht wurden.
In der Bibliographie sind als Quellengrundlage 61 Enzyklopädien genannt,

davon achtzehn englischsprachige, einundzwanzig französischsprachige und
zweiundzwanzig deutschsprachige Werke. Bewundernswert ist die Art, wie der

Autor systematisch die Fäden in der Hand hält, während er die Informationen
gruppiert und neu arrangiert, damit sie in seinen Text passen und damit er seine

Beobachtungen mit diesen untermauern kann. Die Studie eines so

umfangreichen Textkorpus ist in sich schon “enzyklopädisch” – nicht nur auf
den Umfang bezogen, sondern vor allem auch auf die Lektüre. Sie als linearen
Text zu lesen, kann repetitiv, ja sogar ermüdend sein. Dies hat kaum mit einem
schlechtem Schreibstil zu tun als vielmehr mit der durch die Natur der Arbeit
gegebenen repetitiven Formulierungen. Das Werk bietet sich so weitgehend als
Referenz für andere Forschungsleistungen an, was aber deshalb schade ist und
Lehners Arbeit nicht gerecht wird, weil die konsekutive Lektüre ein Chinabild in
der beginnenden Moderne vermittelt, das differenzierter ist als der orientalisti-



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1031

sche Blick, der bloss das Anderssein betont. Die Arbeit vermittelt einen direkten
Eindruck davon, was es hiess, einem gebildeten europäischen Lesepublikum in
kleinsten Informationshappen eine Kultur zu vermitteln, die in manchem anders,

aber eben oft auch gleich war wie die vertraute Kultur des Abendlandes. Im 18.
und 19. Jahrhundert war es die Aufgabe der Enzyklopädien, einem breiten
Publikum dabei zu helfen, das Andere zu erfahren, zu erklären und so näher zu

bringen. China als das archetypisch Andere bietet sich deshalb für diesen
Kulturvergleich und Selbstbetrachtung an, und Lehners Studie zeigt differenziert
und systematisch auf, wie die Vermittlung des Anderen im Bezug auf China
geschah.

Die Studie gliedert sich in zehn Kapitel, zu denen Vorinformationen und
Einleitung S. i–xviii) sowie Fazit kommen S. 355–364), dazu Bibliographie und
Index S. 365–396, 397–402). Die zehn Kapitel des Haupttextes lassen sich in
zwei grössere Teile aufteilen:

Der erste Teil erklärt für heutige Leser die Welt der Enzyklopädien als Wissensspeicher

und Wissensvermittler ebenso wie die Verwaltung der riesigen
Informationsmengen, also die Entstehungsbedingungen und zahlreiche Beispiele der
europäischen Enzyklopädien dieser Zeit. Gerade für ein sinologisch geschultes

Lesepublikum ist dies ausgesprochen hilfreich, denn diese monumentalen Werke
der europäischen Neuzeit sind einem nicht hierauf spezialisierten Publikum
wenig bekannt. Dieser erste Teil gliedert sich in die drei Kapitel “Backgrounds

of Knowledge” S. 1–66), “Formations of Knowledge” S. 67–104) und “
Canonizing China” S. 105–142 Mit grossem Detailreichtum wird die Entwicklung
der Wissenskultur im Europa der Aufklärung und der Industrialisierung
nachgezeichnet, deren herausragende Produkte die Enzyklopädien sind. Der
Autor beschränkt sich hier auf Kurzdarstellungen der Werke und ihres
Entstehungshintergrundes, aber doch so, dass ein grobes Bild der Bedingungen
gezeichnet wird, unter denen die Informationen zusammengetragen und
ausgewählt wurden. Auch die Quellen, aus denen die Enzyklopädisten geschöpft
haben, werden in einer Übersichtstabelle dargestellt S. 83–90). Es sind dies von
Marco Polos Bericht bis zu Robert Morrissons A View of China insgesamt 85
Werke, die in einem oder allen der durch das gesamte Buch immer wieder als

Beleg angeführten Enzyklopädien von Hofmann, Zedler, Pierer und Meyer
sowie in der Edinburgh Encyclopedia und der Encyclopaedia Metropolitana zitiert

AS/EA LXVII•3•2013, S. 1013–1051

werden.



1032 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Zu Leserschaft oder generell zur Rezipientenseite dieses gigantisch
dimensionierten Kommunikationsvorganges, den die Publikation einer Enzyklopädie
darstellte, gibt der Autor praktisch keine Informationen. Dafür gibt es gute,
teilweise brillante Passagen zur Welt der Gelehrsamkeit wie etwa der Abschnitt

“The Role of the European Republic of Letters” S. 69–100). Generell werden
die Autoren gut eingeführt und der Fluss der Information wird nachvollziehbar
und klar dargestellt. Was die Arbeit natürlich nicht leisten kann, ist eine Aussage

darüber zu machen, was die Leserschaft tatsächlich über China wusste.

Der zweite und grösste Teil der Arbeit beleuchtet dann das Wissen über Aspekte
der chinesischen Kultur, die Wiederhall im Westen und in westlichen Quellen
fanden. Dieses Wissen zu China aus unterschiedlichen Blickwinkeln wird in den

Kapiteln vier bis zehn dargestellt: “Geography” S. 143–164), “Population and

Society“ S. 165–194), “Government, Politics and Economy” S. 195–228),

“History” S. 229–258), “Language and Literature” S. 259–290), “Philosophy
and Religion” S. 291–320) sowie “Arts, Sciences, and Technologies” S. 321–
354). Der Autor hat sich also entschieden, die in den Enzyklopädien enthaltenen

Informationen in Form einer Klassifikation zu präsentieren, einer
Bibliotheksklassifikation nicht unähnlich. Damit vollzieht er die von seinen Quellen
vorgegebene Ordnungsstruktur nach. Er schreibt hierzu in der Einleitung:

Arranged according to the main subjects of information presented by encyclopedias, this
part shows how knowledge on certain aspects of Chinese civilization was linked to strands

of discourse prevailing within the European ‘republic of letters’, among the educated, and

the general public S. xvi).

Die Kapiteltitel sind in der Tat weniger informativ als die darunter subsumierten
Abschnitte, etwa im sechsten Kapitel zu “Government, Politics and Economy”,
welches folgende Unterabschnitte enthält: “The Administration of China”, “The
Laws of China”, “The Armed Forces of the Qing Empire”, “Revenue and

Money” sowie “Sino-Western Trade Relations”. Der letzte Abschnitt zu den

Handelsbeziehungen bis zum Opiumkrieg stellt zusammen, was die Europäer
über den chinesischen Aussenhandel wussten in Form von Zahlen und Bilanzen,
aber auch das Handelssystem der Hong-Händler, den sogenannten “Kanton-
Handel” sowie die gehandelten Güter: ausser Tee waren dies “‘raw silk, silk
stuffs, porcelain, camphor, nankeen &c’, while the British brought ‘money, lead,

tin, wollen and cotton cloths, pepper, and other articles of merchandize’” S.

221). Schliesslich gibt es viel zu erfahren zu den Nationen, die diesen Handel

AS/EA LXVII•3•2013, S. 1013–1051



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1033

betrieben, und zwar als Seehandel wie auch auf dem Landweg. In der drastischen

Form der aufkommenden Konkurrenz angehender imperialistischer
Mächte in Europa werden etwa in deutschen und französischen Enzyklopädien
die Briten als die Platzhirsche im Chinahandel bezeichnet, während die portugiesischen

Pioniere des Asienhandels als grausam und charakterschwach dargestellt
werden. Auch Informationen zum Sino-russischen Handel sind zu entnehmen.

Historische Informationen, wie der holländische Angriff auf Macau 1622,
werden erwähnt, weniger, um das Bild abzurunden, als einfach, weil es essentielle

Informationen zum Thema sind. Die zusammengetragenen Informationen
weisen aufgrund ihrer historischen Lückenhaftigkeit und der unverblümten Sprache

der Zeit auch immer wieder eine unfreiwillige Komik auf. Lehner zitiert
Meyer’s Conversations-Lexikon mit der Feststellung:

Would the Europeans not drink tea, and would the Chinese not eat and smoke opium, even

trade and commerce would have no interest, whether China was on the world map or not S.

222).

Die beiden Teile der Studie sind deshalb sehr unterschiedlich: die ersten Kapitel
enthalten generelle Informationen und sind daher vor einer weiteren Benutzung
dieses Werkes unabdingbare Lektüre, und ausgerüstet mit diesen Informationen
lohnt es sich, die vom Autor präsentierten Funde zu einzelnen Themen zu lesen.
Diese sind allerdings in der Regel so reichhaltig, dass es kaum möglich ist, diese

Informationen zu China in den historischen Kontext zu stellen. Die Aussagen

der Enzyklopädien werden mit der erwähnten systematischen Gründlichkeit
wiedergegeben, aber es bleibt dem Leser überlassen, mit diesen Informationen
etwas anzufangen, sie zu interpretieren und einzubetten. Spürbar ist dies z.B. bei
den Informationen zum kaiserlichen Beamtenapparat in Abschnitt 6.1 “The
Administration of China”: Da werden zahlreiche Beamtentitel angegeben, die in
den Enzyklopädien Erwähnung fanden, aber der Leser erfährt nicht, welche
Beamte aus einem heutigen Verständnis des Beamtentums heraus auch eine

Erwähnung verdienten. Aber auf solche mögliche Unterfangen lässt sich der

Autor nicht ein, sondern liefert eine solide Sammlung von Informationen, gut
eingeführt und nachgewiesen.

So spiegelt die Arbeit auch die Lücken der untersuchten Enzyklopädien. Manche
Aussagen Lehners werfen Fragen auf, so bezeichnet der Autor z.B. Athanasius
Kirchers China Illustrata als “quasi-encyclopedic overview on European knowledge

on China” S. 150), wobei nicht klar wird, wieso es zur Einschränkung

AS/EA LXVII•3•2013, S. 1013–1051



1034 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

“quasi” kommt. Solche kleinen Wertungen schleichen sich immer wieder in den

Text, sie fallen aber nicht ins Gewicht, denn die Originalzitate sprechen
weitgehend für sich. Schliesslich bleibt zu erwähnen, dass das Werk gut redigiert
wurde; kleine Fehler wie die Verdoppelung des Wortes “the” auf Seite 108 sind
bemerkenswert selten. Insgesamt legt Georg Lehner hiermit ein faszinierendes
Pionierwerk in einem Forschungsgebiet vor, in dem noch viele Entdeckungen zu
machen sind.

AS/EA LXVII•3•2013, S. 1013–1051

Marc Winter

LORGE, Peter ed.): Five Dynasties and Ten Kingdoms. Hong Kong: Chinese

University Press, 2011. ix + pp. 252. ISBN: 978-9-629-96418-4.

The Five Dynasties and Ten Kingdoms period 907–960) accounts for a less

than popular period for historians on imperial China. Even though the Tang-
Song transition has attracted some recent attention Bol, 1992; Qiu, 1999; Dai,
2010), the decades that link the two dynasties have been by and large considered
as either anomalous or irrelevant. This neglect may be explained by two factors:
first, as a time of political disunion between the Tang and Song dynasties, this
era is relatively short and multi-polar to the point of impeding analytical patterns

that tend to appeal to most historians. Second, the lamentable fact that the
constant disorder that dominated the period has left only a limited number of source
materials, in particular in comparison with the abundance of both official and

unofficial documents from the Tang and Song, further increases the difficulty of
inquiry.

The book under review, edited by Peter Lorge, represents a collective effort of
scholars at the forefront of Chinese history to explore this turbulent era, focusing
on the coherence of different polities and “advancing the overall understanding

of the period as a whole” p. 4). Challenging the traditional view shaped by Song
historians such as Ouyang Xiu !€L­ 1007–1172), who condemned the period
as an interregnum of cultural darkness and moral degeneration, this volume
acknowledges that many trends in the Tang continued through the Five
Dynasties and well into the Song. This emphasis on the importance and meaning

of this period furnishes the main contents of the introduction and concluding
chapter of the work. These two chapters successfully demonstrate that the
multicentered power configuration deprived the era of a uniform culture under a



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1035

single sovereign, but that the decentralized political power across China
produced a catalyst for cultural and social transformations, such that “culture
flourished because it was not unified” Lorge, p. 5). Thus, what we identify
today as Song culture had to some extent evolved gradually by integrating local
elements created by the lack of central authority.

The remaining six chapters by various authors are highly diverse, not only
in discipline, but also in scope. The essays can be roughly divided into three

groups. Naomi Standen and Johannes Kurz examine the historical evaluation of
two political figures. Through an analysis of the shifting roles of Zhao Dejun CÉ

çHN d. 937), a military governor active in the northern border zone during the

early Five Dynasties, Standen focuses her discussion on the issue of loyalty.
Arguing against the traditional view that condemns Zhao as disloyal for his
repeated change of masters, Standen calls for a different understanding in the

Five Dynasties, recovering a more vivid picture of the era during which people
often faced a variety of alternatives and then made choices in response to
specific situations p. 19–20). Another figure, Han Xizai N 'ÉE9 902–970),
who was widely seen as a talented and ambitious official whose aims were
thwarted by material distractions, becomes the subject of Kurz’s essay. While
previous scholarship has been overwhelmingly concentrated on Han’s hedonistic
lifestyle, Kurz turns to Han’s political career to suggest that his eccentric and

extravagant private life serves as an emblem of an uncertain time, when swift
political changes frequently threatened status and privileges. In fact, Han’s
behavior is “not very different from that of some his colleagues” p. 93).

Hugh R. Clark and Ruth Mostern expound in their papers local politics
during the period. In his chapter on the social origins of the founders of the
southern regimes, Clark argues that the upheaval of the late Tang provided
circumstances that empowered scoundrels to vie for political power. It is
interesting to note that most of the southern rulers, as Clark points out, do not fit
into the model of banditry developed by Robert Somers 1979) in his study of
the origins of military strongmen in the late Tang. Indeed, most of these rulers

did not become “outlaws” as a result of injustice, but were merely rogues or
refugees “driven by an interest in self-aggrandizement and survival” p. 70).
Adopting a broader perspective, Mostern surveys the local administration by
picturing the gradual rise of regional autonomies during the late Tang up until
the reassertion of a centralized geography during the early Song. Her arguments

that developments in this transitional stage played a key role in the process may
be a sufficient supplement for readers of her recently published monograph
Mostern, 2011).

AS/EA LXVII•3•2013, S. 1013–1051



1036 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

The third cluster of chapters by two art historians centers around the
cultural continuity and diversity of the period. De-nin Lee analyses the murals from
a Khitan tomb at Baoshan &¡ in Inner Mongolia and incorporates them into
the history of painting to illustrate how painting as a form of culture extended to

the periphery of China proper. Advocating a relinquishment of long-held art
historical tropes, Lee suggests a term “painting of the long tenth century” instead

of “Five Dynasties painting” to “better capture the heterogeneity that reigned in
the art of the long tenth century” p. 118). In a stellar essay with copious illustrations,

Tracy Miller studies timber-framed temple constructions in Shanxi and

compares them with south-eastern examples, resonating with Nancy Shatzman

Steinhardt’s 2011) strenuous efforts to explore architectural traditions in the
Liao. By tracking the use of different architectural styles, Miller proposes to pay
attention to the “regions of cultural influence and exchange that were not
equivalent to dynastic borders” p. 167), which can help deepen our understanding of
contemporary local communities in the historical context.

By way of such interdisciplinary approaches, The Five Dynasties and Ten
Kingdoms adds substantially to the scholarship on this period. Although
traditional Chinese historiography has conventionally overlooked the tenth-century,
this book offers nuanced portraits of the era, which is to be understood as a

dynamic period both continuous with the Tang and the Song. The chapters make

a case against trying to generalize about this period and demonstrate that a much
more diverse and vivid historical picture can be reached by re-reading historical
records in a new context and making use of the ever-growing corpus of archaeological

findings. Peter Lorge deserves credit not only for bringing together such
a fine group of scholars to contribute to this volume, but also for arguing, quite

innovatively, that the Five Dynasties and Ten Kingdoms periods did not really
end until the establishment of a new imperial culture during the third reign of the
Song p. 238). This will, without doubt, inspire further research on the period.

Unlike many edited collections of articles, this book does not have its
origin in a conference. As a consequence, there is an obvious lack of joint
engagement with an overarching topic since the authors seem to concentrate

more on addressing specific aspects in their own discipline than in composing an
interdisciplinary inquiry into the tenth century. The chapter by Tracy Miller, for
instance, deals with issues in the history of Chinese architecture without trying
to distinguish the influence of the Khitan and the Han-Chinese, a question which

AS/EA LXVII•3•2013, S. 1013–1051



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1037

has already been long noticed by other scholars.1 De-nin Lee, in a similar vein,
seems more intent on criticizing existing studies of Chinese painting for not
taking into account materials from the tomb she examines; but he shows little
interest for such questions as to how the murals might help us to better
comprehend the culture and society of the Khitan. Furthermore, a more
extensive picture of the period might be drawn, if the differences between the

“Northern Dynasties” and the “Southern Kingdoms” were considered in a more

comparative way, such as in the case of Zhao Dejun and Han Xizai. Both Zhao

and Han had changed their political loyalties, but Song historians mostly
criticized Han for an eccentric lifestyle, while his loyalty was considered less of a

problem when compared to Zhao’s. This probably resulted from the fact that in
the north, where political leadership changed more frequently, the issue of
“loyalty” was more vital. On the other hand, the luxurious lifestyle of top
officials in the south, which enjoyed enormous economic growth thanks to political

stability, caught the attention of Song historians. A comprehensive comparison

of these two figures might not only help us achieve a more detailed
appreciation of the Zeitgeist of the period, but could also contribute to an expansion of
our understanding of the subjective value judgments of Song historians. In this
sense, the collection would have benefitted from the inclusion of one or more
essays on comparative studies of a broader variety of topics, such as comparing
archaeological findings of the period with that of the Tang or Song.

There is no doubt that The Five Dynasties and Ten Kingdoms is essential

reading for scholars and students interested in tenth century China. More
demanding readers may wish to consult other works, including Richard Davis’s
translation of Ouyang Xiu’s Historical Records of the Five Dynasties, Naomi
Standen’s Unbounded Loyalty: Frontier Crossings in Liao China, De-nin D.
Lee’s Night Banquet: A Chinese Scroll through Time, and Johannes L. Kurz’s
China’s Southern Tang Dynasty, 937–976. Certainly, none of these suggestions
are meant to detract from the chapters as articles of exceptional quality, and it is

for sure that this thought-provoking book offers many potentially interesting
paths for further research.

1 See KUHN, Dieter, “Liao Architecture: Qidan Innovations and Han-Chinese Traditions.”

AS/EA LXVII•3•2013, S. 1013–1051

T’oung Pao 86 2000): 325–362.



1038 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Works cited

BOL, Peter K.
1992 “This Culture of Ours”: Intellectual Transitions in T'ang and Sung

China. Stanford: Stanford University Press.

DAI, Jianguod*;2010 Tang-Song biange shiqi de falü yu shehui @»AºM™rO,´#»87/n
3 Shanghai: Shanghai guji chubanshe.

KUHN, Dieter
2000 “Liao Architecture: Qidan Innovations and Han-Chinese Traditions.”

T’oung Pao 86: 325–362.
KURZ, Johannes L.
2011 China’s Southern Tang Dynasty, 937–976. New York: Routledge.
LEE, De-nin D.
2010 Night Banquet: A Chinese Scroll through Time. Seattle: University of

Washington Press.

MOSTERN, Ruth
2011 “Dividing the Realm in Order to Govern”: The Spatial Organization

of the Song State 960–1276 CE). Cambridge, MA: Harvard University

Asia Center.

OUYANG, Xiu / trans. Richard DAVIS

2004 Historical Records of the Five Dynasties. New York: Columbia
University Press.

QIU, Tiansheng Fá$++O

1999 Tang-Song biangeqi de zhengjing yu shehui @»AºM™O,´o3Ã87/n
3 Taipei: Wenjin chubanshe.

SOMMERS, Robert
2011 “The End of the T’ang.” In: Denis TWITCHETT ed.): The Cambridge

History of China, vol. 3, Sui and T’ang China, 589–906, Part I. 682–
789. Cambridge: Cambridge University Press,

STANDEN, Naomi
2007 Unbounded Loyalty: Frontier Crossings in Liao China. Honolulu:

University of Hawai’i Press.

STEINHARDT, Nancy Shatzman

1997 Liao Architecture. Honolulu: University of Hawai’i Press.

AS/EA LXVII•3•2013, S. 1013–1051

Hang Lin



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1039

MCCALLUM, DONALD F.: Hakuho Sculpture. Seattle: University of Washington
Press, 2012. 160 pp., ISBN: 978-0-295-99130-6.

The art historical, cultural as well as historical discussions surrounding the
Buddhist art of the 7th and 8th century in Japan form a constantly shifting
landscape with potential minefields. One salient example is the questioning of the

figure of Shotoku Taishi, presented by the Nihon Shoki and numerous later
sources as a model statesman and founding figure of Japanese Buddhism. While
doubts concerning the historicity of this figure were long present as an
undercurrent, they have gained wide acceptance in the past few decades, hinting at the
dynamics in the historiography of this age. The dating of the works associated

with Shotoku Taishi has equally undergone a radical revision. Discussions of the
subject of Hakuho style gilt bronze images Hakuho kondobutsu ,­S#HHµÿ
have followed a similar trajectory. However small these statues may be, they
clearly signalise a development in style, technology and iconography, which has

an import on the dating of contemporaneous major works, such as the Yakushi
triad Yakushi sanzon ;Ü[9: in the Yakushiji Golden Hall Yakushiji Kondo
;Ü[*H2 as well. The author of this volume Hakuho Sculpture, Donald F.
McCallum, is very well qualified to approach this contentious topic. His longterm

experience with early Japanese Buddhist art leading up the mediaeval age

is well known, perhaps most widely by his former publication on the Zenkoji ´y* icon McCallum, 1994). I would also like to bring to attention his
comparative studies between Japanese and Korean sculptures McCallum 1995,
2001). His tracking of the cross-influence within ancient East Asia is all the
more important as this field is often painfully neglected. The methodology
employed in the current volume is that of classic art history, with a focus on the

rigorous stylistic examination and comparison of a large number of objects, 50

of which are shown with images. While this forces the reader to turn pages

frequently to follow the detailed descriptions, it makes for a well-supported
analysis. The ambitious aim is to trace the artist or the art studio behind the
images, an avenue that has not been tackled so far.

Many of the publications about this topic in Japanese language content
themselves with playing in the safe zone of a broader dating between the Asuka and

the Nara period, which is a convenient span of about two centuries, and there are

various reasons for this. Firstly, much like the Shotoku Taishi problem, the
strong presence of faith makes study sine ira et studio a difficult task: this holds
true for most temple-supported scholarship and many works by the National

AS/EA LXVII•3•2013, S. 1013–1051



1040 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Museums, who feel the need to uphold a certain degree of diplomacy in their
relationship to all schools of Buddhism. Secondly, the overwhelming amount of
“copies”, including objects that are clearly forgeries, limits the number of truly
reliable objects, especially when compared to the opulent sources of the later

periods. The lack of evidence is a problem for both building a thesis and for
creating focused exhibitions on these images alone. Finally, the lack of written
sources that could serve as cornerstones of dating, a lack which may, according
to a hypothesis proposed by Oyama Seiichi, have its basis in a traditional
indifference towards written records Oyama 2001: 51–55), further aggravates

the difficulty of researching the sculptures of Asuka and Hakuho Japan. It should
also be noted that the term “Hakuho period” itself is in dispute. The official
timeline of the Tokyo National Museum makes no mention of it, since they
consider Hakuho “a style” rather than a time period. McCallum is aware of these

discussions, but argues that Hakuho is a valid term for an art historical period,
although not for a political one pp. ix–x, 15–17).

McCallum gives a clear exposition of his approach in this volume both in
the preface and in the introduction, and the reader is well advised to pay close

attention to this part of the work. He intentionally stays clear of disputes
surrounding the historical background of this age in order to keep the focus firmly
on the sculptures. His main topic is the study of the artist and his aesthetic, and

this is a fresh approach towards Hakuho sculptures. This poses a challenge to the
reader – especially the specialist reader versed in the Japanese literature on the
subject. Coming from the same discipline, I have to confess that I was in
anticipation of the common Japanese method divisions according to traits, explanation

of technical background, regular comparisons with large as well as famous

examples). The manner in which the discussion unfolds, even the succession and

combination of arguments irritated me, because I often found my anticipations
frustrated. But McCallum’s argument is well-sustained and consistent with his
professed aim of highlighting the artists and their aesthetic.

The preface and introduction cover all the idiosyncratic aspects of his topic,
such as the limited pantheon of the seventh century Buddhism in Japan p. xi),
and the relative freedom of iconography, and offer an overview of the historical
background of Asuka and Hakuho sculptures. However, McCallum critiques the
combined description of the Asuka and Hakuho sculptures that is common in the
Japanese literature, accusing it of “distorting the understanding of the development

of Buddhist sculpture during the seventh century” p. 1). It is an accepted

fact that Asuka and Hakuho sculpture differ greatly, but I would disagree with
this view, because a clear comparison of the two styles can serve very well the

AS/EA LXVII•3•2013, S. 1013–1051



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1041

purpose of understanding the latter. The present volume is proof of this: the

description of Asuka sculpture pp. 5–9) in the introduction adds to the
understanding of the following chronological examination of Hakuho sculpture.

In the three chapters that form the main part of the book 2, 3, 4, and
Conclusion), the author examines a limited group of sculptures that can be trusted.

The detailed analysis of transitional styles in the first chapter gives a good
definition as to where Asuka ends and Hakuho style begins, a question also
mentioned by Kaneko. The key role in the ensuing discussion is given to the 48
figures group shijuhat’tai butsu q›ƒÿ in the Tokyo National Museum
Horyuji Collection. The examination follows a tripartite chronological scheme,

dealing with the early, middle, and late phases of stylistic development. This
chronology, as well as the choice of examples are appropriate and to a greater

part accepted, in spite of the discussions surrounding Hakuho as a period term
mentioned above.

Throughout the volume the author strongly focuses on examining objects
that show marked similarity, leading him to the assumption that they originated

in a single studio. Close description is one of his strengths. For example, his

comparison of the three meditating bodhisattvas with a landscape motif
encircling the base is very articulate and easy to understand pp. 34–35). The

description of the Kannon figure no. 117 of the Tokyo National Museum
Collection reveals the art historicists expertise in stylistic analysis pp. 41–42).
However, a longer chapter on distinguishing style components and their origins,
more detailed than the brief explanations on pp. 4–5, would have paved the way
for readers through these analyses. One example mentioned by Kaneko 1987:
13) as being typical for small Hakuho gilt bronze figures is a chiselled doublebead

pattern in what Kaneko calls “gourd shaped” pairs on the garment borders.

McCallum does not leave out the continental origins of the Hakuho style,
although he acutely points out that an unbalanced focus on the origins leads to a

loss of focus on the very objects in Japan s. x). This remaining correct, allocation

of specific features, such as the long and dominant necklaces of Sui bodhisattva

sculptures would have been of assistance to the uninitiated. He begins
commenting this feature in the first chapter mentioning it twice on p. 21), yet

does not clearly state the origin as Sui. This is certainly no lack of knowledge on
the side of the author, but points to the fact that this publication is more geared

to a readership of experts.

The author definitely chooses a difficult path for presenting his thought in
not standardly referring to major sculptures. Repeated reference to major sculp-

AS/EA LXVII•3•2013, S. 1013–1051



1042 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

tures such as the Jindaiji seated Shaka Nyorai, as made by Kaneko in his essay,

is a familiar and fool-proof guidance through the style analysis. On the other
hand, its absence in this volume has a momentarily confusing effect on readers

who are too accustomed to having famous examples parade. The reader will find
such references in the third chapter and the conclusion, along with a discussion

of the problem of dating the Yakushiji Golden Hall triad.

By the way, I would like to wholeheartedly applaud McCallum’s comment on
highlighting the term “provincial” regarding the possible origin of a statue of
lesser quality, namely that “this term is often used as a dumping ground for
sculptures that are otherwise hard to interpret” p. 46, fn. 14).

Mention should also be made of his close examination of the many copies

and forgeries that exist of early small gilt bronze images in the chapter “Fakes

and others” pp. 82–85). This is a topical contribution which will become even

more important in the future. In a recent conversation with Maruyama Shiro,
curator of sculptures at the Tokyo National Museum, we had to conclude once
again that it is not possible to determine the “true or false question” by visual
examination alone, when a small gilt bronze figure, appearing to be of Asuka to

Nara period, is brought into the museum by collectors. Nor do I feel that any of
the multitude of such sculptures discovered during the research of European
Collections recently undertaken by a team of the Hosei and Zurich Universities
to which I belong, actually originate from the 7th or 8th century. Steineck et al.
2013, s. also the project’s database at aterui.i.hosei.ac.jp/oguchi/jbae/index.htm)
It is the largest group of kondobutsu, rivalled only by the multitude of Zenkoji
figures. These are omnipresent problems of the Asuka and) Hakuho sculptures

for all specialists concerned. This volume brings those who are interested in the
field a giant step closer to a true understanding of the topic. Since the author
comments on Japanese studies as well as the Western literature see eg. pp. 87–
89), it also presents a chance to quickly gain an updated overview.

Several notes throughout the volume referring to former publications by the
author nevertheless raise the question whether a larger volume, including all
these elements, would not have been more advantageous. A seminal case for me
is his reference to a separate study about the dogan style, arguably one of the
most eye-catching groups of Hakuho figures p. 28, reference to McCallum
1990). I am curious whether the theory that the dogan style originated from the
Chinese Southern Courts and came to Japan via Paekche, the country on the
Korean peninsula with the strongest link to the Southern Courts at that time, is
outdated altogether in McCallum’s view. He briefly mentions that the source of

AS/EA LXVII•3•2013, S. 1013–1051



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1043

Hakuho figures is to be found in the art of the Sui Dynasty p. 5), which would
result in this assumption. I cannot deny feeling that the author himself would
have liked to dedicate more pages to this subject.

These qualifications notwithstanding, this volume will be an absolute necessity

for any serious library and scholar, as well as for those with an interest in early
Japanese sculpture. By virtue of its many insightful comments on the development

of early to mediaeval Japanese Buddhist sculptures, it is a most valuable
contribution, not only to the study of Hakuho gilt bronze statues. The final pages

give a sharp and uplifting read and also clarify several cloudy ideas that may

have been afloat. Therefore, I hope I will be forgiven recommending that one
begins by reading the last pages and only then starts from the beginning. Readers

less familiar with the subject may profit from some preparatory reading of good
summaries, such as the article by Kaneko mentioned earlier 1987) or the

volume by Washizuka 1987) within the series Nihon no Bijutsu.

Works cited

KANEKO Hiroaki
1987 Tokubetsuten Kondobutsu. Chugoku, Chosen, Nihon. (©U…HHµÿ]-–MQÞ– \ Special Exhibition: Gilt Bronze Buddhist Statues

China, Korea, Japan). Tokyo National Museum.
MCCALLUM, Donald
1990 “A Standing Gilt-Bronze Buddha of the ‘Boyish’ Category in the

Tokyo National Museum.” Orientations January 1990): 64–70.
1994 Zenkoji and Its Icon. Princeton: Princeton University Press.

1995 “The Buddhist Triad in Three Kingdoms Sculpture.” Korean Culture

AS/EA LXVII•3•2013, S. 1013–1051

16, no.4 1995): 18–35.
2001 “The Earliest Buddhist Statues in Japan.” Artibus Asiae 61, no.2: 149–

188.

OYAMA Seiichi W¡@Ð0
2001 Shotoku Taishi to Nihonjin 6†ãZ€ý \ê [Shotoku Taishi and

the Japanese]. Tokyo: Kadokawa.
STEINECK, Tomoe; Josef KREINER; Raji STEINECK eds.)

2013 Japanese Collections in European Museums IV: Buddhist Art. Bonn:
Bier’sche.



1044 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

WASHIZUKA Hiromitsu
1987 Kondobutsu HHµÿ Tokyo: Shibundo. Nihon no Bijutsu \ 5¾>ƒ

Vol. 251.

AS/EA LXVII•3•2013, S. 1013–1051

Tomoe Steineck

SOFFEL, Christian / Hoyt Cleveland TILLMAN: Cultural Authority and Political
Culture in China: Exploring Issues with the Zhongyong and the Daotong during
the Song, Jin and Yuan Dynasties. Stuttgart: Franz Steiner Verlag 2012, 223 S.

Münchner Ostasiatische Studien Bd. 85), ISBN 978-3-515-10134-9.

In diesem Werk wenden sich die Sinologen Christian Soffel und Hoyt Cleveland
Tillman der Frage nach dem wechselseitigen Verhältnis zwischen Kultur und
Politik in der Jin, Song und Yuan-Zeit zu. Im Zentrum ihrer Untersuchung steht

die Tradierung konfuzianischer Kultur in einer Zeit, als China zum Schauplatz
fremder Invasionen wurde und die Staatsmacht zuerst teilweise und unter den

Yuan dann auch ausschließlich an die “Barbaren” überging. Das Werk ist in
zwei Teile gegliedert: der erste, verfaßt von Christian Soffel, bietet eine kritische
Analyse der Entwicklung der Neo-Konfuzianischen Orthodoxie in der Südlichen
Song. Primärer Gegenstand der Kritik ist kein Geringerer als Zhu Xi und die von
Zhu Xi entworfene daotong Fƒ3¡-Linie der Überlieferung des konfuzianischen
Kanons zwischen der Antike und der Südlichen Song. Hinterfragt wird in
diesem Zusammenhang auch die Prominenz, welche Zhu Xi unter seinen

Zeitgenossen und unmittelbaren Nachfolgern in der Ausarbeitung der

neokonfuzianischen Lehre zukam:

In contrast to most existing studies, we will also provide a more nuanced fathoming of
Confucian intellectual currents in Zhu Xi’s a'é 1130– 1200) wake that will reveal that his
ideas were not as rapidly or universally accepted in the thirteenth century as they have

retrospectively been portrayed in most existing studies op.cit., S. 13).

Diese These wird am Beispiel der konfuzianischen Intellektuellen Ye Shi :yF™

1150–1223) und Wang Bo )»ÿ 1197–1274) ausgearbeitet. Ye Shis zunehmend

negative Einstellung gegenüber Zhu Xi wird u.a. auf Spannungen in ihren
persönlichen Beziehungen zurückgeführt S. 63), während Wang Bos gelegentlich

kritische Rezeption Zhu Xis eher akademischer Natur sei. Auch wenn Wang
Bo als eifriger Adept Zhu Xis gilt, vertrat er in manchen Punkten, wie etwa in
der Wahrnehmung des Verhältnisses zwischen höchster Grenze taiji Z¥ und



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1045

Prinzip li *6 oder bei Fragen der Gliederung kanonischer Texte Meinungen,
die der Lehre Zhu Xis nicht unbedingt entsprachen S. 71–86.) Hierin findet
Christian Soffel ein Argument dagegen, die Tradition Zhu Xis als einen
angebrachten Ausdruck für eine Strömung zu verwenden, welche nicht nur durch
Reverenz gegenüber Meister Zhu, sondern mitunter auch durch Flexibilität bei
der Übernahme und Weiterentwicklung seiner Lehre gekennzeichnet war:

As long as a critical scholar respectfully honors Zhu Xi, is polite in his attitude and shows

humility in his criticism, he is thus to be considered part of the tradition. But the resulting

picture of intellectual lineages and issues would be quite blurred and thus frustrate the work

of both intellectual historians and philosophers S. 75).

Sowohl Christian Soffel als auch Hoyt C. Tillman sind darum bemüht,
Komplexitäten in der Entwicklung der daoxue Fƒ¨ -Lehre aufzudecken, wobei sie

ihre Analyse mit Absicht auf das Denken derjenigen Gelehrten fokussieren, die
in der sinologischen Forschung meistens im Schatten Zhu Xis stehen. Durch das

Studium dieser auf den ersten Blick peripheren Figuren einerseits eine
ungeahnte Mannigfaltigkeit von Positionen im frühen Neokonfuzianismus daoxue
Fƒ¨ offenzulegen, andererseits aber auch die allmähliche Erhebung Zhu Xis
Lehre in den Status einer orthodoxen Lehre zuerst in der Südlichen Song 1241),
danach unter den Yuan 1313) zu erhellen, gehört zum Hauptanliegen des

Buches S. 196.) Wenn sich Christian Soffel mit dieser Problematik am Beispiel
der Südlichen Song auseinandersetzt, widmet Hoyt C. Tillman den von ihm
verfassten zweiten Teil, “The Collision and Amalgamation of Song, Jin, and

Yuan Cultural Thinking” S. 111–170), der Figur Hao Jings G3Ã 1223–1275),
eines chinesischen Literaten im Dienste der Yuan-Dynastie. Tillman verfolgt die
Entwicklung von Hao Jings Haltung zu Zhu Xi: von einer eher skeptischen

Wahrnehmung in den jungen Jahren bis zu einer weitgehenden Affirmation
wichtiger Bestandteile in der Lehre Zhu Xis, z.B. der Betrachtung der Vier
Bücher als kardinale Texte, durch deren Studium man sich den vollkommen
Weisen nähern kann S. 182.) Hao Jings prominente Stellung als Berater am
Yuan-Hof verleitet Tillman außerdem zu der Frage, wie sich die chinesische

Kultur und konfuzianische Klassik, mit denen sich Hao Jing ja identifiziert, mit
dem neuen politischen Klima vereinbaren läßt, in dem es nicht mehr die Han-
Chinesen sind, die sich im Besitz des himmlischen Mandats befinden, sondern

die Fremden. Für ihn läßt sich Hao Jing nicht als Nationalist, sondern als
Kulturalist bezeichnen, weil nationale Zugehörigkeit für die Kultivierung ethischer

Vollkommenheit in Hao Jings Augen nicht entscheidend war. Hier stützt sich
Tillman auf Haos Essay Die Angelegenheiten der Zeit Shi wu r ca. 1254).

AS/EA LXVII•3•2013, S. 1013–1051



1046 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Das Werk enthält eine Passage, die Tillman irrtümlicherweise als Zitat aus den
Chun qiu U/û-Annalen identifiziert1 und die seiner Meinung nach in der
modernen Forschung meistens nicht überzeugend genug interpretiert wird: Yi er jin
yu Zhongguo, ze Zhongguo zhi g6<Fbì];Èw];{ Während man die
Worte Zhongguo zhi ];{ in der Regel als Aufforderung zur Sinisierung von
Barbaren verstehe etwa: sie ver-Chinesen), d.h. zu deren kultureller Transformation

in Chinesen, läge laut Tillman bei Hao Jing eher der Gedanke nahe, man

solle die Barbaren – sofern sie sich als tugendhaft erweisen – als Chinesen
behandeln oder betrachten (“ to treat or regard them as Chinese”, S. 155). Haos
großes Lob gilt z. B. den Jurchen, welche aus Loyalität ihrem Staat gegenüber

bei der Invasion des Jin-Staates durch die Mongolen ihr Leben opferten, anstatt
sich auf die Seite einer neuen Dynastie zu schlagen S. 156). Als entscheidendes

Kriterium für eine korrekte Positionierung von Barbaren als Chinesen erscheint
also die Frage, ob diese Barbaren auch Tugend inkorporieren:

In other words, Hao Jing concluded that very few Han Chinese could match the level of
Confucian virtue that these Jurchen had manifested. Extending from these general

principles, Hao Jing advocated that one had to possess the Dao and Virtue before either a

Han or an ethnic minority could obtain the Mandate from the Heavens to Rule and govern
the Realm of All Under the Heavens S. 156).

Das Problem der Legitimation fremder Herrschaft wird also für Hao Jing
wesentlich dadurch erleichtert, daß er die Zivilisation und nicht die Nation als
berechtigte Trägerin von kultureller und politischer Autorität wahrnimmt. Mit
dieser Beobachtung unterstützt Tillman – offensichtlich unbewußt – die Ausführungen

von Dietlinde Schlegel, die sie in ihrer Dissertation Hao Ching 1222–
1275): ein chinesischer Berater des Kaisers Kublai Khan 1968, S. 13f.)
darlegte. Sie liefert ihrerseits auch weitere Literaturhinweise, die in Tillmans Analyse

der erwähnten Problematik hätten herangezogen werden können.

1 Hao Jing zitiert hier nicht aus den Chunqiu-Annalen, sondern aus Han Yus N8 Yuandao

ÏFƒ Untersuchung des Weges):„€{Œ ‘U/û ’ A(ß+Xg/Þwg{ Fbì]; w];{ “Als Konfuzius die Chunqiu-Annalen schuf, waren in seinen Augen) die Fürsten, die

von barbarischen Ritualen Gebrauch machten, Barbaren; wenn aber Barbaren) China
betraten und Chinas Ritual) befolgten, betrachtete er sie als Chinesen” QU Shouyuan x¸s CHANG Sichun hMU [Hg.]: Han Yu quanji jiaozhu, N8˜LöQ@k Chengdu: Sichuan

daxue chubanshe 1996, Bd. 5, S. 2664). Als Variante gilt laut Qu und Chang das explizit
gemachte “yi er g6<” (“wenn aber Barbaren”) im zweiten Teil der Aussage “yi er jin yu
Zhongguo” g6<Fbì]; op. cit., S. 2682.)

AS/EA LXVII•3•2013, S. 1013–1051



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1047

Bei der Behandlung des Themas politische Kultur und kulturelle Autorität
beide sind im Werktitel angekündigt) hätte Hoyt C. Tillman vielleicht noch auf

die Frage eingehen können, wie die Tradierung chinesischer Kultur durch chinesische

Literaten aus der Sicht der eigentlichen politisch-militärischen Machthaber

der Yuan wahrgenommen und möglicherweise für politische Zwecke
instrumentalisiert worden war. Es ist z. B. eine der zentralen Thesen in Magnus M.
Kriegeskortes Dissertation Yu Ji <ŽLö 1272–1348), ein Literaten-Beamter unter
der Mongolenherrschaft 1984) gewesen, daß die Herrscher der Yuan solche
großen Projekte wie die Kompilation des Jingshi da dian 3ÃFW¨ Großer Kodex

zur Regierung der Welt, 1330–1331) nicht aus Ehrfurcht vor der chinesischen

Kultur oder für Legitimationszwecke initiierten, sondern als “
Beschäftigungstherapie” für hohe Beamte, um diese von der realen Tagespolitik

AS/EA LXVII•3•2013, S. 1013–1051

fernzuhalten Kriegeskorte, op. cit., S. 102).
Die Einstellung der realen politischen Machthaber der Yuan zu den

komplexen Fragen der chinesischen kulturellen Autorität könnte für die im Titel
angekündigte Untersuchung der Relationen zwischen Politik und Kultur
vielleicht zusätzliche Wege eröffnen, doch gehört sie sicherlich nicht zum eigentlichen

Thema der Analyse. Dieses bezieht sich eher auf die Tradition selbst, wie
sie von den chinesischen Gelehrten gemacht und getragen wurde. Daß es sich
dabei um höchst komplexe Sachverhalte handelt, haben Christian Soffel und
Hoyt C. Tillman bewiesen, indem sie das Studium der Kultur und Politik in der
besagten Zeit durch eine weitere Präzisierung ergänzten: “Exploring Issues with
the Zhongyong and the Daotong.”

Zhu Xis Vorwort zum Innehalten der Mitte2 Zhongyong ]è in seiner
Edition der Si zi € [Vier Meister] 1190 erschienen) präsentiert eine Linie der

konfuzianischen Überlieferung daotong Fƒ3¡ von Yao _ bis zu den Brüdern
Cheng 0;.3 Nach Mencius soll die Tradierung dieser Linie unterbrochen gewesen

sein: Erst in der Nördlichen Song wird sie von den Brüdern Cheng wieder
aufgenommen. Zhu Xi schließt also aus seiner Überlieferungslinie Konfuzianer
der Han- und Tang-Zeit aus. Wichtig ist außerdem, daß er die daotong-Idee mit
der Autorschaft des Innehaltens der Mitte direkt verbindet: Konfuzius’ Enkel
Zisi €M 492–431 v. Chr.) soll die Lehre von Konfuzius – über Yanzi N€
und Zengzi .€ – erhalten und aus Sorge um deren weitere Tradierung Das

2 So die Übersetzung des Titels von Wolfgang BAUER in seinem postumen Werk, Geschichte

der chinesischen Philosophie. München: Beck 2001, S. 339.

3 ZHU Xi a'é Komp.): Si shu zhangju jizhu (1 Lö# “Zhongyong zhangju xu ]è
1 ¿” Beijing: Zhonghua shuju 1989, S. 14–15.



1048 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Innehalten der Mitte verfasst haben. In seiner Untersuchung der hier dargelegten

daotong-Linie wies Wing-tsit Chan darauf hin, daß sich Zhu Xi als deren
unmittelbarer Fortsetzer verstand und daß sie dementsprechend, mit Zhu Xi am Ende,

zur orthodoxen Überlieferungslinie im späteren Neokonfuzianismus wurde.4

Wing-tsit Chans Untersuchung verdient an dieser Stelle Erwähnung, weil er
es für notwendig hielt, Zhu Xis daotong-Konzept methodologisch zu präzisieren:

Er plädiert für ein philosophisches eher denn historisch-kritisches Verständnis

der Abfolge in der daotong-Linie Zhu Xis. Das Prinzip li *6 sei für Meister
Zhu das Schlüsselkonzept, welches Mencius mit den Brüdern Cheng verbindet.
Diese konzeptuelle Einheit und nicht ein historisch belegtes Faktum soll hier das

primäre Anliegen Zhu Xis gewesen sein. Wing-tsit Chans Gedanke, daß Zhu Xi
insofern anders mit den Vier Büchern als mit den Fünf Klassikern umging, als er
die Klassiker mehr zum Objekt philologischer Forschung machte5, die Vier
Bücher dagegen als philosophische Quelle6 seiner Lehre behandelte, ist ein
Argument für die Notwendigkeit, über das Werk Zhu Xis als Kommentator
methodologisch differenziert zu urteilen. Dies betrifft auch den daotong-Entwurf:

The outline is arbitrary and does not do justice to the philosophy of several philosophers or

to the development of Neo-Confucian philosophy as a whole, but it does underline the point
that the tao-t’ung is basically a philosophical lineage rather than historical or textual.7

Wing-tsit Chans Untersuchung des daotong-Konzepts bei Zhu Xi wird von Christian

Soffel und Hoyt C. Tillman als repräsentativ für eine allgemeine Meinung
in der Sinologie erwähnt S. 203), auf seine Argumente wird jedoch nicht
eingegangen. Daß es hier nicht nur um Philosophie, sondern auch um Methodologie
handelt, bleibt unerwähnt. Dabei fundiert Christian Soffel seine eigene Kritik an

der daotong-Linie Zhu Xis, wie auch an dessen Identifizierung Zisis als Autor
des Zhongyong vor allem methodologisch:

4 CHAN, Wing-tsit: “Completion of the Concept of the Tradition of the Way Tao-t’ung).” In:
Ders.: Chu Hsi: Life and Thought. Hong Kong: The Chinese University Press 1987, S. 121–

130, hier S. 122.

5 Zhu Xis Leistungen als Textkritiker im historisch-philologischen Bereich werden wie im
Fall Ouyang Xius aus dem gleichen skeptischen Geist der Song-Zeit erklärt, siehe op.cit., S.
132f.

6 “Zhu insisted that the Four Books were the sources” CHAN, op. cit., S. 136). Vielsagend ist
hier die Wortwahl: “insisted” und nicht etwa “determined”, was Zhu Xis Umgang mit den

Vier Büchern in eine andere Sphäre rückt als seine textkritischen Untersuchungen.

7 CHAN, op. cit., S. 127.

AS/EA LXVII•3•2013, S. 1013–1051



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1049

Concerning the Zhongyong, Zhu concentrated on those scholars of the Song dynasty who

held this text in high esteem, namely Zhou Dunyi, the Cheng brothers and their disciples.

However, he never once mentioned the skepticism of its critics, such as Ouyang Xiu and Su

Shi), nor did he try to refute their arguments. Zhu displayed no perceived need to prove that
Zisi was the author, or to mention the possibility that the Zhongyong – though genuine at the

core – might have become corrupted already before the Han. Either Zhu was unaware of
these critics, or – more likely – he ignored their arguments because he would have been

unable to prove them wrong S. 54).

Inkompetenz, Mangel an wissenschaftlicher Sorgfalt scholarly carefulness, S.

18) bzw. an wissenschaftlicher Objektivität lack of scholarly objectivity, S. 55,
of objective or critical scholarship, S. 189) gehören zu den ständig rekurrierenden

Vorwürfen gegen Zhu Xi. Das Ziel ist dabei, zu zeigen, daß seine Erhebung
des Zhongyong in den autoritativen kanonischen Status höchst suspekt ist,
objektiver wissenschaftlicher Methodologie widerspricht und daß dieser Text als

Teil des Kanons also “bestenfalls Zhu Xis eigene Realitätsprojektion” (“at best,

Zhu Xi’s own projected reality”, S. 18) darstellt. Weitere Kritikobjekte sind für
Christian Soffel Wissenschaftler, welche sich den konventionellen Behauptungen

conventional assumptions) der Autorität Zhu Xis als Überlieferer des
konfuzianischen Denkens in der Song anschließen S. 103), sowie moderne Konfuzianer,

die nicht bereit bzw. nicht imstande sind, ihre eigene Zugehörigkeit zur
Zhu Xi Tradition einer historisch-philologischen Überprüfung zu unterziehen:

Concerning the daotong issue, Confucians in the Zhu Xi tradition including even some

present-day scholars who uphold the daotong concept) obviously have difficulties taking a

critical look at the origins of the Four Books, especially the Zhongyong. It has been almost

impossible for them to accept the likelihood that the Zhongyong was not composed by
Confucius’ grandson Zisi, but rather originated during the third or second centuries before

Christ. If they were to highlight the very late Warring States Period, or even more likely the

Western Han dynasty, origins of a text that is a structural pillar of their own philosophy,
they would confront a major contradiction with their daotong theory […]. Today, some of
the sophisticated scholars who promote the Confucian canon for education still gloss over
such fundamental problems by claiming that the core ideas of the Daxue and Zhongyong go

back to Confucius, even though the received texts themselves were composed several
centuries

AS/EA LXVII•3•2013, S. 1013–1051

later S. 191).

Eine entscheidende Rolle kommt in dieser Kritik dem Begriff Tradition zu.
Diese wird jedoch an keiner Stelle definiert. Es liegt nahe, daß Prozesse der

Sinnkonstruktion in einer Tradition für die Autoren mit dem historisch-philologischen

Wissen gleichgesetzt werden, welches sich etwa durch das Studium
archäologischer Funde aneignen läßt. Daß die so verstandene Tradition nicht



1050 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

unbedingt dem neuesten Stand des kulturtheoretischen Wissens entspricht, kann
z.B. in den aktuellen Diskussionen um den von Jan und Aleida Assmann
erarbeiteten Begriff des kulturellen Gedächtnisses verfolgt werden. In seiner
Monographie Das kulturelle Gedächtnis: Schrift, Erinnerung und politische Identität
in frühen Hochkulturen 1992) hat Jan Assmann demonstriert, daß die Rezeption
von Texten in verschiedenen Epochen auch sinn-stiftend ist und daß in verschiedenen

Kulturen die Erfindung der Schrift nicht zur Verfestigung der Tradition,
sondern zu deren Wandelbarkeit führte:

Im Rahmen der Schriftkultur verliert die Tradition ihre alternativenlose Selbstverständlichkeit

und wird prinzipiell veränderbar. Entsprechendes gilt aber weit über den Bereich der
Schriftkultur hinaus.8

Nicht nur der Begriff Tradition bleibt in Christian Soffel und Hoyt C. Tillmans
Studie ohne Definition. Dasselbe trifft für alle zentralen im Titel angekündigten

Begriffe zu – Kultur, Autorität, Politik. Dadurch wird die Argumentation auch

nicht immer nachvollziehbar, was die folgende Passage zum daotong-Entwurf
bei Hao Jing demonstriert:

[T]he whole list of daotong exponents is clearly a mixture of political Zhuge Liang,
Ouyang Xiu, Sima Guang) and scholarly figures Mencius, Wang Tong, Han Yu, Zhou

Dunyi, etc.), thus effectively combining the two transmissions that he mentioned in the

“Inscription for Zhou Dunyi’s Shrine Hall” into one single thread. Hence, it is impossible to
argue that he has only the political daotong in mind here, and thereby to reduce tension with
Zhu Xi’s greater cultural-intellectual focus S. 195).

An der in der Arbeit so häufig angesprochenen wissenschaftlichen Genauigkeit
hätten die Autoren auch selbst gewinnen können, wenn sie an dieser Stelle eine
Erklärung von Kriterien geliefert hätten, wonach Ouyang Xiu ein Politiker sei,

Han Yu dagegen als Gelehrter auftrete. Da sie das Ziel verfolgen, fehlerhafte
konventionelle Meinungen in Sinologie zu korrigieren und einen Überblick zu

den auf ihrem Gebiet bereits geleisteten Arbeiten zu verschaffen, hätten sie
außerdem zu den wichtigsten Veröffentlichungen zum Zhongyong Stellung nehmen

können, die in den letzten Dekaden erschienen sind. Dazu gehören z. B. die

kommentierte Übersetzung François Julliens Zhong Yong ou La Régulation à
usage ordinaire Paris: Imprimerie Nationale Éditions 1993) und Anatolij
Lukjanovs Hg.) « »: .....-

8 ASSMANN, Jan: Das kulturelle Gedächtnis: Schrift, Erinnerung und politische Identität in
frühen Hochkulturen. München: Beck 2007, S. 123.

AS/EA LXVII•3•2013, S. 1013–1051



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1051

Das konfuzianische Traktat Zhongyong: Übersetzungen und
Untersuchungen. Moskva: Vostocnaja literatura 2003). Das zuletzt genannte Werk
enthält neben vier russischen Übersetzungen des Klassikers mehrere Aufsätze
russischer Sinologen zum Zhongyong. Für die von Christian Soffel und Hoyt C.
Tillman wichtige Problematik der Tradition und Autorschaft wäre daraus vor
allem der Aufsatz von Veronika Bugaj, « »:
(“Zhongyong: Text in der Tradition”, op. cit., S. 179–185) relevant, u.a. die
folgende These:

Daß sich Eindeutigkeit von der chinesischen Tradition nicht erwarten läßt, erklärt sich nicht
durch einen nachlässigen Umgang der Gelehrten mit historischen Texten, sondern

umgekehrt dadurch, daß Autorschaft und Periodisierung, die an den sakralen Raum der

Geschichte verweisen, als allzu große symbolische Größen galten V. Bugaj, op. cit., S.
179).

Zu erwähnen wären noch die Dissertation, mit der Frau Bugaj 2004 in Moskau
promoviert wurde:

« » Interaktion von Text und Kommentar in
der chinesischen Tradition: am Beispiel des Zhongyong), sowie zahlreiche
Arbeiten der sowjetischen Sinologin Kirina Golygina zum Thema Autorschaft
und Kanonisierungsprozesse in der chinesischen Tradition, so z.B. ihr Aufsatz

“ ......”
(“Zu der Konzeption der schöpferischen Persönlichkeit in der konfuzianischen
ästhetischen Theorie.” In: Izucenije kitajskoj literatury v SSSR, Moskva: Nauka
1973, S. 194–205).

Christian Soffels und Hoyt C. Tillmans wollen Komplexitäten in der Entwicklung

der neokonfuzianischen Tradition aufdecken und bei der Lösung vieler
Probleme Klarheit verschaffen, die ihrer Meinung nach zunächst durch Zhu Xi
selbst, dann durch die Zhu Xi-Tradition und später auch durch sinologische
mainstream-Wissenschaftler verursacht wurden. Das Werk enthält vor allem im
methodologischen Bereich interessante Einsichten, z.B. die Idee, Sinologie-
Kolleginnen und -Kollegen zu einer kritischen Überprüfung der Zhu Xi-
Tradition durch historisch-philologische Arbeitsmethoden zu animieren. Aus
dieser Sicht bietet es nicht nur für Sinologen, sondern auch interdisziplinär für
Menschen mit Interesse an kulturtheoretischen Fragestellungen eine spannende

Lektüre.

Viatcheslav Vetrov

AS/EA LXVII•3•2013, S. 1013–1051




	Rezensionen = Comptes rendus = Reviews

