
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 67 (2013)

Heft: 3

Artikel: "Progressiver Islam" im ausgehenden Zarenreich : das Plädoyer des
St.Petersburger Imams und Regierungsbeamten Ataulla Bajazitov
(1846-1911) für die Partizipation der Muslime an der modernen
Zivilisation

Autor: Kügelgen, Anke von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-391487

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-391487
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


“PROGRESSIVER ISLAM”
IM AUSGEHENDEN ZARENREICH:

DAS PLÄDOYER DES ST. PETERSBURGER IMAMS UND
REGIERUNGSBEAMTEN ATAULLA BAJAZITOV 1846–1911)

FÜR DIE PARTIZIPATION DER MUSLIME AN DER

MODERNEN ZIVILISATION

Anke von Kügelgen, Universität Bern

Abstract

Ataulla Bajazitov 1846–1911) fulfilled a social double role by serving his Tatar community in St.

Petersburg as imam and the Russian state as military Muslim ‘cleric’, translator, and teacher. By
founding Russia’s first monolingual Tatar newspaper, initiating St. Petersburg’s first Friday
mosque, and presenting scriptural and rational arguments for the compatibility of Islam and the

modern Civilization to a Russian-speaking public as early as 1883, he has been a pioneer among
the Muslims in Russia in several respects. In contrast though to similar activities of his Russian

contemporary, the Krim Tatar Ismail Gasprinskii 1851–1914), Bajazitov’s endeavours have

remained almost unnoticed in Western scholarship. Also in Tatarstan, his books have been only
recently reprinted. The present study analyzes Bajazitov’s three monographs written in Russian,

namely A Response to Ernest Renan’s lecture “Islam and Science” 1883), The Relationship of
Islam towards Science and People of Different Faith 1887) and Islam and Progress 1898).

There, he exposes many positions that around that time started to become key arguments of
Muslim reformers in the Near East for the progressivness of Islam. The study takes also into
account reactions to Bajazitov’s monographs by Russian officers in Tashkent who tried to
demonstrate the backwardness of Islam, especially Nikolai Petrovic Ostroumov’s 1846–1930)

response in his book entitled Quran and Progress – On the intellectual awakening of today’s
Russian Muslims 1901/1903).

AS/EA LXVII•3•2013, S. 927–964



928 ANKE VON KÜGELGEN

1. Einleitung1

Die Politik der russischen Obrigkeit gegenüber ihren muslimischen Untertanen
war seit dem sogenannten Toleranzedikt Katherinas II. 1773) von einer staatlich
gesteuerten Institutionalisierung ‘des Islams’ geprägt. Die Schaffung der
muslimischen Religionsbehörde, der “Orenburger Mohammedanischen Geistlichen
Versammlung” Orenburgskoe Magometanskoe Duchovnoe Sobranie; 1789 in
Ufa eröffnet) ermöglichte es, regierungstreue muslimische Würdenträger – mit
einem Mufti als Oberhaupt – als offizielle Vertreter der Muslime einzusetzen.

Diese zentrale Behörde prüfte alle muslimischen Geistlichen des Landes auf
Treu und Glauben. Unter diesen Bedingungen ‘kontrollierter Religionsfreiheit’
finanzierte die Regierung auch den Bau einiger Moscheen und Medresen, ohne

direkt in die Lehrinhalte einzugreifen.2

Die neu erlangte Religionsfreiheit ließ nicht nur die Zahl der Publikationen
und muslimischen Kultus- und Bildungsstätten in die Höhe schnellen, sondern
zog auch die Konversion zahlreicher getaufter Tataren zum Islam nach sich.3

Durch die russische Eroberung des Kaukasus und großer Gebiete Zentralasiens

im Verlaufe des 19. Jahrhunderts kamen zahlreiche weitere Völker muslimischen

Glaubens unter russische Oberherrschaft oder erhielten einen
Protektoratsstatus. Der Großteil dieser nun mittel- oder unmittelbar zum russischen Reich
gehörenden Muslime hatte erbitterten Widerstand geleistet und stand außerhalb
der Jurisdiktion der “Orenburger Geistlichen Mohammedanischen Versamm-

1 Für viele konstruktive Hinweise und die sorgfältige, kritische Durchsicht einer oder

mehrerer Fassungen dieser Studie danke ich herzlich Michael Kemper Amsterdam),

Bakhodir Sidikov Berlin), Diljara Usmanova Kasan), Florian Zemmin Bern) und Ulrich
Hofmeister Berlin); für Literaturrecherchen, die Vereinheitlichung der bibliographischen
Angaben und letzte Korrekturen geht mein Dank an Enur Imeri Bern). In die Überarbeitung

eingeflossen sind auch Kommentare zu meinen Bajazitov gewidmeten Vorträgen im
Rahmen des institutsinternen Forschungskolloquiums und der informellen Comparative

Postcolonial Studies-Gruppe Universität Bern, 6. und 13. Dezember 2011), des von Dr.
Jörn Happel geleiteten, internationalen Workshops Zentralasien: Auf dem Weg in die

Moderne? Historisches Seminar, Universität Basel, 26.–27. Mai 2011) sowie des Central
Asia and Caucasus Seminar Davis Center for Russian and Eurasian Studies, Harvard

University, 2. Dezember 2010).

2 AZAMATOV, 1996: 91–111; AZAMATOV, 1998: 355–384; KEMPER, 1998: 33–43.

3 PALMIERI, 1902: 86; KEMPER, 1998: 366–367, 408–409.

AS/EA LXVII•3•2013, S. 927–964



DER “PROGRESSIVE ISLAM” DES ATAULLA BAJAZITOV 1846–1911) 929

lung”, auch wenn entsprechende Organe 1831 in Simferopol für die Krim und
1872 in Tiflis für Transkaukasien geschaffen worden waren.4

Als “die muslimische Frage” apostrophiert, geriet der Umgang mit der

muslimischen Bevölkerung “zu einem der Hauptschauplätze des ideologischpolitischen

Kampfes im Russland der zweiten Hälfte des 19. und beginnenden
20. Jahrhunderts”. 5 Im Mittelpunkt der theoretischen Auseinandersetzungen
stand die Frage nach der Vereinbarkeit von ‘Islam und Moderne’. Im Zarenreich

war sie erstmals 1881 nachdrücklich in russischer Sprache von dem
überwiegend an russischen Gymnasien ausgebildeten Krimtataren Ismail Gasprinskij
1851–1914) bejaht worden,6 der für die “russischen Muslime” ähnliche Ziele

verfocht wie die muslimischen Bildungsreformer im Nahen Osten für ihren
Bereich7. Er gewann in Russland und Zentralasien zahlreiche Anhänger, die
unter der Bezeichnung “Dschadiden” abgeleitet von ihren “neuen Unterrichts)-
Methoden”, u.ul-i gadid), “Fortschrittsliebende” taraqqiparvalar) oder “
Aufklärer” ziyalilar) firmierten.8

Gasprinskij war indes nicht der einzige, der auf Russisch den Islam als eine
wissenschafts- und fortschrittsfreundliche Religion präsentierte, welche den
Herausforderungen der neuen Zeit vollauf gewachsen sei, wenn sie zeitungemäße

Traditionen und den wahren Sinn der islamischen Botschaft verfälschende
Deutungen über Bord werfe. Bereits 1883 erhob sich eine weitere Stimme, dieses

Mal aus dem Zentrum der russischen Macht. Der Kasimov-Tatare Atualla
Bajazitov, der seit 1870 in St. Petersburg als Imam der Gemeinde der Kasimov-
Tataren wirkte und bald darauf außerdem als Militär-Geistlicher, Dolmetscher
und Lehrer in den Verwaltungsapparat des Zaren aufgenommen wurde, publizierte

innerhalb von fünfzehn Jahren drei Abhandlungen in denen er den Islam
als eine Wissenschaft und Fortschritt fördernde und mit der ‘modernen Zivilisation’

kompatible Religion charakterisierte: Die Erwiderung auf die Rede Ernest
Renans “Der Islam und die Wissenschaft” 1883),9 Die Beziehungen des Islams

4 FARCHŠATOV, 1999: 67; VOROB’EVA, 1997: 40–55. Ich danke Ulrich Hofmeister für letzte¬

ren

AS/EA LXVII•3•2013, S. 927–964

Hinweis.
5 BATUNSKIJ, 2003, Bd. 2: 269; ARAPOV, 2006: 10.

6 LAZZERINI, 1973 unpublizierte Diss.); 1975: 245–277; 1988: 149–169; ABDIRAŠIDOV, 2011

er führt auch die neueste Literatur zu Gasprinskij an).

7 BALDAUF, 2001: 72–88.
8 KHALID, 1998.

9 Vozraženie na rec’ Ernesta Renana “Islam i nauka”, St. Peterburg: Tipografija A. S.

Suvorina, 1883; Neuauflage: in: BAJAZITOV, 2007. Meine kommentierte Übersetzung dieser

Erwiderung ins Deutsche erscheint voraussichtlich 2014 in: SCHÄBLER, Birgit Hg.): Im



930 ANKE VON KÜGELGEN

zu Wissenschaft und Andersgläubigen 1887) 10 sowie Islam und Fortschritt
1898)11. Bajazitov hat dabei deutlich ein universalistisches Zivilisations- und

ein lineares Fortschrittskonzept vor Augen. Er spricht bald von “(unserer)
heutigen Zivilisation”,12 bald von “der zeitgenössischen zivilisierten Gesellschaft”,13

bald auch von der “europäischen Zivilisation”, mit der sich der Islam vertrage, 14

wobei er mit dem 13. Jahrhundert den Beginn eines Verfalls Arabiens ansetzt

und den gleichzeitigen Aufstieg Europas mit der Übernahme der von den Muslimen

fürsorglich gepflegten rationalen Wissenschaften der Griechen in Verbindung

bringt15.

In die Annalen der Dschadiden ist Bajazitov dennoch nicht eingegangen. Für die
in Russland und Zentralasien agierenden muslimischen Reformer seiner Zeit, die
– mit Ausnahme von Ismail Gasprinskij – meist nicht auf Russisch, sondern in
einer Türksprache oder auf Persisch mit lokalem Einschlag) publizierten,
scheint er kein Vorbild gewesen zu sein. Das mag mit seiner expliziten Distanzierung

von in seinen Augen “extremen” Neuerungen zusammenhängen, wie
etwa der völligen Gleichstellung der Frauen16 und seiner ausdrücklichen Zarentreue,

17 die im Widerspruch zu damaligen Autonomiebestrebungen, tatarisch
nationalistischen, ‘pantürkischen’ oder ‘panislamischen’ Tendenzen stand. 18 In

________________________________

Vorzimmer der Geschichte? Die erste globalisierte Debatte über „Islam und Fortschritt“ –
muslimische Entgegnungen auf Ernest Renan 1883). Zu einer allgemeinen vergleichenden

Einschätzung der Reaktion von Muslimen auf den Vortrag Renans, ohne Bajazitovs oder
andere Repliken namentlich zu nennen, s. AYDIN, 2007: 47–54; s.a. unten Anm. 27 und 60.

10 Otnošenija Islama k nauke i k inovercam, St. Peterburg: Tipografija A. S. Suvorina, 1887;
Neuauflagen: in: BAJAZITOV, 2005: 79–150; in: BAJAZITOV, 2007.

11 Islam i progress, St. Peterburg: Tipografija A. S. Suvorina, 1898; Neuauflagen: in:
BAJAZITOV, 2005: 12–78; in: BAJAZITOV, 2007.

12 BAJAZITOV, 1883:19; 1898: 13.
13 BAJAZITOV, 1887: 75.
14 BAJAZITOV, 1898: 83.

15 BAJAZITOV, 1883: 10–11.

16 TOGAN, 1991: 980– 981; ABDIRAŠIDOV, 2011: 294–295. Zu Bajazitovs Position gegenüber

der Frau s. unten, S. 945–946.

17 BAJAZITOV, 1892. Der Artikel wird bisweilen aufgrund seines Inhalts als “Über die” oder

“Verteidigung der tatarischen Mektebs und Medresen in Russland” zitiert.
18 In seinen Schriften distanziert er sich von “extremen” Positionen in die konservative oder

reformistische Richtung und warnt in Islam i progress BAJAZITOV, 1898: 93) vor “jenen

Neuerern novatorov) die, um den zeitgenössischen Muslimen islamitov) aus der traurigen
Lage herauszuhelfen, zu extremsten Mitteln greifen und Reform und Neuerung um jeden

AS/EA LXVII•3•2013, S. 927–964



DER “PROGRESSIVE ISLAM” DES ATAULLA BAJAZITOV 1846–1911) 931

den Augen vieler Dschadiden dürften ihn auch seine Ehrung mit dem osmanischen

Mecediye-Orden Dritter Klasse19 diskreditiert haben. Allerdings erhielt er
diese Auszeichnung eben für seine den Islam als ‘modernetauglich’ propagierenden

Schriften, die der zeitweilig im Dienste des osmanischen Sultans stehende

Schriftsteller, Übersetzer und Verleger Ahmed Midhat Efendi 1844–1912), der
unter Muslimen in Russland hohes Ansehen genoss,20 ins Osmanische
übersetzen ließ.21 Ahmed Midhat Efendi verteidigte selbst den Islam in mehreren

Schriften gegenüber Angriffen22 und behauptete darüber hinaus durch seine

Übersetzung von John William Draper’s History of Conflict between Religion
and Science die Vereinbarkeit von Islam und moderner Wissenschaft23.

Bajazitovs Plädoyers ließen auch russische Zeitgenossen aufhorchen. “B.
[Bajazitov] zählt zu den höchst seltenen Vertretern des Islams, die die neueste

Zivilisation mit dem Geist des Koran zu versöhnen trachteten”, heißt es etwa in
S.A. Vengerov 1891 erschienenem Kritisch-Biographischen Lexikon russischer
Schriftsteller und Gelehrter.24 Als “aufsehenerregend”25 kennzeichnet der
einflussreiche Beamte des Gouvernements Turkestan Nikolaj Petrovic Ostroumov
1846–1930) Bajazitovs Islam und Fortschritt und publiziert bald darauf in

Taschkent eine Replik mit dem Titel Koran und Fortschritt – Über das geistige

________________________________

Preis fordern würden, ohne jedoch mit der Geschichte der Muslime, ihren Ansichten,
Lebensweisen, ihrem Geist, u.a.m. etwas gemein zu haben”. Die Einschätzung der Positionierung

der Dschadiden gegenüber dem russischen Staat ist umstritten; die von Khalid
angeführten Beispiele deuten auf eine Dominanz der Autonomie- gegenüber separatistischen

AS/EA LXVII•3•2013, S. 927–964

Bestrebungen. Vgl. KHALID, 2009: 433–442.

19 Anonymer Nachruf auf Bajazitov, der kurz nach seinem Tod in seiner Zeitung Nur erschien

ANONYMUS [BAJAZITOV, Mu.ammad .afa Efendi], 1911); ACHMETGALEJEVA JANBAJEVA),

1994: 589. Der anonyme Nachruf stammt höchstwahrscheinlich aus der Hand von Mu.am¬
mad .afa Efendi, dem Sohn von Ataulla Bajazitov. Dieser war seit 1906 Co-Redaktor der
Zeitung und führte sie nach dem Tode des Vaters als Alleinherausgeber und Redaktor bis

1914 weiter. Ich danke Diljara Usmanova für diesen Hinweis.
20 BALDAUF, 2001: 85–87.
21 Die von Gülnar Hanim alias Ol’ga Lebedeva zusammen mit dem Journalisten Ahmed Cev¬

det Oran) angefertigten Übersetzungen von Bajazitovs 1883 und 1887 publizierten Büchern

erschienen zunächst in Ahmed Midhat Efendis Zeitung Tercüman-i .aqiqat und bereits

1308/1890–1891 in Istanbul in Buchform unter den Titeln Redd-i Rihnan “Islamiyat ve

funun” und Islamiyatin ma arife ta alluqi ve na.ar-e mu arizinde tebyini.
22 STRAUSS, 2002: 303, s.a. 293, 301; FINDLEY, 1998: 20–21.

23 KIRMIZI, 2010: 53, Anm. 1.
24 VENGEROV, 1891:282.

25 Siehe unten S. 952, Anm. 120.



932 ANKE VON KÜGELGEN

Erwachen der heutigen russischen Muslime, in der er den Islam als Fortschrittshindernis

zu entlarven sucht.26

Der Bedeutung seiner Schriften und seiner angesehenen Stellung zum Trotz
ist Bajazitov in Westeuropa und im Nahen Osten im 20. Jahrhundert weitgehend

unbekannt geblieben.27 In Russland wird er erst seit den 1990er Jahren als “
Aufklärer” apostrophiert und nun anerkennend zu den religiösen tatarischen Reformern

des 19. Jahrhunderts gerechnet. 28 Die Wiederauflage seiner
russischsprachigen Abhandlungen 2005 29 und 2007 30 in Kasan zeugen von einem
erstarkenden Interesse an seinen Ideen in Tatarstan. Angesichts der
zunehmenden ‘Islamophobie’ in Russland, die von ganz ähnlichen Urteilen über “den

Islam” getragen wird, wie jenen, mit denen sich Bajazitov konfrontiert sah,

erscheinen offenbar seine Gegenargumente weiterhin aktuell. Eine Studie der
russischsprachigen und auch der auf Tatarisch verfassten Werke Bajazitovs
ermangelt es indes auch in Russland.

Bajazitovs wiederholte und vehemente Verteidigung der Kompatibilität von

‘Islam’ und ‘moderner Zivilisation’ werden daher im Folgenden vor dem
Hintergrund seiner sozialen ‘Doppelrolle’ als tatarisches Gemeindeoberhaupt
und russischer Beamter dargestellt – eine Rolle, die hier nur angedeutet werden
kann und die weiterer Recherchen bedarf. Insbesondere müssten seine konkreten
Interaktionen inner- und außerhalb von St. Petersburg31 und darüber hinaus auch

26 OSTROUMOV,1901: s. unten S. 951–954.

27 Palmieri paraphrasierte kritisch Bajazitovs Schrift “Die Beziehungen des Islams zu Wissen¬

schaft und Andersgläubigen” PALMIERI, 1902: 95–132). Gunnar Hasselblatt benennt in seiner

Dissertation zu Mohammed Abduh einige Parallelen zu Bajazitov, wobei er aus

Palmieri schöpft und auf knapp vier Seiten Bajazitovs Erwiderung auf Renans Vortrag

“L’islamisme et la science” zusammenfasst HASSELBLATT,1968: 220–225). Ebenfalls
berücksichtigt wird Bajazitovs Renan-Replik in Dücane Cündioglus ausführlich kommentierten

Bibliographie der Reaktionen muslimischer Autoren auf jenen Vortrag: “Ernest Renan ve

‘reddiyeler’ baglaminda Islam-bilim tartismalarina bibliyografik bir katki”, CÜNDIOGLU,

1996: 48–49); und der türkische Kulturminister erwähnte sie in seiner Rede anlässlich eines

1992 abgehaltenen internationalen Symposiums zum Thema “Die Wiederkehr des Islams in
St. Petersburg” ACHMETGALEJEVA, 1994: 584).

28 AMINOV, 1994: 32; MUCHAMETŠIN, 2001: 19. In einem ein Jahr davor veröffentlichten Bei¬

trag charakterisierte Muchametšin ihn als einen religiösen Reformer, der den Dschadidismus

nicht wirklich verstanden habe, auch wenn er kein Anhänger des Traditionalismus (“traditionellen

Qadimismus”) gewesen sei. Vgl. MUCHAMETŠIN, 2000: 43.

29 S. oben Anm.10 und 11.

30 S. oben Anm. 9, 10 und 11.

31 Laut Auskunft von Diljara Usmanova eMail-Korrespondenz, 7. Mai 2013) finden sich im
Russischen Staatlichen Historischen Archiv RGIA) viele Dokumente im Zusammenhang

AS/EA LXVII•3•2013, S. 927–964



DER “PROGRESSIVE ISLAM” DES ATAULLA BAJAZITOV 1846–1911) 933

die Wirkung seiner Schriften auf die tatarische Elite der Wolga-Ural Region
seiner Zeit und gegebenenfalls über die Grenzen des Zarenreiches hinaus untersucht

AS/EA LXVII•3•2013, S. 927–964

werden.

2. Lebensstationen und die Tataren in St. Petersburg

Bajazitov wurde 1846 oder 1847 in Temgenev Timginav, Tjubenau), einem
südöstlich von Moskau gelegenen Dorf, geboren und gehörte zu der – im Verhältnis
zu den Kasan-Tataren – sehr kleinen Gruppe der Tataren von Kasimov.32 Das im
Gouvernement Rjazan’ gelegene Kasimov war durch die Goldene Horde bereits
früh islamisiert worden und rund zwei Jahrhunderte ein selbständiges tatarisches

Fürstentum unter russischem Protektorat, bis es 1681 Teil des Russischen
Reiches wurde. Es verfügte offenbar über ein eigenes muslimisches Bildungssystem,

wobei zumindest Ende des 19. Jahrhunderts und vermutlich auch zu
Bajazitovs Studienzeit das Lehrpersonal überwiegend aus Kasan stammte und

die Kasantatarische Literatursprache als Unterrichtssprache diente.33 Bajazitov
erhielt seine erste Ausbildung in arabischer Sprache und den Grundlagen des

Islams bei seinem als Dorf-Mullah tätigen Vater. An der Baymurad-Medrese,34

einer islamischen Hochschule des Nachbardorfes Cutaj Cetaev), soll Bajazitov
neben orientalischen Sprachen vor allem mit der ratio operierende Disziplinen
studiert haben, vermutlich Recht, Theologie, Metaphysik und insbesondere

Logik, 35 die er nach Abschluss seines Studiums an eben jener Medrese auch

________________________________

mit Bajazitovs Tätigkeiten für verschiedene staatliche Behörden in den 1880er und 1890er

Jahre. – So wurde er beispielsweise u.a. bei Fragen bezüglich der Pilgerfahrt nach Mekka,
Epidemien, muslimischen “Sekten” RGIA, F. 821, Op. D. 843 Zapiska axuna Bajazitova

“O pojavlenii razlicnych sekt v islame”) zu Rate gezogen. S.a. unten Anm. 68. Weitere
Materialien dürften im Archiv der Orenburger Mohammedanischen Geistlichen
Versammlung OMDS) zu finden sein.

32 Der folgende biographische Abriss beruht im wesentlichen auf dem anonymen Nachruf auf

Bajazitov ANONYMUS [BAJAZITOV, Mu.ammad .afa Efendi], 1911) und auf AMINOV,

1994: 30–32. Zusätze und abweichende Angaben werden jeweils benannt. Muchametšin gibt
1847 und die Dorfnamen Temnikov Tjumensu) an MUCHAMETŠIN, 2006: 63).

33 ŠARIFULLINA, 1991: 26.
34 MUCHAMETŠIN, 2006: 63.
35 Achmetgalejeva spricht von “griechisch-arabischer Philosophie” ACHMETGALEJEVA, 1994:

589), doch wird das schwerlich die damalige Bezeichnung gewesen sein; üblicherweise

zählten die oben genannten Disziplinen zu den an Medresen gelehrten “rationalen Wissen-



934 ANKE VON KÜGELGEN

selbst unterrichtete. Bajazitov scheint auch einige Zeit an der Medrese des

Dorfes Qyšqar bei Kasan) die Kunst des scholastischen Disputierens studiert zu

haben.36 Im Jahre 1870 absolvierte er an der Geistlichen Mohammedanischen
Versammlung in Orenburg das Examen, das ihn befugte als Imam und Prediger
an einer Freitagsmoschee sowie als Lehrer mudarris) an einer Medrese tätig zu

werden. Ein Jahr danach nahm er auf Einladung der St. Petersburger Gemeinde
der Kasimov-Tataren den gerade vakanten Posten des Imams an.

Bald darauf erhielt er Ämter, durch die er zu einem der angesehensten
islamischen Geistlichen der Hauptstadt aufstieg. Die Petersburger Militärverwaltung,

die 1877 dem Gesuch des Muftis der muslimischen Religionsbehörde in
Ufa stattgegeben hatte, Militärgeistliche für Muslime einzustellen in Analogie zu
dem bereits 1859 den Juden gewährten Recht,37 ernannte Bajazitov zum Militär-
Geistlichen voennyj achun38) über die muslimischen Soldaten der Petersburger
Garnison. 1881 war er kurzzeitig auch als Konsul für Damaskus vorgesehen.
Das Asiatische Departement des Außenministeriums engagierte ihn als

Dolmetscher und Lektor für Türksprachen sowie als Lehrer für die Grundlagen des

Islams an verschiedenen Unterrichtsstätten von Petersburg, u.a. im Pagenkorpus

pažskij korpus) des Zaren. Auf diese Weise hatte Bajazitov Zugang zu den

höchsten Kreisen der russischen Administration. Es werden ihm auch Kontakte
zu Pjotr Arkadjevic Stolypin 1862–1911) nachgesagt,39 der in seiner Amtszeit
als Premierminister 1906–1911) im Zuge der muslimisch-nationalistischen
Vorstöße nicht zuletzt der jungtürkischen Revolution von 1908 verschiedene harsche

Maßnahmen gegen die Ausbreitung des “Panislamismus” alias “Pan-Türkismus”
zu veranlassen suchte.40 Zugleich soll er vor allem in den 1880er Jahren mit dem

________________________________

schaften”; s. hierzu KEMPER, 1998: 214–313; IZGI,1997, Bd. 1: 163–183, et passim;
ELROUAYHEB, 2005: 5–6; ENDRESS, 1992: 56–57. Bajazitovs klassifiziert die Grundlagenwissenschaft

der islamischen Rechtslehre u.ul al-fiqh), die rationalistische Theologie kalam),

Metaphysik und Philosophie als weltliche Wissenschaften svjetskie nauki) BAJAZITOV,

1898: 31–35) und nennt als leuchtende Beispiele für die Blüte von Wissenschaft und

Philosophie im Islam insbesondere Ibn Sina Avicenna, 980–1037) und Ibn Rušd Averroes,

1126–1198) BAJAZITOV, 1883: 7; 1887: 11, ; 1898: 27–28, 35), womit er dem

Wissenschaftsverständnis seiner Zeit näher ist als dem der traditionellen Medrese.

36 MUCHAMETŠIN, 2006: 63; SAFAROV, 2009: 40.

37 ARAPOV, 2006: 275.

38 Der Titel achun(d) bezeichnet im Russischen Reich in der Regel einen Mullah, der mehreren

Moscheengemeinden übergeordnet ist.
39 MUCHAMETŠIN, 2000: 44.
40 ARAPOV, 2006: 305–337; GERACI, 2001: 285–286.

AS/EA LXVII•3•2013, S. 927–964



DER “PROGRESSIVE ISLAM” DES ATAULLA BAJAZITOV 1846–1911) 935

russischen Philosophen Vladimir Sergejevic Solov’jev 1853–1900) befreundet
gewesen sein und diesen zu seiner Mohammed-Studie veranlasst haben41. Er
tauschte sich auch mit muslimischen Würdenträgern und Exponenten umstrittener

Islaminterpretationen aus, und wurde zu jenen staatlicherseits befragt. 42

Bajazitov ist mehrfach staatlich ausgezeichnet worden, was als ein deutliches
Zeichen für die Hochschätzung seiner Dienste und Loyalität gewertet werden
kann: Er erhielt den [St.] Stanislaus-Orden und den [St.] Annen-Orden sowie
fünf Medaillen für seine Arbeiten als Übersetzer und Dolmetscher.

Als Bajazitov 1871 nach St. Petersburg kam, konnte die dortige Tatarengemeinschaft

bereits auf eine über anderthalbjahrhundertjährige Siedlungsgeschichte
zurückblicken.43 Ihr Anteil an der Petersburger Gesamtbevölkerung war in dem

hier betrachteten Zeitraum indes gering. Ihre Zahl betrug zwischen 1869 und
1910 etwa 6000 Personen, was 0,3–0,4 % der Gesamtbevölkerung entsprach.44

Die große Mehrheit bildeten unverheiratete Männer, ‘Arbeitsmigranten’, die nur

für einige Zeit in der Hauptstadt siedelten und nach der Ansparung einer
gewissen Geldsumme in ihre Heimatorte zurückkehrten. Gruppiert waren sie nach

Herkunftsorten in mehrere größere Gemeinden, wobei die Kasimov-Tataren, die
hauptsächlich im Moskauer Viertel siedelten, zwar zahlenmäßig eine kleine
Gruppe darstellten 3,6 % aller Petersburger Tataren), von ihren Berufen her
gesehen – sie wirkten überwiegend im Dienst- und Gaststättengewerbe – jedoch
verhältnismäßig angesehene Stellungen einnahmen.45

Die tatarischen Muslime insgesamt galten, wie man Zeitzeugnissen entnehmen

kann, als Personengruppe mit ausgeprägtem Gemeinschaftssinn, die ihre
religiösen Gebote gewissenhaft einhielt, und man schätzte sie offensichtlich ob

41 Diese Verbindung hebt ANONYMUS ([BAJAZITOV, Mu.ammad .afa Efendi], 1911) sehr her¬

vor. Ein Vergleich von Solov’jevs mit Bajazitovs eigener, auf Tatarisch verfasster Moham-med-

Biographie s.unten S. 954–955) wäre sicher aufschlussreich.

42 USMANOVA, 2009: 11, 41, 69. Eine Begegnung mit al-Afgani während dessen zweijährigen
Aufenthaltes in der russischen Hauptstadt 1887–1889 ist nicht nachweislich belegt. Chabutdinova

spricht ohne direkten Quellennachweis von einer Begegnung der beiden CHABUTDINOVA,

2009: 34–35, hier S. 34. Keddie erwähnt Gespräche al-Afganis mit muslimischen
Religionsgelehrten umala und Kontakte zu dem Zaren nahe stehenden Persönlichkeiten

muslimischen Glaubens in St. Petersburg; Bajazitov wird dabei aber zumindest nicht
namentlich genannt KEDDIE, 1972: 292–305).

43 BATER,1976: 25.
44 AMINOV, 1994: 6; ARAPOV, 2001: 325. In der muslimischen Volkszählung von 1897 waren

AS/EA LXVII•3•2013, S. 927–964

es 0,29%.)

45 NOACK, 1998: 305–307.



936 ANKE VON KÜGELGEN

ihrer “Ehrlichkeit, Ausdauer, Nüchternheit und Genauigkeit”, wie es in einem
Lexikonartikel des Jahres 1902 heißt.46 Aus der zu jener Zeit üblichen Warte des

‘zivilisierten Russen’, aber keineswegs abschätzig, porträtierte sie der Petersburger

Journalist und Feuilletonist Anatolij Aleksandrovic Bachtjarov 1851–
1916) in seinen “Der Unterleib Petersburgs” Brjucho Peterburga, 1887) titulierten,

sorgfältig recherchierten Berichten. Einen Einblick in das Gemeinschaftsleben

gibt seine folgende Schilderung:

Die Petersburger Tataren wohnen zu 10 bis 30 Menschen gemeinsam in Artelen [ Genossenschaften].

Das Artel’ und die Ältesten achten sorgfältig auf den Zusammenhalt der Gruppe.
Nach Vorschriften des Korans ist in den Wohnungen nicht nur das Trinken verboten, sondern

darüber hinaus auch das Rauchen. Wenn das Artel’ bemerkt, daß einer der Genossen

betrunken nach Hause kommt, wird dieser zunächst eindringlichst gewarnt. Beim nächsten

Mal wird der Schuldige gefesselt und erhält eine nachdrückliche Mahnung mit den Fäusten.

Beim dritten Mal wird das ‘schwarze Schaf’ aus dem Artel’ ausgestoßen. Die Tataren verfügen

über einen starken Sinn für Gemeinschaft. Wenn sie beispielsweise erfahren, daß einer

der Genossen mit Verlust handelt oder er kein geeignetes Betätigungsfeld findet, wird er auf
Kosten der Gemeinschaft nach Hause geschickt. Arme Leute wird man deshalb unter den

Petersburger Tataren vergeblich suchen.47

Als Bajazitov zum Imam ernannt wurde, verfügten die Kasimov-Tataren wie die
übrigen Subgruppen der Tataren zwar über Gebetsräume, die sie in angemieteten
Wohnungen einrichteten, sowie über eine Grundschule maktab), doch gab es in
der russischen Hauptstadt noch keine Moschee. Bajazitov war der Hauptinitiator
der Gründung der schließlich im Jahre 1913 fertiggestellten ersten Freitagsmoschee

in St. Petersburg, die mit ihren 49 Meter hohen Minaretten die größte

Moschee Europas ihrer Zeit außerhalb Istanbuls darstellte. Bereits im Jahre 1881
hatte Bajazitov zusammen mit drei weiteren muslimischen Vertretern ein
Gesuch ans Innenministerium gerichtet, das nach einem persönlichen Gesuch des

Muftis der muslimischen Religionsbehörde an den Zaren ein Jahr darauf auch

grundsätzlich bewilligt wurde, doch nahm die – zunächst auf Petersburg
beschränkte – Geldspendensammlung, an deren Organisation Bajazitov maßgeblich

beteiligt war, mehrere Jahrzehnte in Anspruch. Das Grundstück erwarb der

Emir von Buchara Abdala.ad Chan reg. 1885–1910), der bei der Grundsteinlegung

der Moschee 1910 neben vielen anderen hohen Würdenträgern als
Ehrengast geladen war. Das anlässlich dieser Feierlichkeiten abgehaltene Gebet

46 “Tjurko-tatar”: Enciklopediceskij slovar’, hg. v. BROKGAUZ, F. Brokgauz / N. EFRON, Bd.
67, 1902, nach: NOACK, 1998: 307, Anm. 28.

47 AMINOV, 1994: 5; NOACK, 1998: 304–305.

AS/EA LXVII•3•2013, S. 927–964



DER “PROGRESSIVE ISLAM” DES ATAULLA BAJAZITOV 1846–1911) 937

leitete Bajazitov und in seiner anschließenden kleinen Ansprache preist er ihre
Schönheit mit den Worten:

Der Koran sagt: ‘Gott ist schön und er liebt die Schönheit’.48 Unsere Moschee wird schön

und wird dem Ruhm der Architektur und der Schönheit der Stadt dienen. Eine solche

Moschee, wie es sie in Petersburg geben wird, existiert weder in Paris noch in London. Die
Moschee ist schön, doch, damit sie nicht nur durch ihre äußere Schönheit glänzt, muss man

zu Gott beten, auf dass diese Moschee uns zur geistig-moralischen Schönheit bilde.49

Bajazitov zeigt sich hier als stolzer Petersburger, der den islamischen Sakralbau

als integralen und bereichernden Bestandteil einer modernen europäischen Großstadt

apostrophiert. Ebenso scheinen seine auf kasantatarisch herausgegebenen

Schriften dem Ziel gedient zu haben, seiner Religion innerhalb der russischen

Mehrheitsgesellschaft einen Raum zu geben, der sie nicht in Konflikt mit dieser

bringt. Er publizierte auf Tatarisch drei Schriften: eine Biographie Mohammeds
Kasan 1881, 2. Auflage 1885) und zwei Lehrbücher zu den rechtlichen und

moralischen Grundgeboten des Islams Kasan 1883; St. Petersburg 1897), wobei
das in der russischen Hauptstadt erschienene Werk alle Originalzitate in kyrillischer

Umschrift enthielt.50 Darüber hinaus wird Bajazitov als Autor einer tatarischen

Grammatik genannt. 51 Alle diese Schriften harren allerdings noch der

AS/EA LXVII•3•2013, S. 927–964

Untersuchung.
Wesentlich bekannter ist seine tatarischsprachige Zeitung Nur Nour, “Das

Licht”), Russlands erste einsprachig kasantatarische Zeitung. Seine Bemühungen

um die Herausgabe einer tatarischsprachigen Zeitung in Petersburg waren zuvor
zwei Mal fehlgeschlagen 1891 mit Häftä, “Die Woche” und 1893 mit Cišmä,

“Die Quelle”). Erst im Juni 1905, also nach dem zarischen Erlass zur Glaubenstoleranz

17. April), aber noch vor dem “Oktobermanifest”, das u.a. die Freiheit
des Wortes verkündete, wurde seine dritte Eingabe für Nur genehmigt. 52 Im

48 Es handelt sich nicht um einen Koranvers, sondern um einen dem Propheten Mohammed zu¬

geschriebenen und von muslimischen Religionsgelehrten als authentisch eingestuften
Ausspruch: .a.i. Muslim, “Kitab al-Iman”,147 WENSINCK, 1936: 373.).

49 PONCAEV, 2008: 14–50, Zitat: S. 50.

50 Die Titelangaben sind nicht einheitlich, vgl. ANONYMUS [BAJAZITOV, Mu.ammad .afa
Efendi], 1911; VENGEROV, 1891: 282; ACHMETGALEJEVA, 1994: 585, 590; MUCHAMETŠIN,

2006: 64.

51 Nachruf auf Bajazitov ANONYMUS [BAJAZITOV, Mu.ammad .afa Efendi], 1911).
52 USMANOVA, 1996. Bajazitovs Eingaben scheiterten am Widerstand des Ober-Prokurators

der Heiligen Synode K. Pobedonoscev Diljara Usmanova, eMail-Korrespondenz, 7. Mai
2013).



938 ANKE VON KÜGELGEN

Untertitel stellte sie sich als eine “türk-tatarische Zeitung” vor, die “Wissen und
Bildung, Weltgeschehen und Gebote der Zeit erörtert”. Viele Artikel befassten

sich mit sozialen, geschäftlichen und spirituellen Angelegenheiten der Muslime
im Russischen Reich, speziell in St. Petersburg, wobei auch die Muslime
betreffende staatliche Erlasse und Gesetze abgedruckt und heikle Fragen, wie der

Militärdienst von Geistlichen, diskutiert wurden.53 Während nach Selbstbestimmung

strebende Tataren die Zeitung als “konservativ-bürokratisch” brandmarkten,

galt sie Regierungsbeamten als einzig akzeptables tatarisches Presseorgan:

Ihr Redakteur steht im Dienste des Innenministeriums. Diese seine offizielle Position sowie

auch sein persönliches Weltbild, das durch die Erfahrungen der durchlaufenen Zügellosigkeiten

innerhalb der tatarischen muslimischen Presse während der Zeit der Wirren geprägt

ist, drückt sich auch im Charakter seiner Zeitung aus. Diese vertritt eine seriöse, sachliche,

nüchterne und zurückhaltende Ausrichtung, die sich von den national-religiösen und
tatarisch-muslimischen Interessen distanziert und die niemals zu Protesten der
Zensurbehörden Anlaß gab.54

Bajazitov nutzte auch die russischsprachige Presse und wandte sich in verschiedenen

russischen Zeitungen, darunter Syn Otecestva (“Sohn des Vaterlandes”),
Novoe Vremja (“Neue Zeit”), Sankt Peterburgskie Vedomosti (“Sankt Petersburger

Nachrichten”), Vostocnoe Obozrenie (“Orientalische Rundschau”), mit
Artikeln wie “Zur Bildung der Fremdstämmigen” 1885) und “Zur Frage des

muslimischen Fanatismus” 1886) an die russische Öffentlichkeit.55 Seine Loyalität

zum Zaren stellt er dabei unmissverständlich über die Solidarität mit seinen

Glaubensgenossen außerhalb des Russischen Reiches. Entschieden weist er eine
von Seiten der Regierung vermutete Unterwanderung der tatarischen Schulen
durch osmanisches Propagandamaterial zurück und ruft die treuen Kriegsdienste
der Tataren an der Seite der russischen Soldaten auch gegen muslimische
Glaubensgenossen ins Gedächtnis.56 Die Oberhäupter des Emirats von Buchara, Irans
und des Osmanischen Reiches zollten ihm dennoch hohen Respekt. Der Emir
verlieh ihm den Dreisterne-Orden “des edlen Buchara”, die iranische Regierung
zeichnete ihn für seine geistig-seelische Unterstützung der in Petersburg studie-

53 AMINOV, 1994: 31. Eine wissenschaftliche Untersuchung der Zeitung wäre ein lohnendes

Forschungsprojekt.

54 USMANOVA, 1996: 251 nach einer Akte des Zentralen Staatlichen Historischen Archivs der

Russischen Föderation CGIA).
55 ANONYMUS [BAJAZITOV, Mu.ammad .afa Efendi], 1911; VENGEROV, 1891: 282.

56 BAJAZITOV, 1892. Der Artikel wird bisweilen aufgrund seines Inhalts als “Über die” oder

“Verteidigung der tatarischen Mektebs und Medresen in Russland” zitiert.

AS/EA LXVII•3•2013, S. 927–964



DER “PROGRESSIVE ISLAM” DES ATAULLA BAJAZITOV 1846–1911) 939

renden iranischen Studenten aus und vom osmanischen Sultan erhielt er den

Mecediye-Orden Dritter Klasse.57

AS/EA LXVII•3•2013, S. 927–964

3. Der Islam als Fortschrittsträger

Die Tatsache, dass Bajazitov im Verlauf von fünfzehn Jahren gleich drei
Abhandlungen auf Russisch publizierte, in denen er – sachlich, unpolemisch und
klar strukturiert – den Islam als eine fortschrittstaugliche ‘Vernunftreligion’
präsentierte und sich um den Abbau antiislamischer Feindbilder und um ein
respektvolles Miteinander von Religion und Wissenschaft bemühte, ist ein klares

Zeichen für die wachsenden Spannungen im ausgehenden 19. Jahrhundert und
die Präsenz der “muslimischen Frage”. In seinen beiden ersten Schriften Die
Erwiderung auf die Rede Ernest Renans “Der Islam und die Wissenschaft” und
Die Beziehungen des Islams zu Wissenschaft und Andersgläubigen richtet sich
Bajazitov in erster Linie an ein “europäisches Publikum”58, zu dem er offensichtlich

auch das russische zählt. In Islam und der Fortschritt bezieht er Muslime
ausdrücklich mit ein, da sich unter vielen von ihnen “bekanntermaßen eine lang
andauernde geistige Trägheit ausgebreitet hat, die zu Konservatismus führte”59.

Die Problematik der eigenen Zeit durchzieht alle drei Schriften Bajazitovs,
und er zeigt sich darin als ein scharfer Beobachter und Kritiker mit Augenmaß.
Die Kolonialpolitik der Engländer und Franzosen und die damit einhergehende

christliche oder zivilisatorische Missionierung demaskiert er verschiedentlich
subtil, aber pointiert als von einer Doppelmoral geprägt. Bajazitov interpretiert
denn auch die Bitte, die Sir Austen Henry Layard 1817–1894) an den Kadi von
Mosul richtet, er möge ihm doch genaue Daten über den Irak mitteilen, als
politisch motiviert und rechnet dem Kadi die Verweigerung der Auskunft als
Loyalitätsbeweis dem Vaterland gegenüber an. Nachdrücklich widerspricht er Renans

Deutung, der den Kadi “einer Faulheit des Geistes” und “eines Mangels an
Genauigkeit” bezichtigt, da dieser auf seine eigene Unwissenheit in derlei Dingen
und auf Gottes größeres Wissen verweist. 60 Bajazitov erläutert nicht, dass

57 ANONYMUS [BAJAZITOV, Mu.ammad .afa Efendi], 1911; ACHMETGALEJEVA, 1994: 589; s.a.

oben S. 931, Anm. 19.

58 BAJAZITOV, 1887: 3; 1883: 3–4.
59 BAJAZITOV, 1898: 6–7, 14, 36, 92.

60 RENAN, 1947: 958–959 [erschien zuerst im Journal des Débats 29. März 1883]; RENAN,

1883: 24–27. S. a. oben S. 929 Anm. 9.



940 ANKE VON KÜGELGEN

Layard britischer Botschafter in Istanbul war und Beaconfields Benjamin
Disraelis) expansive Orientpolitik unterstützte, da er Beaconfield aber kurz darauf

erwähnt, scheint er es gewusst zu haben:

Weder Layard noch Renan können wohl derzeit glaubhaft versichern, dass Layards Besuch

der Stadt Mosul und sein Wunsch, statistische Informationen zu erhalten, rein
wissenschaftlichen Zwecken entsprang und nicht dem alleinigen Wunsch, die für England
notwendigen Informationen zu erhalten, um für sich den Handelsweg nach Indien zu sichern. In
der heutigen Zeit rechtfertigt die Eroberung Ägyptens das Misstrauen des Kadis; er beweist

mit seinem Brief nur eine äußerst lobenswerte Ergebenheit seinem Vaterland gegenüber.

Renan schaut sich diesen Brief anders an, selbstverständlich ohne daran zu denken, dass der
muslimische Kadi scharfsinnig genug sein könnte, um zu verstehen, dass das aufgeklärte

England – unter dem Vorwand wissenschaftlicher Ziele – nachrichtendienstliches Material
zu politischen Zwecken sammelt; nun ist Renan aber auch – soweit uns bekannt ist – ein

gebildeter Philosoph und Orientalist jedoch kein Politiker. Übrigens nennt man in unserem

Zeitalter der Aufklärung alles wissenschaftlich; Beaconsfield [Benjamin Disraeli] hat sich
doch sogar die Bezeichnung irgendeiner wissenschaftlichen Grenze Afghanistans ausgedacht.

61

Bajazitov spricht hier deutlich im Sinne der russischen Interessen in der Region,
und es ist nicht ausgeschlossen, dass er staatlicherseits geschickt als ihr Sprachrohr

eingesetzt wurde.
Während Bajazitov 1883 noch einen sachlich-ironischen Stil wählt, bringt

er 1898 in Islam und der Fortschritt deutlich seinen Unmut über die englische
und französische Kolonialpolitik und deren Rechtfertigung zum Ausdruck:

Die falsche Vorstellung über den Dschihad als ungezügelter Angriff zum Ruhme des

Propheten und zur Verbreitung des Islams hat derartig in Europa Wurzeln geschlagen, dass

daran gar keine Kritik zugelassen wird. Widerlegen denn die allgemein bekannten historischen

Fakten wirklich noch nicht ausreichend die Absurdität dieser Idee? Nehmen wir mal

die uns am nächsten liegenden Ereignisse in Asien und Afrika. Die Realität zeigt genau das

Gegenteil. Tunis verteidigt sich gegen die Angriffe Frankreichs, und sein Nachbar, Marokko,
bleibt dabei ein ruhiger Zuschauer. Ägypten spannt seine letzten Kräfte an angesichts der
englischen Kulturträger und die Türkei und das gesamte muslimische Afrika und sogar die
heiligen Städte Medina und Mekka, die Heimstätte des Islams, Syrien u.a. warten ruhig auf
einen blutigen Ausgang. Man kann eine ganze Reihe ähnlicher Fakten anführen, die ins
Auge springen. Können sie diese völlig verkehrte Vorstellung wirklich nicht ausräumen?

Im Gedächtnis aller sind noch Isaac Taylors Worte, die er am 7. Oktober 1887 auf dem

Wolverhampton Church Congress äußerte.62

61 BAJAZITOV, 1883: 30–31; s. unten S. 943–945.
62 BAJAZITOV, 1898: 56 er verweist auf die Times von 8. Okt. 1887).

AS/EA LXVII•3•2013, S. 927–964



DER “PROGRESSIVE ISLAM” DES ATAULLA BAJAZITOV 1846–1911) 941

Bajazitov zitiert die Worte des Philologen und anglikanischen Theologen Isaac

Taylors 1829–1901) nicht. Möglicherweise will Bajazitov an dieser Stelle sogar

jene muslimischen Regierungen kritisieren, die ihren Nachbarn angesichts der
europäischen Expansion nicht zur Hilfe kommen, doch primär zielt er hier auf
eine Widerlegung der Vorstellung des Islams als einer missionarischen, aggressiven

und machthungrigen Religion.
Taylors Rede, in der er den Islam als eine “halb-christliche Religion”

anerkannte und den Christen empfahl, sich mit Blick auf Maßhalten, Wohltätigkeit,
Aufrichtigkeit und Brüderlichkeit an ihm ein Beispiel zu nehmen, hatte unter
Muslimen hohe Wellen geschlagen. In einer ‘libanesischen’ Zeitschrift erschien
sie in arabischer Übersetzung,63 der ‘Libanese’ .usain al-Gisr 1845–1909)
erwähnt einige Elemente der Rede in der Einleitung zu seiner Schrift Das löbliche /
.amid-Traktat, das in der osmanischen Übersetzung mit ca. 20.000
Verkaufsexemplaren zu einem wahren Bestseller wurde, 64 und Mu.ammad Abduh
1849–1905) richtet einen enthusiastischen Brief an Isaac Taylor65.

Angesichts von Bajazitovs Zielsetzungen und Positionierung verwundert es

nicht, dass er sich auf die Kernpunkte der Diskussion um den Islam und seine

Modernetauglichkeit konzentriert. Dogmen, wie Aspekte der Gottes- und
Jenseitsvorstellungen, welche von einigen Absolventen der missionarisch
ausgerichteten Kasaner Orientalistik angegriffen wurden66, lässt Bajazitov vollständig
außer Acht. Die Tendenz, sich von diesen Problemstellungen – zumindest in
scholastischer Manier – abzuwenden, hat Bajazitov mit vielen tatarischen und
zentralasiatischen Dschadiden und Reformmuslimen anderer Regionen gemein;
erst ein Studium seiner auf Tatarisch verfassten Schriften kann indes zeigen, ob
das für sein gesamtes Werk gilt. Die Frage nach der Ursache der auch von ihm
konstatierten Stagnation der Wissenschaften und des Niederganges der
muslimischen Länder stellt er sich in diesen Schriften wiederholt67 und gibt darauf,
wenngleich er die Thesen von Renan und Seinesgleichen auch entschieden

zurückweist, keine einfache Pauschalantwort, sondern hofft auf eine Klärung
durch die Wissenschaft:

63 Das vermerkt .usain AL-GISR, [ca.] 1994: 43.
64 AL-GISR [ca.] 1994: 43–44. Zu diesem Werk s. EBERT, 1991 zur osmanischen Übersetzung,

AS/EA LXVII•3•2013, S. 927–964

ebenda, S. 87).

65 ABDUH, 1980: 363–364 der Brief ist nicht datiert); Abduh spricht von einer in “London”
gehaltenen Rede Taylors. Das ist möglicherweise ein Missverständnis, jedenfalls ist aus dem

von Abduh erwähnten Inhalt kein Unterschied zu der Wolverhamptoner Rede zu erkennen.

66 Siehe unten S. 951.
67 BAJAZITOV, 1883: 17–18, 35; 1887: 10; 1898: 30–31, 92–93.



942 ANKE VON KÜGELGEN

Es ist eine äußerst schwierige, aber nichtsdestotrotz unbedingte Aufgabe der Wissenschaft in
dergleichen Fällen die Ursachen einer solchen Erstarrung zu klären und die Umstände zu

eruieren, die den volkseigenen Lebenslauf auf die schiefe Bahn führten und das organische

Wachstum jenes Lebens unterbrochen haben, das das Wesen der Menschheitsgeschichte

ausmacht. Solche Zeiten der Stagnation sind bei fast allen Völkern zu beobachten. Ihr zu

entkommen, einen neuen Weg einzuschlagen, ist immer eine große Arbeit und ein Kampf
gewesen, denn immer tauchen Fanatiker auf, die den status quo erhalten wollen. Diese von
ihrer Kurzsichtigkeit zu überzeugen, war schon immer eine große Kraftanstrengung.68

Bajazitov verhehlt indes nicht eine gewisse Ratlosigkeit, weshalb es zu keinem
rechten Aufschwung mehr gekommen sei. Er schreibt die Stagnation bald den

zahllosen Kleinkriegen, bald den muslimischen Mystikern und ihrer Abkehr von
den Belangen des Diesseits zu.69 Historisch setzt er den Niedergang mit dem

Sturz des abbasidischen Kalifats in Bagdad 1258 durch die Mongolen und ihrer
behaupteten anfänglichen Kulturlosigkeit an.70 Das Heilmittel für die Erlösung
aus der Stagnation sieht Bajazitov darin, “die Lehren des Islams zu reinigen”
und den anfänglichen Weg einzuschlagen, der den Islam zur Blüte gebracht
habe.71 Die Rede vom “Reinigen” und “von den Anfängen” ist bei Bajazitov –
und hier ähnelt er wiederum Gasprinskij, Abduh, al-Afgani und anderen
muslimischen Reformern72 – nicht als Wunsch nach einer Wiederherstellung der
Lebensverhältnisse zur Zeit der ersten Muslime zu verstehen. Vielmehr meint er,
die Weichen für die große und lang anhaltende Blüte der islamischen Kultur
seien in der Anfangszeit des Islams gestellt worden. Er führt eine Vielzahl von
Koranversen und Prophetenworten an, welche seinem Verständnis nach Denken,
Verstand, Wissen, Bildung und die Wissenschaft preisen.73 Bajazitov charakterisiert

den Islam denn auch als “eines der rationalsten theologischen Systeme” und
als einen “Zwilling” der Wissenschaft.74

Bajazitov steht mit seiner Interpretation von Prophetenworten, die den
Verstand preisen und zur Suche nach Wissen anhalten, als Aufforderung zur

68 BAJAZITOV, 1898: 92–93. Bajazitov mag hier auf seine vergeblichen Versuche anspielen,

Bagautdin Vaisov 1810/18–1893), der sich und seine Anhänger als “muslimische
Altgläubige” verstand, von seinen verstiegenen Ansichten abzubringen USMANOVA, 2009: 69).

69 S. oben Anm. 67. Bajazitov scheint indes Sufis gegenüber eine wohlwollende Haltung
eingenommen zu haben, was dem Einfluss seines einer .ariqa zugehört habenden Vaters
zugeschrieben wird ANONYMUS [BAJAZITOV, Mu.ammad .afa Efendi], 1911).

70 BAJAZITOV, 1883:17–18 s. unten S. 930); 1887: 10; 1898: 6–8, 31.

71 BAJAZITOV, 1898: 7, 93.

72 VOLL, 1994: 68–69.

73 BAJAZITOV, 1883: 34–35 1887: 17–21; 1898: 15–21.

74 BAJAZITOV, 1883: 3, 16.

AS/EA LXVII•3•2013, S. 927–964



DER “PROGRESSIVE ISLAM” DES ATAULLA BAJAZITOV 1846–1911) 943

Beschäftigung mit weltlichen Wissenschaften und der aristotelischen Logik in
bester Tradition. Rationalistische Theologen, von denen Bajazitov auch einige

anführt, etwa Abu .amid al-Gazali 1058–1111), Galal ad-Din Daw(w)ani st.

1502), al-Faruqi al-Gupamu i st. 1748),75 haben sich auf diese oder ähnliche
Prophetenworte berufen oder auf Koranverse, die den Menschen zum Nachdenken

aufrufen.76 Ebenso taten das Bajazitovs Zeitgenossen unter den Dschadiden,
so beispielsweise Abdulla Avlonij 1878–1934) in seinem Werk “Der Türki-
Rosengarten oder die Morallehre”77.

Bajazitov nimmt dabei explizit eine der Renanschen Argumentation
diametral entgegengesetzte Position ein. Sein Hauptvorwurf an Renan lautet, für
seinen Untersuchungsgegenstand, der philosophischer Natur sei, die falsche
wissenschaftliche Methode gewählt zu haben. Renan habe kurzerhand durch die

Kontrastierung des derzeitigen Zustandes der islamischen Welt mit dem Europas
festgestellt, dass der Islam ein Hindernis für den Fortschrittsträger “Wissenschaft”

darstelle. Bajazitov verlangt dagegen eine historische und auch den

Koran und die Sunna des Propheten Mohammeds berücksichtigende Analyse des

Verhältnisses von Islam und Wissenschaft.78

Bajazitovs Kritik an Renan ist äußerst sachlich, unpolemisch und klar
strukturiert. Seine gründliche Ausbildung in der aristotelischen Logik, wie sie
seit spätestens seit dem 13. Jahrhundert an muslimischen Medresen üblich war,79

ist unverkennbar. Bajazitov greift sich die ihm widersprüchlich erscheinenden
Thesen Renans einzeln heraus und versucht, sie als Scheinargumente oder als
unlogisch zu entlarven. Besonders geschickt begegnet Bajazitov der Behauptung
Renans, viele Abbasidenkalifen seien, da sie hauptsächlich an nichtmuslimischem

Wissen Interesse zeigten, keine echten Muslime gewesen: Bajazitov wendet

diese Aussage ins Gegenteil. Dazu fasst er die Behauptung Renans zunächst

in der Tradition der Logiker in die Form eines Syllogismus:

Der Obersatz lautet: Wer sich für Fremdes oder Heidnisches interessiert, der gehört ihnen,

d.h. den Fremden bzw. Heiden, an.

75 BAJAZITOV, 1883: 33–34, 36–37; 1887: 23–24, Bajazitov führt weitere, meist .anafitische
Gelehrte auf in den Kap. 2 und 3, die der Einstellung Mohammeds und muslimischen

Gelehrten zu Wissen(schaft) und Bildung gewidmet sind S. 17–25); BAJAZITOV, 1898: 16.

AS/EA LXVII•3•2013, S. 927–964

76 KÜGELGEN, 2010: 612–634.

77 AVLONIJ, 1917, 1992, 1998.

78 BAJAZITOV, 1883: 3–5, 32.

79 STREET, 2004: 524, 579–582.



944 ANKE VON KÜGELGEN

Der Untersatz lautet: Die Kalifen interessierten sich für alles Fremde und Andersgläubig-
Heidnische.
Daraus folgt:
Die Kalifen waren keine Muslime.80

Einer solchen Logik entsprechend, könne auch die Rechtgläubigkeit des
Propheten Mohammed angefochten werden, da er sich für das Juden- und
Christentum interessierte. Gleichermaßen wären christliche Wissenschaftler, die sich
mit der Antike und dem Islam befassten, keine Christen. Da diese Schlussfolgerungen

jedoch mit den Fakten nicht übereinstimmten, so lautet die eigentliche
Pointe Bajazitovs, beweise die Beschäftigung der Kalifen und Mohammeds mit
fremdem Wissen gerade den weiten Horizont und die Offenheit des Islams.81 In
seiner Schrift Die Beziehungen des Islams zu Wissenschaft und Andersgläubigen
zitiert er einen langen Auszug aus La Civilisation des Arabes 1884) des
Anthropologen und Sozialpsychologen Gustave Le Bon 1841–1931) als Beweis für
das große Interesse der Araber an den weltlichen Wissenschaften und ihre
immensen Kenntnisse darin.82

Bajazitov stimmt Renan in einigen Punkten jedoch auch zu. So leugnet er
nicht, dass es unter Muslimen zu Verfolgungen von Philosophen und
Naturwissenschaftlern gekommen sei. Er wehrt sich indes gegen Renans Ansicht,
diese Verfolgungen seien ausschließlich dem Islam, den Lehren des Propheten

Mohammed zuzuschreiben. Oppositionelle und Fanatiker gebe es überall. Bajazitov

nimmt dabei sogar auf Renans eigene prekäre Situation in Frankreich Bezug:

Renan kann seinerseits auch nicht gerade sagen, dass in Paris, dem Zentrum der heutigen

Zivilisation, ganz zu schweigen von andern Städten Europas, sich keine katholischen Mönche

oder ihresgleichen fänden, die ihn und seine Art zu denken hassen, und die es nicht
ablehnen würden noch heutzutage für ihn und seine Gleichgesinnten die Folter der spanischen

Inquisition wiederzubeleben.83

80 BAJAZITOV, 1883: 15.
81 BAJAZITOV, 1883: 14–16.

82 BAJAZITOV, 1887: 12–17. Das Werk wurde erst 1945 ins Arabische und 2009 ins Russische

übersetzt; Bajazitov muss daher, da er des Französischen nicht mächtig war und offenbar
keine turksprachige Übersetzung existiert(e), einen Auszug davon aus einer Sekundärquelle

herangezogen haben. Offenbar im französischen Original wird Le Bons Werk von Abduh
gelesen; auch er nennt ihn als Kronzeugen HASSELBLATT, 1968: S. 87, 89, 187–189).

83 BAJAZITOV, 1883: 19.

AS/EA LXVII•3•2013, S. 927–964



DER “PROGRESSIVE ISLAM” DES ATAULLA BAJAZITOV 1846–1911) 945

Dabei verwahrt sich Bajazitov auch dagegen, den gleichen Sachverhalt bei einem
Muslim und Europäer unterschiedlich zu bewerten. Während Muslime, die sich
gegen neue philosophische Theorien aussprächen, als “Fanatiker” abgestempelt

würden, hieße man derlei Gegner in Europa vornehm “Oppositionelle”.84

Die Beweise, die Bajazitov für seine Charakterisierung des Islams als einer
die Wissenschaft fördernden Religion anführt, können allerdings der von ihm bei
Renan eingeforderten Methode der Kontextualisierung nicht alle standhalten. So
interpretiert er Koranverse und Prophetenüberlieferungen nicht historisch-
kritisch, also mit Blick darauf, was sie im Kontext der im Entstehen begriffenen
muslimischen Gemeinschaft bedeutet haben bzw. bedeutet haben können,
sondern ahistorisch. Ahistorisch in dem Sinne, dass sie als ewig gültige Wahrheit
verstanden werden sollten.

Bei den anderen von ihm behandelten Themen, mit denen er sich hauptsächlich
in den beiden auf die Widerlegung Renans folgenden Schriften befasst, stellt
Bajazitov Koranverse und Prophetenworte hingegen stärker in ihre historischen
Ursprungskontexte und plädiert für eine den jeweiligen Zeitumständen und
konkreten Situationen angepasste Deutung. Er greift dabei die typischen kritischen
Fragen der sich als aufgeklärt und zivilisiert verstehenden Geister seiner Zeit auf
und redet ihnen qua Muslim das Wort. So kennzeichnet er Frauenrechte,
religiöse Toleranz, verinnerlichte Moral sowie die Abschaffung der Sklaverei als
islamkonform, und betont, dass Despotie den Prinzipien von Koran und Sunna

widerspreche.
Diese Deutungen sind teils deutliche Projektionen moderner Standpunkte in

den Koran, teils aber auch Interpretationen, die bereits in früheren Jahrhunderten

zu finden sind. So beruft Bajazitov sich nicht allein auf die Notwendigkeit einer

zeitgemäßen Exegese, sondern auch auf Fa.raddin ar-Razi 1149–1209) und auf
das Werk Šari at al-Islam,85 um den Vers, welcher die Heirat von bis zu vier
Frauen erlaubt, als einen unmissverständlichen Aufruf zur Monogamie zu deuten.

Demnach sei kein Mann dazu in der Lage, die Forderung nach völliger
Gleichbehandlung aller Ehefrauen zu erfüllen.86 Zugleich beharrt er – unter

84 BAJAZITOV, 1883: 21–22; 1887: 25.

85 Vermutlich ist Šari at Šir at) al-Islam ila dar as-salam des Bucharer Mufti Imamzade aš¬

Šargi st. 1177) gemeint; s. BROCKELMANN, 1898–1949: Grundwerk I: 375, Supplementband:

642.
86 BAJAZITOV, 1887: 67–68 er beruft sich hier direkt auf den entsprechenden Koranvers Sure

IV, 3); 1898: 72. Gemeinhin wird diese Interpretation auf den ägyptischen Juristen Qasim

Amin 1863–1908) zurückgeführt ROHE, 2009: 214). Dessen erstes Buch zur “Befreiung

AS/EA LXVII•3•2013, S. 927–964



946 ANKE VON KÜGELGEN

Berufung auf die religiösen Gebote der Bibel und des Koran ebenso wie auf die

Vernunft, die sich ihrerseits auf die Beobachtung der Natur stütze – auf
unterschiedlichen Geschlechterrollen in der Gesellschaft und der physischen wie
geistigen Unterlegenheit der Frau gegenüber dem Mann.87 Selbst dieses heiße

Eisen legt Bajazitov aber in den Schmiedeofen seiner Zeit:

Mohammed, der die Natur des Menschen genau studiert hat, verwehrte den Frauen den
Zugang zur Gesellschaft ihnen fremder Männer und den freien Umgang mit ihnen. In unserem

zivilisierten Jahrhundert kann man angesichts des zeitgenössischen Verständnisses von

Staatsbürgerlichkeit, den Frauen selbstverständlich nicht mehr bedingungslos den

gesellschaftlichen Umgang verbieten. Stattdessen müsste man aber die gesellschaftliche Moral so

verbessern, dass ihre Regeln einem Gesetz gleichkommen und die Ehre und den guten Ruf
der Frauen vor unverschämten Übergriffen schützen. 88

Er gesteht der Frau auch das Recht zu, einer Erwerbstätigkeit nachzugehen,
verbietet dem Mann aber, sie dazu zu zwingen und hält ihn an, ihr bei ihrer
Hauptpflicht, der Hausarbeit, zur Hand zu gehen.89

Bajazitov begründet das anfängliche gewaltsame Vorgehen des Propheten
Mohammed gegen Andersgläubige mit dessen Bestreben, dem Heidentum und
den innerreligiösen Kämpfen zwischen Juden, Christen und Sabäern durch die
Schaffung einer Einheit der religiösen Überzeugung ein Ende zu setzen.90 Nach
der Herrschaftsetablierung habe der Prophet aber das Prinzip der religiösen
Toleranz gegenüber Andersgläubigen zur Anwendung gebracht. “Es gibt keinen
Zwang in der Religion” Sure II, Vers 256) dient Bajazitov, wie vor und nach

ihm einer Reihe von Exegeten, als Beweis für das Verbot des Glaubenszwanges

im Koran. 91 Als weiteres schlagendes Argument für die religiöse Toleranz

________________________________

der Frau” erschien 1899, also 12 Jahre nach Bajazitovs erster entsprechender Stellungnahme.

87 BAJAZITOV, 1887: 67–76; 1898: 69–82.

88 BAJAZITOV, 1887: 75.

89 BAJAZITOV, 1887: 78.
90 BAJAZITOV, 1887: 80–81; 1898: 36–45.

91 Er beruft sich dabei in Otnošenija auf die Interpretation des Verses in seiner Koran-Aus¬

gabe II: 257) durch al-Bai.awi st. zwischen 1286 und 1316), der sich wiederum auf ein
Propheten-Hadith stützt, demzufolge Mohammed einen Muslim, der seine Söhne vom
Christentum abbringen wollte, mit diesem Koranvers in die Schranken wies S. 82). In Islam i
progress argumentiert er ebenfalls u.a. mit Bezug auf diesen Koranvers und beruft sich
zusätzlich auf Solov’jev S. 36–44, 50–56; s. unten S. 955). Zu dieser und anderen Deutungen

AS/EA LXVII•3•2013, S. 927–964



DER “PROGRESSIVE ISLAM” DES ATAULLA BAJAZITOV 1846–1911) 947

Mohammeds führt Bajazitov ein von ihm als “Erlass” ukaz) des Propheten
charakterisiertes, von Mu awiyas b. Sufyan niedergelegtes Schreiben an, in dem

Mohammed im vierten Jahr der Hidschra allen Anhängern des christlichen
Glaubens Privilegien erteilt haben soll. 92 Die Authentizität dieses als ahd,

Achtiname, Testamentum et Pactiones oder auch firman Mohammeds bekannte
Schreiben, das die Mönche des Katharinenklosters bei der Besetzung des Sinai
an Sultan Selim I. schickten, wird seit dem 19. Jahrhundert vermehrt
angezweifelt.93

Bajazitov räumt gelegentliche muslimische Fehlinterpretationen und
demzufolge auch “Unebenheiten” nerovnosti) bezüglich der Rechtssprechung mit
Blick auf Andersgläubige ein. Er führt diese auf mangelnde historische
Kontextualisierung der kriegstreiberischen Koranverse zurück und verwahrt sich
gegen daraus abgeleitete Pauschalurteile, die den Islam an sich des Fanatismus

und der Intoleranz zeihen. Dabei verweist er zum einen auf die von Europäern
auch in unserem “aufgeklärten Jahrhundert” angezettelten blutigen Auseinandersetzungen.

94 Zum anderen kennzeichnet er den Dschihad als Defensivkrieg und
kritisiert dessen Gleichsetzung mit “heiliger Krieg”.95 Damit propagiert er eine

Interpretation des Dschihad, die um die Wende zum 20. Jahrhundert unter
muslimischen Reformern Verbreitung fand96.

Den Nachweis der hohen Moralität von Koran und Sunna richtet Bajazitov
ebenfalls gegen eine seinerzeit weitverbreitete Meinung, namentlich die Vorstellung,

die islamische Religion lehre eine rein die äußere Handlung betreffende
Moral.97 Im Gegenteil, zum Fundament der Scharia gehöre die Lehre, dass der
Mensch in der Lage sei, den eigenen Charakter durch Herzensbildung dergestalt

zu formen, dass er die schlechten inneren Eigenschaften, von denen das meiste
Übel auf der Welt herrühre, bekämpfe und deren positive Pendants pflege. 98

Unter Verweis auf Koranverse, Hadithe und mehrere Werke muslimischer
Religionsgelehrter, insbesondere die .ariqa Mohammediya von Birgili Me.med

AS/EA LXVII•3•2013, S. 927–964

________________________________

von Koran II:256 s. FRIEDMANN, 2003: 87, 100–106; ROHE, 2009: 266–270; PETERS, 1977:
37.

92 BAJAZITOV, 1887: 85–92; 1898: 57–64.

93 RATLIFF, 2008: 14-15, 17 Anm. 9; GOTTHEIL, 1908: 356.

94 BAJAZITOV, 1898: 45–47.

95 BAJAZITOV, 1898: 46, 52–56; s. auch oben S. 940–941.

96 FRIEDMANN, 2003:103; PETERS, 1977: 39–52, 78–79; 1979: 124–130, et passim.

97 BAJAZITOV, 1887: 28, Anm. 1.
98 BAJAZITOV, 1887: 26–27.



948 ANKE VON KÜGELGEN

Efendi Birkawi, st. 1573),99 erläutert Bajazitov eine lange Reihe von Lastern
und Tugenden, wie beispielsweise “Heuchelei und Aufrichtigkeit”, “Zorn” /
“Rauhheit” und “Freundlichkeit” / “Sanftmut”, “Verschwendung” und “
Wohltätigkeit”, “Bettelei” und “Arbeit”.100 Bei einigen Eigenschaften stellt Bajazitov
einen klaren Gegenwartsbezug her, etwa im Falle der Gegenüberstellung von

“Übereilung” und “Geduld”, insofern er letztere im Sinne von Bedachtsamkeit
und Sorgfalt verstanden wissen will und scharf von einer Langsamkeit scheidet,

die zu Stagnation führe.101

Mit Blick auf die in Koran und Sunna verankerte Erlaubnis der Sklaverei
argumentiert Bajazitov wiederum historisch und plädiert unter Berufung auf
Propheten-Hadithe für deren Abschaffung. Mohammed, so lautet der Kern seiner
Argumentation habe die unter den Arabern festverwurzelte Sklaverei nicht mit
einem Schlag unterbinden können; die schwere Durchsetzbarkeit des offiziellen
Sklavenhandelverbots in den USA im 19. Jahrhundert dient ihm dabei als Beleg
für die Undurchführbarkeit einer solchen Reform zur Zeit des Propheten.
Mohammeds Empfehlung, Sklaven zu erziehen und auszubilden, sie als Brüder
anzusehen, sie mit denselben Speisen zu nähren wie sich selbst, die Freilassung
von Zaid b. .ari.a und dessen Ernennung zum Heerführer102 sowie ein
allgemeiner Aufruf Mohammeds zur Freilassung von Sklaven, dienen Bajazitov als

Beweis für dessen eigentliches Ansinnen und seine humanen, auf Gleichstellung
aller Menschen ausgerichteten Prinzipien.103 Bajazitov ist darüber hinaus daran
gelegen, der islamischen Religion ein Bewusstsein der “moralischen Schuld
gegenüber den Lebewesen” zu attestieren. Unter Berufung auf die Šari at al-
Islam spricht er von der Sünde jeglicher Tierquälerei. Dazu zählt er auch die
Tötung eines für den Menschen unschädlichen Tieres ohne Bedarf und die
Zurschaustellung eines Kampfes zwischen Vögeln und wilden Tieren. Zugleich
unterstreicht er das Gebot, sich um die Fütterung und Sauberhaltung der Tiere zu
kümmern und bei notwendiger Tötung eines Tieres so schmerzlos wie möglich
vorzugehen.104

Moral und Politik sieht Bajazitov im Islam auf das Engste vereint und “auf
der Basis religiöser Doktrinen erreichen sie”, so seine Überzeugung, “die rein-

99 Zur Rezeption dieser Schrift mit weiterführenden Literaturhinweisen s. ZEMMIN, 2011: 13–14.

100 BAJAZITOV, 1887: 29–64.

101 BAJAZITOV, 1887: 40–42.

102 LECKER, 2002: 475.

103 BAJAZITOV, 1898: 65–69; 1887: 93–97.

104 BAJAZITOV, 1887: 97; zur Šari at al-Islam s. oben S. 945, Anm. 85.

AS/EA LXVII•3•2013, S. 927–964



DER “PROGRESSIVE ISLAM” DES ATAULLA BAJAZITOV 1846–1911) 949

sten und liberalsten Prinzipien”.105 Er benennt zwei Prinzipien, die er in Koran
und Sunna verankert sieht und die den Vorwurf des “orientalischen Despotismus”

Lügen straften: “die generelle und unbedingte Gleichheit aller Mitglieder
der Gesellschaft, die sich zum Islam bekennen, wobei die Frauen sogar
inbegriffen sind ([bereits, AvK] im 7. Jahrhundert!)” und die Pflicht der Regierung,
den Gesetzen entsprechend zu herrschen.106 Ähnlich wie viele ihm zeitgenössische

und auf ihn folgende muslimische Reformer betont Bajazitov gleichzeitig,
dass der Koran keine konkreten politischen Anweisungen gebe. Auf diese Weise
sei es den Muslimen möglich, sich dem Wandel der Zeit anzupassen. Als
Methoden hätten sie dafür die Konsensbildung, den Meinungsaustausch und später
auch den Analogieschluss entwickelt, und weitere Methoden könnten folgen.107

Bajazitov belässt es allerdings bei diesen allgemeinen Aussagen und lässt das

Verhältnis von Legislative, Exekutive und Judikative im Dunkeln.

Der Islam ist mit Wissenschaft und mit der modernen Gesellschaft und ihrem
Fortschritt vereinbar: Dieses Credo ist der Grundtenor der drei Abhandlungen.
Bajazitov lässt allerdings die Problematik, die sich aus theologischen Dogmen –
wie dem der unmittelbaren Schöpfung des Menschen durch Gott – im
Zusammentreffen mit den neuen Wissenschaften, etwa der Darwinschen
Abstammungslehre ergeben, außen vor. Das scheint aber weniger einer Strategie der

Vermeidung von Konflikten geschuldet als vielmehr der Überzeugung, dass es

keinen ernsthaften Widerspruch, sondern nur vorübergehende Missverständnisse
zwischen Religion und Wissenschaft geben könne. So schreibt er am Ende
seiner Widerrede gegen Renan:

Der Bruch zwischen der Wissenschaft und der Religion, die man von Zeit zu Zeit bei einigen

Völkern beobachtet, gehört zu den bekannten Entwicklungsstadien; er entspringt bald
ungenügenden Kenntnissen, bald einem ungenügenden Verständnis der Religion. Doch ist

das äußerste Ideal, das die Menschheit anstrebt und das letzte Ziel ihrer Entfaltung auf

Erden, die Vereinigung von Religion und Wissenschaft, dieser zwei höchsten Sphären der
geistigen Welt des Menschen.108

105 BAJAZITOV, 1898: 83.
106 BAJAZITOV, 1898: 84–85.

107 BAJAZITOV, 1898: 84, 86–91. Vgl. KRAWIETZ, 2002: 46–86.
108 BAJAZITOV, 1883: 37.

AS/EA LXVII•3•2013, S. 927–964



950 ANKE VON KÜGELGEN

Die Aussöhnung von Wissenschaft und Religion sieht er in seiner Erwiderung
auf Renan als wichtigste Aufgabe an und fordert die Wissenschaftler auf, den

ersten Schritt zu tun:

Die Aufgabe der heutigen Wissenschaft muss darin bestehen, den Ausgangspunkt für die
Schaffung eines gegenseitigen Einverständnisses zwischen Wissenschaft und Religion zu
finden, damit sie gemeinsam zur Wahrheit gelangen. Das muss, unserer Meinung nach, die
Devise der heutigen Wissenschaft sein. Es gilt, eine enge gegenseitige Verbindung herzustellen

zwischen diesen zwei Sphären der geistigen Welt des Menschen, dem religiösen
Gefühl und dem Verstand, und gleichzeitig den Fanatismus der Fanatiker zu beseitigen, jenen

der Religion wie jenen der Wissenschaft. Dann werden Religion und Wissenschaft Hand in
Hand gehen auf dem Wege zu eben jenen Wahrheiten, den höheren Idealen vernünftiger

Moral und Tugend, die das endgültige Ziel der Menschheit auf Erden bilden. Darin besteht,

unserer tiefen Überzeugung nach, die nächste Aufgabe der heutigen Männer der Wissenschaft.

109

Diese Überzeugung wiederholt er auch am Ende seines zweiten Werkes Die
Beziehungen des Islams zu Wissenschaft und Andersgläubigen110 und versteht
die Wissenschaft dabei zwar nicht als Magd, wohl aber als Tochter der
Religion.111 In seinem zehn Jahre darauf 1898) erschienen Buch Islam und
Fortschritt weist er sie denn auch in die Schranken: Der Pegel sei inzwischen zu
stark auf die Seite der Wissenschaft ausgeschlagen, wodurch trotz erheblichen
materiellen Fortschritts, Freud- und Trostlosigkeit um sich gegriffen und dem
Menschen die innere Ruhe geraubt hätten. Um dem Menschen angesichts der

kolossalen Leistungen von Wissenschaft und Technik einerseits und dem Gefühl
seiner eigenen Nichtigkeit angesichts des Universums andererseits das innere

Gleichgewicht wiederzugeben, bedürfe es unbedingt der Religion. Bajazitov
betont jedoch auch hier, dass nur Wissenschaft und Religion gemeinsam dem
Leben auf Erden Harmonie verleihen könnten.112

109 BAJAZITOV, 1883: 37–38.

110 BAJAZITOV, 1887: 101–102.

111 BAJAZITOV, 1887: 100.

112 BAJAZITOV, 1898: 13–14, 94– 95. Bereits Achmetgalejeva verwies darauf, dass Bajazitov in
dieser Schrift einen etwas anderen Ton anschlägt ACHMETGALEJEVA, 1994: 587).

AS/EA LXVII•3•2013, S. 927–964



DER “PROGRESSIVE ISLAM” DES ATAULLA BAJAZITOV 1846–1911) 951

4. Russische Gegenstimmen aus Taschkent und
Solov’jev als Bajazitovs Kronzeuge

Bajazitovs Plädoyer für einen progressiven Islam verhallte nicht ungehört.
Innerhalb weniger Jahre wurde es von zwei sehr einflussreichen Beamten der
zarischen Verwaltung in Taschkent damals Verwaltungssitz des zum russischen

Reich gehörenden Gouvernements Turkestan), Michail Aleksejevic Miropiev
1852–1919) und Nikolaj Petrovic Ostroumov 1846–1930) auf- und

angegriffen.113 Sie hatten in Kasan an der von Nikolaj I. Il’minskij 1856 etablierten
Geistlichen Akademie Orientalistik studiert. Diese war auf christliche Mission
ausgerichtet und sollte der nach dem Ende des 18. Jahrhunderts neu erlangten
Religionsfreiheit Einhalt gebieten, welche die Zahl der Publikationen und
muslimischen Kultus- und Bildungsstätten in die Höhe schnellen ließ und die Konversionen

zahlreicher getaufter Tataren zum Islam nach sich zog.114 Ein zentrales

Mittel der Geistlichen Akademie war eine neue Methode des Missionierens, die
sogenannte rationale Überzeugung vrazumlenie).115 An der Geistlichen Akademie

entstanden viele Übersetzungen christlich-dogmatischer Schriften ins
Tatarische sowie 1878 die erste russische Übersetzung des Korans auf Grundlage des

arabischen Originals und nicht – wie mehrfach zuvor – über eine ‘
Zweitsprache’.116 Il’minskij, seine Mitarbeiter und Schüler verfassten darüber hinaus
eine große Zahl an Studien, die sich gegen islamische Dogmen und Rechtspraktiken

richteten. In ihnen verglichen sie u.a. die koranischen und evangelischen
Propheten-, Trinitäts- und Paradieslehren, Geschlechterideale, politische
Ordnungsvorstellungen sowie historische Entwicklungen von Christentum und Islam

AS/EA LXVII•3•2013, S. 927–964

– zuungunsten des letzteren.117

113 Aufschlussreich könnten ebenso – falls sie erhalten sind – die Kommentare des damaligen

Zensors muslimischer Schriften beim GUP MVD, V.D. Smirnov, sein; ich danke Diljara
Usmanova für diesen Hinweis.

114 PALMIERI, 1902: 86; KEMPER, 1998: 366–367, 408–409.

115 GERACI, 2001: 98–107.

116 GERACI, 2001: 87; REZVAN, 1998: 51 General Boguslavskij hatte 1871 den Koran direkt
aus dem Arabischen ins Russische übertragen, verzichtete aber auf eine Veröffentlichung).

117 Palmieri PALMIERI, 1902: 88–92) führt einige dieser Titel an; GERACI, 2001: 95–98.
Il’minskij zeigte sich hingegen – dem Geiste des “romantischen Nationalismus” entsprechend

– den “Sprachen und heidnischen Glaubensvorstellungen kleiner Minderheiten in der
Wolga-Region” gegenüber aufgeschlossen, auch wenn er jene langfristig zur russischen

Orthodoxie zu führen suchte. Er fürchtete die tatarische Kultur und den Islam nicht zuletzt
auch als Konkurrenten TOLZ, 2013a: 24–25, 36; TOLZ, 2013b: 44–46). Während seines



952 ANKE VON KÜGELGEN

Miropiev, der zumindest Bajazitovs Islam und Fortschritt kannte,
charakterisiert den Islam wiederholt als eine fanatische Religion, der Fortschritt fremd
sei, da sie in sich nicht den Keim von Wissenschaft und Schöngeistigem trage.118

In einem 1885 in der “Orientalischen Rundschau” Vostocnoe obozrenie)
erschienenen Artikel sucht dessen anonymer Autor, der sich als ein mit der

muslimischen Literatur eng vertrauter, gebildeter Mann bezeichnet, Miropievs
Ansichten mit Argumenten zu widerlegen, die sich in Bajazitovs Werken z.T.
fast wortgleich wiederfinden.119 Sollte nicht Bajazitov selbst den Artikel verfasst
haben – er publizierte verschiedentlich in dieser Zeitung unter seinem Namen –,
so wird doch der Autor mit großer Wahrscheinlichkeit seine Positionen gekannt

haben.

In weit ausgeprägterem Maße als Miropiev trat sein Kollege Ostroumov
den Thesen Bajazitovs und verwandten Stellungnahmen entgegen, die seines

Erachtens fälschlicherweise den Islam als mit dem europäischen Fortschritt für
vereinbar halten. In einer Antwort auf die Anfrage des russischen Innenministeriums

aus dem Jahre 1901, inwieweit die reformistischen Bestrebungen unter

den Tataren Turkestans Fuß gefasst hätten, nennt er Die russischen Muslime
Russkoe musul’manstvo, 1881) des Ismail Gasprinskijs als Auslöser jener

Bewegung und führt neben anderen Publikationen muslimischer Autoren
Bajazitovs Die Beziehungen des Islams zu Wissenschaft und Andersgläubigen und
dessen, wie er sich ausdrückt, “tendenziöse Broschüre mit dem aufsehenerregenden

Titel Islam und Fortschritt” an, deren Hauptinhalt er jeweils auf zwei
Zeilen zusammenfasst.120 Der “aufsehenerregende Titel” inspirierte Ostroumov
offensichtlich zu dem Titel seiner eigenen Abhandlung, die bald danach in
Taschkent erschien: Koran und Fortschritt – Über das geistige Erwachen der
heutigen russischen Muslime.121 Ostroumov sucht in dieser Schrift explizit die
Islaminterpretationen einer ganzen Reihe von Reformern als Fehldeutungen zu
entlarven. Bajazitov, von dem er alle drei russischen Abhandlungen heranzieht,

________________________________

zweijährigen Aufenthaltes im Nahen Osten meinte sich Il’minskij in seiner Vorstellung vom

“fanatischen” und “martialen” Charakter des Islam zwar bestätigt zu sehen, verstand ihn
aber keineswegs mehr als “anti-intellektuell” SCHIMMELPENNINCKVAN DER OYE, 2010: 133).

118 BATUNSKIJ, 2003: Bd. 2, 352, 361.

119 BATUNSKIJ, 2003: Bd. 2, 322; vgl. BAJAZITOV, 1883: 9–10; BAJAZITOV, 1887: 11–12.

120 TSGARUZ Central’nyj gosudarstvennyj archiv Respubliki Uzbekistan [Zentrales Staats¬

archiv der Republik Usbekistan]), f. I-1, op. 31, d. 123 (“Po voprosu o naroždajušcemsja vo
srede tatarskogo naselenija Rossii progressistskom dviženii“), ll. 7–14; diesen Hinweis
verdanke ich Ulrich Hofmeister. Zu Ostroumov s. KHALID, 1998: 87–89, et passim.

121 OSTROUMOV, 1901.

AS/EA LXVII•3•2013, S. 927–964



DER “PROGRESSIVE ISLAM” DES ATAULLA BAJAZITOV 1846–1911) 953

ist einer von vier muslimischen Reformern gegen die er polemisiert. Die übrigen
drei sind Ismail Gasprinskij – er replizierte auf Ostroumovs Polemik in seiner
1883 gegründeten russisch-türksprachigen Zeitung Tercüman (“Der
Übersetzer”) –122, der aus Bergkarabach stammende und z.T. ebenfalls auf russisch

publizierende “Pantürkist” und Modernist Ahmed Bey Agaev Agaoglu, 1869–
1939) 123 sowie der indische Reformer Sayyid Ameer Mir) Ali 1849–1928),
dessen Buch The Spirit of Islam – eine stark überarbeitete und ergänzte Fassung

seiner Studie A Critical Examination of the Life and Teaching of Mohammed –
1902 auf Russisch in Berlin erschienen war124.

Ostroumov schöpft seine Argumente zum einen aus dem Koran und zum
anderen aus Schriften der Orientwissenschaftler seiner Zeit. Aus Ernest Renans

Werken zitiert er seitenlang, greift gelegentlich aber auch auf Studien der
russischen Orientalisten Vasilij Bartol’d 1869–1930) und Agafangel Krimskij
1871–1942) zurück.125 Die beiden letztgenannten eigneten sich indes nur sehr

bedingt als Gewährsmänner für Ostroumovs Ansichten. Krimskij machte in
seinem Buch Der Islam und seine Zukunft Moskau, 1899) nicht primär den

Islam, sondern die türkische Rasse für den Niedergang verantwortlich und
erachtete die Semiten als eine höher stehende, wenn auch nicht ganz so
hochstehende Rasse wie die Arier.126 Bartol’d hinwiederum war dem Islam gegenüber

positiv eingestellt und rangierte das spätmittelalterliche “Erbe Turkestans”
weit über der “Kultur der mittelalterlichen Rus”. An der Überlegenheit der
neuzeitlichen europäischen Wissenschaften und Technologien hatte er keinen Zweifel,
doch rechtfertigte er die russische Herrschaft in Turkestan nur sehr bedingt.127

Der “Heilige Krieg” gegen Andersgläubige sowie Intoleranz und Fanatismus

bestimmen in den Augen Ostroumovs die Botschaft des Korans und das

Verhalten seiner Anhänger seit dem Aufkommen des Islams.128 Eine Reihe der
koranischen Moralgebote erklärt er für allgemein menschliche, vermisst aber die

Herzensbildung und die Liebe als Leitprinzip und erachtet die Frau als deutlich
minderwertig eingestuft. 129 Die meisten Gegenargumente Bajazitovs führt

122 ABDIRAŠIDOV, 2011: 106–108.

123 SHISSLER, 2003.

124 ABDIRAŠIDOV, 2011: 108.

125 OSTROUMOV, 1901: 188–199, 204–205, 238–243.

126 BATUNSKY, 1992: 75–84; BATUNSKIJ, 2003: Bd. 3, Kap. 2.

127 TOLZ, 2013a: 129; TOLZ, 2013b:228–229. Weiteres zu Bartol’d s. TOLZ, 2013a: 3, 4, 9, 13–
15, 50–62; TOLZ, 2013b:7, 8, 11,25–27, 92–104; BATUNSKIJ, 2003: Bd. 3, Kap. 3.

AS/EA LXVII•3•2013, S. 927–964

128 OSTROUMOV, 1901: 8–9, 147–148, 199–211.
129 OSTROUMOV, 1901: 212–229.



954 ANKE VON KÜGELGEN

Ostroumov nicht an, wirft ihm aber seinerseits vor, jene Koranverse zu
unterschlagen, die sich einer fortschrittsorientierten Deutung widersetzten.130

In Ostroumovs Anwürfen gegen die muslimischen Reformer und Modernisten

hallt deutlich die Sorge des Innenministeriums vor deren angeblichen)

“separatistischen” und “pan-islamistischen” Bestrebungen wider.131 Ostroumov
beäugte die Schulen und Projekte der Dschadiden mit großem Argwohn und
steht für eine Ausbildung der russischen muslimischen Elite an russischen Schulen

ein.132 Die Dschadiden teilten indes “viele der wesentlichen Annahmen der
Russen über ‘Fortschritt’, ‘Zivilisation’ und sogar ‘Fanatismus’”.133 Ostroumovs
Ablehnung der ‘modernetauglichen’ Interpretation des Koran kann daher auch

als Ausdruck einer Angst verstanden werden, die Hegemonie der “mission
civilisatrice” zu verlieren.

Bajazitov sah sich indes in der russischen Intelligencija keineswegs nur
islamkritischen Geistern gegenüber. In einem der bekanntesten Moral- und
Religionsphilosophen des 19. Jahrhunderts, Vladimir Sergejevic Solov’jev, mit dem er
vermutlich in persönlichem Kontakt stand,134 fand er vielmehr einen Kronzeugen

für einige seiner eigenen Überzeugungen. Solov’jev, der in seinen jungen Jahren

den Islam noch mit den seinerzeit verbreiteten negativen Stereotypen
gekennzeichnet hatte,135 befasste sich 1896 in einer Studie eingehend mit Mohammed
und dessen Lehre. Als Hauptquelle diente Solov’jev der Koran, und zwar in
verschiedenen, alten wie neuen Übersetzungen; daneben zog er eine Reihe

orientwissenschaftlicher, vor allem deutschsprachiger Studien und Viktor Baron

von Rozens 1849–1908)136 Sachverstand hinzu – viele seiner Urteile wirken
aber als auf eigenständiger Überlegung beruhend.137 Bajazitov zitiert aus diesem

130 OSTROUMOV, 1901: 9, 148, 192, 219–224, 231–232, 238 hier nimmt er indirekt auf ihn
Bezug), 163, 192, 199, 204, 206, 207, 213, 214, 226, 228–229, 233, 235 hier unterschlägt

er Bajazitovs sachliche Gegen-)Argumente).

131 KHALID, 2009: 437–443.

132 OSTROUMOV, 1901: 243–247.

133 KHALID, 2009: 443.

134 Siehe oben, S. 935, Anm. 41.
135 SOLOVIEV, 2007a: 25–27.

136 S. zu ihm TOLZ, 2013a: 3–4, 9–13; TOLZ, 2013b:7–8, 18–25; BATUNSKIJ, 2003: Bd. 3, Kap.1.

137 SOLOV’JEV, 1992 Nachdruck der [ersten] Ausgabe: Sankt-Peterburg: Biograficeskaja
biblioteka F. Pavlenkova, 1896]. Er bedauert, im Titel “Magomet” habe schreiben zu müssen.

Das sei ein Zugeständnis an die Anpassung der Russen an den französischen Sprachgebrauch.

Im Verlaufe des Textes spricht er immer von “Muhammed”. Übersetzung ins
Englische: SOLOVIEV, 2007b: 146–211. Eine eindrucksvolle Analyse der Ansichten Solov’jevs

AS/EA LXVII•3•2013, S. 927–964



DER “PROGRESSIVE ISLAM” DES ATAULLA BAJAZITOV 1846–1911) 955

Werk solche Passagen, die seine eigenen Positionen untermauern. Bestätigt findet

Bajazitov etwa seine Auffassungen von Mohammeds Toleranz und Respekt

gegenüber Juden und Christen und dem Dschihad als einem prinzipiellen Vertei-digungs-

und nur historischen Umständen geschuldeten Angriffskrieg. 138 Darüber

hinaus erachtet Solov’jev ähnlich wie Bajazitov die gottesdienstlichen
Pflichten im Islam nicht als bloß äußerlich zu erfüllende Vorschriften, sondern
als religiös-moralische Prinzipien und wendet sich gegen die Interpretation des

Korans als einen Fatalismus und Sinnlichkeit predigende Lehre.139 Weitergehend
könnte auch Solov’jevs Versuch, eine philosophische, wissenschaftliche Basis

für ein neues, Religionen und Wissenschaften miteinander vereinendes System
zu schaffen, eine Inspirationsquelle für Bajazitovs mehrfach in einem ähnlichen
Sinne an die Wissenschaft gerichtete Forderung sein, auch wenn sich Bajazitov
durch seine Argumentation, die noch sehr in der rationalistischen, auf der
aristotelischen Logik fußenden Tradition der muslimischen Philosophen und Theologen
verwurzelt war, und durch sein muslimisches Bekenntnis stark von Solov’jev
unterschied. Es wundert daher auch nicht, dass Ostroumov ebenfalls Solov’jev
zum Kronzeugen nimmt, um sein eigenes negatives Urteil über den Islam zu

bekräftigen. Er stützt sich auf das Fazit Solov’jevs und damit auf dessen einzige,
in ihrer Konsequenz für die Gesamtbeurteilung allerdings sehr gewichtige
Einschränkung seiner ansonsten positiven Beurteilung der Botschaft Mohammeds.

Solov’jev gelangt zu dem Schluss, dass der Islam mit seinen
allgemeinverständlichen Dogmen die Völker zwar ernähren und zum historischen Handeln
veranlassen könne, es fehle ihm aber das Ideal der menschlichen Vollkommenheit,

eines “echten Gottmenschseins” – eine Auffassung, die Bajazitovs
Verständnis zuwiderlief. Erst mit einem solchen Ideal aber sieht Solov’jev die
Möglichkeit des Fortschritts und einer kontinuierlichen Vervollkommnung gegeben.

AS/EA LXVII•3•2013, S. 927–964

________________________________

zum Islam unternahm BATUNSKIJ, 2003: Bd. 2, 295–301. Im Nachruf auf Bajazitov heißt es,

Solov’jev habe es unter seinem Einfluss verfasst, eine Behauptung, die sich vermutlich
kaum mehr wird überprüfen lassen ANONYMUS [BAJAZITOV, Mu.ammad .afa Efendi],
1911).

138 SOLOV’JEV, 1992: 22–27, 51–55; BAJAZITOV, 1898: 43–44, 54–55.

139 SOLOV’JEV, 1992: 31–39.



956 ANKE VON KÜGELGEN

5. Schlussbemerkung

Bajazitov tritt uns in den drei hier näher beleuchteten Schriften als ein äußerst

belesener, mit den Hauptströmungen seiner Zeit wohl vertrauter und weit über

den Tellerrand seiner traditionellen islamischen Gelehrsamkeit hinausblickender
Denker entgegen. Angesichts der Herausforderungen seiner Zeit will er keineswegs

das Rad der Geschichte zurückdrehen, sondern versteht vielmehr die Lehren

des Korans und seines Verkünders als dynamische, den Fortschritt fördernde
Prinzipien und sucht, die Muslime zur Mitgestaltung der modernen Zivilisation
anzuregen. Viele Positionen, für die im 19. Jahrhundert und an der Wende zum
20. Jahrhundert gemeinhin al-Afgani und ägyptische Muslime als Pioniere angeführt

werden, wie die Vereinbarkeit von Islam und Wissenschaft, die Deutung
des Dschihad als Defensivkrieg, die Anpassung der Quellen und Methoden der
Rechtsfindung an die jeweiligen Zeitumstände, die Ablehnung der Polygamie

und eine gewisse Emanzipation der Frau formuliert er konziser und zum Teil
auch früher. Ebenso wie die ägyptischen Reformer bekämpft er Lethargie,
Reaktionismus und Fanatismus unter seinen Glaubensgenossen und zugleich
islamkritische Positionen, die sich im Übrigen von heutigen kaum unterscheiden.

Als Anhaltspunkte und Beweismittel dienen ihm historische Entwicklungen,
Argumente klassischer islamischer Philosophen und rationalistischer Theologen
sowie Verweise auf die Wissenschaften seiner Epoche. Europa misst er dabei an
dessen eigenen Ansprüchen und legt den Finger auf Doppelmoral und einander

widersprechende Aussagen.

Im Unterschied zu vielen muslimischen Reformern kontrastiert er Christentum

und Islam und ihr Verhältnis zur Wissenschaft dabei nicht zugunsten seiner

eigenen Religion.140 Gegen Despotismus im Allgemeinen bezieht er hingegen
nur selten Stellung und distanziert sich auch nicht von Staatsoberhäuptern seiner

Zeit. Beides mag seinem Minderheitenstatus im Zarenreich geschuldet sein und

seiner Einbindung in dessen Verwaltung. Jedenfalls konnte Bajazitov mit einer
solchen Religionsauffassung den Islam offensichtlich gut in die Regierungs- und
Intellektuellenkreise der Hauptstadt des Russischen Reiches integrieren und viel
für seine Gemeinschaft bewirken. Die hauptsächlich durch sein Engagement

errichtete erste Freitagsmoschee in St. Petersburg und die von ihm begründete
erste einsprachig kasantatarische Zeitung in Russland sind vermutlich nur die
äußeren Wahrzeichen seiner ausdauernden Aktivitäten, die weiterer Studien
verdienten.

140 ABDUH, 1905; HASSELBLATT, 1968.

AS/EA LXVII•3•2013, S. 927–964



DER “PROGRESSIVE ISLAM” DES ATAULLA BAJAZITOV 1846–1911) 957

AS/EA LXVII•3•2013, S. 927–964

Literaturverzeichnis

ABDIRAŠIDOV, Zajnabidin
2011 Ismail Gasprinskij i Turkestan v nacale XX veka: Svjazi – Otnošenija

– Vlijanie. Taschkent: Akademnshr.
ABDUH, Mu.ammad

1905 al-Islam wan-Na.raniya ma a l- ilm wal-madaniya. RI.A, Rašid

Hg.). Kairo.
1980 “Risala ila l-qiss Is.aq .ailur.” In: AMARA, Mu.ammad Hg.): al-

A mal al-kamila lil-Imam Mu.ammad Abduh. Bd. 2, al-Kitabat
aligtima iyya. Beirut, 2. Aufl.

ACHMETGALEJEVA JANBAJEVA), Ja. S.

1994 “Pocemu Ataulla Bajazitov vozrazil Ernestu Renanu.” Peterburgskoe
Vostokovedenie St. Petersburg Journal of Oriental Studies) 5: 584–
590.

AL-GISR, .usain
[ca.] 1994 ar-Risala al-.amidiya fi .aqiqat ad-diyana al-islamiya wa-.aqiqat aš¬

šari a al-mu.ammadiya. ZIYADA, .alid Hg.).
AMINOV, Daud Abdulachatovic
1994 Tatary v St. Peterburge – istoriceskij ocerk. St. Petersburg: AOZT

“Al’d”.
ANONYMUS [BAJAZITOV, Mu.ammad .afa Efendi]:
1911 “A.und A.a Allah .a.rat-i Bayazidufning targama-i .ali.” Nur 231.
ARAPOV, Dimitrij Jurevic Hg.)
2001 Islam v Rossojskoj imperii Zakonodatel’nye akty, opisanija, statis¬

tika). Moskau: Akademkniga.
2006 Imperatorskaja Rossija i musul’manskij mir konec XVIII – nacalo XX

v.) – Sbornik materialov. Moskau, Idatelst’vo “Natalis”.
AVLONIJ, Abdulla
1917 Turkij guliston jochud achloq. Taschkent.

AYDIN, Cemil
2007 The Politics of Anti-Westernism in Asia – Visions of World Order in

Pan-Islamic and Pan-Asian Thought. New York: Columbia University
Press.

BAJAZITOV, Axun
1892 “Pismo v redakciju.” Syn Otecestva 338.



958 ANKE VON KÜGELGEN

BAJAZITOV, Ataulla
1883 Vozraženie na rec’ Ernesta Renana “Islam i nauka”, St. Peterburg:

Tipografija A. S. Suvorina.
1887 Otnošenija Islama k nauke i k inovercam, St. Peterburg: Tipografija A.

S. Suvorina.
1898 Islam i progress, St. Peterburg: Tipografija A. S. Suvorina.
2007 Izbrannye trudy. GAFUROVA, A. Š. Hg.), Kasan: “Milli kitap”.
BAJAZITOV, Gataulla
2005 Islam i progress. ŠANGARAEV, R. Hg.), Kasan: “Fen” Akademii

Nauk.

[BAJAZITOV, Mu.ammad .afa Efendi] s. ANONYMUS

BALDAUF, Ingeborg:
2001 “Jadidism in Central Asia within Reformism and Modernism in the

Muslim World.” Die Welt des Islams 41.1: 72–88.
BATER, James H.
1976 St. Petersburg: Industrialization and Change. Montreal: McGill-Queen’s

University Press.

BATUNSKIJ, Mark A.
2003 Rossija i Islam. 3 Bde. Moskau: Progress-Tradicia.
BATUNSKY, Mark:
1992 “Racism in Russian Islamology: Agafangel Krimsky.” Central Asian

Survey 4: 75–84.
BROCKELMANN, Carl
1898–1949 Geschichte der arabischen Litteratur. Leiden: Brill.
CHABUTDINOV, Aidar
2000 Millet Orenburgskogo duchovnogo sobranija v kontse XVIII–XIX

vekach. Kazan: Iman.
CHABUTDINOVA, Mileuša M.
2009 “Bajazitov.” In: CHAJRETDINOV, D.Z. et al. Hg.): Islam v Sankt-

Peterburge, Bd. 3, Islam v Rossijskoj Federacii, 4. Moskau/Nizhnij
Novgorod: Dom “Medina”.

CÜNDIOGLU, Dücane

1996 “Ernest Renan ve ‘reddiyeler’ baglaminda Islam-bilim tartismalarina
bibliyografik bir katki.” Divan 2: 1–94.

EBERT, Johannes

1991 Religion und Reform in der arabischen Provinz. .usayn al-Gisr a.-
.arâbulusî 1845–1909) – Ein islamischer Gelehrter zwischen Tradi-

AS/EA LXVII•3•2013, S. 927–964



DER “PROGRESSIVE ISLAM” DES ATAULLA BAJAZITOV 1846–1911) 959

tion und Reform. Frankfurt a.M., et al.: Peter Lang Heidelberger
Orientalistische Studien. Bd. 18).

EL-ROUAYHEB, Khaled:
2005 “Was there a revival of logical studies in eighteenth-century Egypt?”

AS/EA LXVII•3•2013, S. 927–964

Die Welt des Islams 45.1: 1–19.
ENDRESS, Gerhard
1992 “Die wissenschaftliche Literatur.” In: FISCHER, Wolfdietrich Hg.):

Grundriss der Arabischen Philologie. Bd. 3: Supplement. Wiesbaden:
Reichert, S. 3–152.

FARCHŠATOV, M.N.
1999 “Musul’manskoe duchovenstvo”. In: PROZOROV, S. M. Hg.): Islam

na territorii byvšej Rossijskoj imperii, Enciklopediceskij slovar. Heft
2. Moskau: Vostocnaja literatura, RAN, S. 67–72.

FINDLEY, Carter Vaughn:
1998 “An Ottoman Occidentalist in Europe: Ahmed Midhat Meets Madame

Gülnar, 1889.” The American Historical Review 103: 15–49.

FRIEDMANN, Yohanan
2003 Tolerance and Coercion in Islam – Interfaith Relations in the Muslim

Tradition. Cambridge: University Press.

GABBAY, Dov M. / JohnWOODS Hg.)
2004 Handbook of the History of Logic. Amsterdam et al.: Elsevier North

Holland.
GERACI, Robert P.

2001 Window on the East: National and Imperial Identities in late Tsarist
Russia. New York: Cornell University Press.

GOTTHEIL, Richard J.H.
1908 “Dhimmis and Moslems in Egypt.” In: HARPER, Robert Francis /

Francis BROWN / George Foot MOORE Hg.): Old Testament and
Semitic Studies in Memory of William Rainey Harper. Vol. 2.
Chicago: University Press, S. 353–414.

HASSELBLATT, Gunnar
1968 Herkunft und Auswirkungen der Apologetik Muhammed Abduh’s

1849–1905), untersucht an seiner Schrift: Islam und Christentum im
Verhältnis zu Wissenschaft und Zivilisation. Göttingen Diss.
Universität Göttingen).

IZGI, Cevat
1997 Osmanli medreselerinde ilim. 2. Bde.), Istanbul: Iz Yayincilik.



960 ANKE VON KÜGELGEN

KEDDIE, Nikki R.
1972 Sayyid Jamal ad-Din “al-Afghani” – A Political Biography. Berkeley,

u.a.: University of California Press.

KEMPER, Michael
1998 Sufis und Gelehrte in Tatarien und Bashkirien, 1789–1889 – Der isla¬

mische Diskurs unter russischer Herrschaft. Berlin: Klaus Schwarz
Verlag.

KHALID, Adeeb
1998 The Politics of Muslim Cultural Reform – Jadidism in Central Asia.

Berkeley: University of California Press.

2009 “Culture and Power in Colonial Turkestan.” In: GORSHENINA, Svet¬

lana / Sergej ABASHIN Hg.): Le Turkestan Russe: Une Colonie
Comme Les Autres? Cahiers d’Asie centrale 17/18 2009): 413–447.

KIRMIZI, Abdülhamit
2010 “Authoritarianism and Constitutionalism Combined: Ahmed Midhat

Efendi between the Sultan and the Kanun-i Esasi.” In: HERZOG, Christoph

/ Sharif MALEK Hg.): The First Ottoman Experiment in Democracy,

Würzburg: Ergon Verlag, S. 53–66.
KRAWIETZ, Birgit
2002 Hierarchie der Rechtsquellen im tradierten sunnitischen Islam. Berlin:

Duncker&Humblot.
KÜGELGEN, Anke von:
2010 “Muslimische Theologen und Philosophen im Wett- und Widerstreit

um die Ratio – Ein Thesenpapier zum Diktum der ‘Vernunftreligion’
Islam im 11.–14. Jahrhundert.” Asiatische Studien 64: 601–648.

LAZZERINI, Edward James

1973 Ismail Bey Gasprinskii and Muslim Modernism in Russia, 1874–1914
unpublizierte Dissertation).

1975 “Gadidism at the Turn of the Twentieth Century: A View from With¬
in.” Cahiers du Monde russe et soviétique 16.2: 245–277.

1988 “Ismail Bey Gasprinskii Gaspirali): The discourse of modernism and

the Russians.” In: ALLWORTH, Edward Hg.): Tatars of the Crimea:
Their Struggle for Survival. Durham / London: Duke University Press,

S. 149–169.
LECKER, M
2002 “Zayd b. .aritha.” In: BEARMAN, P. J., et al.: The Encyclopoedia of

Islam. Bd. 11. Leiden: Brill.

AS/EA LXVII•3•2013, S. 927–964



DER “PROGRESSIVE ISLAM” DES ATAULLA BAJAZITOV 1846–1911) 961

MANZ, Beatrice F. Hg.)
1994 Central Asia in Historical Perspective. Boulder and Oxford:

AS/EA LXVII•3•2013, S. 927–964

Westview Press.

MUCHAMETŠIN, Rafik
2000 “Gataulla Bajazitov 1847–1911).” In: MUCHAMETŠIN, Rafik Hg.):

Duchovnaja kul’tura i Tatarskaja intelligencija: istoriceskie portrety.
Kasan: Izdatel’stvo “Magarif”, S. 42–46.

2001 “Bajazitov, Gataulla.” In: PROZOROV, S. M. Hg.): Islam na territorii
byvšej Rossijskoj imperii, Enciklopediceskij slovar. Heft 3. Moskau:
Vostocnaja literatura, RAN, S. 19–20.

NOACK, Christian
1998 “Die Petersburger Typen des Anatolij Aleksandrovic Baxtiarov, oder:

‘Tataren und anderen Schreihälsen ist der Zutritt verboten’.” In:
KÜGELGEN, Anke von / Michael KEMPER / Allen J. FRANK Hg.):
Muslim Culture in Russia and Central Asia from the 18th to the Early
20th Centuries. Bd. 2: Inter-Regional and Inter-Ethnic Relations.
Berlin: Klaus Schwarz Verlag, S. 299–311.

OSTROUMOV, Nikolaj Petrovic
1901 Koran i progress. Po povodu umstvennogo probuždenija sovremmen¬

nych rossijskich musul’man. Taschkent: Tipografija Štaba Turkestanskogo

voennogo okruga.
PALMIERI, P. Aurelio
1902 Die Polemik des Islam. Salzburg: Anton Pustut Verlag.
PETERS, Rudolph
1977 Jihad in Mediaeval and Modern Islam. Leiden: Brill.
1979 Islam and Colonialism – The Doctrine of Jihad in Modern History.

The Hague, et al.: Mouton.
PONCAEV, Rušan

2008 Sankt-Peterburgskaya Sobornaya Mecet’. Sankt-Petersburg: Jevropej¬

skij Dom.
RATLIFF, Brandie
2008 “The Monastery of Saint Catherine at Mount Sinai and the Christian

communities of the Caliphate.” In: Sinaiticus: The Bulletin of the
Saint Catherine Foundation. London, New York, Geneva, S. 14–17.
<http://www.saintcatherinefoundation.org/files/8013/2983/0724/Sinait
icus_2008-email.pdf> letztmals besucht am 13. August 2013).



962 ANKE VON KÜGELGEN

RENAN, Ernest
1883 Der Islam und die Wissenschaft. Vortrag gehalten am 29. März 1883.

Kritik dieses Vortrags vom Afghanen Scheik Djemmal Eddin und
Ernest Renan’s Erwiderung. Autorisierte Übersetzung. Basel.

1947 “L’islamisme et la science, conférence faite à la Sorbonne, le 29 Mars
1883 – Appendice à la précédente conférence.” In: RENAN, Ernest
Hg.): OEuvres complètes d’Ernest Renan, édition définitive établie

par Henriette Psichari. Bd. 1, Paris: Calmann-Lévy.
REZVAN, Jefim
1998 “Koran v Rossii.” In: PROZOROV, S. M. Hg.): Islam na territorii

byvšej Rossijskoj imperii, Enciklopediceskij slovar. Heft 1. Moskau:
Vostocnaja literatura, RAN, S. 47–58.

ROHE, Mathias
2009 Das islamische Recht – Geschichte und Gegenwart. München: Beck.
TOLZ, Vera
2013a Russia’s Own Orient – The Politics of Identity and Oriental Studies in

the Late Imperial and Early Soviet Periods. Oxford: University Press.

2013b “Sobstvennyj vostok Rossii”: Politika identicnosti i vostokovedenie v
pozdneimperskij i rannesovetskij period. Perevod s anglijskogo: Vera
TOLZ. Moskau: Novoe Literaturnoe Obozrenie.

SAFAROV, Marat A.
2009 “Bajazitov.” In: MUCHAMETDINOV, D. V. Hg.): Islam v central’no¬

jevropejskoj casti Rosii – Enciklopediceskij slovar’, Serija “Islam v
Rossijskoj Federacii”, vypusk 4. Moskau / Nizhnij Novgorod: Dom

“Medina”, S. 49–51.
ŠARIFULLINA, Farida
1991 Kasimovskie tatary. Kasan: Tatarskoe knižnoe izdatel’stvo.
SCHIMMELPENNINCK VAN DER OYE, David
2010 Russian Orientalism – Asia in the Russian Mind from Peter the Great

to the Emigration. New Haven/London: Yale.
SHISSLER, Ada Holly
2003 Between Two Empires: Ahmet Agaoglu and the New Turkey. London:

I. B. Tauris.
SOLOV’JEV, V. S.

1992 Magomet - Ego žizn’ i religiozne ucenie. Sankt Peterburg: Stroitel’.
[Nachdruck der [ersten] Ausgabe: Sankt-Peterburg: Biograficeskaja
biblioteka F. Pavlenkova, 1986.]

AS/EA LXVII•3•2013, S. 927–964



DER “PROGRESSIVE ISLAM” DES ATAULLA BAJAZITOV 1846–1911) 963

SOLOVIEV, V. S.

2007a “Three Forces.” In: WOZNIUK, Vladimir Hg.): Enemies from the
East? V. S. Soloviev on Paganism, Asian Civilizations, and Islam.
Evanston, Illinois: Northwestern University Press, S. 24–33.

2007b “Muhammad: His Life and Religious Teaching.” In: WOZNIUK,

Vladimir Hg.): Enemies from the East? V. S. Soloviev on Paganism,
Asian Civilizations, and Islam. Evanston, Illinois: Northwestern
University

AS/EA LXVII•3•2013, S. 927–964

Press, S. 146–211.
STRAUSS, Johann
2002 “Ol’ga Lebedeva Gülnâr Hanim) and her works in Ottoman Turkish.”

In: PRÄTOR, Sabine / Christoph K. NEUMANN Hg.): Frauen, Bilder
und Gelehrte – Studien zu Gesellschaft und Künsten im Osmanischen
Reich / Arts, Women and Scholars – Studies in Ottoman Society and
Culture, Festschrift Hans Georg Majer. Bd. 1. Istanbul: Simurg, S.

287–314.
STREET, Tony
2004 “Arabic logic.” In: GABBAY, Dov M. / John WOODS Hg.): Handbook

of the History of Logic. Vol. 1: Greek, Indian and Arabic Logic.
Amsterdam et al.: Elsevier North Holland, S. 523–596.

TAYLOR, Isaac

1887 “Mahommedanism.” In: DUNKLEY, Rev. C. Hg.): The Official Report
of the Church Congress, held at Wolverhampton, on October 3rd, 4th,
5th, 6th, and 7th, 1887. London: Bemrose & Sons, S. 325–331.

TOGAN, Z. V.
1991 “Gasprali Gasprinski), Isma il.” in: LEWIS, B. et al. Hg.): The

Encyclopoedia of Islam – New Edition. Bd. 2. Leiden: Brill.
USMANOVA, Diljara
1996 “Die tatarische Presse 1905–1918: Quellen, Entwicklungsetappen und

quantitative Analyse.” In: KEMPER, Michael / Anke von KÜGELGEN /
Dmitriy YERMAKOV Hg.): Muslim Culture in Russia and Central
Asia from the 18th to the Early 20th Centuries. Berlin: Klaus Schwarz
Verlag, S. 239–278.

2009 Musul’manskoe “sektanstvo” v Rossijskoj imperii: “Vaisovskij Božij
polk staroverov-musul’man” 1862–1916 gg. Kasan: Akademija Nauk
RT.



964 ANKE VON KÜGELGEN

VENGEROV, S.A.
1891 Kritiko-biograficeskij slovar’ russkich pisatelej i ucenych ot nacala

russkoj obrazovannosti do našich dnej). Bd. II. St. Petersburg:
Semenovskaja Tipo-Litografija I. Jefrona).

VOLL, John O.
1994 “Central Asia as a Part of the Modern Islamic World.” In: MANZ,

Beatrice F. ed.): Central Asia in Historical Perspective. Boulder /
San Francisco / Oxford, S. 68–69.

VOROB’EVA, E. I.:
1997 “Vlast’ i musul’manske duchovenstvo v Rossiskoj imperii vtoraja po¬

lovina XIX v. – 1917 g.).” Istoriceskij ježegodnik, S. 40–55.
WENSINCK, A. J.

1936 Concordance et indices de la tradition musulmane. Leiden: Brill.
ZEMMIN, Florian
2011 Islamische Verantwortungsethik im 17. Jahrhundert – Ein weberiani¬

sches Verständnis der Handlungsvorstellungen Katib Celebis 1609–
1657). Berlin: EB-Verlag.

AS/EA LXVII•3•2013, S. 927–964


	"Progressiver Islam" im ausgehenden Zarenreich : das Plädoyer des St.Petersburger Imams und Regierungsbeamten Ataulla Bajazitov (1846-1911) für die Partizipation der Muslime an der modernen Zivilisation

