Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =

Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 67 (2013)

Heft: 3

Artikel: "Progressiver Islam” im ausgehenden Zarenreich : das Pladoyer des

St.Petersburger Imams und Regierungsbeamten Ataulla Bajazitov
(1846-1911) fur die Partizipation der Muslime an der modernen

Zivilisation
Autor: Kigelgen, Anke von
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-391487

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-391487
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

“PROGRESSIVER ISLAM”
IM AUSGEHENDEN ZARENREICH:

DAS PLADOYER DES ST. PETERSBURGER IMAMS UND
REGIERUNGSBEAMTEN ATAULLA BAJAZITOV (1846-1911)
FUR DIE PARTIZIPATION DER MUSLIME AN DER
MODERNEN ZIVILISATION

Anke von Kiigelgen, Universitat Bern

Abstract

Ataulla Bajazitov (1846-1911) fulfilled a social double role by serving his Tatar community in St.
Petershurg as imam and the Russian state as military Muslim “cleric’, translator, and teacher. By
founding Russia’s first monolingual Tatar newspaper, initiating St. Petersburg’s first Friday
mosque, and presenting scriptural and rational arguments for the compatibility of Islam and the
modern Civilization to a Russian-speaking public as early as 1883, he has been a pioneer among
the Muslims in Russia in several respects. In contrast though to similar activities of his Russian
contemporary, the Krnm Tatar [smail Gasprinskii (1851-1914), Bajazitov’'s endeavours have
remained almost unnoticed in Western scholarship. Also in Tatarstan, his books have been only
recently reprinted. The present study analyzes Bajazitov’s three monographs written in Russian,
namely 4 Response to Ernest Renan’s lecture "Isiam and Science” (1883), The Relationship of
Islam towards Science and People of Different Faith (1887) and Islam and Progress (1898),
There, he exposes many positions that arcound that time started to become key arguments of
Muslim reformers in the Near East for the progressivness of Islam. The study takes also into
account reactions to Bajazitov’s monographs by Russian officers in Tashkent who tried to
demonstrate the backwardness of Islam, especially Nikolai Petrovi¢ Ostroumov’s (1846-1930)
response in his book entitled Quran and Progress — On the intellectual awakening of today’s
Russian Muslims (1901/1903).

AS/EA LXVII=320]3, §. 927-964



928 ANKE VON KUGELGEN
1. Einleitung'

Die Politik der russischen Obrigkeit gegentiber ihren muslimischen Untertanen
war seit dem sogenannten Toleranzedikt Katherinas II. (1773) von einer staatlich
gesteuerten Institutionalisierung ‘des Islams™ gepragt. Die Schaffung der musli-
mischen Religionsbehorde, der “Orenburger Mohammedanischen Geistlichen
Versammlung”™ (Orenburgskoe Magometanskoe Duchovnoe Sobranie; 1789 in
Ufa eroffnet) erméglichte es, regierungstreue muslimische Wirdentrager — mit
einem Mufti als Oberhaupt — als offizielle Vertreter der Muslime einzusetzen.
Diese zentrale Behorde prifte alle muslimischen Geistlichen des Landes auf
Treu und Glauben. Unter diesen Bedingungen ‘kontrollierter Religionsfreiheit
tinanzierte die Regierung auch den Bau einiger Moscheen und Medresen, ohne
direkt in die [.ehrinhalte einzugreifen.?

Die neu erlangte Religionsfreiheit liell nicht nur die Zahl der Publikationen
und muslimischen Kultus- und Bildungsstitten in die Hohe schnellen, sondern
zog auch die Konversion zahlreicher getaufter Tataren zum Islam nach sich.?
Durch die russische Eroberung des Kaukasus und grofler Gebiete Zentralasiens
im Verlaufe des 19. Jahrhunderts kamen zahlreiche weitere Vélker muslimi-
schen (Glaubens unter russische Oberherrschaft oder erhielten einen Protekto-
ratsstatus. Der Grofiteil dieser nun mittel- oder unmittelbar zum russischen Reich
gehorenden Muslime hatte erbitterten Widerstand geleistet und stand aufierhalb
der Jurisdiktion der “Orenburger Geistlichen Mohammedanischen Versamm-

1 Fiir viele konstruktive Hinweise und die sorgfiltige, kritische Durchsicht einer oder
mehrerer Fassungen dieser Studie danke ich herzlich Michael Kemper (Amsterdam),
Bakhodir Sidikov (Berlin), Dhljara Usmanova (Kasan), Florian Zemmin (Bern) und Ulrich
Hofmeister (Berlin); fiir Literaturrecherchen, die Vereinheitlichung der bibliographischen
Angaben und letzte Korrekturen geht mein Dank an Enur Imeri (Bern). In die Uberarbeitung
emgeflossen sind auch Kommentare zu meinen Bajazitov gewidmeten Vortrdgen im
Rahmen des institutsinternen Forschungskolloquiums und der informellen Comparative
Postcolonial Studies-Gruppe (Universitit Bern, 6. und 13. Dezember 2011}, des von Dr.
Jérn Happel geleiteten, internationalen Workshops Zentralasien: Auf dem Weg in die
Moderne? (Historisches Seminar, Universitit Basel, 26.-27. Mai 2011) sowie des Central
Asia and Caucasus Seminar (Davis Center for Russian and Furasian Studies, Harvard
University, 2. Dezember 2010).

2 AZAMATOV, 1996: 91111, AzaMAaTOv, 1998: 355384, KEMPER, 1998; 33-43,

3 Parmieri, 1902: 86, KEMPER, 1998: 366-367, 408-409.

AS/EA LXVII=32013, §. 927-964



DER “PROGRESSIVE [SLAM” DES ATAULLA BAJAZITOV (1846-1911) 929

lung”, auch wenn entsprechende Organe 1831 in Simferopol fur die Krim und
1872 in Tiflis fiir Transkaukasien geschattfen worden waren.*

Als “die muslimische I'rage” apostrophiert, geriet der Umgang mit der
muslimischen Bevélkerung “zu einem der Hauptschauplitze des ideologisch-
politischen Kampfes im Russland der zweiten Hilfte des 19. und beginnenden
20. Jahrhunderts”. > Im Mittelpunkt der theoretischen Auseinandersetzungen
stand die Frage nach der Vereinbarkeit von ‘Islam und Moderne’. Im Zarenreich
war sie erstmals 1881 nachdriicklich in russischer Sprache von dem fiber-
wiegend an russischen Gymnasien ausgebildeten Krimtataren Ismail Gasprinskij
(1851-1914) bejaht worden.® der fir die “russischen Muslime™ dhnliche Ziele
verfocht wie die muslimischen Bildungsreformer im Nahen Osten fiir ihren
Bereich?. Er gewann in Russland und Zentralasien zahlreiche Anhéanger, die
unter der Bezeichnung “Dschadiden™ (abgeleitet von thren “neuen (Unterrichts)-
Methoden™, wusiil-i gadid), “Fortschrittsliebende™ (taraqqiparvalar) oder “Auf-
klarer” (ziyalilar) firmierten.®

Gasprinskiy war indes nicht der einzige, der auf Russisch den Islam als eine
wissenschafts- und fortschrittsfreundliche Religion prasentierte, welche den Her-
ausforderungen der neuen Zeit vollauf gewachsen sei, wenn sie zeitungemélle
Traditionen und den wahren Sinn der islamischen Botschaft verfilschende Deu-
tungen tber Bord werfe. Bereits 1883 erhob sich eine weitere Stimme, dieses
Mal aus dem Zentrum der russischen Macht. Der Kasimov-Tatare Atualla Baja-
zitov, der seit 1870 in St. Petersburg als Imam der Gemeinde der Kasimov-
Tataren wirkte und bald darauf aullerdem als Militar-Geistlicher, Dolmetscher
und Lehrer in den Verwaltungsapparat des Zaren aufgenommen wurde, publi-
zierte innerhalb von fiinfzehn Jahren drei Abhandlungen in denen er den Islam
als eine Wissenschaft und Fortschritt férdernde und mit der “modernen Zivilisa-
tion” kompatible Religion charakterisierte: Die Krwiderung auf die Rede Frnest
Renans “Der Islam und die Wissenschaft” (1883).° Die Beziehungen des Islams

4 FarcHSATOV, 1999: 67, VOROB’EVA, 1997: 40-35. Ich danke Ulrich Hofmeister fiir letzte-
ren Hinweis.

5 Batunskis, 2003, Bd. 2: 269, Ararov, 2006: 10.
LazzerING, 1973 (unpublizierte Thss.); 1975: 245277, 1988: 149169, ArDIRASIDOYV, 2011
(er fithrt auch die neueste Literatur zu Gasprinskij an).
BaALDAUF, 2001 72-88.

8 KHaLID, 1998.
Vozrazemie na rec’ Ernesta Renana “Islam i nauka”, St. Peterburg. Tipografija A. S.
Suvorina, 1883; Nenauflage: in: Barazitov, 2007. Meine kommentierte Ubersetzung dieser
Erwiderung ins Deutsche erscheint voraussichtlich 2014 in: ScHABLER, Birgit (Hg): /m

AS/EA LXVII=320]3, §. 927-964



930 ANKE VON KUGELGEN

zu Wissenschaft und Andersgliubigen (1887)1° sowie Islam und Fortschritt
(1898)!1. Bajazitov hat dabei deutlich ein universalistisches Zivilisations- und
ein lineares Fortschrittskonzept vor Augen. Er spricht bald von “(unserer) heu-
tigen Zivilisation™,!2 bald von “der zeitgendssischen zivilisierten Gesellschaft”,1?
bald auch von der “europiischen Zivilisation”, mit der sich der Islam vertrage,'*
wobei er mit dem 13. Jahrhundert den Beginn eines Verfalls Arabiens ansetzt
und den gleichzeitigen Aufstieg Europas mit der Ubernahme der von den Musli-
men fiirsorglich geptlegten rationalen Wissenschatten der Griechen in Verbin-
dung bringt?.

In die Annalen der Dschadiden ist Bajazitov dennoch nicht eingegangen. Fur die
in Russland und Zentralasien agierenden muslimischen Reformer seiner Zeit, die
— mit Ausnahme von Ismail Gasprinskip — meist nicht auf Russisch, sondern in
einer Turksprache oder auf Persisch (mit lokalem Einschlag) publizierten,
scheint er kein Vorbild gewesen zu sein. Das mag mit seiner expliziten Distan-
zierung von in seinen Augen “extremen” Neuerungen zusammenhidngen, wie
etwa der volligen Gleichstellung der Frauen's und seiner ausdriicklichen Zaren-
treue,” die im Widerspruch zu damaligen Autonomiebestrebungen, tatarisch
nationalistischen, ‘pantirkischen” oder ‘pamislamischen’ Tendenzen stand.!® In

Vorzimmer der Geschichte? Die erste globalisierte Debatte iiber |, Islam und Fortschritt” —
musiimische Entgegnungen auf Ernest Renan (1883). Zu einer allgemeinen vergleichenden
Einschiatzung der Reaktion von Muslimen auf den Vortrag Renans, ohne Bajazitovs oder
andere Repliken namentlich zu nennen, s. AYDIN, 2007; 47-54; s.a. unten Anm. 27 und 60,

10 Otnofenija Islama k nauke i k inovercam, St. Peterburg: Tipografija A. S. Suvorina, 1887,
Neuauflagen: in: Bajazirov, 2003 79-150; in: Basazitov, 2007,

11 Islam i progress, St. Peterburg: Tipografija A. S. Suvorina, 1898, Neuauflagen: in:
Barazitov, 2005: 12-78; in: Bajazitov, 2007,

12 Bajazitov, 1883:19, 1898 13.

13 Bajazitov, 1887: 75.

14  Bajazitov, 1898: 83,

13  Basazitov, 1883 10-11.

16  Togan, 1991: 980-981; ABDIRASIDOV, 2011: 294-295. 7u Bajazitovs Position gegeniiber
der Frau s. unten, S. 945-946.

17  Basazitov, 1892. Der Artikel wird bisweilen aufgrund seines Inhalts als “Uber die” oder
“Verteidigung der tatarischen Mektebs und Medresen in Russland” zitiert.

18  In seinen Schriften distanziert er sich von “extremen” Positionen in die konservative oder
reformistische Richtung und warnt in 7siam i progress (Basazitov, 1898: 93) vor “jenen
Neuerern (rovatorov) die, um den zeitgendssischen Muslimen (islamitov) aus der traurigen

Lage herauszuhelfen, zu extremsten Mitteln greifen und Reform und Neuerung um jeden

AS/EA LXVII=32013, 8. 927-964



DER “PROGRESSIVE [SLAM” DES ATAULLA BAJAZITOV (1846-1911) 931

den Augen vieler Dschadiden dirften 1hn auch seine Ehrung mit dem osmani-
schen Mecediye-Orden Dritter Klasse!” diskreditiert haben. Allerdings erhielt er
diese Auszeichnung eben fiir seine den Islam als “modernetauglich’ propagieren-
den Schriften, die der zeitweilig im Dienste des osmanischen Sultans stehende
Schriftsteller, Ubersetzer und Verleger Ahmed Midhat Efendi (1844-1912), der
unter Muslimen in Russland hohes Ansehen genoss,?® ins Osmanische (iber-
setzen lieB.?! Ahmed Midhat Efendi verteidigte selbst den Islam in mehreren
Schriften gegeniiber Angriften? und behauptete dartiber hinaus durch seine
Ubersetzung von John William Draper’s History of Conflict between Religion
and Science die Vereinbarkeit von Islam und moderner Wissenschaft?.
Bajazitovs Plddoyers lielen auch russische Zeitgenossen authorchen. “B.
[Bajazitov] zahlt zu den héchst seltenen Vertretern des Islams, die die neueste
Zivilisation mit dem Geist des Koran zu verséhnen trachteten™, heilit es etwa in
S.A. Vengerov 1891 erschienenem Kritisch-Biographischen Lexikon russischer
Schriftsteller und Gelehrter.?* Als “aufsehenerregend”? kennzeichnet der ein-
flussreiche Beamte des Gouvernements Turkestan Nikolaj Petrovi¢ Ostroumov
(1846-1930) Bajazitovs Islam und Fortschritt und publiziert bald darauf in
Taschkent eine Replik mit dem Titel Koran und Fortschritt — Uber das geistige

Preis fordern wiirden, chne jedoch mit der Geschichte der Muslime, ihren Ansichten, Le-
bensweisen, ihrem Geist, u.a.m. etwas gemein zu haben”. Die Einschitzung der Positionie-
rung der Dschadiden gegeniiber dem russischen Staat ist umstritten; die von Khalid ange-
fithrten Beispiele deuten auf eine Dominanz der Autonomie- gegeniiber separatistischen
Bestrebungen. Vgl. KHALID, 2009: 433442,

19  Anonymer Nachruf auf Bajazitov, der kurz nach seinem Tod in seiner Zeitung Niir erschien
(AnonyMUS [Basazitov, Muhammad Safa Efendi], 1911); ACHMETGALEJEVA (JANBAJEVA),
1994: 389. Der anonyvme Nachruf stammt héchstwahrscheinlich aus der Hand von Muham-
mad Safa Efendi, dem Sohn von Ataulla Bajazitov. Dieser war seit 1906 Co-Redaktor der
Zeitung und fithrte sie nach dem Tode des Vaters als Alleinherausgeber und Redaktor bis
1914 weiter. Ich danke Thljara Usmanova fitr diesen Hinweis.

20  BALDAUEF, 2001: 85-87.

21  Dxe von Gillnar Hanim alias Ol’ga Lebedeva zusammen mit dem Joumalisten Ahmed Cev-
det (Oran) angefertigten Ubersetzungen von Bajazitovs 1883 und 1887 publizierten Biichern
erschienen zunichst in Ahmed Midhat Efendis Zeitung Terciiman-i hagigat und bereits
1308/1890-1891 in Istanbul in Buchform unter den Titeln Redd-i Rihnan “Isiamiyat ve
fundin” und Islamiyvatin ma ‘arife ta ‘allugi ve nazar-e mu ‘arizinde tebyini.

22 StTrAUSS, 2002: 303, s.a. 293, 301, FinDLEY, 1998: 20-21.

23 Kirmizl, 2010: 53, Anm. 1.

24 VENGEROV, 1891 282.

253  Siche unten S. 952, Anm. 120.

AS/EA LXVII=320]3, §. 927-964



932 ANKE VON KUGELGEN

Erwachen der heutigen russischen Muslime, in der er den Islam als Fortschritts-
hindernis zu entlarven sucht.?

Der Bedeutung seiner Schriften und seiner angesehenen Stellung zum Trotz
1st Bajazitov in Westeuropa und im Nahen Osten im 20. Jahrhundert weitgehend
unbekannt geblieben.?” In Russland wird er erst seit den 1990er Jahren als “Auf-
klarer” apostrophiert und nun anerkennend zu den religiésen tatarischen Refor-
mern des 19. Jahrhunderts gerechnet.?® Die Wiederauflage seiner russisch-
sprachigen Abhandlungen 20052 und 20073" in Kasan zeugen von einem
erstarkenden Interesse an seinen Ideen in Tatarstan. Angesichts der zuneh-
menden ‘Islamophobie’ in Russland, die von ganz dhnlichen Urteilen tiber “den
Islam™ getragen wird, wie jenen, mit denen sich Bajazitov konfrontiert sah,
erscheinen offenbar seine Gegenargumente weiterhin aktuell. Eine Studie der
russischsprachigen und auch der auf Tatarisch verfassten Werke Bajazitovs
ermangelt es indes auch in Russland.

Bajazitovs wiederholte und vehemente Verteidigung der Kompatibilitédt von
‘Islam’ und ‘moderner Zivilisation” werden daher im Folgenden vor dem
Hintergrund seiner sozialen “Doppelrolle’ als tatarisches Gemeindeoberhaupt
und russischer Beamter dargestellt — eine Rolle, die hier nur angedeutet werden
kann und die weiterer Recherchen bedarf. Insbesondere missten seine konkreten
Interaktionen inner- und auflerhalb von St. Petersburg®! und dartiber hinaus auch

26 OsTROUMOV,1901: 5. unten S. 951-954.

27  Palmieri paraphrasierte kritisch Bajazitovs Schrift “Die Beziehungen des Islams zu Wissen-
schaft und Andersgliubigen” (PALMIERL 1902; 95-132). Gunnar Hasselblatt benennt in sei-
ner Dissertation zu Mohammed ‘Abduh einige Parallelen zu Bajazitov, wobei er aus Pal-
miert schopft und auf knapp vier Seiten Bajazitovs Erwiderung auf Renans Vortrag
“L’1slamisme et la science” zusammenfasst (HASSELBLATT,1968: 220-223). Ebenfalls be-
riicksichtigt wird Bajazitovs Renan-Replik in Diicane Ciindioglus ausfithrlich kommentier-
ten Bibliographie der Reaktionen muslimischer Autoren auf jenen Vortrag: “FErnest Renan ve
‘reddiyeler’ baglaminda Islam-bilim tartigmalarina bibliyografik bir katki”, (CUNDIOGLU,
1996: 48-49); und der tirrkische Kulturminister erwihnte sie in seiner Rede anlisslich eines
1992 abgehaltenen internationalen Symposiums zum Thema “The Wiederkehr des Islams in
St. Petershurg” (ACHMETGALEJEVA, 1994: 584),

28  Ammov, 1994: 32; MUCHAMETSIN, 2001: 19. In einem ein Jahr davor verdffentlichten Bei-
trag charakterisierte Muchametsin ithn als einen religiésen Reformer, der den Dschadidismus
nicht wirklich verstanden habe, auch wenn er kein Anhénger des Traditionalismus (“traditio-
nellen Qadimismus™) gewesen sei. Vgl. MUCHAMETSIN, 2000: 43,

29  S. oben Anm.10 und 11.

30 S.obenAnm. 9, 10 und 11.

31  Laut Auskunft von Diljara Usmanova (eMail-Korrespondenz, 7. Mai 2013) finden sich im

Russischen Staatlichen Historischen Archiv (RGIA) viele Dokumente im Zusammenhang

AS/EA LXVII=32013, 8. 927-964



DER “PROGRESSIVE [SLAM” DES ATAULLA BAJAZITOV (1846-1911) 933

die Wirkung seiner Schriften auf die tatarische Elite der Wolga-Ural Region
seiner Zeit und gegebenenfalls tiber die Grenzen des Zarenreiches hinaus unter-
sucht werden.

2. Lebensstationen und die Tataren in St. Petersburg

Bajazitov wurde 1846 oder 1847 in Temgenev (Ttmginav, Tjubenau), einem stid-
ostlich von Moskau gelegenen Dorf, geboren und gehérte zu der — im Verhiltnis
zu den Kasan-Tataren — sehr kleinen Gruppe der Tataren von Kasimov.*? Das im
Gouvernement Rjazan” gelegene Kasimov war durch die Goldene Horde bereits
frish 1slamisiert worden und rund zwei Jahrhunderte ein selbstindiges tatarisches
Fiirstentum unter russischem Protektorat, bis es 1681 Teil des Russischen Rei-
ches wurde. Es verfligte offenbar {iber ein eigenes muslimisches Bildungs-
system, wobei zumindest Ende des 19. Jahrhunderts und vermutlich auch zu
Bajazitovs Studienzeit das Lehrpersonal tiberwiegend aus Kasan stammte und
die Kasantatarische Literatursprache als Unterrichtssprache diente.?* Bajazitov
erhielt seine erste Ausbildung in arabischer Sprache und den Grundlagen des
Islams bei seinem als Dorf-Mullah titigen Vater. An der Baymurad-Medrese,**
einer islamischen Hochschule des Nachbardorfes Cutaj (Cetaev), soll Bajazitov
neben orientalischen Sprachen vor allem mit der ratio operierende Disziplinen
studiert haben, vermutlich Recht, Theologie, Metaphysik und insbesondere
Logik,* die er nach Abschluss seines Studiums an eben jener Medrese auch

mit Bajazitovs Titigkeiten fiir verschiedene staatliche Behérden in den 1880er und 1890er
Jahre. — So wurde er beispielsweise u.a. bei Fragen beziiglich der Pilgerfahrt nach Mekka,
Epidemien, muslimischen “Sekten” (RGIA, F. 821, Op. I). 843 Zapiska axuna Bajazitova
“C pojavienii razlicnych sekt v islame”) zu Rate gezogen. S.a. unten Anm. 68 Weitere
Materialien dirften 1m  Archiv der Orenburger Mohammedanischen Geistlichen
Versammiung (OMDS) zu finden sein.

32 Der folgende biographische Abriss beruht im wesentlichen auf dem anonymen Nachruf anf
Bajazitov (ANonvymMUs [Barazitov, Muhammad Safa Efendi], 1911) und auf AmiNnov,
1994: 30-32. Zusitze und abweichende Angaben werden jeweils benannt. Muchametsin gibt
1847 und die Dorfnamen Temnikov (Tjumensu) an (MUCHAMETSIN, 2006: 63).

33 SARIFULLINA, 1991: 26.

34  MUCHAMETSIN, 2006: 63.

33 Achmetgalejeva spricht von “griechisch-arabischer Philosophie” (ACHMETGALEJEVA, 1994:
389), doch wird das schwerlich die damalige Bezeichnung gewesen sein, iiblicherweise

zéhlten die oben genannten Disziplinen zu den an Medresen gelehrten “rationalen Wissen-

AS/EA LXVII=320]3, §. 927-964



934 ANKE VON KUGELGEN

selbst unterrichtete. Bajazitov scheint auch einige Zeit an der Medrese des
Dortfes Qysqgar (bei Kasan) die Kunst des scholastischen Disputierens studiert zu
haben.?¢ Im Jahre 1870 absolvierte er an der Geistlichen Mohammedanischen
Versammlung 1in Orenburg das Examen, das ithn befugte als Imam und Prediger
an einer Freitagsmoschee sowie als Lehrer (mudarris) an einer Medrese tétig zu
werden. Ein Jahr danach nahm er auf Einladung der St. Petersburger Gemeinde
der Kasimov-Tataren den gerade vakanten Posten des Imams an.

Bald darauf erhielt er Amter, durch die er zu einem der angesehensten isla-
mischen Geistlichen der Hauptstadt aufstieg. Die Petersburger Militiarverwal -
tung, die 1877 dem Gesuch des Muftis der muslimischen Religionsbehérde in
Uta stattgegeben hatte, Militargeistliche fiir Muslime einzustellen in Analogie zu
dem bereits 1859 den Juden gewihrten Recht,’” ernannte Bajazitov zum Militér-
Geistlichen (voennyj achun’®) tiber die muslimischen Soldaten der Petersburger
Garnison. 1881 war er kurzzeitig auch als Konsul fir Damaskus vorgesehen.
Das Asiatische Departement des AuBenministeriums engagierte 1thn als Dol-
metscher und Lektor fiir Turksprachen sowie als Lehrer fur die Grundlagen des
Islams an verschiedenen Unterrichtsstatten von Petersburg, u.a. im Pagenkorpus
(pazskij korpus) des Zaren. Auf diese Weise hatte Bajazitov Zugang zu den
hochsten Kreisen der russischen Administration. Es werden ithm auch Kontakte
zu Pjotr Arkadjevi¢ Stolypin (1862—-1911) nachgesagt.®® der in seiner Amtszeit
als Premierminister (1906-1911) im Zuge der muslimisch-nationalistischen Vor-
st6fe nicht zuletzt der jungtirkischen Revolution von 1908 verschiedene harsche
Mallnahmen gegen die Ausbreitung des “Panislamismus™ alias “Pan-Turkismus™
zu veranlassen suchte.*® Zugleich soll er vor allem in den 1880er Jahren mit dem

schaften™; s. hierzu KemPER, 1998: 214-313; 1ZGI,1997, Bd. 1: 163-183, et passim; EL-
ROUAYHER, 2005. 5-6;, ENDRESs, 1992 56-37. Bajazitovs klassifiziert die Grundlagenwis-
senschaft der islamischen Rechtslehre (ugil al-figh), die rationalistische Theologie (kalam),
Metaphysik und Philosophie als weltliche Wissenschaften (svietskie nauki) (Barazitov,
1898: 31-35) und nennt als leuchtende Beispiele fiir die Bliite von Wissenschaft und
Philosophie im Islam inshesondere Ibn Stna (Avicenna, 980-1037) und Ibn Rusd (Averroes,
1126-1198) (Basazitov, 1883: 7, 1887: 11, ; 1898: 2728, 35), womit er dem Wissen-
schaftsverstindnis seiner Zeit niher 1st als dem der traditionellen Medrese.

36  MUCHAMETSIN, 2006 63, SAFAROV, 2009: 40,

37  Ararov, 2006: 275,

38  Der Titel achun(d) bezeichnet im Russischen Reich in der Regel einen Mullah, der mehreren
Moscheengemeinden tibergeordnet ist.

39  MUCHAMETSIN, 2000: 44,

40  Ararov, 2006: 305-337, GErRacl, 2001: 285-286.

AS/EA LXVII=32013, 8. 927-964



DER “PROGRESSIVE [SLAM” DES ATAULLA BAJAZITOV (1846-1911) 935

russischen Philosophen Vladimir Sergejevié Solov’jev (1853—1900) befreundet
gewesen sein und diesen zu seiner Mohammed-Studie veranlasst haben*. Er
tauschte sich auch mit muslimischen Wiirdentragern und Exponenten umstrit-
tener Islaminterpretationen aus, und wurde zu jenen staatlicherseits befragt.+
Bajazitov ist mehrfach staatlich ausgezeichnet worden, was als ein deutliches
Zeichen fir die Hochschitzung seiner Dienste und Loyalitit gewertet werden
kann: Er erhielt den [St.] Stanislaus-Orden und den [St.] Annen-Orden sowie
fiinf Medaillen fiir seine Arbeiten als Ubersetzer und Dolmetscher.

Als Bajazitov 1871 nach St. Petersburg kam, konnte die dortige Tatarengemein-
schaft bereits aut eine liber anderthalbjahrhundertjihrige Siedlungsgeschichte
zurtickblicken.® Thr Anteil an der Petersburger Gesamtbevélkerung war in dem
hier betrachteten Zeitraum indes gering. Thre Zahl betrug zwischen 1869 und
1910 etwa 6000 Personen, was 0,3-0.4 % der Gesamtbevolkerung entsprach.#
Die grolle Mehrheit bildeten unverheiratete Méanner, “Arbeitsmigranten’, die nur
fur einige Zeit in der Hauptstadt siedelten und nach der Ansparung einer ge-
wissen Geldsumme in ithre Heimatorte zurtickkehrten. Gruppiert waren sie nach
Herkunttsorten in mehrere groflere Gemeinden, wobei die Kasimov-Tataren, die
hauptsdchlich 1m Moskauer Viertel siedelten, zwar zahlenmilflig eine kleine
Gruppe darstellten (3.6 % aller Petersburger Tataren), von ihren Berufen her
gesehen — sie wirkten tiberwiegend im Dienst- und Gaststittengewerbe — jedoch
verhaltnismalig angesehene Stellungen einnahmen.

Die tatarischen Muslime insgesamt galten, wie man Zeitzeugnissen entneh-
men kann, als Personengruppe mit ausgepriagtem Gemeinschaftssinn, die thre
religiosen Gebote gewissenhaft einhielt, und man schétzte sie oftensichtlich ob

41  These Verbindung hebt Avonvymus ([Basazimrov, Muhammad Safa Efendi], 1911} sehr her-
vor. Ein Vergleich von Solov’jevs mit Bajazitovs eigener, auf Tatarisch verfasster Moham-
med-Biographie (s.unten S. 954-955) wiire sicher aufschlussreich.

42 Usmanova, 2009: 11, 41, 69. Emne Begegnung mit al-Afgant wihrend dessen zweijihrigen
Aufenthaltes in der russischen Hauptstadt 18871889 ist nicht nachweislich belegt. Chabut-
dinova spricht ohne direkten Quellennachweis von einer Begegnung der beiden (CHABUT-
DINOvA, 2009: 34-35, hier 8. 34. Keddie erwithnt Gespriache al-Afganis mit muslimischen
Religionsgelehrten ( ‘wmala’) und Kontakte zu dem Zaren nahe stehenden Personlichkeiten
muslimischen Glaubens in St Petersburg, Bajazitov wird dabei aber zumindest nicht
namentlich genannt (KEDDIE, 1972: 292-305),

43  BATER,1976: 25,

44  Ammov, 1994: 6, Arapov, 2001: 325, (In der muslimischen Volkszihlung von 1897 waren
es 0,29%.)

45  Noack, 1998:305-307.

AS/EA LXVII=320]3, §. 927-964



936 ANKE VON KUGELGEN

threr “Ehrlichkeit, Ausdauer, Niichternheit und Genauigkeit”, wie es in einem
Lexikonartikel des Jahres 1902 heilit.* Aus der zu jener Zeit tiblichen Warte des
‘zivilisierten Russen’, aber keineswegs abschétzig, portritierte sie der Peters-
burger Journalist und Fewlletonist Anatolij Aleksandrovi¢ Bachtjarov (1851—
1916) in seinen “Der Unterleib Petersburgs™ (Brjucho Peterburga, 1887) titulier-
ten, sorgfiltig recherchierten Berichten. Einen Einblick in das Gemeinschafts-
leben gibt seine folgende Schilderung:

Die Petersburger Tataren wohnen zu 10 bis 30 Menschen gemeinsam in Artelen [Genossen-
schaften]. Das Artel’ und die Altesten achten sorgfiltig auf den Zusammenhalt der Gruppe.
Nach Vorschriften des Korans ist in den Wohnungen nicht nur das Trinken verboten, son-
dern dariiber hinaus auch das Rauchen. Wenn das Artel” bemerkt, dal einer der Genossen
betrunken nach Hause kommt, wird dieser zunichst eindringlichst gewarnt. Beim nichsten
Mal wird der Schuldige gefesselt und erhilt eine nachdriickliche Mahnung mit den Fausten.
Beim dritten Mal wird das ‘schwarze Schaf” aus dem Artel” ausgestolien. Die Tataren verfil-
gen iiber einen starken Sinn fir Gemeinschaft. Wenn sie beispielsweise erfahren, dal} einer
der Genossen mit Verlust handelt oder er kein geeignetes Betitigungsfeld findet, wird er auf
Kosten der Gemeinschaft nach Hause geschickt. Arme Leute wird man deshalb unter den
Petersburger Tataren vergeblich suchen.*’

Als Bajazitov zum Imam ernannt wurde, verfigten die Kasimov-Tataren wie die
tibrigen Subgruppen der Tataren zwar tiber Gebetsrdume, die sie in angemieteten
Wohnungen einrichteten, sowie tiber eine Grundschule (maktab), doch gab es in
der russischen Hauptstadt noch keine Moschee. Bajazitov war der Hauptinitiator
der Grindung der schliefllich im Jahre 1913 fertiggestellten ersten Freitags-
moschee in St. Petersburg, die mit thren 49 Meter hohen Minaretten die grofite
Moschee Europas ihrer Zeit auerhalb Istanbuls darstellte. Bereits im Jahre 1881
hatte Bajazitov zusammen mit drei weiteren muslimischen Vertretern ein Ge-
such ans Innenministerium gerichtet, das nach einem persénlichen Gesuch des
Mutftis der muslimischen Religionsbehtrde an den Zaren ein Jahr darauf auch
grundsétzlich bewilligt wurde, doch nahm die — zunichst auf Petersburg be-
schrinkte — Geldspendensammlung, an deren Organisation Bajazitov maligeb-
lich beteiligt war, mehrere Jahrzehnte in Anspruch. Das Grundstiick erwarb der
Emir von Buchara ‘Abdalahad Chan (reg. 1885-1910), der bei der Grundstein-
legung der Moschee 1910 neben vielen anderen hohen Wiirdentrigern als
Ehrengast geladen war. Das anlédsslich dieser Feierlichkeiten abgehaltene Gebet

46 “Tjurko-tatar”; Enciklopediceskij slovar’, hg. v. BROKGAUZ, F. Brokgauz / N. EFron, Bd.
67, 1902, nach: NoAck, 1998: 307, Anm. 28.
47  AMINOV, 1994 5; Noack, 1998. 304-305.

AS/EA LXVII=32013, 8. 927-964



DER “PROGRESSIVE [SLAM” DES ATAULLA BAJAZITOV (1846-1911) 937

leitete Bajazitov und in seiner anschlielenden kleinen Ansprache preist er ihre
Schonheit mit den Worten:

Der Koran sagt: ‘Gott ist schén und er liebt die Schénheit’.*® Unsere Moschee wird schon
und wird dem Ruhm der Architektur und der Schénheit der Stadt dienen. Eine solche
Moschee, wie es sie in Petersburg geben wird, existiert weder in Paris noch in London. Die
Moschee ist schon, doch, damit sie nicht nur durch ihre fuflere Schonheit glinzt, muss man

zu Gott beten, auf dass diese Moschee uns zur geistig-moralischen Schénheit bilde. 4

Bajazitov zeigt sich hier als stolzer Petersburger, der den islamischen Sakralbau
als integralen und bereichernden Bestandteil einer modernen européischen Grol}-
stadt apostrophiert. Ebenso scheinen seine auf kasantatarisch herausgegebenen
Schriften dem Ziel gedient zu haben, seiner Religion innerhalb der russischen
Mehrheitsgesellschaft einen Raum zu geben, der sie nicht in Konflikt mit dieser
bringt. Er publizierte auf Tatarisch dre1r Schriften: eine Biographie Mohammeds
(Kasan 1881, 2. Auflage 1885) und zwei Lehrbiicher zu den rechtlichen und
moralischen Grundgeboten des Islams (Kasan 1883; St. Petersburg 1897), wobei
das in der russischen Hauptstadt erschienene Werk alle Originalzitate in kyrilli-
scher Umschrift enthielt.® Dartiber hinaus wird Bajazitov als Autor einer tatari-
schen Grammatik genannt.! Alle diese Schriften harren allerdings noch der
Untersuchung,.

Wesentlich bekannter 1st seine tatarischsprachige Zeitung Nir (Nour, “Das
Licht™), Russlands erste einsprachig kasantatarische Zeitung. Seine Bemiithungen
um die Herausgabe einer tatarischsprachigen Zeitung in Petersburg waren zuvor
zwei Mal fehlgeschlagen (1891 mit Hifti. “Die Woche” und 1893 mit Cisma,
“Die Quelle™). Erst im Jum 1905, also nach dem zarischen Erlass zur Glaubens-
toleranz (17. April), aber noch vor dem “Oktobermanifest”, das u.a. die Freiheit
des Wortes verklindete, wurde seine dritte Eingabe fir Nir genchmigt.3? Im

48  Es handelt sich nicht um einen Koranvers, sondern um einen dem Propheten Mohammed zu-
geschriebenen und von muslimischen Religionsgelehrten als authentisch eingestuften Aus-
spruch: Sahth Mustim, “Kilab al-Iman”, 147 (WENSINCK, 1936: 373.).

49  PonCagv, 2008: 14-50, Zitat: S. 50.

50  Ihe Titelangaben sind nicht einheitlich, vgl. Anonvymus [Barazitov, Muhammad Safa
Efendi], 1911, VENGEROV, 1891: 282, ACHMETGALEJEVA, 1994: 585, 390; MUCHAMETSIN,
2006: 64.

51  Nachruf auf Bajazitov (AnonvyMUs [Barazitov, Muhammad Safa Efendi], 1911).

52 UsManova, 1996. Bajazitovs Eingaben scheiterten am Widerstand des Ober-Prokurators
der Heiligen Synode K. Pobedonoscev (Diljara Usmanova, eMail-Korrespondenz, 7. Mai
2013).

AS/EA LXVII=320]3, §. 927-964



938 ANKE VON KUGELGEN

Untertitel stellte sie sich als eine “tuirk-tatarische Zeitung™ vor, die “Wissen und
Bildung, Weltgeschehen und Gebote der Zeit erortert”. Viele Artikel befassten
sich mit sozialen, geschéftlichen und spirituellen Angelegenheiten der Muslime
im Russischen Reich, speziell in St. Petersburg, wober auch die Muslime be-
treffende staatliche Erlasse und Gesetze abgedruckt und heikle Fragen, wie der
Militardienst von Geistlichen, diskutiert wurden.’® Wihrend nach Selbstbestim-
mung strebende Tataren die Zeitung als “konservativ-biirokratisch™ brandmark-
ten, galt sie Regierungsbeamten als einzig akzeptables tatarisches Presseorgan:

Thr Redakteur steht im Dienste des Innenministeriums. Diese seine offizielle Position sowie
auch sein personliches Weltbild, das durch die Erfahrungen der durchlaufenen Ziigellosig-
keiten mnnerhalb der tatarischen muslimischen Presse withrend der Zeit der Wirren gepriigt
1st, driickt sich auch im Charakter seiner Zeitung aus. Diese vertritt eine seriése, sachliche,
niichteme und zuriickhaltende Ausrichtung, die sich von den national-religiésen und

tatarisch-muslimischen Interessen distanziert und die niemals zu Protesten der Zensur-
behorden AnlaB gab.3*

Bajazitov nutzte auch die russischsprachige Presse und wandte sich in verschie-
denen russischen Zeitungen, darunter Syrn Otecestva (“Sohn des Vaterlandes™),
Novoe Vremja (“Neue Zeit”), Sankt Peterburgskie Vedomosti (“Sankt Peters-
burger Nachrichten™), Vostocnoe Obozrenie (“Orientalische Rundschau™), mit
Artikeln wie “Zur Bildung der Fremdstaimmigen™ (1885) und “Zur Frage des
muslimischen Fanatismus™ (1886) an die russische Offentlichkeit.>* Seine Loya-
litit zum Zaren stellt er daber unmissverstindlich tiber die Solidaritit mit seinen
Glaubensgenossen aufierhalb des Russischen Reiches. Entschieden weist er eine
von Seiten der Regierung vermutete Unterwanderung der tatarischen Schulen
durch osmanisches Propagandamaterial zurtick und ruft die treuen Kriegsdienste
der Tataren an der Seite der russischen Soldaten auch gegen muslimische Glau-
bensgenossen ins Gedédchtnis.® Die Oberhdupter des Emirats von Buchara, Irans
und des Osmanischen Reiches zollten ithm dennoch hohen Respekt. Der Emir
verlieh ihm den Dreisterne-Orden “des edlen Buchara™, die iranische Regierung
zeichnete 1hn fiir seine geistig-seelische Unterstiitzung der in Petersburg studie-

53 Ammov, 1994 31. Eine wissenschaftliche Untersuchung der Zeitung wiire ein lohnendes
Forschungsprojekt.

54 UsManova, 1996: 251 (nach einer Akte des Zentralen Staatlichen Historischen Archivs der
Russischen Foderation C(G74).

55  AwnonyMmUs [Bajazitov, Muhammad Safa Efendi], 1911, VENGEROV, 1891 282,

56  Basazitov, 1892, Der Artikel wird bisweilen aufgrund seines Inhalts als “Uber die” oder
“Verteidigung der tatarischen Mektebs und Medresen in Russland” zitiert.

AS/EA LXVII=32013, 8. 927-964



DER “PROGRESSIVE [SLAM” DES ATAULLA BAJAZITOV (1846-1911) 939

renden iranischen Studenten aus und vom osmanischen Sultan erhielt er den
Mecediye-Orden Dritter Klasse .

3. Der Islam als Fortschrittstrager

Die Tatsache, dass Bajazitov im Verlauf von fiinfzehn Jahren gleich drei Ab-
handlungen auf Russisch publizierte, in denen er — sachlich, unpolemisch und
klar strukturiert — den Islam als eine fortschrittstaugliche “Vernunfireligion™ pra-
sentierte und sich um den Abbau antiislamischer Feindbilder und um ein
respektvolles Miteinander von Religion und Wissenschaft bemiihte, ist ein klares
Zeichen fur die wachsenden Spannungen im ausgehenden 19. Jahrhundert und
die Prisenz der “muslimischen Frage™. In seinen beiden ersten Schriften Die
Erwiderung auf die Rede Ernest Renans “Der Islam und die Wissenschaft” und
Die Beziehungen des Islams zu Wissenschaft und Andersglaubigen richtet sich
Bajazitov in erster Linie an ein “européisches Publikum™3#, zu dem er offensicht-
lich auch das russische zéhlt. In Islam und der Fortschritt bezieht er Muslime
ausdriicklich mit ein, da sich unter vielen von ithnen “bekanntermallen eine lang
andauernde geistige Trigheit ausgebreitet hat, die zu Konservatismus fiihrte™*.
Die Problematik der eigenen Zeit durchzieht alle drei Schriften Bajazitovs,
und er zeigt sich darin als ein scharfer Beobachter und Kritiker mit Augenmal.
Die Kolonialpolitik der Engldander und Franzosen und die damit einhergehende
christliche oder zivilisatorische Missionierung demaskiert er verschiedentlich
subtil, aber pointiert als von einer Doppelmoral gepriagt. Bajazitov interpretiert
denn auch die Bitte, die Sir Austen Henry Layard (1817-1894) an den Kadi von
Mosul richtet, er moge thm doch genaue Daten tiber den Irak mitteilen, als poli-
tisch motiviert und rechnet dem Kadi die Verweigerung der Auskuntt als Loyali-
titsbeweis dem Vaterland gegeniiber an. Nachdriicklich widerspricht er Renans
Deutung, der den Kadi “einer Faulheit des Geistes™ und “eines Mangels an Ge-
nauigkeit” bezichtigt, da dieser auf seine eigene Unwissenheit in derlei Dingen
und auf Gottes grofleres Wissen verweist. ®° Bajazitov erldutert nicht, dass

57  AwonvyMmUs [Bajazitov, Muhammad Safa Efendi], 1911, ACHMETGALEIEVA, 1994; 389; s.a.
oben S. 931, Anm. 19.

58  Barazitov, 1887 3; 1883: 3-4.

59  Basazitov, 1898. 6-7, 14, 36, 92.

60  REnawn, 1947: 958959 [erschien zuerst im Journal des Débats 29. Mirz 1883], RENAN,
1883: 24-27. 8. a. oben 8. 929 Anm. 9.

AS/EA LXVII=320]3, §. 927-964



940 ANKE VON KUGELGEN

Layard britischer Botschafter in Istanbul war und Beaconfields (Benjamin
Disraelis) expansive Orientpolitik unterstiitzte, da er Beacontield aber kurz dar-
auf erwihnt, scheint er es gewusst zu haben:

Weder Layard noch Renan kénnen wohl derzeit glaubhaft versichern, dass Layards Besuch
der Stadt Mosul und sein Wunsch, statistische Informationen zu erhalten, rein wissen-
schaftlichen Zwecken entsprang und nicht dem alleinigen Wunsch, die fiir England not-
wendigen Informationen zu erhalten, um fiir sich den Handelsweg nach Indien zu sichern. In
der heutigen Zeit rechtfertigt die Eroberung Agyptens das Misstranen des Kadis; er beweist
mit seinem Brief nur eine dulerst lobenswerte Ergebenheit seinem Vaterland gegeniiber.
Renan schaut sich diesen Brief anders an, selbstverstindlich ohne daran zu denken, dass der
muslimische Kadi scharfsinnig genug sein kénnte, um zu verstehen, dass das aufgeklirte
England — unter dem Vorwand wissenschaftlicher Ziele — nachrichtendienstliches Material
zu politischen Zwecken sammelt;, nun ist Renan aber auch — soweit uns bekannt ist — ein
gebildeter Philosoph und Orientalist jedoch kein Politiker. Ubrigens nennt man in unserem
Zeitalter der Aufklirung alles wissenschaftlich; Beaconsfield [Benjamin Disraeli] hat sich
doch sogar die Bezeichnung irgendeiner wissenschaftlichen Grenze Afghanistans ausge-
dacht.51

Bajazitov spricht hier deutlich im Sinne der russischen Interessen in der Region,
und es 1st nicht ausgeschlossen, dass er staatlicherseits geschickt als ihr Sprach-
rohr eingesetzt wurde.

Wihrend Bajazitov 1883 noch einen sachlich-ironischen Stil wihlt, bringt
er 1898 in [slam und der FFortschritt deutlich seinen Unmut tiber die englische
und franzdsische Kolomalpolitik und deren Rechtfertigung zum Ausdruck:

Die falsche Vorstellung iiber den Dschihad als ungezigelter Angriff zum Ruhme des Pro-
pheten und zur Verbreitung des [slams hat derartig in Europa Wurzeln geschlagen, dass
daran gar keine Kritik zugelassen wird, Widerlegen denn die allgemein bekannten histori-
schen Fakten wirklich noch nicht ausreichend die Absurditit dieser Idee? Nehmen wir mal
die uns am néichsten liegenden Ereignisse in Asien und Afrika. Die Realitit zeigt genan das
Gegenteil. Tunis verteidigt sich gegen die Angriffe Frankreichs, und sein Nachbar, Marokko,
bleibt dabei ein ruhiger Zuschauer. Agypten spannt seine letzten Krifte an angesichts der
englischen Kulturtriger und die Tiirkei und das gesamte muslimische Afrika und sogar die
heiligen Stidte Medina und Mekka, die Heimstitte des Islams, Syrien v.a. warten ruhig auf
einen blutigen Ausgang. Man kann eine ganze Reihe dhnlicher Fakten anfithren, die ins
Auge springen. Koénnen sie diese véllig verkehrte Vorstellung wirklich nicht ausriumen?

Im Gedichtnis aller sind noch Isaac Taylors Worte, die er am 7. Oktober 1887 auf dem
Wolverhampton Church Congress duBerte. 52

61  Barazitov, 1883: 30-31; s. unten S. 943-945.
62 Bajazitov, 1898: 56 (er verweist auf die Times von 8. Okt. 1887).

AS/EA LXVII=32013, §. 927-964



DER “PROGRESSIVE [SLAM” DES ATAULLA BAJAZITOV (1846-1911) 941

Bajazitov zitiert die Worte des Philologen und anglikanischen Theologen Isaac
Taylors (1829-1901) nicht. Moglicherweise will Bajazitov an dieser Stelle sogar
jene muslimischen Regierungen kritisieren, die ihren Nachbarn angesichts der
europiischen Expansion nicht zur Hilfe kommen, doch primér zielt er hier auf
eine Widerlegung der Vorstellung des Islams als einer missionarischen, aggres-
siven und machthungrigen Religion.

Taylors Rede, in der er den Islam als eine “halb-christliche Religion™ aner-
kannte und den Christen empfahl, sich mit Blick auf Malhalten, Wohltitigkeit,
Aufrichtigkeit und Briiderlichkeit an ithm ein Beispiel zu nehmen, hatte unter
Muslimen hohe Wellen geschlagen. In einer ‘libanesischen” Zeitschrift erschien
sie in arabischer Ubersetzung.s3 der “Libanese’ Iusain al-Gisr (1845-1909) er-
wihnt einige Elemente der Rede in der Einleitung zu seiner Schrift Das lobliche /
Hamid-Traktat, das in der osmanischen Ubersetzung mit ca. 20.000 Verkaufs-
exemplaren zu einem wahren Bestseller wurde, ® und Muhammad ‘Abduh
(1849-1905) richtet einen enthusiastischen Brief an [saac Taylors.

Angesichts von Bajazitovs Zielsetzungen und Positionierung verwundert es
nicht, dass er sich auf die Kernpunkte der Diskussion um den Islam und seine
Modernetauglichkeit konzentriert. Dogmen, wie Aspekte der Gottes- und Jen-
seitsvorstellungen, welche von einigen Absolventen der missionarisch ausge-
richteten Kasaner Orientalistik angegriffen wurden®®, 1dsst Bajazitov vollstindig
auller Acht. Die Tendenz, sich von diesen Problemstellungen — zumindest in
scholastischer Manier — abzuwenden, hat Bajazitov mit vielen tatarischen und
zentralasiatischen Dschadiden und Reformmuslimen anderer Regionen gemein;
erst ein Studium seiner auf Tatarisch verfassten Schriften kann indes zeigen, ob
das fiir sein gesamtes Werk gilt. Die Frage nach der Ursache der auch von ihm
konstatierten Stagnation der Wissenschaften und des Niederganges der musli-
mischen Lénder stellt er sich in diesen Schriften wiederholt®” und gibt darauf,
wenngleich er die Thesen von Renan und Seinesgleichen auch entschieden
zuriickweist, keine einfache Pauschalantwort, sondern hofft auf eine Klirung
durch die Wissenschatt:

63  Das vermerkt Husain AL-GISR, [ca.] 1994: 43.

64  AL-GISR [ca.] 1994: 43-44. Zu diesem Werk s. EBERT, 1991 (zur osmanischen Ubersetzung,
ebenda, S. 87).

63 'ABDUH, 1980: 363-364 (der Brief ist nicht datiert), 'Abduh spricht von einer in “London”™
gehaltenen Rede Taylors. Das 1st moglicherweise ein Missverstindnis, jedenfalls 1st aus dem
von ‘Abduh erwihnten Inhalt kein Unterschied zu der Wolverhamptoner Rede zu erkennen.

66 Siche unten S. 951.

67  Baiazitov, 1883: 17-18, 35; 1887: 10, 1898: 30-31, 92-93.

AS/EA LXVII=320]3, §. 927-964



942 ANKE VON KUGELGEN

Es ist eine dulierst schwierige, aber nichtsdestotrotz unbedingte Aufgabe der Wissenschaft in
dergleichen Fillen die Ursachen einer solchen Erstarrung zu klédren und die Umstédnde zu
eruieren, die den volkseigenen Lebenslauf auf die schiefe Bahn fithrten und das organische
Wachstum jenes lebens unterbrochen haben, das das Wesen der Menschheitsgeschichte
ausmacht. Solche Zeiten der Stagnation sind bei fast allen Vélkern zu beobachten. Thr zu
entkommen, einen neuen Weg einzuschlagen, ist immer eine grofie Arbeit und ein Kampf
gewesen, denn immer tauchen Fanatiker auf, die den stafus guo erhalten wollen. Tiese von

ihrer Kurzsichtigkeit zu iiberzeugen, war schon immer eine grofie Kraftanstrengung, %%

Bajazitov verhehlt indes nicht eine gewisse Ratlosigkeit, weshalb es zu keinem
rechten Aufschwung mehr gekommen sei. Er schreibt die Stagnation bald den
zahllosen Kleinkriegen, bald den muslimischen Mystikern und ihrer Abkehr von
den Belangen des Diesseits zu.®® Historisch setzt er den Niedergang mit dem
Sturz des abbasidischen Kalifats in Bagdad 1258 durch die Mongolen und ihrer
behaupteten anfiinglichen Kulturlosigkeit an.”® Das Heilmittel fiir die Erlésung
aus der Stagnation sieht Bajazitov darin, “die Lehren des Islams zu reinigen™
und den anfinglichen Weg einzuschlagen, der den Islam zur Blite gebracht
habe.”! Die Rede vom “Reinigen™ und “von den Anfingen™ ist bei Bajazitov —
und hier dhnelt er wiederum Gasprinskij, ‘Abduh, al-Afgant und anderen musli-
mischen Reformern”? — nicht als Wunsch nach einer Wiederherstellung der
Lebensverhiltnisse zur Zeit der ersten Muslime zu verstehen. Vielmehr meint er,
die Weichen fur die grofie und lang anhaltende Bliite der islamischen Kultur
seien in der Anfangszeit des Islams gestellt worden. Er fiihrt eine Vielzahl von
Koranversen und Prophetenworten an, welche seinem Verstindnis nach Denken,
Verstand, Wissen, Bildung und die Wissenschaft preisen.” Bajazitov charakteri-
siert den Islam denn auch als “eines der rationalsten theologischen Systeme™ und
als einen “Zwilling” der Wissenschaft.’*

Bajazitov steht mit seiner Interpretation von Prophetenworten, die den Ver-
stand preisen und zur Suche nach Wissen anhalten, als Auftforderung zur

68  Bajazitov, 1898: 92-93. Bajazitov mag hier auf seine vergeblichen Versuche anspielen,
Bagautdin Vaisov (1810/18-1893), der sich und seine Anhidnger als “muslimische Alt-
glaubige” verstand, von seinen verstiegenen Ansichten abzubringen (Usmanova, 2009: 69).

69  S. oben Anm. 67. Bajazitov scheint indes Sufis gegeniiber eine wohlwollende Haltung
emgenommen zu haben, was dem Einfluss seines einer fariga zugehért habenden Vaters
zugeschrieben wird (ANonyMUS [BasaziTov, Muhammad Safa Efendi], 1911).

70  Barazitov, 1883:17-18 (s. unten S. 930), 1887: 10, 1898: 6-8, 31.

71  Bajazitov, 1898: 7, 93,

72 VoLL, 1994: 68-69.

73 Baazitov, 1883: 34-35 1887: 17-21, 1898: 15-21.

74  Bajazitov, 1883: 3, 16.

AS/EA LXVII=32013, §. 927-964



DER “PROGRESSIVE [SLAM” DES ATAULLA BAJAZITOV (1846-1911) 943

Beschiftigung mit weltlichen Wissenschaften und der aristotelischen Logik in
bester Tradition. Rationalistische Theologen, von denen Bajazitov auch einige
anfiihrt, etwa Abii Hamid al-Gazali (1058-1111), Galal ad-Din Daw(w)anT (st.
1502), al-Faroqt al-Gupamii'T (st. 1748),” haben sich auf diese oder dhnliche
Prophetenworte berufen oder aut Koranverse, die den Menschen zum Nachden-
ken aufrufen.” Fbenso taten das Bajazitovs Zeitgenossen unter den Dschadiden,
so beispielsweise Abdulla Avlony (1878-1934) in seinem Werk “Der Tiirki-
Rosengarten oder die Morallehre™?7.

Bajazitov nnmmt dabei explizit eine der Renanschen Argumentation dia-
metral entgegengesetzte Position ein. Sein Hauptvorwurf an Renan lautet, fur
seinen Untersuchungsgegenstand, der philosophischer Natur sei, die falsche
wissenschaftliche Methode gewihlt zu haben. Renan habe kurzerhand durch die
Kontrastierung des derzeitigen Zustandes der islamischen Welt mit dem Europas
testgestellt, dass der Islam ein Hindernis fir den Fortschrittstriger “Wissen-
schaft” darstelle. Bajazitov verlangt dagegen eine historische und auch den
Koran und die Sunna des Propheten Mohammeds berticksichtigende Analyse des
Verhéltnisses von Islam und Wissenschaft.”®

Bajazitovs Kritik an Renan ist duflerst sachlich, unpolemisch und klar
strukturiert. Seine griindliche Ausbildung in der aristotelischen Logik, wie sie
seit spatestens seit dem 13. Jahrhundert an muslimischen Medresen tiblich war,”
ist unverkennbar. Bajazitov greift sich die thm widerspriichlich erscheinenden
Thesen Renans einzeln heraus und versucht, sie als Scheinargumente oder als
unlogisch zu entlarven. Besonders geschickt begegnet Bajazitov der Behauptung
Renans, viele Abbasidenkalifen seien, da sie hauptsachlich an nichtmuslimi-
schem Wissen Interesse zeigten, keine echten Muslime gewesen: Bajazitov wen-
det diese Aussage ins Gegenteil. Dazu fasst er die Behauptung Renans zunichst
in der Tradition der Logiker in die Form eines Syllogismus:

Der Obersatz lautet: Wer sich fiir Fremdes oder Heidnisches interessiert, der gehért ihnen,

d.h. den Fremden bzw. Heiden, an.

73 Bajazitov, 1883: 33-34, 36-37, 1887: 23-24, Bajazitov fithrt weitere, meist hanafitische
Gelehrte auf in den Kap. 2 und 3, die der Finstellung Mohammeds und muslimischen
Gelehrten zu Wissen(schaft) und Bildung gewidmet sind (S. 17-25), Baiazitov, 1898: 16.

76  KUGELGEN, 2010: 612634,

T7  AvLonw, 1917, 1992, 1998,

78  Bajazitov, 1883: 3-5, 32.

79 STREET, 2004: 524, 579 582.

AS/EA LXVII=320]3, §. 927-964



944 ANKE VON KUGELGEN

Der Untersatz lautet: Die Kalifen interessierten sich fiir alles Fremde und Andersgliubig-
Heidnische.

Daraus folgt:

Die Kalifen waren keine Muslime. 50

Einer solchen Logik entsprechend, kénne auch die Rechtglaubigkeit des Pro-
pheten Mohammed angefochten werden, da er sich fiir das Juden- und Chri-
stentum interessierte. Gleichermalien wiren christliche Wissenschaftler, die sich
mit der Antike und dem Islam betassten, keine Christen. Da diese Schlussfolge-
rungen jedoch mit den Fakten nicht tibereinstimmten, so lautet die eigentliche
Pointe Bajazitovs, beweise die Beschéftigung der Kalifen und Mohammeds mit
tfremdem Wissen gerade den weiten Horizont und die Offenheit des Islams.®! In
seiner Schrift Die Beziehungen des Islams zu Wissenschaft und Andersgldubigen
zitiert er einen langen Auszug aus La Civilisation des Arabes (1884) des Anthro-
pologen und Sozialpsychologen Gustave L.e Bon (1841-1931) als Beweis fur
das grofie Interesse der Araber an den weltlichen Wissenschaften und ihre im-
mensen Kenntnisse darin.®?

Bajazitov stimmt Renan in einigen Punkten jedoch auch zu. So leugnet er
nicht, dass es unter Muslimen zu Verfolgungen von Philosophen und Natur-
wissenschaftlern gekommen sei. Er wehrt sich indes gegen Renans Ansicht,
diese Verfolgungen seien ausschliellich dem Islam, den L.ehren des Propheten
Mohammed zuzuschreiben. Oppositionelle und Fanatiker gebe es tiberall. Baja-
zitov nimmt dabei sogar auf Renans eigene prekére Situation in Frankreich Bezug:

Renan kann seinerseits auch nicht gerade sagen, dass in Paris, dem Zentrum der heutigen
Zaivilisation, ganz zu schweigen von andern Stidten Furopas, sich keine katholischen Mén-
che oder ihresgleichen finden, die ithn und seine Art zu denken hassen, und die es nicht ab-
lehnen wiirden noch heutzutage fiir thn und seine Gleichgesinnten die Folter der spanischen

Inquisition wiederzubeleben. 83

80  BasaziTov, 1883 15,

81 Barazitov, 1883 14-16.

82 Barazitov, 1887: 12-17. Das Werk wurde erst 1943 ins Arabische und 2009 ins Russische
itbersetzt, Bajazitov muss daher, da er des Franzdsischen nicht michtig war und offenbar
keine turksprachige Ubersetzung existiert(e), einen Auszug davon aus einer Sekundirquelle
herangezogen haben. Offenbar im franzésischen Original wird L.e Bons Werk von “Abduh
gelesen; auch er nennt 1hn als Kronzeugen (HasSSELBLATT, 1968: S. 87, 89, 187-189).

83  Basazitov, 1883 19.

AS/EA LXVII=32013, 8. 927-964



DER “PROGRESSIVE [SLAM” DES ATAULLA BAJAZITOV (1846-1911) 945

Dabe1 verwahrt sich Bajazitov auch dagegen, den gleichen Sachverhalt ber einem
Muslim und Européer unterschiedlich zu bewerten. Wihrend Muslime, die sich
gegen neue philosophische Theorien aussprichen, als “Fanatiker” abgestempelt
wiirden, hiefle man derlei Gegner in Europa vornehm “Oppositionelle™.

Die Beweise, die Bajazitov fiir seine Charakterisierung des Islams als einer
die Wissenschaft térdernden Religion antiihrt, kénnen allerdings der von ihm bei
Renan eingeforderten Methode der Kontextualisierung nicht alle standhalten. So
interpretiert er Koranverse und Prophetentiberlieferungen nicht historisch-kri-
tisch, also mit Blick darauf, was sie im Kontext der im Entstehen begritfenen
muslimischen Gemeinschaft bedeutet haben bzw. bedeutet haben kénnen, son-
dern ahistorisch. Ahistorisch in dem Sinne, dass sie als ewig giiltige Wahrheit
verstanden werden sollten.

Bei den anderen von ithm behandelten Themen, mit denen er sich hauptséchlich
in den beiden auf die Widerlegung Renans folgenden Schriften befasst, stellt
Bajazitov Koranverse und Prophetenworte hingegen stirker in ithre historischen
Ursprungskontexte und pladiert tur eine den jeweiligen Zeitumstinden und kon-
kreten Situationen angepasste Deutung. Er greitt dabei die typischen kritischen
Fragen der sich als aufgeklért und zivilisiert verstehenden Geister seiner Zeit auf
und redet thnen qua Muslim das Wort. So kennzeichnet er Frauenrechte, reli-
gitse Toleranz, verinnerlichte Moral sowie die Abschaffung der Sklaverer als
islamkonform, und betont, dass Despotie den Prinzipien von Koran und Sunna
widerspreche.

Diese Deutungen sind teils deutliche Projektionen moderner Standpunkte in
den Koran, teils aber auch Interpretationen, die bereits in fritheren Jahrhunderten
zu finden sind. So beruft Bajazitov sich nicht allein auf die Notwendigkeit einer
zeitgemiben Exegese, sondern auch auf Fahraddin ar-Razt (1149-1209) und auf
das Werk Sarf at al-Islam.®s um den Vers, welcher die Heirat von bis zu vier
Frauen erlaubt, als einen unmissverstandlichen Aufruf zur Monogamie zu deu-
ten. Demnach sei kein Mann dazu in der Lage, die Forderung nach vélliger
Gleichbehandlung aller Ehefrauen zu erfullen. ®¢ Zugleich beharrt er — unter

84  BajaziTov, 1883: 21-22; 1887 25.

85  Vermutlich ist Sarf ar (Sir‘at) al-Islam ila dar as-salam des Bucharer Mufli Imamzade a$-
Sargl (st. 1177) gemeint;, s. BROCKELMANN, 1898-1949: Grundwerk I: 375, Supplement-
band: 642.

86  Barazitov, 1887 6768 (er beruft sich hier direkt auf den entsprechenden Koranvers Sure
IV, 3), 1898: 72. Gemeinhin wird diese Interpretation auf den #dgyptischen Juristen QQasim
Amin (1863-1908) zuriickgefithrt (Rong, 2009: 214). Dessen erstes Buch zur “Befreiung

AS/EA LXVII=320]3, §. 927-964



946 ANKE VON KUGELGEN

Berufung auf die religiosen Gebote der Bibel und des Koran ebenso wie auf die
Vernunft, die sich ihrerseits auf die Beobachtung der Natur stiitze — auf unter-
schiedlichen Geschlechterrollen in der Gesellschaft und der physischen wie
geistigen Unterlegenheit der Frau gegeniiber dem Mann.?” Selbst dieses heifle
Eisen legt Bajazitov aber in den Schmiedeofen seiner Zeit:

Mohammed, der die Natur des Menschen genaun studiert hat, verwehrte den Frauen den Zu-
gang zur Gesellschaft thnen fremder Miénner und den freien Umgang mit ithnen. In unserem
zivilisierten Jahrhundert kann man angesichts des zeitgenéssischen Verstindnisses von
Staatsbiirgerlichkeit, den Frauen selbstverstindlich nicht mehr bedingungslos den gesell-
schaftlichen UUmgang verbieten. Stattdessen miisste man aber die gesellschaftliche Moral so

verbessern, dass ithre Regeln einem Gesetz gleichkommen und die Ehre und den guten Ruf

der Frauen vor unverschimten Ubergriffen schiitzen. 88

Er gesteht der Frau auch das Recht zu, einer Erwerbstatigkeit nachzugehen, ver-
bietet dem Mann aber, sie dazu zu zwingen und hélt ithn an, ihr bei ithrer Haupt-
pflicht, der Hausarbeit, zur Hand zu gehen.®

Bajazitov begriindet das anfiangliche gewaltsame Vorgehen des Propheten
Mohammed gegen Andersglaubige mit dessen Bestreben, dem Heidentum und
den innerreligiosen Kampfen zwischen Juden, Christen und Sabédern durch die
Schaffung einer Einheit der religiésen Uberzeugung ein Ende zu setzen.® Nach
der Herrschaftsetablierung habe der Prophet aber das Prinzip der religidsen
Toleranz gegeniiber Andersgldubigen zur Anwendung gebracht. “Es gibt keinen
Zwang 1n der Religion™ (Sure II, Vers 256) dient Bajazitov, wie vor und nach
thm einer Reihe von Exegeten, als Beweis fur das Verbot des (Glaubenszwanges
im Koran.”! Als weiteres schlagendes Argument fiir die religiose Toleranz

der Frau” erschien 1899, also 12 Jahre nach Bajazitovs erster entsprechender Stellung-
nahme.

87 BajaziTov, 1887 67-76; 1898 69-82.

88  Basazitov, 1887: 75.

89  Basazitov, 1887 78.

90  Barazitov, 1887: 80-81; 1898: 36-45.

91  Er beruft sich dabei in Omosenija auf die Interpretation des Verses (in seiner Koran-Aus-
gabe II: 257) durch al-Baidawi (st. zwischen 1286 und 1316), der sich wiederum auf ein
Propheten-Hadith stiitzt, demzufolge Mohammed einen Muslim, der seine Séhne vom Chri-
stentum abbringen wollte, mit diesem Koranvers in die Schranken wies (S. 82). In /siam i
progress argumentiert er ebenfalls n.a. mit Bezug auf diesen Koranvers und beruft sich zu-
sitzlich auf Solov’jev (8. 36-44, 50-56; s. unten 8. 953). Zu dieser und anderen Deutungen

AS/EA LXVII=32013, 8. 927-964



DER “PROGRESSIVE [SLAM” DES ATAULLA BAJAZITOV (1846-1911) 947

Mohammeds fiihrt Bajazitov ein von ithm als “Erlass™ (#kaz) des Propheten cha-
rakterisiertes, von Mu‘awiyas b. Sutyan niedergelegtes Schreiben an, in dem
Mohammed im vierten Jahr der Hidschra allen Anhdngern des christlichen
Glaubens Privilegien erteilt haben soll.?? Die Authentizitat dieses als ‘ahd
Achtiname, Testamentum et Pactiones oder auch firman Mohammeds bekannte
Schreiben, das die Monche des Katharinenklosters bei der Besetzung des Sinai
an Sultan Selim I. schickten, wird seit dem 19. Jahrhundert vermehrt
angezweifelt.?

Bajazitov riumt gelegentliche muslimische Fehlinterpretationen und dem-
zufolge auch “Unebenheiten” (nerovnosti) bezlglich der Rechtssprechung mit
Blick aut Andersglaubige ein. Er fiihrt diese auf mangelnde historische Kon-
textualisierung der kriegstreiberischen Koranverse zurtick und verwahrt sich
gegen daraus abgeleitete Pauschalurteile, die den Islam an sich des Fanatismus
und der Intoleranz zeihen. Dabei verweist er zum einen auf die von Europdern
auch in unserem “aufgeklirten Jahrhundert” angezettelten blutigen Auseinander-
setzungen.®* Zum anderen kennzeichnet er den Dschihad als Defensivkrieg und
kritisiert dessen Gleichsetzung mit “heiliger Krieg™.?> Damit propagiert er eine
Interpretation des Dschihad, die um die Wende zum 20. Jahrhundert unter
muslimischen Reformern Verbreitung fand?s.

Den Nachweis der hohen Moralitit von Koran und Sunna richtet Bajazitov
ebenfalls gegen eine seinerzeit weitverbreitete Meinung, namentlich die Vorstel -
lung, die 1slamische Religion lehre eine rein die dullere Handlung betreffende
Moral.”” Im Gegenteil, zum Fundament der Scharia gehore die Lehre, dass der
Mensch in der Lage sei, den eigenen Charakter durch Herzensbildung dergestalt
zu formen, dass er die schlechten inneren Eigenschaften, von denen das meiste
Ubel auf der Welt herrithre, bekdmpfe und deren positive Pendants pflege. 8
Unter Verweis auf Koranverse, Hadithe und mehrere Werke muslimischer Reli-
gionsgelehrter, insbesondere die Tariga Mohammediva von Birgili Mehmed

von Koran I1:256 s. FRIEDMANN, 2003; 87, 100106, RoHE, 2009: 266-270, PETERS, 1977
37.

92  Bajazitov, 1887: 85-92; 1898: 57-64.

93  RATLIFF, 2008: 14-15, 17 Anm. 9, GOTTHEIL, 1908: 356.

94  Bajazitov, 1898: 45-47.

95  BajaziTov, 1898 46, 52-56; s. auch oben S. 940-941.

96  FrIEDMANN, 2003:103; PETERS, 1977: 39-52, 7879, 1979: 124130, et passim.

97  Bajazitov, 1887: 28, Anm. 1.

98  Bajazitov, 1887: 26-27.

AS/EA LXVII=320]3, §. 927-964



948 ANKE VON KUGELGEN

Efendi (Birkawt, st. 1573),%? erlautert Bajazitov eine lange Rethe von Lastern
und Tugenden, wie beispielsweise “Heuchelei und Aufrichtigkeit”, “Zorn™ /
“Rauhheit” und “Freundlichkeit” / “Sanftmut”, “Verschwendung” und “Wohl-
tatigkeit”, “Bettele1” und “Arbeit”.1%? Bei einigen Eigenschaften stellt Bajazitov
einen klaren Gegenwartsbezug her, etwa im lalle der Gegeniiberstellung von
“Ubereilung” und “Geduld”, insofern er letztere im Sinne von Bedachtsamkeit
und Sorgfalt verstanden wissen will und scharf von einer Langsamkeit scheidet,
die zu Stagnation fiihre.1%!

Mit Blick auf die in Koran und Sunna verankerte Erlaubnis der Sklaverei
argumentiert Bajazitov wiederum historisch und pladiert unter Berufung auf
Propheten-Hadithe fiir deren Abschatfung. Mohammed, so lautet der Kern seiner
Argumentation habe die unter den Arabern festverwurzelte Sklaverer nicht mit
einem Schlag unterbinden kénnen; die schwere Durchsetzbarkeit des offiziellen
Sklavenhandelverbots in den USA im 19. Jahrhundert dient thm dabei als Beleg
fur die Undurchfithrbarkeit einer solchen Reform zur Zeit des Propheten. Mo-
hammeds Empfehlung, Sklaven zu erziehen und auszubilden, sie als Briidder an-
zusehen, sie mit denselben Speisen zu ndhren wie sich selbst, die Freilassung
von Zaid b. Harita und dessen Ernennung zum Heerfithrer!?? sowie ein allge-
meiner Aufruf Mohammeds zur Freilassung von Sklaven, dienen Bajazitov als
Beweis fiir dessen eigentliches Ansinnen und seine humanen, auf Gleichstellung
aller Menschen ausgerichteten Prinzipien.!® Bajazitov ist darliber hinaus daran
gelegen, der islamischen Religion ein Bewusstsein der “moralischen Schuld
gegeniiber den Lebewesen” zu attestieren. Unter Berufung auf die Sari ‘at al-
Islam spricht er von der Siinde jeglicher Tierquélerei. Dazu zdhlt er auch die
Totung eines fiir den Menschen unschédlichen Tieres ohne Bedarf und die
Zurschaustellung eines Kampfes zwischen Végeln und wilden Tieren. Zugleich
unterstreicht er das Gebot, sich um die Fiitterung und Sauberhaltung der Tiere zu
kiimmern und bei notwendiger Tétung eines Tieres so schmerzlos wie moglich
vorzugehen. 104

Moral und Politik sieht Bajazitov im Islam auf das Engste vereint und “auf
der Basis religioser Doktrinen erreichen sie”, so seine Uberzeugung, “die rein-

99  Zur Rezeption dieser Schrift mit weiterfithrenden Literaturhinweisen s. ZEMMin, 2011 13-14,
100 Bajazitov, 1887 29-64.

101 Basazitov, 1887 40-42.

102 LECKER, 2002: 475,

103 Bajazitov, 1898: 6569, 1887: 93-97.

104 Basazitov, 1887: 97, zur Sari ‘at al-Islam s. oben S. 945, Anm. 85.

AS/EA LXVII=32013, 8. 927-964



DER “PROGRESSIVE [SLAM” DES ATAULLA BAJAZITOV (1846-1911) 949

sten und liberalsten Prinzipien™.!® Er benennt zwei Prinzipien, die er in Koran
und Sunna verankert sieht und die den Vorwurf des “orientalischen Despotis-
mus” Liigen straften: “die generelle und unbedingte Gleichheit aller Mitglieder
der Gesellschaft, die sich zum Islam bekennen, wobeir die Frauen sogar inbe-
griffen sind (| bereits, AvK] im 7. Jahrhundert!)” und die Pflicht der Regierung,
den Gesetzen entsprechend zu herrschen.!® Ahnlich wie viele ihm zeitgenos-
sische und auf ihn folgende muslimische Reformer betont Bajazitov gleichzeitig,
dass der Koran keine konkreten politischen Anweisungen gebe. Aut diese Weise
sei es den Muslimen moglich, sich dem Wandel der Zeit anzupassen. Als Me-
thoden hitten sie dafiir die Konsensbildung, den Meinungsaustausch und spéter
auch den Analogieschluss entwickelt, und weitere Methoden kénnten folgen.!”
Bajazitov beldsst es allerdings bei diesen allgemeinen Aussagen und lésst das
Verhaltnis von Legislative, Exekutive und Judikative im Dunkeln.

Der Islam 1st mit Wissenschaft und mit der modernen Gesellschaft und ihrem
Fortschritt vereinbar: Dieses Credo ist der Grundtenor der drei Abhandlungen.
Bajazitov lasst allerdings die Problematik, die sich aus theologischen Dogmen —
wie dem der unmittelbaren Schépfung des Menschen durch Gott — im Zusam-
mentreffen mit den neuen Wissenschaften, etwa der Darwinschen Abstam-
mungslehre ergeben, aullen vor. Das scheint aber weniger einer Strategie der
Vermeidung von Konflikten geschuldet als vielmehr der Uberzeugung, dass es
keinen ernsthaften Widerspruch, sondern nur voriibergehende Missverstandnisse
zwischen Religion und Wissenschaft geben kénne. So schreibt er am Ende
seiner Widerrede gegen Renan:

Der Bruch zwischen der Wissenschaft und der Religion, die man von Zeit zu Zeit bei eini-
gen Volkern beobachtet, gehért zu den bekannten Entwicklungsstadien; er entspringt bald
ungeniigenden Kenntnissen, bald einem ungeniigenden Verstindnis der Religion. Doch ist
das #ulierste Ideal, das die Menschheit anstrebt und das letzte Ziel ihrer Entfaltung auf
Erden, die Vereinigung von Religion und Wissenschafl, dieser zwei hichsten Sphiren der

geistigen Welt des Menschen, 108

105 Bajazitov, 1898: 83.

106 Baiazitov, 1898: 84-85.

107 Bajazitov, 1898: 84, 86-91. Vgl. KrawieTz, 2002: 46-86.
108 Bajazitov, 1883: 37.

AS/EA LXVII=320]3, §. 927-964



950 ANKE VON KUGELGEN

Die Aussohnung von Wissenschaft und Religion sieht er in seiner Erwiderung
auf Renan als wichtigste Aufgabe an und fordert die Wissenschaftler auf, den
ersten Schritt zu tun:

e Aufgabe der heutigen Wissenschaft muss darin bestehen, den Ausgangspunkt fiir die
Schaffung eines gegenseitigen Einverstindnisses zwischen Wissenschaft und Religion zu
finden, damit sie gemeinsam zur Wahrheit gelangen. Das muss, unserer Meinung nach, die
Devise der heutigen Wissenschaft sein. Es gilt, eine enge gegenseitige Verbindung herzu-
stellen zwischen diesen zwei Sphiren der geistigen Welt des Menschen, dem religiésen Ge-
fithl und dem Verstand, und gleichzeitig den Fanatismus der Fanatiker zu beseitigen, jenen
der Religion wie jenen der Wissenschaft. Dann werden Religion und Wissenschaft Hand in
Hand gehen auf dem Wege zu eben jenen Wahrheiten, den héheren Idealen verniinftiger
Moral und Tugend, die das endgiiltige Ziel der Menschheit auf Erden bilden. Darin besteht,

unserer tiefen Uberzeugung nach, die nichste Aufgabe der heutigen Minner der Wissen-

schaft. 109

Diese Uberzeugung wiederholt er auch am Ende seines zweiten Werkes Die
Beziehungen des Islams zu Wissenschafi und Andersgliubigen''® und versteht
die Wissenschaft dabei zwar nicht als Magd, wohl aber als Tochter der Reli-
gion.!"! In seinem zehn Jahre darauf (1898) erschienen Buch Islam und Fort-
schritt weist er sie denn auch in die Schranken: Der Pegel sei inzwischen zu
stark auf die Seite der Wissenschaft ausgeschlagen, wodurch trotz erheblichen
materiellen Fortschritts, Freud- und Trostlosigkeit um sich gegriffen und dem
Menschen die innere Ruhe geraubt hitten. Um dem Menschen angesichts der
kolossalen Leistungen von Wissenschaft und Technik einerseits und dem Gefiihl
seiner eigenen Nichtigkeit angesichts des Universums andererseits das innere
Gleichgewicht wiederzugeben, bediirfe es unbedingt der Religion. Bajazitov be-
tont jedoch auch hier, dass nur Wissenschaft und Religion gemeinsam dem
Leben aut Erden Harmonie verleihen kénnten.!2

109 Bajazitov, 1883 37-38.

110 Bajazitov, 1887: 101-102.

111 Baiazitov, 1887: 100.

112 Bajazitov, 1898: 13-14, 9495, Bereits Achmetgalejeva verwies darauf, dass Bajazitov in
dieser Schrift emnen etwas anderen Ton anschligt (ACHMETGALEJEVA, 1994: 587).

AS/EA LXVII=32013, §. 927-964



DER “PROGRESSIVE [SLAM” DES ATAULLA BAJAZITOV (1846-1911) 951

4. Russische Gegenstimmen aus Taschkent und
Solov’jev als Bajazitovs Kronzeuge

Bajazitovs Pladoyer fiir einen progressiven Islam verhallte nicht ungehort.
Innerhalb weniger Jahre wurde es von zwei sehr einflussreichen Beamten der
zarischen Verwaltung in Taschkent (damals Verwaltungssitz des zum russischen
Reich gehorenden Gouvernements Turkestan), Michail Aleksejevié Miropiev
(1852-1919) und Nikola; Petrovi¢ Ostroumov (1846-1930) auf- und ange-
griffen.!? Sie hatten in Kasan an der von Nikolaj I. II’minskij 1856 etablierten
Geistlichen Akademie Orientalistik studiert. Diese war auf christliche Mission
ausgerichtet und sollte der nach dem Ende des 18. Jahrhunderts neu erlangten
Religionsfreiheit Einhalt gebieten, welche die Zahl der Publikationen und musli-
mischen Kultus- und Bildungsstatten in die Hohe schnellen liefl und die Konver-
sionen zahlreicher getaufter Tataren zum Islam nach sich zog.!'* Ein zentrales
Mittel der Geistlichen Akademie war eine neue Methode des Missionierens, die
sogenannte rationale Uberzeugung (vrazumlenie).!1> An der Geistlichen Akade-
mie entstanden viele Ubersetzungen christlich-dogmatischer Schriften ins Tata-
rische sowie 1878 die erste russische Ubersetzung des Korans auf Grundlage des
arabischen Originals und nicht — wie mehrfach zuvor — tber eine ‘Zweit-
sprache’.11® [I’minskij, seine Mitarbeiter und Schiiler verfassten dartiber hinaus
eine grofle Zahl an Studien, die sich gegen 1slamische Dogmen und Rechtsprak-
tiken richteten. In thnen verglichen sie u.a. die koranischen und evangelischen
Propheten-, Trinitats- und Paradieslehren, Geschlechterideale, politische Ord-
nungsvorstellungen sowie historische Entwicklungen von Christentum und Islam
— zuungunsten des letzteren.!1”

113 Aufschlussreich kénnten ebenso — falls sie erhalten sind — die Kommentare des damaligen
Zensors muslimischer Schriften beim GUP MV, V.ID. Smimov, sein; ich danke Diljara
Usmanova firr diesen Hinweis.

114 PaiLmieRr], 1902: 86, KEMPER, 1998: 366-367, 408-409.

115 Geraci, 2001: 98-107.

116 Geraci, 2001: 87, REzvan, 1998: 31 (General Boguslavskij hatte 1871 den Koran direkt
aus dem Arabischen ins Russische fibertragen, verzichtete aber auf eine Veroffentlichung).

117 Palmieri (Parmierl, 1902. 88-92) fithrt emige dieser Titel an, GEeraci, 2001. 95-98.
[I'minskij zeigte sich hingegen — dem Geiste des “romantischen Nationalismus™ entspre-
chend — den “Sprachen und heidnischen Glaubensvorstellungen kleiner Minderheiten in der
Wolga-Region™ gegeniiber aufgeschlossen, auch wenn er jene langfristig zur russischen
Orthodoxie zu fithren suchte. Er fitrchtete die tatarische Kultur und den Islam nicht zuletzt
auch als Konkurrenten (Torz, 2013a: 24-25, 36, Toirz, 2013b: 44-46). Wihrend secines

AS/EA LXVII=320]3, §. 927-964



952 ANKE VON KUGELGEN

Miropiev, der zumindest Bajazitovs Islam und Fortschritt kannte, charak-
terisiert den Islam wiederholt als eine fanatische Religion, der Fortschritt fremd
sei, da sie in sich nicht den Keim von Wissenschaft und Schéngeistigem trage.!'®
In einem 1885 in der “Orientalischen Rundschau™ (Vostocnoe obozrenie) er-
schienenen Artikel sucht dessen anonymer Autor, der sich als ein mit der
muslimischen Literatur eng vertrauter, gebildeter Mann bezeichnet, Miropievs
Ansichten mit Argumenten zu widerlegen, die sich in Bajazitovs Werken z.T.
tast wortgleich wiederfinden.!® Sollte nicht Bajazitov selbst den Artikel verfasst
haben — er publizierte verschiedentlich in dieser Zeitung unter seinem Namen —,
so wird doch der Autor mit grofler Wahrscheinlichkeit seine Positionen gekannt
haben.

In weit ausgeprigterem Malle als Miropiev trat sein Kollege Ostroumov
den Thesen Bajazitovs und verwandten Stellungnahmen entgegen, die seines
Erachtens falschlicherweise den Islam als mit dem européischen Fortschritt fiir
vereinbar halten. In einer Antwort aut die Anfrage des russischen Innenmini-
steriums aus dem Jahre 1901, inwieweit die reformistischen Bestrebungen unter
den Tataren Turkestans Full gefasst hdtten, nennt er Die russischen Muslime
(Russkoe musul 'manstvo, 1881) des Ismail Gasprinskijs als Ausldser jener Be-
wegung und fithrt neben anderen Publikationen muslimischer Autoren Baja-
zitovs Die Beziehungen des Islams zu Wissenschaft und Andersgldubigen und
dessen, wie er sich ausdriickt, “tendenzidse Broschiire mit dem aufsehenerre-
genden Titel Islam und Fortschritt” an, deren Hauptinhalt er jeweils auf zwei
Zeilen zusammenfasst.'? Der “aufsehenerregende Titel” inspirierte Ostroumov
offensichtlich zu dem Titel seiner eigenen Abhandlung, die bald danach in
Taschkent erschien: Koran und Fortschritt — Uber das geistige Erwachen der
heutigen russischen Muslime 121 Ostroumov sucht in dieser Schrift explizit die
Islaminterpretationen einer ganzen Reihe von Reformern als Fehldeutungen zu
entlarven. Bajazitov, von dem er alle drei russischen Abhandlungen heranzieht,

zweijihrigen Aufenthaltes im Nahen Osten meinte sich II’minskij in seiner Vorstellung vom
“fanatischen” und “martialen” Charakter des Islam zwar bestitigt zu sehen, verstand thn
aber keineswegs mehr als “anti-intellektuell” (SCHIMMELPENNINCK VAN DER OYE, 2010: 133),

118 Batunskir, 2003: Bd. 2, 352, 361.

119 Batunskw, 2003 Bd. 2, 322; vgl. Barazitov, 1883: 9-10, Barazitov, 1887 11-12.

120 TsGARUz (Central’'ny] gosudarstvenny] archiv Respubliki Uzbekistan [Zentrales Staats-
archiv der Republik Usbekistan]), f. I-1, op. 31, d. 123 (*Po voprosu o naroZzdajuicemsja vo
srede tatarskogo naselenija Rossii progressistskom dvizenii™), 1l 7-14; diesen Hinweis
verdanke ich Ulrich Hofmeister. Zu Ostroumov s. KHALID, 1998 8789, et passim.

121 OsTROUMOV, 1901,

AS/EA LXVII=32013, §. 927-964



DER “PROGRESSIVE [SLAM” DES ATAULLA BAJAZITOV (1846-1911) 953

1st einer von vier muslimischen Reformern gegen die er polemisiert. Die tibrigen
drei sind Ismail Gasprinskij — er replizierte auf Ostroumovs Polemik in seiner
1883 gegriindeten russisch-tiirksprachigen Zeitung Terciiman (“Der Uber-
setzer”) —122, der aus Bergkarabach stammende und z.T. ebenfalls auf russisch
publizierende “Pantiirkist” und Modernist Ahmed Bey Agaev (Agaoglu, 1869—
1939)123 sowie der indische Reformer Sayyid Ameer (Mir) Ali (1849-1928),
dessen Buch The Spirit of Islam — eine stark Uiberarbeitete und ergénzte Fassung
seiner Studie A Critical Examination of the Life and Teaching of Mohammed —
1902 auf Russisch in Berlin erschienen war!?4,

Ostroumov schopft seine Argumente zum einen aus dem Koran und zum
anderen aus Schriften der Orientwissenschaftler seiner Zeit. Aus Ernest Renans
Werken zitiert er seitenlang, greift gelegentlich aber auch aut Studien der russi-
schen Orientalisten Vasilyy Bartol’d (1869-1930) und Agafangel Krimskij
(1871-1942) zurtick.'> Die beiden letztgenannten eigneten sich indes nur sehr
bedingt als Gewdhrsménner fir Ostroumovs Ansichten. Krimskij machte in
seinem Buch Der Islam und seine Zukunft (Moskau, 1899) nicht primir den
Islam, sondern die tiirkische Rasse fiir den Niedergang verantwortlich und er-
achtete die Semiten als eine hoher stehende, wenn auch nicht ganz so hoch-
stehende Rasse wie die Arier.!?® Bartol’d hinwiederum war dem Islam gegen-
tiber positiv eingestellt und rangierte das spatmittelalterliche “Erbe Turkestans™
weit tiber der “Kultur der mittelalterlichen Rus”. An der Uberlegenheit der neu-
zeitlichen européischen Wissenschaften und Technologien hatte er keinen Zweifel,
doch rechtfertigte er die russische Herrschaft in Turkestan nur sehr bedingt.!?”

Der “Heilige Krieg” gegen Andersglaubige sowie Intoleranz und Fanatis-
mus bestimmen in den Augen Ostroumovs die Botschaft des Korans und das
Verhalten seiner Anhinger seit dem Aufkommen des Islams.!?® Eine Reihe der
koranischen Moralgebote erklért er fiir allgemein menschliche, vermisst aber die
Herzensbildung und die Liebe als Leitprinzip und erachtet die IFrau als deutlich
minderwertig eingestuft. 12 Die meisten Gegenargumente Bajazitovs fithrt

122 ABDIRASIDOV, 2011: 106-108.

123  SHISSLER, 2003,

124 ABDIRASIDOV, 2011: 108.

125 OsTROUMOYV, 1901: 188-199, 204205, 238243,

126 Batunsky, 1992 75-84; Batunskis, 2003: Bd. 3, Kap. 2.

127 Tovrz, 2013a: 129, TovLz, 2013b: 228-229. Weiteres zu Bartol’d s. ToLz, 2013a: 3, 4, 9, 13—
15, 50-62; Torz, 2013b: 7,8, 11,25-27, 92104, Batunskir, 2003: Bd. 3, Kap. 3.

128 OsTROUMOYV, 1901: 8-9, 147148, 199-211.

129 OsTROUMOV, 1901: 212-229,

AS/EA LXVII=320]3, §. 927-964



954 ANKE VON KUGELGEN

Ostroumov nicht an, wirft ithm aber seinerseits vor, jene Koranverse zu unter-
schlagen, die sich einer fortschrittsorientierten Deutung widersetzten.!3°

In Ostroumovs Anwlrfen gegen die muslimischen Reformer und Moder-
nisten hallt deutlich die Sorge des Innenministeriums vor deren (angeblichen)
“separatistischen” und “pan-islamistischen™ Bestrebungen wider.’3! Ostroumov
bedugte die Schulen und Projekte der Dschadiden mit grolem Argwohn und
steht fur eine Ausbildung der russischen muslimischen Elite an russischen Schu-
len ein.’3? Die Dschadiden teilten indes “viele der wesentlichen Annahmen der
Russen tber “Fortschritt’, “Zivilisation” und sogar ‘Fanatismus’”.133 Ostroumovs
Ablehnung der ‘modernetauglichen’ Interpretation des Koran kann daher auch
als Ausdruck einer Angst verstanden werden, die Hegemonie der “mission
civilisatrice” zu verlieren.

Bajazitov sah sich indes in der russischen Intelligencija keineswegs nur islam-
kritischen Geistern gegeniiber. In einem der bekanntesten Moral- und Religions-
philosophen des 19. Jahrhunderts, Vladimir Sergejevié¢ Solov’jev, mit dem er
vermutlich in persénlichem Kontakt stand,'** fand er vielmehr einen Kronzeugen
fiir einige seiner eigenen Uberzeugungen. Solov’jev, der in seinen jungen Jahren
den Islam noch mit den seinerzeit verbreiteten negativen Stereotypen gekenn-
zeichnet hatte.'?> befasste sich 1896 in einer Studie eingehend mit Mohammed
und dessen Lehre. Als Hauptquelle diente Solov’jev der Koran, und zwar in
verschiedenen, alten wie neuen Ubersetzungen; daneben zog er eine Reihe
orientwissenschaftlicher, vor allem deutschsprachiger Studien und Viktor Baron
von Rozens (1849-1908)13¢ Sachverstand hinzu — viele seiner Urteile wirken
aber als auf eigenstindiger Uberlegung beruhend.!3” Bajazitov zitiert aus diesem

130  OsTrROUMOV, 1901: 9, 148, 192, 219-224, 231-232, 238 (hier nimmt er indirekt auf ihn
Bezug), 163, 192, 199, 204, 206, 207, 213, 214, 226, 228229, 233, 233 (hier unterschligt
er Bajazitovs sachliche (Gegen-)Argumente).

131 KHaLip, 2009: 437443,

132  OsTROUMOV, 1901 243-247.

133 KHaLiD, 2009 443,

134 Siehe oben, S. 935, Anm. 41.

135 SorLoviey, 2007a: 25-27.

136 8. zuihm Torz, 2013a: 3-4, 9-13, Torz, 2013b: 7-8, 18-25; BaTunsku, 2003: Bd. 3, Kap.1.

137 Sorov’'iev, 1992 (Nachdruck der [ersten] Ausgabe: Sankt-Peterburg: Biograficeskaja
biblioteka F. Pavlenkova, 1896]. Er bedauert, im Titel “Magomet” habe schreiben zu miis-
sen. Das sel ein Zugestindnis an die Anpassung der Russen an den franzésischen Sprachge-
brauch. Im Verlaufe des Textes spricht er immer von “Muhammed”. Ubersetzung ins Fng-
lische: Soroviey, 2007b: 146-211. Eine eindrucksvolle Analyse der Ansichten Solov’jevs

AS/EA LXVII=32013, §. 927-964



DER “PROGRESSIVE [SLAM” DES ATAULLA BAJAZITOV (1846-1911) 955

Werk solche Passagen, die seine eigenen Positionen untermauern. Bestitigt fin-
det Bajazitov etwa seine Autfassungen von Mohammeds Toleranz und Respekt
gegentiber Juden und Christen und dem Dschihad als einem prinzipiellen Vertei-
digungs- und nur historischen Umstinden geschuldeten Angriffskrieg. 1*® Dar-
tiber hinaus erachtet Solov’jev &dhnlich wie Bajazitov die gottesdienstlichen
Pflichten 1im Islam nicht als blof duflerlich zu erfiillende Vorschriften, sondern
als religios-moralische Prinzipien und wendet sich gegen die Interpretation des
Korans als einen Fatalismus und Sinnlichkeit predigende Lehre.!® Weitergehend
kénnte auch Solov’jevs Versuch, eine philosophische, wissenschattliche Basis
fur ein neues, Religionen und Wissenschatien miteinander vereinendes System
zu schaffen, eine Inspirationsquelle fur Bajazitovs mehrfach in einem dhnlichen
Sinne an die Wissenschatt gerichtete 'orderung sein, auch wenn sich Bajazitov
durch seine Argumentation, die noch sehr in der rationalistischen, auf der aristo-
telischen Logik fullenden Tradition der muslimischen Philosophen und Theologen
verwurzelt war, und durch sein muslimisches Bekenntnis stark von Solov’jev
unterschied. Es wundert daher auch nicht, dass Ostroumov ebenfalls Solov’jev
zum Kronzeugen nimmt, um sein eigenes negatives Urteil tiber den Islam zu
bekraftigen. Er stitzt sich auf das Fazit Solov’jevs und damit auf dessen einzige,
in threr Konsequenz fiir die Gesamtbeurteilung allerdings sehr gewichtige Ein-
schrinkung seiner ansonsten positiven Beurteilung der Botschatt Mohammeds.
Solov’jev gelangt zu dem Schluss, dass der Islam mit seinen allgemein-
verstdndlichen Dogmen die Volker zwar erndhren und zum historischen Handeln
veranlassen konne, es fehle thm aber das Ideal der menschlichen Vollkommen-
heit, eines “echten Gottmenschseins” — eine Auffassung, die Bajazitovs Ver-
stindnis zuwiderlief. Erst mit einem solchen Ideal aber sieht Solov’jev die Mog-
lichkeit des Fortschritts und einer kontinuierlichen Vervollkommnung gegeben.

zum [slam unternahm Batunski, 2003: Bd. 2, 295-301. Im Nachruf auf Bajazitov heifit es,
Solov’jev habe es unter seinem Einfluss verfasst, eine Behauptung, die sich vermutlich
kaum mehr wird tberpriifen lassen (ANoNYMUS [Bajazitov, Muhammad Safa Efendi],
1911).

138 SoLov'Iev, 1992: 22-27, 5155, Barazitov, 1898: 43-44, 5455,

139 SorLov'Iev, 1992: 31-39.

AS/EA LXVII=320]3, §. 927-964



956 ANKE VON KUGELGEN
5. Schlussbemerkung

Bajazitov tritt uns in den drei hier ndher beleuchteten Schriften als ein duferst
belesener, mit den Hauptstrémungen seiner Zeit wohl vertrauter und weit tiber
den Tellerrand seiner traditionellen islamischen Gelehrsamkeit hinausblickender
Denker entgegen. Angesichts der Heraustorderungen seiner Zeit will er keines-
wegs das Rad der Geschichte zurtickdrehen, sondern versteht vielmehr die Leh-
ren des Korans und seines Verkiinders als dynamische, den Fortschritt férdernde
Prinzipien und sucht, die Muslime zur Mitgestaltung der modernen Zivilisation
anzuregen. Viele Positionen, fiir die im 19. Jahrhundert und an der Wende zum
20. Jahrhundert gemeinhin al-Afgant und dgyptische Muslime als Pioniere ange-
fuhrt werden, wie die Vereinbarkeit von Islam und Wissenschaft, die Deutung
des Dschihad als Detensivkrieg, die Anpassung der Quellen und Methoden der
Rechtsfindung an die jeweiligen Zeitumstinde, die Ablehnung der Polygamie
und eine gewisse Emanzipation der Frau formuliert er konziser und zum Teil
auch frither. Ebenso wie die dgyptischen Reformer bekdampft er Lethargie,
Reaktionismus und Fanatismus unter seinen Glaubensgenossen und zugleich
islamkritische Positionen, die sich im Ubrigen von heutigen kaum unterscheiden.
Als Anhaltspunkte und Beweismittel dienen thm historische Entwicklungen,
Argumente klassischer islamischer Philosophen und rationalistischer Theologen
sowie Verweise auf die Wissenschaften seiner Epoche. Europa misst er dabei an
dessen eigenen Anspriichen und legt den Finger auf Doppelmoral und einander
widersprechende Aussagen.

Im Unterschied zu vielen muslimischen Reformern kontrastiert er Christen-
tum und Islam und ihr Verhaltnis zur Wissenschatt dabei nicht zugunsten seiner
eigenen Religion.* Gegen Despotismus im Allgemeinen bezieht er hingegen
nur selten Stellung und distanziert sich auch nicht von Staatsoberhduptern seiner
Zeit. Beides mag seinem Minderheitenstatus im Zarenreich geschuldet sein und
seiner Einbindung in dessen Verwaltung. Jedenfalls konnte Bajazitov mit einer
solchen Religionsauffassung den Islam offensichtlich gut in die Regierungs- und
Intellektuellenkreise der Hauptstadt des Russischen Reiches integrieren und viel
fur seine Gemeinschaft bewirken. Die hauptsidchlich durch sein Engagement
errichtete erste Freitagsmoschee in St. Petersburg und die von thm begriindete
erste einsprachig kasantatarische Zeitung in Russland sind vermutlich nur die
dufleren Wahrzeichen seiner ausdauernden Aktivitaten, die weiterer Studien
verdienten.

140 "ABDUH, 1903; HASSELBLATT, 1968.

AS/EA LXVII=32013, 8. 927-964



DER “PROGRESSIVE ISLAM™ DES ATAULLA BAJAZITOV (1846-1911) 957
Literaturverzeichnis

ABDIRASIDOV, Zajnabidin

2011 Ismail Gasprinskij i Turkestan v nacale XX veka: Svjazi — OtnoSenija
— Vlijanie. Taschkent: Akademnshr.

‘ABDUH, Muhammad

1905 al-Islam wan-Nasraniva ma 'a I-'ilm wal-madaniya. RIDA, Rasid
(Hg.). Kairo.

1980 “Risala i11a 1-qiss Ishaq Tailur.” In: ‘AMARA, Muhammad (Hg.): al-
A 'mal al-kamila lil-Imam Muhammad “Abduh. Bd. 2, al-Kitabat al-
1gtima ‘1yya. Beirut, 2. Aufl.

ACHMETGALEJEVA (JANBAJEVA), Ja. S.

1994 “Po¢emu Ataulla Bajazitov vozrazil Ernestu Renanu.” Peterburgskoe
Vostokovedenie (St. Petersburg Journal of Oriental Studies) 5: 584—
590.

AL-GISR, Husain

[ca.] 1994 ar-Risala al-hamidiva fr hagigat ad-diyana al-islamiya wa-hagigat as-
Sart ‘a al-muhammadiva. 717 ADA, Halid (Hg.).

AMINOV, Daud Abdulachatovi¢

1994 Tatary v St. Peterburge — istoriceskij ocerk. St. Petersburg: AOZT
“Al’d”.

ANONYMUS [BAJAZITOV, Muhammad Safa Efendi]:

1911 “Ahtind ‘Ata’ Allah Hadrat-1 Bayazidutning targama-i halt.” Nir 231.

ARAPOV, Dimutryy Jurevié (Hg.)

2001 Islam v Rossojskoj imperii (Zakonodatel 'nye akty, opisanija, statis-
tika). Moskau: Akademkniga.

2006 Imperatorskaja Rossija i musul ‘manskij mir (konec XVIII — nacalo XX
v.) — Shornik materialov. Moskau, Idatelst’vo “Natalis™.

AVLONIJ, Abdulla

1917 Turkij guliston jochud achlog. Taschkent.

AYDIN, Cemil

2007 The Politics of Anti-Westernism in Asia — Visions of World Order in
Pan-Islamic and Pan-Asian Thought. New York: Columbia University
Press.

BATAZITOV, Axun

1892 “Pismo v redakeiju.” Syn Otecestva 338.

AS/EA LXVII=320]3, §. 927-964



958 ANKE VON KUGELGEN

BAIAZITOV, Ataulla

1883 Vozrazenie na re¢’ Ernesta Renana “Islam i nauka”, St. Peterburg:
Tipografija A. S. Suvorina.

1887 Otnosenija Islama k nauke i k inovercam, St. Peterburg: Tipografija A.
S. Suvorina.

1898 Islam i progress, St. Peterburg: Tipografija A. S. Suvorina.

2007 Izbrannye trudy. GAFUROVA, A. S. (Hg.), Kasan: “Milli kitap”.

BAJAZITOV, Gataulla

2005 Islam i progress. SANGARAEV, R. (Hg), Kasan: “Fén” Akademii
Nauk.

[BATAZITOV, Muhammad Safa Efendi] s. ANONYMUS

BALDAUF, Ingeborg:

2001 “Jadidism in Central Asia within Reformism and Modernism in the
Muslim World.” Die Welt des Islams 41.1: 72-88.

BATER, James H.

1976 St. Petersburg: Industrialization and Change. Montreal: McGill-Queen’s
University Press.

BATUNSKII, Mark A.

2003 Rossija i Islam. 3 Bde. Moskau: Progress-Tradicia.

BATUNSKY, Mark:

1992 “Racism in Russian Islamology: Agafangel Krimsky.” Central Asian
Survey 4: 75-84.

BROCKELMANN, Carl

1898-1949 Geschichte der arabischen Litteratur. Leiden: Brill.

CHABUTDINOV, Aidar

2000 Millet Orenburgskogo duchovnogo sobranija v kontse XVIII-XIX
vekach. Kazan: Iman.

CHABUTDINOVA, Mileusa M.

2009 “Bajazitov.” In: CHAJRETDINOV, D.Z. et al. (Hg.): Islam v Sankt-
Peterburge, Bd. 3, Islam v Rossijskoj Federacii, 4. Moskau/Nizhnij
Novgorod: Dom “Medina™.

CUNDIOGLU, Diicane

1996 “Ernest Renan ve ‘reddiveler’ baglaminda Islam-bilim tartigmalarina
bibliyogratik bir katki.” Divan 2: 1-94.

EBERT, Johannes

1991 Religion und Reform in der arabischen Provinz. Husayn al-Gisr at-
Tardbulusi (1845-1909) — Ein islamischer Gelehrter zwischen Tradi-

AS/EA LXVII=32013, 8. 927-964



DER “PROGRESSIVE [SLAM” DES ATAULLA BAJAZITOV (1846-1911) 959

tion und Reform. Frankfurt aM., et al.: Peter Lang (Heidelberger
Orientalistische Studien. Bd. 18).

EL-ROUAYHEB, Khaled:

2005 “Was there a revival of logical studies in eighteenth-century Egypt?”
Die Welt des Islams 45.1: 1-19.

ENDRESS, Gerhard

1992 “Die wissenschaftliche Literatur.” In: FISCHER, Wolfdietrich (Hg.):
Grundriss der Arabischen Philologie. Bd. 3: Supplement. Wiesbaden:
Reichert, S. 3-152.

FARCHSATOV, M.N.

1999 “Musul’manskoe duchovenstvo™. In: PROZOROV, S. M. (Hg.): Islam
na territorii byvsej Rossijskoj imperii, Enciklopediceskij slovar. Heft
2. Moskau: Vostoénaja literatura, RAN, S. 67-72.

FINDLEY, Carter Vaughn:

1998 “An Ottoman Occidentalist in Europe: Ahmed Midhat Meets Madame
Gulnar, 1889.” The American Historical Review 103: 15-49.

FRIEDMANN, Yohanan

2003 Tolerance and Coercion in Islam — Interfaith Relations in the Muslim
Tradition. Cambridge: University Press.

GABBAY, Dov M. / John WoobDs (Hg.)

2004 Handbook of the History of Logic. Amsterdam et al.. Elsevier North
Holland.

GERACI, Robert P.

2001 Window on the East: National and Imperial Identities in late Tsarist
Russia. New York: Cornell University Press.

GOTTHEIL, Richard J.H.

1908 “Dhimmis and Moslems in Egypt.” In: HARPER, Robert Francis /
Francis BROWN / George Foot MOORE (Hg.): Old Testament and
Semitic Studies in Memory of William Rainey Harper. Vol. 2.
Chicago: University Press, S. 353-414.

HASSELBLATT, Gunnar

1968 Herkunft und Auswirkungen der Apologetik Muhammed Abduh’s
(1849-1903), untersucht an seiner Schrift: Islam und Christentum im
Verhdltnis zu Wissenschaft und Zivilisation. Gottingen (Diss.
Universitat Gottingen).

1zG1, Cevat

1997 Osmanlt medreselerinde ilim. (2. Bde.), Istanbul: Iz Yayineilik.

AS/EA LXVII=320]3, §. 927-964



960 ANKE VON KUGELGEN

KEDDIE, Nikki R.

1972 Sayyid Jamal ad-Dimn “al-Afghani” — A Political Biography. Berkeley,
u.a.: University of California Press.

KEMPER, Michael

1998 Sufis und Gelehrte in Tatarien und Bashkirien, 17891889 — Der isla-
mische Diskurs unter russischer Herrschaft. Berlin: Klaus Schwarz
Verlag.

KHALID, Adeeb

1998 The Politics of Muslim Cultural Reform — Jadidism in Central Asia.
Berkeley: University of California Press.

2009 “Culture and Power in Colonial Turkestan.” In: GORSHENINA, Svet-
lana / Sergej ABASHIN (Hg.): Le Turkestan Russe: Une Colonie
Comme Les Autres? Cahiers d’Asie centrale 17/18 (2009): 413-447.

KirMIZI, Abdiilhanuit

2010 “Authoritarianism and Constitutionalism Combined: Ahmed Midhat
Efendi between the Sultan and the Kanun-1 Esasi.” In: HERZ0G, Chris-
toph / Sharif MALEK (Hg.): The First Ottoman Experiment in Demo-
cracy, Wiirzburg: Ergon Verlag, S. 53-66.

KRAWIETZ, Birgit

2002 Hierarchie der Rechtsquellen im tradierten sunnitischen Islam. Berlin:
Duncker&Humblot.

KUGELGEN, Anke von:

2010 “Muslimische Theologen und Philosophen im Wett- und Widerstreit
um die Ratio — Ein Thesenpapier zum Diktum der “Vernunftreligion’
Islam im 11.-14. Jahrhundert.” Asiatische Studien 64: 601-648.

LAzZERINI, Edward James

1973 Ismail Bey Gasprinskii and Muslim Modernism in Russia, 1874—1914
(unpublizierte Dissertation).

1975 “Gadidism at the Turn of the Twentieth Century: A View from With-
in.” Cahiers du Monde russe et soviétiqgue 16.2: 245-277.

1988 “Ismail Bey Gasprinskii (Gaspirali): The discourse of modernism and
the Russians.” In: ALLWORTH, Edward (Hg.): Tatars of the Crimea:
Their Struggle for Survival. Durham / London: Duke University Press,
S. 149-169.

LECKER, M

2002 *“Zayd b. Haritha.” In: BEARMAN, P. J, et al.: The Encyclopeedia of
Islam. Bd. 11. Leiden: Brill.

AS/EA LXVII=32013, §. 927-964



DER “PROGRESSIVE [SLAM” DES ATAULLA BAJAZITOV (1846-1911) 961

MaNz, Beatrice F. (Hg.)

1994 Central Asia in Historical Perspective. Boulder and Oxford:
Westview Press.

MUCHAMETSIN, Rafik

2000 “Gataulla Bajazitov (1847-1911).” In: MUCHAMETSIN, Ratik (Hg.):
Duchovnaja kul tura i Tatarskaja intelligencija: istoriceskie portrety.
Kasan: Izdatel stvo “Magarif™, S. 42-46.

2001 “Bajazitov, Gataulla.” In: PROZOROV, S. M. (Hg.): Islam na territorii
byvsej Rossijskoj imperii, Enciklopediceskij slovar. Heft 3. Moskau:
Vostocnaja literatura, RAN, S. 19-20.

NoACK, Christian

1998 “Die Petersburger Typen des Anatolij Aleksandrovi¢ Baxtiarov, oder:
‘Tataren und anderen Schreihidlsen ist der Zutritt verboten’.” In:
KUGELGEN, Anke von / Michael KEMPER / Allen J. FRANK (Hg.):
Muslim Culture in Russia and Central Asia from the 18th to the Early
20th Centuries. Bd. 2: Inter-Regional and Inter-Ethnic Relations.
Berlin: Klaus Schwarz Verlag, S. 299-311.

OSTROUMOV, Nikolaj Petrovi¢

1901 Koran i progress. Po povodu umstvennogo probuZdenija sovremmen-
nych rossijskich musul 'man. Taschkent: Tipografija Staba Turkestans-
kogo voennogo okruga.

PALMIERI, P. Aurelio

1902 Die Polemik des Islam. Salzburg: Anton Pustut Verlag.

PETERS, Rudolph

1973 Jihad in Mediaeval and Modern Islam. 1.eiden: Brill.

1979 Islam and Colonialism — The Doctrine of Jihad in Modern History.
The Hague, et al.: Mouton.

PONCAEV, Ru$an

2008 Sankt-Peterburgskaya Sobornaya Mecet’. Sankt-Petersburg: Jevrope)-
skij Dom.

RATLIFF, Brandie

2008 “The Monastery of Saint Catherine at Mount Sinai and the Christian
communities of the Caliphate.” In: Sinaiticus: The Bulletin of the
Saint Catherine Foundation. London, New York, Geneva, S. 14-17.
<http://www.saintcatherinefoundation.org/files/8013/2983/0724/Sinait
icus 2008-email.pdf> (letztmals besucht am 13. August 2013).

AS/EA LXVII=320]3, §. 927-964



962 ANKE VON KUGELGEN

RENAN, Ermest

1883 Der Islam und die Wissenschaft. Vortrag gehalten am 29. Mdrz 1883.
Kritik dieses Vortrags vom Afghanen Scheik Djemmal Eddin und
Ernest Renan’s Erwiderung. Autorisierte Ubersetzung. Basel.

1947 “L’1slamisme et la science, conférence faite a la Sorbonne, le 29 Mars
1883 — Appendice a la précédente conférence.” In: RENAN, Ernest
(Hg.): (Buvres completes d’Ernest Renan, édition définitive établie
par Henriette Psichari. Bd. 1, Paris: Calmann-Lévy.

REZVAN, Jefim

1998 “Koran v Rossit.” In: PROZOROV, S. M. (Hg.): Islam na territorii
byvsej Rossijskoj imperii, Enciklopediceskij slovar. Heft 1. Moskau:
Vostocnaja literatura, RAN, S. 47-58.

ROHE, Mathias

2009 Das islamische Recht — Geschichte und Gegenwart. Miinchen: Beck.

TorLz, Vera

2013a  Russia’s Own Orient — The Politics of Identity and Oriental Studies in
the Late Imperial and Icarly Soviet Periods. Oxtord: University Press.

2013b  “Sobstvennyj vostok Rossii”: Politika identicnosti i vostokovedenie v
pozdneimperskij i rannesovetskij period. Perevod s anglijskogo: Vera
Tolz. Moskau: Novoe Literaturnoe Obozrenie.

SAFAROV, Marat A.

2009 “Bajazitov.” In: MUCHAMETDINOV, D. V. (Hg.): Islam v central no-
Jevropejskoj casti Rosii — Enciklopediceskij slovar’, Serija “Islam v
Rossijsko; Federacii”, vypusk 4. Moskau / Nizhnij Novgorod: Dom
“Medina™, S. 49-51.

SARIFULLINA, Farida

1991 Kasimovskie tatary. Kasan: Tatarskoe kniznoe izdatel stvo.

SCHIMMELPENNINCK VAN DER OYE, David

2010 Russian Orientalism — Asia in the Russian Mind from Peter the Great
to the Ismigration. New Haven/LLondon: Yale.

SHISSLER, Ada Holly
2003 Between Two Empires: Ahmet Agaoglu and the New Turkey. London:
[. B. Tauris.

SOLOV'IEV, V. S.
1992 Magomet - Ego Zizn' i religiozne ucenie. Sankt Peterburg: Stroitel”.

[Nachdruck der [ersten] Ausgabe: Sankt-Peterburg: Biograti¢eskaja
biblioteka F. Pavlenkova, 1986.]

AS/EA LXVII=32013, 8. 927-964



DER “PROGRESSIVE [SLAM” DES ATAULLA BAJAZITOV (1846-1911) 963

SOLOVIEV, V. 8.

2007a  “Three Forces.” In: WOZNIUK, Vladimir (Hg.): Enemies from the
Iast? V. S. Soloviev on Paganism, Asian Civilizations, and Islam.
Evanston, Illinois: Northwestern University Press, S. 24-33.

2007b  “Muhammad: His Life and Religious Teaching.” In: WOZNIUK,
Vladimir (Hg.): Isnemies from the Fast? V. S. Soloviev on Paganism,
Asian Civilizations, and Islam. Evanston, Illinois: Northwestern Uni-
versity Press, S. 146-211.

STRAUSS, Johann

2002 “Ol’ga Lebedeva (Giilnar Hanim) and her works in Ottoman Turkish.”
In: PRATOR, Sabine / Christoph K. NEUMANN (Hg.): Frauen, Bilder
und Gelehrte — Studien zu Gesellschaft und Kiinsten im Osmanischen
Reich / Arts, Women and Scholars — Studies in Ottoman Society and
Culture, Festschrift Hans Georg Majer. Bd. 1. Istanbul: Simurg, S.
287-314.

STREET, Tony

2004 “Arabic logic.” In: GABBAY, Dov M. / John WooDs (Hg.): Handbook
of the History of Logic. Vol. 1. Greek, Indian and Arabic Logic.
Amsterdam et al.: Elsevier North Holland, S. 523-596.

TAYLOR, Isaac

1887 “Mahommedanism.” In: DUNKLEY, Rev. C. (Hg.): The Official Report
of the Church Congress, held at Wolverhampton, on October 3rd, 4th,
Sth, 6th, and 7th, 1887. London: Bemrose & Sons, S. 325-331.

TOGAN, Z. V.

1991 “Gasprali (Gasprinski), Isma1l.” in: LEwWIS, B. et al. (Hg): The
Encyclopaedia of Islam — New Edition. Bd. 2. Leiden: Brill.

USMANOVA, Diljara

1996 “Die tatarische Presse 1905-1918: Quellen, Entwicklungsetappen und
quantitative Analyse.” In: KEMPER, Michael / Anke von KUGELGEN /
Dmitriy YERMAKOV (Hg.): Muslim Culture in Russia and Central
Asia from the 18th to the Farly 20th Centuries. Berlin: Klaus Schwarz
Verlag, S. 239-278.

2009 Musul 'manskoe “sektanstvo™ v Rossijskoj imperii: “Vaisovskij BoZij
polk staroverov-musul ' man” 1862-1916 gg. Kasan: Akademija Nauk
RT.

AS/EA LXVII=320]3, §. 927-964



964 ANKE VON KUGELGEN

VENGEROV, S A.

1891 Kritiko-biograficeskij slovar’ russkich pisatelej i ucenych (ot nacala
russkoj obrazovannosti do nasich dnej). Bd. 11. St. Petersburg: Seme-
novskaja Tipo-Litografija (I. Jefrona).

VoLL, John O.

1994 “Central Asia as a Part of the Modern Islamic World.” In: MANZ,
Beatrice F. (ed.): Central Asia in Historical Perspective. Boulder /
San Francisco / Oxford, S. 68-69.

VOROB'EVA, E. L:

1997 “Vlast’ 1 musul’manske duchovenstvo v Rossiskoj imperii (vtoraja po-
lovina XIX v. — 1917 g.).” Istoriceskij jeZegodnik, S. 40-55.

WENSINCK, A. ].

1936 Concordance et indices de la tradition musulmane. Leiden: Brill.

ZEMMIN, Florian

2011 Islamische Verantwortungsethik im 17. Jahrhundert — Ein weberiani-
sches Verstindnis der Handlungsvorstellungen Katib Celebis (1609—
1657). Berlin: EB-Verlag.

AS/EA LXVII=32013, §. 927-964



	"Progressiver Islam" im ausgehenden Zarenreich : das Plädoyer des St.Petersburger Imams und Regierungsbeamten Ataulla Bajazitov (1846-1911) für die Partizipation der Muslime an der modernen Zivilisation

