Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 67 (2013)

Heft: 1

Artikel: Islam und Muslime im Kontext Deutschschweizerischer Offentlichkeit
Autor: Rollin, Jonas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-391464

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-391464
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ISLAM UND MUSLIME IM KONTEXT
DEUTSCHSCHWEIZERISCHER OFFENTLICHKEIT

Jonas Rollin, Universitiat Bern

Abstract

This study tries to assess the status of Islam in the context of the Swiss discursive public sphere.
Relying on an empirical survey conducted with representatives from fifty Muslim organisations
based in the German-speaking part of Switzerland, the study examines the relative position of
Muslim organisations in the political public sphere and the role of Islam in public debate from the
perspective of the organisations themselves. The empirical findings will be interpreted using two
ideal types. The category “public sphere” known from Jirgen Habermas® works will help to
determine the social status of the Muslim community in the context of the Swiss public sphere,
while the normative concept “public religion”, as developed by the sociologist José Casanova in
his book Public Religions in the Modern World, will contribute to determine the role of Islam in
Swiss public debate.

1. Einfiihrung

Im Herbst 2009, im Vorfeld der eidgenéssischen Abstimmung tiber die so
genannte Anti-Minarett-Initiative, sorgte ein Plakat der Initianten fir erhebliches
Aufsehen. Es zeigte eine feindselig nach aussen blickende Burkatrdgerin vor
einer von unzéhligen Minaretten durchstochenen Schweizer Fahne. Wochenlang
16ste das Plakat hitzige Debatten aus, primédr dessen essentialisierende Botschaft
vom Islam als einer gewaltigen ideologischen Bedrohung fir Staat und Gesell-
schaft, gemiss der Bildsprache vor allem wegen des vermeintlich absoluten poli-
tischen Machtanspruchs der Religion und einer ihr inhédrenten Frauenfeind-
lichkeit. Im Laufe der politischen Kampagne verlagerte sich die Diskussion dann
vom Inhalt des provokativen Plakats zunehmend auf die lrage nach seiner
gesellschaftlichen Wirkung, so dass bald das Thema der Meinungsfreiheit im
Vordergrund stand und die Frage, wie 6ffentliche Religionskritik von Religions-
hetze oder gar Rassismus unterschieden werden kann. Vereinzelt wurden auch
tachspezifische Stilfragen zu zeitgendssischer Politwerbung oder graphic design
erortert.

ASFEA LXVII12013, 8. 87124



88 JONAS ROLLIN

Eine offentlich kaum thematisierte, wiewohl deutlich suggerierte Botschaft
des Plakats, die durch seine Omniprisenz im 6ffentlichen Raum noch verstarkt
wurde, war jene, dass der Islam heute eine wirkungsvolle, zumindest klar
erkennbare politische Prisenz in der nationalen Offentlichkeit der Schweiz ein-
nehme. Das grosse fettgedruckte “Stopp” vor den sich multiplizierenden Mina-
retten aut dem Plakat implizierte diese Botschaft wie auch die vielen leiden-
schaftlichen Bekundungen der Initianten und anderer Sympathisanten der
Initiative, die unaufhérlich auf eine “schleichende Islamisierung™ des 6ffent-
lichen Lebens hinwiesen (gemiss diesen etwa durch “Macht symbolisierende™
Minarette, die 6ffentliche Sicherheit gefihrdende “Hassprediger”, Kopftiicher im
offentlichen Dienst oder auch islamisch begriindete Schuldispense, welche die
staatliche Integrationsdoktrin unterlaufen wiirden). Es war aber nicht erst die
Anti-Minarett-Polemik, sondern der gesamte populistische Islamdiskurs der
Post-9/11-Ara hat in der Schweiz — im Gleichschritt mit europiischen Trends —
einen bedrohlichen 6ffentlichen Islam an die Wand gemalt, um mit dem An-
schein lokaler aktueller Relevanz die vordergriindige, eher abstrakte Der-Islam-
und-der-Westen-Debatte zu legitimieren. Zugleich wurde den Muslimen damit
gewissermassen priaventiv die Botschaft zugestellt, dass ihre Religion im 6ffent-
lichen Raum keinesfalls erwiinscht sei und sich méglichst auf die privaten und
persénlichen Sphéren beschrinken solle.

Die latente Erzdhlung eines ausgeprigten, von Schweizer Muslimen selbst
bestimmten offentlichen Islam kann aus empirischer Sicht allerdings kaum be-
statigt werden. Der Religionswissenschaftler Samuel Behloul hat diese Narrative
einerseits auf diskursiver Ebene in der Perspektive des — weiter unten diskutier-
ten — “public religions”-Konzepts von José Casanova durch die Entlarvung eines
hegemonialen nicht-muslimischen Mehrheitsdiskurses tiber “den Islam™ 1m
offentlichen Raum konterkariert. Dieser “sdkulare™ Islam-Diskurs wiirde es den
Muslimen selbst praktisch verunméglichen, nach eigenem Ermessen potentiell
gesellschaftsfahige 1slamische Werte und Normen im 6ffentlichen Raum auszu-
formulieren, geschweige denn durchzusetzen.! Andererseits gelang es Behloul
auch auf symbolischer Ebene eine relativ strikte “politisch regulierte Quanti-
fizierung der Sichtbarkeit des Islam™2 in der Schweiz nachzuweisen — nicht
zuletzt deutlich erkennbar an der Annahme der Anti-Minarett-Initiative durch
das Stimmvolk 1m Herbst 20093 Ausser Behloul, fiir den der Islam in normati-

1 Vgl BEHLoUL, 2011a: 142-147.
2 BEHLOUL, 2011b: 15.
3 Vel hierzu auch Samuel BEnLoUL, 2010,

AS/EA LXVII=12013, §. 87-124



ISLAM, MUSLIME UND DEUTSCHSCHWEIZERISCHE OFFENTLICHKEIT 39

ver Hinsicht aus der nationalen Offentlichkeitssphire ausgeschlossen ist,* haben
sich bis anhin noch keine Islamwissenschattler oder Religionssoziologen mit der
Frage der strukturellen Verortung der muslimischen Gemeinde und des Islam
aus der Perspektive eines bestimmten Offentlichkeitskonzeptes auseinander-
gesetzt. Bisherige Arbeiten, welche die relative strukturelle Position der Musli-
me und des Islam in einem nationalen, kantonalen oder kommunalen Kontext
untersuchen, konzentrieren sich meist entweder auf die Frage der sozialen und
zivilgesellschaftlichen Integration von muslimischen Akteuren in die Schweizer
Gesellschaft> oder auf die rechtliche Institutionalisierung des Islam und das
Verhaltnis der muslimischen Verbdnde gegeniiber den staatlichen Behérden.®

In diesem Beitrag werde ich versuchen den Status des Islam in der deutsch-
schweizerischen Offentlichkeit aus der Sicht der Vertreterinnen und Vertreter
muslimischer Verbande zu bestimmen.” Auf der Grundlage ihrer eigenen Aussa-
gen soll untersucht werden, inwiefern die Verbdnde Anteil an der 6ffentlichen
Debatte haben oder, in anderen Worten, ob es ithnen gelingt politische Geltungs-
anspriiche 1m offentlichen Raum zu erheben, um mithin eine “religitse
Offentlichkeit™ zu konstituieren bzw. den Islam als eine “6ffentliche Religion”
auszugestalten. Die Aussagen der Verbandsvertreter zu dieser Frage ergeben
sich aus einer schriftlichen Umfrage, die im September und Oktober 2011 unter

BenLouL, 2010 62,

5 Siehe etwa Pascal BARETTA: Du Dieu d’Abraham aux cousins d’Orient. ['intégration des
musulmans en Suisse, un defi? Si oul, pour qui? Quelles modalités? Memoire de 3e cycle:
certificat de perfectionnement en politique sociale. Genéve 1996, Hartmut FAHNDRICH:
“Muslime in der Schweiz: unvertrigliche Mentalititen?” Jahrbuch Die Schweiz (1997/98):
327-334, Werner SCHATZ: “Priisenz und Probleme der Muslime in der Schweiz.” In: Adus-
lime und schweizerische Rechtsordnung. Fribourg: Universititsverlag 2002, S. 11-29; Sa-
muel M. BEHLOUL: Musiime in der Zentralschweiz. Von Migranten zu den Muslimen in der
Diaspora. Ein Forschungsbericht. Luzemn: Religionswissenschaftliches Seminar 2004, Gris
— GROUP DE RECHERCHE SUR L’IsLaM EN Suisse (Hg): Les musulmans de Suisse entre
realites sociales, politigues et [égales. Genéve: Labor et Fides 2007 u.a.

6 Siehe insbesondere den Sammelband von René PAHUD DE MORTANGES und Erwin TANNER
(Hg.y: Musiime und Schweizerische Rechisordnung. Freiburg: Universititsverlag 2002; aber
auch Patrick HAENNI: “Dynamiques sociales et rapports a 1'Etat: I'institutionnalisation de
I’Islam en Suisse.” Révue européenne des migrations internationales X/1 (1994). 183198,
Hans MaHnNIG: “L.’intégration institutionelle des Musulmans en Suisse.” Tangram 8 (2000):
102-111; Christoph RUEGG: Die privatrechtlich organisierten Religionsgemeinschaften in
der Schweiz. Fine Bestandsaufnahme und juristische Analyse. Freiburg: Universititsverlag
2002 v.a.

7 Aus Griinden der Lesbarkeit wird in der Folge auf die Nennung beider Geschlechter ver-
zichtet.

ASFEA LXVII12013, 8. 87124



90 JONAS ROLLIN

50 verschiedenen muslimischen Verbdnden durchgefiihit wurde. Als Interpreta-
tionsmuster zur Deutung der empirischen Befunde dienen mir einerseits die
idealtypische Kategorie “Offentlichkeit”, die aus den Arbeiten von Jiirgen
Habermas (1962, 1992 u.6.) bekannt 1st, andererseits die Kategorie “6ffentliche
Religion”, wie sie der Religionssoziologe José Casanova in seinem mittlerweile
bertthmten Werk Public Religions in the Modern World (1994) entwickelt hat.
Die Interpretation mit Hilfe dieser zwei analytischen Kategorien ist dadurch
begriindet, dass beiden ein fir die Fragestellung addquates diskursives und
politisches Modell von Offentlichkeit zugrunde liegt. Zudem eignen sich beide
Kategorien — wie weiter unten deutlich wird — als relativ pragnante und kohi-
rente Idealtypen zur systematischen empirischen Analyse.

Der Fokus aut die Selbsteinschitzung der Muslime in der Frage ihrer
Prasenz im deutschschweizerischen offentlichen Raum ist als Ergidnzung zu
Behlouls externer Beobachterperspektive gedacht. Der von diesem als “norma-
tive Exklusion™® beschriebene Status des Islam und der Muslime im Kontext
schweizerischer Offentlichkeit beruht niamlich auf einer medienbezogenen
Analyse des allgemeinen “Islam-Diskurses™ und daraus resultierender diskursi-
ver Reaktionen einzelner muslimischer Verbinde. In dieser Untersuchung gilt es
demgegeniiber abseits der medialen Bithne und ausgehend von einer Akteurs-
perspektive herauszuarbeiten, wie die muslimischen Verbinde selbst die politi-
sche Offentlichkeit und ihre diskursive Priisenz darin interpretieren. Eine solche
emische Analyse des diskursiven politischen Handelns verbandlich organisierter
Muslime, die sich auf Theorien zur Offentlichkeit stiitzt, scheint bis anhin noch
nicht verfolgt worden zu sein. Die Vertreter der muslimischen Verbéande werden
hierzu direkt nach ihrem 6ffentlichen Handeln befragt, was einerseits eine um-
fassende Bestandsaufnahme von dessen Art und Ausmass erlaubt, andererseits
die — aus der jeweiligen Sichtweise — bestimmenden kulturhistorischen Steue-
rungsstrukturen- und -mechanismen dieses Handelns erkennen ldsst. Zudem
kénnen durch die Erfassung des sozialen Status éffentlichen Handelns wertvolle
Erkenntnisse tiber die Beziehungsstrukturen der Verbénde untereinander sowie
mit der nicht-muslimischen Mehrheitsgesellschaft gewonnen werden.

8 BEHLOUL, 2010: 43,
9 Ebd.. 47.

AS/EA LXVII=12013, §. 87-124



ISLAM, MUSLIME UND DEUTSCHSCHWEIZERISCHE OFFENTLICHKEIT 91

2. Interpretationsrahmen:
“Offentlichkeit” und “6ffentliche Religion™ als Idealtypen

Dic Kriterien des Idealtypus “Offentlichkeit” werden hauptsichlich Jiirgen Ha-
bermas® 1962 erschienenem Strukturwandel der Offentlichkeit entlehnt, in wel-
chem er diese anhand des Entstehungsprozesses der so genannten biirgerlichen
Offentlichkeit im Europa des 18. Jahrhunderts herausarbeitete.!® Anhand der
Habermasschen Offentlichkeitskriterien sollte das Bestehen einer “muslimischen
Offentlichkeit” in der Deutschschweiz gepriift und mithin der Status der musli-
mischen Gemeinde(n) im Kontext der deutschschweizerischen Offentlichkeit be-
stimmt werden. Die Kriterien idealer “6ffentlicher Religion”, wie sie Casanova
in seinem Public Religions in the Modern World vorschlug, sollten hingegen zur
Klarung des Status des Islam in der Offentlichkeitssphire der Deutschschweiz
beitragen, also als Antwort auf die Irage dienen, inwietern sich heute ein
“offentlicher Islam™ in der Deutschschweiz herausbildet. Die beiden Idealtypen
(religiose) “Offentlichkeit” und “sffentliche Religion™ im Sinne von Habermas
respektive Casanova kénnen als komplementéar angesehen werden, zumal beiden
— wie erwihnt — ein diskursives Modell von Offentlichkeit zugrunde liegt. 1!
Nachfolgend werden sie in leicht vereinfachter und zusammengefasster Form
beschrieben:

Die ideale biirgerliche Offentlichkeit nach Habermas ist eine neutrale und
tur alle gesellschaftlichen Gruppen und alle Themen von kollektiver Bedeutung
fre1 zugédngliche kommunikative Sphare, die rdumlich zwischen der staatlich-
politischen und der privat-lebensweltlichen Sphire angesiedelt ist.!2 Der Auftritt
in dieser 6ffentlichen Sphére setzt ein gewisses biirgerliches Selbstbewusstsein
voraus, da hier vor einem Publikum rasonierender Privatleute Kritik am auto-
ritiren Staat getibt wird, indem die Strukturen der allgemeinen gesellschaftlichen
Organisation hinterfragt und diskutiert werden. Mit der an den Staat gerichteten
Kritik fordern die 6ffentlich versammelten Privatleute von diesem Anerkennung
als legitime Tréger einer 6ftentlichen Meinung sowie Partizipation an der 6ffent-

10  Habermas hat in Strukturwandel der Offenilichkeit die Herausbildung der europiischen
biirgerlichen Offentlichkeit zwar als epochaltypischen Prozess beschrieben, er beabsichtigte
damit aber gleichwohl ein Idealmodell biirgerlicher Offentlichkeit zn entwickeln, was er
auch bereits im Vorwort zur Erstauflage des Werks vorwegnahm. Vgl. HaBERMAs, 1990
(1962). 51-33.

11 Vgl Casanova, 1994: 216-217, 231.

12 Vgl Hapermas, 1990 (1962): 96-98, 156 v.a. Siche auch HABERMAS, 1992: 436, 452,

ASFEA LXVII12013, 8. 87124



92 JONAS ROLLIN

lichen Meinungsbildung. Die Themen, welche in der Offentlichkeit diskutiert
werden, betreffen die normativen Grundlagen der Gesellschaft. Die allgemeine
Zielsetzung der Diskussionen besteht demnach in der Bestimmung des gesamt-
gesellschaftlichen Gemeinwohls.!® Die Diskussionen finden zwischen ebenbiirti-
gen Personen statt, welche gemeinsam die politische Offentlichkeit konsti-
tuieren. Es werden keine einzelnen Personen oder Gruppen auft der Grundlage
thres besonderen sozialen Status (etwa aufgrund ihrer Klassenzugehorigkeit,
thres Besitzes, ithres Alters oder politischen Einflusses) dazu privilegiert, die
iibrige Offentlichkeit zu “reprisentieren”. Allen Teilnehmern werden die glei-
chen Chancen auf gegenseitige Uberzeugung und Partizipation an der &ffent-
lichen Meinungsbildung gewihrt. So entwickelt sich eine Vielfalt rational-
kritisch begriindeter Stellungnahmen und Meinungen, die durch gegenseitige
kritische Abwigung zu gebiindelten o6ffentlichen Meinungen synthetisiert
werden.!* Das Publikum der 6tfentlich diskutierenden Privatleute ist schliesslich
prinzipiell unabgeschlossen. Dies bedeutet, dass die ausgehandelten 6ffentlichen
Meinungen nicht nur allgemein relevant, sondern auch verallgemeinerungsfihig
sind.13

Zusammengefasst handelt es sich beim Habermasschen Idealmodell von
Offentlichkeit also um eine neutrale Sphire, in der sich Privatleute ungehindert
vor einem prinzipiell unabgeschlossenen Publikum versammeln, um mittels
eines vernunfigeleiteten kritischen Diskurses gesamtgesellschafilich relevante
Themen und Meinungen an die Entscheidungstriger im politischen Zentrum
heranzutragen, mit der Absicht dadurch politische Geltungsanspriiche durchzu-
setzen.

Komplementir zum Offentlichkeitsmodell von Habermas eignet sich das
von Casanova entwickelte normative Modell einer 6ffentlichen Religion 1im Hin-
blick auf die Statusbestimmung des Islam im Kontext der deutschschweizeri-
schen Offentlichkeit. Denn Casanova, der das moderne Gemeinwesen in die drei
Sphiaren Staat, politische Gesellschaft und Zivilgesellschaft unterteilt, betrachtet
einzig das dritte zivilgesellschaftliche Feld als adidquates und legitimes Wir-
kungsfeld moderner 6tfentlicher Religionen. Nur die im &tfentlichen Raum der
Zivilgesellschaft agierenden Religionen sind geméss dem Religionssoziologen
konzeptionell vereinbar mit den liberalen Prinzipien und funktional ditferen-
zierten Strukturen moderner Gesellschaften. Durch den Staat vertretene und

13 Vgl HABERMAS, 1990 (1962): 116, 122, 178, 183 u.a.
14 Vgl ebd.: 41, 60, 68, 116 n.a
15 Ebd.: 98

AS/EA LXVII=12013, §. 87-124



ISLAM, MUSLIME UND DEUTSCHSCHWEIZERISCHE OFFENTLICHKEIT 93

privilegierte religiose Gruppen, die hierber die sdkulare Grundordnung unter-
graben (z.B. “Staatskirchen™) oder solche, die versuchen direkt an der Regie-
rungsbildung beteiligt zu werden (z.B. religitse Parteien), kénnen von Casa-
novas normativem Standpunkt aus nicht als legitime Teilhaber der modernen
liberalen Offentlichkeit gelten.!® Da der Islam in der Schweiz weder jemals eine
staatliche Machtfunktion innehatte, noch in der modernen politischen Gesell-
schaft integriert war, stellt die zivilgesellschaftliche Offentlichkeit fiir seine
Tragergruppen ohnehin die — auf langere Sicht — einzige potentiell zugéangliche
Sphire offentlich-diskursiver Partizipation dar. Analog dazu sehen sich Schwei-
zer Muslime auch selbst kaum als Teilhaber einer Glaubensgemeinschaft, die
mit der Nation oder Gesellschaft zusammentfillt, sondern eher als Mitglieder
partikularer und freiwilliger, kurzum zivilgesellschaftlicher Zusammen-
schliisse.!”

Casanova unterscheidet idealtypisch drei Funktionen “6ffentlicher Re-
ligionen™ als zivilgesellschaftliche Akteure: Erstens treten Religionen in der
Offentlichkeit auf, um nicht nur ihre eigene Religionsfreiheit, sondern im
Namen der biirgerlich-liberalen Zivilgesellschaft alle modernen Freiheiten und
Rechte von einem autoritidren Staat einzufordern. Zweitens bestreiten 6ffentliche
Religionen die Autonomie der sdkularen Ordnung sowie deren Anspruch, ohne
Ruckgrift auf religiose Ideen und Perspektiven in legitimer Weise fortzu-
bestehen. Dabei machen sie ihre eigenen normativen Traditionen als Grundlage
tur oftentliche Diskussionen geltend und nehmen an diesen kritisch mit Hilfe
rational-religiser Argumente teil. Drittens verteidigen 6ffentliche Religionen
traditionelle soziale Organisationsmuster vor verschiedenen Formen staatlicher
und marktwirtschaftlicher Durchdringung. Diese Funktion erschopft sich indes
nicht 1n der Kritik solcher gesellschaftlicher Prozesse wie dem Aufbrechen
patriarchaler Familienstrukturen oder der Verdnderung traditioneller Geschlech-
terrollen. Die Kritik beabsichtigt neben dem Schutz des Traditionsbestandes als
mittelbares Ziel die offentliche kollektive Reflexion und Uberpriifung beste-
hender normativer Strukturen.'®

16 Vgl Casanova, 1994: 7-8, 218-220.

17  Dhes wird nicht zuletzt auch daran erkennbar, dass sich die allermeisten praktizierenden und
in  Verbinden organisierten Schweizer Muslime explizit zum sikularen liberal-
pluralistischen Rechtsstaat bekennen, der sie als zivilrechtlich organisierte religiose
Minderheit vor rechtskonservativen, nativistischen und anderen post-sikularen Strémungen
in der Gesellschaft schiitzen soll. Vgl. Gris, 2005: 7, vgl. BEHLoOUL, 2007: 204,

18 Vgl Casanova, 1994: 5758, 228,

ASFEA LXVII12013, 8. 87124



94 JONAS ROLLIN

Offentliche Religionen nehmen demnach die bedeutende Aufgabe wahr, die
moderne Gesellschaft an geltende traditionelle Normen und Werte zu erinnern.
Die dabei gleichsam ausgeiibte Kritik richtet sich vornehmlich auf die beiden
dominanten sozietalen Systeme der Moderne, die Staatsverwaltung sowie die
kapitalistischen Markte, deren interne unpersonliche und moralisch neutrale
Mechanismen hinterfragt und angeprangert werden (etwa die staatliche Waffen-
ausfuhr oder die marktwirtschaftlich begriindete Sonntagsarbeit). Im Zuge der
Kritik ermahnen die 6ttentlichen Religionen die politischen und wirtschaftlichen
Entscheidungstriger dazu, bestehende systeminterne individualistisch-liberale
Logiken zu tiberdenken und einem hoheren, Diesseits bezogenen “Gemeinwohl™
unterzuordnen.

Zusammengefasst 1st die ideale 6ffentliche Religion nach Casanova also
eine in der intermedidren 6ffentlich-zivilgesellschaftlichen Sphire angesiedelte
Religion. Dort stellt sie durch das Einbringen einer ethischen Normativitit
Geltungsanspriiche, indem sie gewisse Formen der Institutionalisierung der
Moderne aus einer threrseits modernen religiés-normativen Perspektive hinter-
tragt und kritisiert. Die 6ttentliche Religion richtet sich dabei nach der Maxime
eines intersubjektiv definierten “Gemeinwohls”, welches sie immanent begriin-
det und individualistisch-liberalen politischen und wirtschaftlichen Logiken
tiberordnet.

3. Empirische Vorgehensweise

Die Umfrage unter den Vertretern muslimischer Verbdnde erfolgte schriftlich
anhand eines mehrteiligen Fragebogens, der die Moglichkeit bot, sowohl quali-
tativ wie quantitativ aut verschiedene Fragen zum Status oftentlicher Prisenz
Auskunft zu geben. Der Fragebogen wurde je nach individueller Priferenz per
Post oder elektronisch versandt, einzelne Fragebogen wurden persénlich tiber-
reicht und, im Falle sprachlicher Defizite, in meinem Beisein beantwortet. Von
den 50 befragten Vertretern verschiedener Verbande waren rund 90% Prasiden-
ten oder Vizepriasidenten ihres jeweiligen Verbandes, wobei darunter sowohl
Vertreter lokaler Vereine und Stiftungen (ca. 75%), als auch solche kantonaler
und bundesweiter Vereinigungen (ca. 25%) waren. Es wurden ausschliesslich
Vertreter muslimischer Verbiinde befragt, da eine wirksame Offentlichkeit unter
heutigen Bedingungen aller Wahrscheinlichkeit nach nur noch tiber organisierte
Verbande und Parteien hergestellt werden kann. Wie Habermas feststellt, sind

AS/EA LXVII=12013, §. 87-124



ISLAM, MUSLIME UND DEUTSCHSCHWEIZERISCHE OFFENTLICHKEIT 95

heute nur Orgamsationen bzw. die in ihnen eingebundenen organisierten
Privatleute imstande “tiber die Kandle der [...]| verbandsinternen Offentlichkeit,
und auf Grund der fiir den Verkehr der Organisationen mit dem Staat und unter-
einander 1n Kraft gesetzten Publizitit, wirksam an einem Prozess offentlicher
Kommunikation™ teilzunehmen.!® Der Prozentsatz der Schweizer Muslime, die
sich als Mitglieder aktiv am Leben in einem islamischen Verband beteiligen,
liegt wohl — nach einem Vergleich verschiedener Einschiatzungen — zwischen
15% und 20%.2 Bei einem heutigen muslimischen Bevélkerungsanteil von
zwischen 3507000 und 400°000 Einwohnern?! diirften also bis zu 807000
Muslime aktiv in einem 1slamischen Verband beteiligt sein und damit — im Sinne
von Habermas — als potentielle Teilhaber an Prozessen 6ffentlicher Meinungsbil-
dung gelten.

Was die quantitative Reprasentativitit der Umfrage betrifft, so kann zu-
nédchst festgehalten werden, dass die Anzahl von 50 beteiligten muslimischen
Verbidnden rund 20% der Gesamtzahl muslimischer Verbinde in der Schweiz
entspricht bezichungsweise, zumal alle 50 an der Erhebung beteiligten Verbédnde
thren Sitz in der Deutschschweiz haben, rund 25% der Gesamtzahl muslimischer
Verbédnde in der Deutschschweiz.?? Die topographische Begrenzung des For-
schungsgebietes auf die Deutschschweiz 1st insofern legitim, als in der West-
schweiz nicht nur eine unterscheidbare frankophone Offentlichkeitskultur vor-
herrscht, sondern die dortige muslimische Bevolkerung zudem mehrheitlich
einen anderen Sprach- und Kulturhintergrund hat als die deutschschweizerische.
Wihrend niamlich die Mehrheit der welschen Muslime aus Nordafrika und
anderen arabischen Landern stammt — und gemiss Behloul dort in Bezug auf den
Offentlichen Autftritt auch die “dominierende Gruppe™ ist — sind die allermeisten
Deutschschweizer Muslime stidosteuropiischer und tirkischer Herkunft.?

19  Hagermas, 1990 (1962): 337.

20 Vgl dazu die Einschitzungen von TanweER-Tiziani, 2010: 333, RoosT VISCHER, 2010 360
sowie BEHLOUL, 2007: 201.

21 Vgl BEnrLoul, 2007: 200.

22 Gemiss emer Aufstellung des Instituts fir Islamwissenschaft der Universitit Bern (GAss-
LEIN, 0. I.), welche gesamthaft iiber 250 islamische Organisationen in der Schweiz auflistet,
von denen rund 200 thren Sitz in der Deutschschweiz haben. Abgerufen am 20.06.2012
unter:
<www.1slamwissenschaft. unibe. ch/unibe/philhist/islam/content/e6863/¢7171/Organisatione
n_Islam-Schweiz ger.pdf.> Vgl. dazu auch ALLENBACH/SOKEFELD, 2010 17,

23 Vgl BEHroul, 2007: 201.

ASFEA LXVII12013, 8. 87124



96 JONAS ROLLIN

Die Voraussetzungen fiir eine hohe qualitative Reprasentativitit der Studie
sind insofern gegeben, als die ausgewihlten 50 muslimischen Verbénde jeweils
eine oder zwel wesentliche 6ffentlichkeitsférdernde bzw. -konstitutive Bedin-
gungen erfiilllen. Zum einen befinden sich die Standorte fast aller in der Umfrage
vertretenen Verbénde in grossstidtischem Umfeld. Deren 47 haben ihren Sitz in
einer der fiinf grossten Stiadte der Deutschschweiz, namentlich in Ziirich, Basel,
Bern, Winterthur oder St. Gallen, respektive in deren Ballungsraumen.?* Dieser
Fokus auf die grossen Stidte beruht auf der Annahme, dass sich eine muslimi-
sche Offentlichkeit bzw. ein offentlicher Islam am ehesten in bevolkerungs-
dichten, begegnungs- und kommunikationsintensiven Stadtraumen entwickeln
kann — um so mehr, als Muslime generell mehrheitlich in Stddten bzw. in deren
industrialisierten Ballungsraumen wohnen, besonders an den genannten Orten.?
Das zweite Auswahlkriterium betrifft den relativ hohen Mitgliederanteil sowie
die dadurch bedingten grésseren Einflussmoglichkeiten der Mehrheit der befrag-
ten Verbédnde, die damit tiber ein hoheres Potenzial verfligen, eine in unserem
Sinne wirksame oOffentliche Gestaltungsfunktion wahrzunehmen. So sind in der
Umfrage zwei nationale Dachverbinde (100% der Gesamtzahl in der Deutsch-
schweiz), sechs kantonale Verbinde (100%). sieben nationale islamische Or-
ganisationen (ca. 90%) sowie 35 lokale Vereine (ca. 20%) vertreten — letztere
mit einem relativ hohen durchschnittlichen Mitgliederanteil von rund 300 Perso-
nen gemiss eigenen Erhebungen.? Dieses signifikante Feld erlaubt eine repri-
sentative Aussage zur Prisenz und Selbstverwaltung muslimischer Verbiande im
Kontext deutschschweizerischer Offentlichkeit.

Um 1n diesem Untersuchungsfeld méglichst viel substantielles empirisches
Datenmaterial zu gewinnen, wurde den Verbandsvertretern ein umfangreicher
Fragebogen zugestellt, der 18 Items mit sowohl offenen wie geschlossenen Frau-
gen umfasst.?” Der Fragebogen ist in funf verschiedene Themenblocke aufge-

24 Gemdéss dem Bundesamt fiir Statistik belief sich der Bevélkerungsstand am 1.1.2010 in
Zirich auf 368°677 Einwohner. Basel zihlte zur gleichen Zeit 166173, Bern 123°466,
Winterthur 99°377 und St. Gallen 72’642 Einwohner. Aus: “Bilanz der stindigen Wohn-
bevolkerung nach Stédten”, abgerufen am 20.03.2012 unter
<http://www.bfs. admin.ch/bfs/portal/de/index/themen/01/22/lex1. html >,

23 Vgl Baumann/STtoLz, 2007. 45, Gemiss den Autoren fanden sich im Jahr 2003 die héch-
sten Prozentanteile von Angehérigen muslimischer Glaubensgemeinschaften in Basel
(7.4 %), Winterthur (7.3 %) sowie St. Gallen (6.7 %). In absoluten Zahlen lebten in Ziirich
die meisten Muslime (20°888).

26 Zur Anzahl verschiedener muslimischer Verbiinde in der Schweiz siche GASSLEIN, o. L.

27  Auf “offene Fragen” konnen Befragte frei antworten, bei “geschlossenen Fragen™ sind die

Antwortmdéglichkeiten vorgegeben.

AS/EA LXVII=12013, §. 87-124



ISLAM, MUSLIME UND DEUTSCHSCHWEIZERISCHE OFFENTLICHKEIT oF

teilt, welche sich jeweils — entsprechend der konventionellen Gliederung von
“Offentlichkeit” — auf eine von drei Ebenen 6ffentlicher Handlung beziehen: a)
eine politische Ebene im Sinne einer diskursiven Reprisentation, b) eine 6kono-
mische Ebene im Sinne einer reprasentativen Informationsékonomie und eines
Engagements in “6ftentlicher Wohlfahrt™ oder ¢) eine symbolische Ebene im
Sinne einer symbolischen Reprisentation. Der erste Themenblock bezieht sich
auf die symbolische Repriasentation des Islam im 6ffentlichen Raum und umfasst
zwel Fragen zum Verbot von Minaretten in der Schweiz und zur rdumlichen
Ausgestaltung islamischer Priasenz im Allgemeinen. Der dritte und der vierte
Themenblock betreffen die 6konomische Ebene offentlicher Reprisentation,
wobei Fragen zur Vermarktung religiéser Informationstriager, zur hierbei gestal-
teten Selbstrepréisentation der Verbinde sowie zum Engagement in einer “isla-
mischen 6ffentlichen Wohlfahrt™ gestellt werden.

Im vorliegenden Beitrag wird nun entsprechend der oben definierten Ideal-
modelle diskursiver Offentlichkeit lediglich auf die Fragen des zweiten und
funften Frageblocks Bezug genommen, die auf eine Erkundung des diskursiven
Handelns der muslimischen Gemeinde zielen. Der zweite I'rageblock behandelt
als zentrales Feld diskursiver Reprisentation den Medienbezug der muslimi-
schen Verbande. Ausgehend vom Habermasschen Ideal einer frei zugianglichen
und neutralen Offentlichkeitssphire werden kritische Fragen nach der diskursi-
ven Einbindung der Verbidnde in verschiedene Formen der medialen Berichter-
stattung sowie nach deren Einschitzung beziiglich der allgemeinen medialen
Reprasentation der Muslime und des Islam in der Schweiz gestellt. So soll
beispielsweise die Frage, ob die Verbiande die in den Medien auftretenden musli-
mischen Exponenten als représentativ ansehen, dartiber Auskunft geben, inwie-
weit die Verbinde selbst in der medialen Offentlichkeit integriert sind und
letztere entsprechend als frei zugingliche und neutrale “Offentlichkeit™ im Sinne
von Habermas interpretiert werden kann. Im funften, relativ umfassenden
Frageblock werden mehrere Fragen zum religidsen Diskurs der Verbdande sowie
zu ihrer allgemeinen Teilnahme an der 6ffentlichen Debatte gestellt. Dabei
zielen die Fragen wiederum auf eine kritische Uberpriifung des Status quo an-
hand der Kriterien idealer Offentlichkeitspartizipation sowie der normativen und
thematischen Selbstbestimmung “&ffentlicher Religion™ im Sinne von Habermas
bzw. Casanova.

ASFEA LXVII12013, 8. 87124



98 JONAS ROLLIN

4. Forschungsergebnisse

4.1 Mediale Vermittlung und Zusammenarbeit mit den Massenmedien

In einer (modernen) diskursiven Offentlichkeit ist die Vermittlung durch die
Medien insofern entscheidend, als dadurch das Spektrum des Publikums
erheblich erweitert werden kann. Es sind daher vornehmlich medial vermittelte
Stellungnahmen und Meinungen, welche heute die “6ffentliche Meinung™
prigen. In diesem Sinne wurde den Vertretern muslimischer Verbénde folgende
geschlossene Frage gestellt:

Frage: War [hre Vereinigung schon jemals in den Medien (Fernsehen, Radio, Printmedien)
prasent?

Von insgesamt 49 Antworten waren deren 39 bejahend (79.6 %) und 10 vernei-
nend (20.4 %).

Abbildung 1: Medienpriasenz

Anzahl Verbinde Prozent
Ja 39 79.6%
Nein 10 20.4%
GESAMT 49
ungiiltig (fehlend) 1

Eine daran angeschlossene Frage nach der spezifischen Medienform ergab, dass
von den 39 Verbidnden, die bereits einmal in den Medien prédsent waren, deren
22 schon in regionalen oder nationalen Fernsehprogrammen auftraten oder in
solchen dokumentiert wurden (44.9 % aller befragten Verbinde). Nun koénnte
aus diesen Zahlen der vorschnelle Schluss gezogen werden, dass die muslimi-
schen Verbande dementsprechend fest in die nationale Medienlandschaft inte-
griert sind und mithin die Gelegenheit haben darin ihre Geltungsanspriiche
auszuformulieren. Solch eine Folgerung wiirde indes zwei wesentliche I'ragen
tibergehen, deren Beantwortung erst zu einer genauen Untersuchung der Bezie-
hung zwischen den muslimischen Verbianden und den Massenmedien beitragen
kann. Eine dieser I'ragen ist jene, ob die 39 muslimischen Verbénde selbst die
mediale Berichterstattung gesucht hatten oder ob sie von den Medienredaktionen

AS/EA LXVII=12013, §. 87-124



ISLAM, MUSLIME UND DEUTSCHSCHWEIZERISCHE OFFENTLICHKEIT 99

diesbeziiglich angefragt wurden. Diese Frage wurde den Vertretungen in der
Form einer “offenen Frage” wie folgt gestellt:

Frage: Wurden Sie oder Thre Vereinigung zu diesem/diesen Medienauftritt/en eingeladen

oder ereignete/ereigneten sich dieser/diese cher aufgrund eigener Initiative?

Eine qualitative Inhaltsanalyse der 39 zu dieser Frage eingegangenen Antworten
ergibt das folgende Ergebnis: Bei 2 ungiiltigen (unauswertbaren) Antworten
gaben 24 von 37 Vertretern (64.9%) an, in allen Fallen der Berichterstattung von
den Medien eingeladen worden zu sein, deren 10 (27%) berichteten, sie wiren
meistens oder manchmal eingeladen worden, vereinzelt hitten sie aber auch
selbst den Kontakt mit den Medien gesucht. Und schliesslich schrieben nur 3
Reprasentanten (8.1%), dass die mediale Berichterstattung von ihrer eigenen
Initiative ausgegangen wire, wobei von diesen dreien zwei hinzufiigten, dass der
Medienkontakt aus Anlass eines “Tages der offenen Tur” gekniipft worden se1 —
eines Lireignisses also, an dem zumeist einem noch wenig informierten Publikum
das Vereinsleben und die islamische Religionspraxis in ithren Grundziigen vorge-
stellt wird, aber kaum spezifische politische Themen und Ideen diskutiert
werden.?8

Die aus diesen Zahlen hervorgehende Frkenntnis, wonach die mediale
Bekanntmachung der muslimischen Gemeinde vor allem von aussen veranlasst
wird und weniger den Interessen der organisierten Muslime selbst geschuldet 1st,
dirfte insofern nicht Gberraschen, als das kommerziclle Potenzial eines medial
instrumentalisierten “Islam an sich” wohlbekannt ist. Ein Vertreter beschreibt
diese Problematik ganz niichtern:

Meistens kommen die Medien selbst und zwar immer dann, wenn irgendwo etwas passiert,

was moglicherweise mit dem Islam zu tun hat.??

Ein anderer kritisiert dieselbe Sachlage aus einer religios-normativen Per-
spektive:

28  Bei dieser Feststellung stittze ich mich auf eigene Beobachtungen, die ich an mehreren
“Tagen der offenen Moschee” in der Deutschschweiz gemacht habe.

29 Zwecks besserer Lesbarkeit wurden in den Antworten grammatische und orthographische
Fehler korrigiert. Eigene Wortergéinzungen oder FErlduterungen, die das Satzverstindnis er-

leichtern sollen, wurden in eckige Klammern gesetzt.

ASFEA LXVII12013, 8. 87124



100 JONAS ROLLIN

Normalerweise kommen die Medien, sobald es irgendwo ein Problem gibt, das anscheinend
mit dem Islam verbunden ist. The Journalisten sollten dabei sorgfiiltig vorgehen. In der surat
an namlii, Vers 27, steht geschriecben: “Wir werden schen, ob du die Wahrheit gesagt hast

oder einer von den Liignern bist.”” Man sollte nicht alles, was man hort, sofort glauben.

Die zweite wichtige Frage, die sich bei der Untersuchung der medialen Vermitt-
lung und Prasenz der muslimischen Verbénde stellt, betrifft die Zusammenarbeit
mit den Medienarbeitenden bei deren Recherche- und Produktionsprozessen. Es
ist die Frage, ob und inwiefern sich die Verbandsvertreter selbst aktiv in diese
Prozesse einbringen kénnen, um damit ihre Rolle in der Offentlichkeit selbst zu
bestimmen. Bei der Frage nach der Kontaktnahme mit den Medien wie auch an
anderen Stellen des Fragebogens wird indes sehr deutlich, dass sich die Vertreter
kaum dazu in der Lage sehen. Deren mehrere beschreiben in aller Deutlichkeit
und Vehemenz die unmittelbar erlebte Beziehung ithres Verbands zur Institution
der Medien als ein Verhiltms, das von Ohnmacht hier und utilitaristischer Riick-
sichtslosigkeit dort gekennzeichnet sei:

Wir wurden eigentlich immer angefragt, ausser an einigen Malen (Feste) haben wir Medien-
vertreter selbst eingeladen und dann ist aber niemand gekommen. Die Medien gehen auf
keine Einladungen ein, sie kommen nur, wenn sie selbst Interesse haben und dann haben sie
ihre eigenen Ziele und Ideen schon ver dem Besuch bestimmt.

Teilweise haben sich die Medien selber ohne Riicksprache eingeschallet und teilweise

wurden wir eingeladen.

Unsere Pressemitteilungen werden nicht verdffentlicht. Wenn wir etwas positives tun,
interessiert dies keine Journalisten. Wenn ein(e) Muslim(a) aber etwas schlechtes tut, wird

dariiber gross berichtet.

Die Medien erzihlen Liiggengeschichten. Wenn man 1 sagt, schreiben sie 2.

Der Unmut iiber Medienvertreter, die unter dem Diktat des Kommerzes anti-
zipierten gesellschaftlichen Informationserwartungen entsprechen miissen® und
daher kaum mehr “mit offenen Augen™ — wie es ein Vereinsprasident ausdriickte
— die Moscheen betreten kdénnen, driickt sich auch in der nachstehenden statisti-
schen Ubersicht aus. Sie fasst die Antworten auf die folgende geschlossene
Frage zusammen:

Frage. Wenn Sie daran denken, mit welchen Themen und Meinungen der Islam in den
Schweizer Medien iiblicherweise in Verbindung gesetzt und dargestellt wird, wie repri-

30 Vgl IMHOF/ ETTINGER, 2007: 288f.

AS/EA LXVII=12013, §. 87-124



ISLAM, MUSLIME UND DEUTSCHSCHWEIZERISCHE OFFENTLICHKEIT 101

sentativ ist dieses Bild des Islam Threr Ansicht nach fiir das Religionsverstindnis Threr Ver-

emnigung?

Abbildung 2: Bild des Islam in den Medien

Anzahl Verbinde Prozent
durchaus reprisentativ 2 4%
eher reprisentativ 0 0%
teils reprasentativ 7 14%
cher nicht repriisentativ 20 40%
gar nicht reprisentativ 21 42%
GESAMT 30
ungiiltig (fehlend) 0

Das Frgebnis ist eindeutig. Lediglich 2 von 50 Vertretern (4%) betrachten das
Bild des Islam in den Medien als eher oder durchaus reprisentativ, wihrend es
fur 41 (82%) eher nicht oder gar nicht repriasentativ ist. Diese verbreitete deut-
liche Ablehnung des medialen Diskurses tiber den Islam griindet vermutlich
nicht nur auf einer objektiven Beurteilung der medialen Berichterstattung, son-
dern wie angedeutet auch auf eigenen Erfahrungswerten beziiglich der Zusam-
menarbeit der Medienvertreter mit muslimischen Verbdnden bzw. deren Ver-
tretern.

Die Schwierigkeit, eigene Themen und Meinungen unverzerrt in den me-
dialen Kreislauf der offentlichen Meinungsbildung einzubringen, 1st freilich
keine spezifisch muslimische Sorge, sondern in Anbetracht einer Populismen
produzierenden massenmedialen Unterhaltungsindustrie eine prinzipielle Her-
ausforderung.’! Gemessen an den Aussagen der Vertreter muslimischer Ver-
biande scheint diese Problematik indes im Falle der muslimischen Gemeinde
besonders tiefgreifend zu sein. Auf die IFrage nach den wichtigsten Anliegen und
Herausforderungen im Hinblick auf das Vereinsleben in der Schweiz nennen
mehrere Vertreter — explizit und implizit — die lokale massenmediale Kommuni-
kation als hauptsédchliche Herausforderung.

Das wichtigste Anliegen ist, falsche, missverstindliche und zweideutige Informationen, die
durch die Medien vermittelt werden und dadurch der Islam bzw. die Moslems in Verruf

geraten, [zu korrigieren].

31 Ebd

ASFEA LXVII12013, 8. 87124



102 JONAS ROLLIN

Mir ist es vor allem wichtig, dass Menschen anderer Religionen keine Vorurteile gegeniiber
dem Islam haben, dass sie unsere Religion besser kennenlernen und lernen, dass der Islam

nichts mit dem Terrorismus zu tun hat.

Die grésste Herausforderung ist eine faire Medienpriisenz in der Schweiz.

Wihrend es den Verantwortlichen muslimischer Verbdnde also kaum an
Medienanfragen mangelt, scheinen sich die dadurch stimulierten Hotfnungen auf
eine authentische diskursive Mitwirkung regelméssig als triigerisch zu erweisen.
Eigene bei den Medien eingereichte Vorschldge fiir Medienprojekte werden den
Vertretern zufolge ohnehin kaum zur Kenntnis genommen. Der Versuch selbst
als medialer Akteur in der Offentlichkeit aufzutreten scheitert also oft schon im
Ansatz. Die Folge ist eine resignative, zuweilen frustrierte Haltung gegentiber
der Mediensttentlichkeit. So meint ein in seinem Biiro angetroffener
aufgebrachter Prasident:

Wir haben am Tag der offenen Moschee praktisch alle Politiker der Stadt und des Kantons
eingeladen. Alle haben schén sauber mit ihren Superstandardbriefen abgesagt [der
Prdsident schmettert einen beachtlichen Stapel von Absagen auf den Tisch|. Das beleidigt.
Die reden immer davon, dass wir uns integrieren milssen. Was bedeutet das eigentlich?
Wenn wir einladen, kommt ja niemand. Und das ist jedes Jahr dasselbe. Sie verpassen die
besten Chancen zur Zusammenarbeit. Glauben Sie, nichstes Mal habe ich Lust einem
Journalisten etwas zu erzihlen, damit der seine dumme Story hat und viel Geld verdient?

Ich mache keine Interviews mehr.

Zwel weitere Vertreter driicken thren Unmut {iber den als voreingenommen und
selbstreferentiell angesehenen Medienjournalismus bezeichnenderweise bei der
Kontaktnahme zu dieser Studie aus:

Es gibt nichts zu sagen, hier kommen Hilfsarbeiter, Taxifahrer, Elektriker, Fabrikarbeiter,

sie beten hier und wollen ithren Frieden.

Die Medien, die Stadt, Forscher, alle, alle wollen immer irgend etwas von uns wissen [...].
Seit Jahren werden uns immer wieder die gleichen Fragen gestellt. Und schauen sie, wir

leben immer noch.

Im letzten Zitat wird implizit vermittelt, dass die muslimischen Verbénde nicht
nur via Medien, sondern grundsétzlich mit einem dominanten nicht-musli-
mischen Islam-Diskurs konfrontiert werden, der sie in eine passive Position der
Selbstrechtfertigung dringt. Dieser konkurrierende Diskurs der sdkularen Mehr-
heitsétfentlichkeit kann insofern als hochst effektiver Machtdiskurs gesehen

AS/EA LXVII=12013, §. 87-124



ISLAM, MUSLIME UND DEUTSCHSCHWEIZERISCHE OFFENTLICHKEIT 103

werden, als sich die Verbidnde in thematischer wie normativer Hinsicht erkenn-
bar nach diesem ausrichten. So dominieren hiaufig von aussen bestimmte The-
men die Pressemitteilungen und Positionspapiere muslimischer Vereine, etwa
wenn sich diese zum wiederholten Mal “ausdriicklich” von 1slamistisch
motivierten Gewaltakten fernab der Heimat “distanzieren™ oder solche Praktiken
wie Zwangsehelichungen oder Genitalbeschneidungen “verurteilen” (miissen).
Zudem argumentieren die Verbdnde innerhalb eines von aussen bestimmten
epistemologischen Rahmens, wobei sie dabei oft einen normativ genau ent-
gegengesetzten Standpunkt zum populdren Islam-Bild einnehmen, indem sie
sich etwa — mitunter in mustergiiltiger Art —2 vorbehaltlos zu geltenden natio-
nalgesellschaftlichen Werten bekennen.*

4.2 Themen und Programmatik der Verbdnde

Angesichts des steten Drucks, sich vor einer hegemonialen, argw&hnischen
Offentlichkeit als partikulare Gemeinschaft zu rechtfertigen und entsprechend
geringer Zuversicht hinsichtlich der 6ffentlichen Resonanz auf eigene normative
Standpunkte, ist es wenig wahrscheinlich, dass die organisierten Muslime unter-
einander angeregt Uiber gesamtgesellschaftlich relevante politische und andere
Themen diskutieren. Hingegen kann eher erwartet werden, dass in den muslimi-
schen Vereinen vor allem Themen besprochen werden, welche die viel drangen-
deren grundlegenden Fragen der sozialen und kulturellen Anbindung zum Inhalt
haben. In welchem Masse dies der Fall ist, zeigt die folgende Abbildung. Sie
fasst die Antworten auf diese geschlossene Frage zusammen:

Frage. Wenn Sie an die in [hrer Vereinigung gefithrten Gespriche und Diskussionen den-
ken, welche Themen spielen nach [hrer Einschitzung eine grossere oder kleinere Rolle?

32 Siche etwa die auf <www.vioz.ch/4721 html> abrufbare Grundsatzerklarung der VIOZ vom
Mirz 2003, in welcher sich die Vertretung in folgender Rethenfolge und Formulierung 1.
Fiir die Demokratie und Rechtsstaatlichkeit, 2. Fiir den Frieden, 3. Gegen Gewalt, 4. Fiir die
Menschenrechte, 5. Fiir die Gleichberechtigung, 6. Fiir die Integration und 7. Fiir den Inter-
religitsen [halog ausspricht, wobei erst unter den Punkten 8 und 9 “Unser Glaube” respek-
tive “Unsere religidsen Pflichten” erkliart werden. Webseite abgerufen am 04.06.2012.

33 Vgl BeHrour, 2011 140142,

ASFEA LXVII12013, 8. 87124



JONAS ROLLIN

104

(91) (6) (s1) {(+) {(¢)
L% Lt %bE %61 | %6T1E | 2%S'8 %b'9 WISPUE[IE WS H/-SIJUNNISH T ToTenIg
(g) (1) (1) (o1) (L)
6T Lt %¥'9 2%5CT | %61€ | %ETT | %6F] Nnrjodusssny pun -uauL] JaZ1emIdg
(81 (81 () () (©) IspueuIaIoNIN
14 8t 2%S°LE | %SLE | %9FT | %Tt %9 UL /USWI[STA] HOA SIHRLIAA
L1 (1) (amn (2) (g) UL AUSTISAUNIITN
6'€ 8t %P CE | %ETE | %6'TT | %lt %E'9 T FUNYSIZag pun Uaqa[usIesny
(010 yosta]-juyoy
(97) (r1) (L) (o) (1) uonNPoId “RJOUPALI] SYISTUIR]ST
£ 8t %7 PS %T'6T | %91 %0 %1°T ‘ageryyonydoy) 119y eIIsuorsIay
81 @y () (1) () seyvy
v 9% %1°6€ %LE | %t Ll | %TT %9F wi SUMLIDIUIUILLSI(] PUn 3190 A
(01) (F1) (c1) () (D) (yosnijod
9'¢ 97 %ZTTT | %I'TE | %Eee | %68 %kt YDSIFRIOSLIM Terzos) vonedizie
1) (61) (2) () (¢) (910 JINUYDIIUALI() “USUIDIDA
6°¢ 9 %BITE | %TTr | %981 | %bt %L9 2NPS WaqIy JIap ur) uoneigau]
TNAM-TALIIN|  THVYZNY ssoI5 myas|  ss018 | [anIW | OIS | WIS IyBS NAWHAHL

USWAY [, USHIANNYSIP JOP SUMNapag ;€ sunp[iqqy

AS/EA LXVII=12013, §. 87-124



ISLAM, MUSLIME UND DEUTSCHSCHWEIZERISCHE OFFENTLICHKEIT 105

Die Statistik zeigt deutlich, dass von den vorgeschlagenen Themen die “Schwei-
zer Innen- und Aussenpolitik™ weitaus am wenigsten diskutiert wird (Mittelwert
2.9). Auch in absoluten Zahlen kann die Vermutung bestitigt werden, dass
allgemein relevante politische Themen in den vereinsinternen Diskussionen eine
tendenziell geringe Bedeutung einnehmen. So spielt das Thema “Schweizer
Innen- und Aussenpolitik™ in lediglich 15 von 47 Verbinden (31.9%) eine
“grosse” oder “sehr grosse Rolle”, wobei noch zusitzlich anzumerken 1st, dass
vermutlich ein erheblicher Anteil jener Vertreter, die dem Thema ein grosseres
Gewicht in den Diskussionen beimessen, dieses eher mit vereinsrelevanten aus-
landerpolitischen und religionsrechtlichen Fragen assoziiert als mit gesamt-
gesellschaftlich relevanten Fragen zu solchen Themengebieten wie Medizin-
ethik, Wirtschatts- oder Umweltpolitik. “Wir haben ganz andere Sorgen” wurde
mehrmals 1in den Gesprachen wie auch in dhnlicher Form schriftlich in den
Fragebogen festgehalten. Diese Sorgen widerspiegeln sich derweil in der Stati-
stik und erkldren — zusammen mit der Tatsache, dass die Mehrheit muslimischer
Vereinsmitglieder Auslander mit wenigen politischen Rechten sind —3* weshalb
in den muslimischen Vereinen Diskussionen tiber allgemein relevante politische
Themen (noch) verhéltnisméssig rar sind. So spielt das Thema “Vorurteile und
Diskriminierung 1m Alltag™ in 35 von 46 Verbianden (76.1%) eine “grosse” oder
“sehr grosse Rolle” (in weiteren 8 oder 17.4% eine “mittlere Rolle™). Auch die
hohe Bedeutung, welche die Themen “Zusammenleben und Beziehung mit
Nichtmuslimen/Innen™ sowie “Integration” einnehmen, weisen darauf hin, dass
die verbandlich organisierten Muslime vorerst noch mit grundsétzlichen Her-
ausforderungen auf sozialer und kultureller Ebene konfrontiert und beschéftigt
sind, in anderen Worten mit allerler Missverstindnissen und Vorurteilen 1m
offentlichen Raum, weil ihre religitse Identitat dort erkennbar wird, nicht weil
sie mit ihr politisieren.

Das gemiss den Umfrageergebnissen mit Abstand am meisten diskutierte
Thema betrifft das komplexe und kontroverse Feld der “Religionsfreiheit”. Wah-
rend 40 von 48 Vertretern (83.4%) dem Thema eine “grosse™ oder “sehr grosse
Rolle” in den vereinsinternen Gesprichen und Diskussionen beimessen, spielt
dieses 1in den Augen lediglich eines Vertreters eine “kleine” oder “sehr kleine
Rolle”. Mit “Religionsfreiheit” ist hier die spezifische Religionsfreiheit des
Islam in der Schweiz gemeint und nicht das allgemeine Prinzip Religionsfreiheit
in einem staatsphilosophischen Sinne, zumal bereits der im Fragebogen vorge-
gebenen Antwort “Religionsfreiheit” in Klammern die konkreten auf den Islam

34 Vgl Gris, 2005: 15

ASFEA LXVII12013, 8. 87124



106 JONAS ROLLIN

bezogenen Beispiele “Kopftuchfrage, islamische Friedhofe, Produktion halal-
Fleisch ete.” angefiigt sind (siehe Abb. 3). Zudem bestitigen mehrere Teilneh-
mer an anderen Stellen des Fragebogens implizit diese Annahme, wonach ins-
besondere das spezifische Thema der “islamischen Religionsfreiheit” die
vereinsinternen Diskussionen dominiert und weniger die Religionstreiheit als
allgemeines Prinzip. So kamen alleine bei der Frage nach den wichtigsten Anlie-
gen und Herausforderungen fur die muslimischen Verbinde in der Schweiz
einige aufschlussreiche Antworten zustande:

Kopftuch in allen Offentlichkeiten, Schule, Arbeitsort.
Freie Ausiibung der Religion am Arbeitsplatz bzw. [in der] Schule

Bildung der Kinder, Zwangsteilname am Schwimmunterricht (ich glaube es braucht hier

emne Portion an Glaube, an Demokratie und Sikularitit der Regierungsmitglieder).

Als ein Teil der Gesellschaft akzeptiert zu werden. 7Z.B. darf man hier geboren werden, also

soll man hier auch sterben und begraben werden diirfen.

Die tibrigen Antworten auf die erwidhnte Frage lassen darauf schliessen, dass
neben der eigenen Religionstreiheit zudem die I'rage der ftentlich-rechtlichen
Anerkennung durch den Staat bzw. die Kantone die organisierten islamischen

Gemeinschaften intensiv beschéftigen. Folgende Aussagen sind dafiir beispiel-
haft:

Die staatliche Anerkennung des [slams in der Schweizer Regierung, so wie es Christentum
und auch Judentum sind. Nur so kénnen wir zusammen und innerreligiés eine gute Zukunft

aufbauen.

e Anerkennung ist lingst notig, es leben mehr als 400°000 Muslime in der Schweiz,
immer mehr sind Schweizer, sie haben ein Recht in Freiheit zu leben und an der Gesell-

schafl teilzunehmen.

Osterreich und Deutschland haben unsere Religion akzeptiert, dasselbe sollte auch die
Schweiz tun.

Rechtliche, soziale und verfassungsmiissige Gleichbehandlung des Islams mit den anderen

Glaubensgemeinschaften.

Anerkennung des Islams)!
Die Themen, welche fiir die muslimischen Verbinde im Vordergrund stehen,

sind also einerseits lebensweltliche Fragen der gesellschaftlichen Akzeptanz und
Integration und andererseits Fragen der religionsrechtlichen Gleichstellung, ins-

AS/EA LXVII=12013, §. 87-124



ISLAM, MUSLIME UND DEUTSCHSCHWEIZERISCHE OFFENTLICHKEIT 107

besondere der Religionsfreiheit und der so genannten éffentlich-rechtlichen An-
erkennung. Es sind demnach weniger gesamtgesellschattlich relevante Themen,
die in den Vereinen diskutiert werden, als vielmehr unmittelbar gruppen- bzw.
verbandsrelevante Themen. Die mit diesen verbundenen Anliegen sind entspre-
chend kaum verallgemeinerungstiihig, zumal sie auf spezifischen religidsen und
sozialen Interessen beruhen.

Die anhand der Themen in threr Grundausrichtung erkennbare Program-
matik der Verbande unterscheidet sich insofern deutlich von der Programmatik
einer idealen “6ffentlichen Religion™ in Casanovas Sinne, als sich diese im
Wesentlichen dadurch auszeichnet verallgemeinerungsfahige Meinungen auszu-
handeln, mit denen allgemein relevante politische und wirtschatiliche Entwick-
lungen hinterfragt und anprangert werden. Wie aus den Fragebdgen ersichtlich
wird, haben die muslimischen Verbiande zwar durchaus ein Interesse allgemein
relevante Themen der politischen Offentlichkeit zu behandeln und zu diesen
eigene Meinungen auszuhandeln, doch haben solche Themen (noch) keine Prio-
ritdt und — wie spiter noch deutlicher wird — korrelieren zudem 1n keiner Weise
mit den Informationserwartungen, die in der nicht-muslimischen (Medien-)
Offentlichkeit tiber die muslimischen Verbiinde gehegt werden. Die mit grossen
Hoffhungen verbundenen prioritaren Anliegen nach offentlich-rechtlicher Aner-
kennung sowie nach Religionstreiheit konnen derweil als defensive Reaktionen
auf EHinschrinkungen verfassungsrechtlich garantierter Grundrechte wie der
Religionsfreiheit (Art. 15 der Bundesverfassung), der Rechtsgleichheit (Art. 8)
und des Diskriminierungsverbots (Art. 8) angesehen werden,? welche — 1dealer-
welse — eine problemlose Auslibung des Islam implizieren. Gibe es keine kultu-
ralistischen Einschrinkungen dieser Grundrechte, wiirden diese Anliegen auch
thren raison d’étre verlieren und folglich nicht mehr erhoben werden.

Die Spannung zwischen staatlich garantierter Religionsfreiheit und der von
den muslimischen Religionsgemeinschaften praktizierten Religionsfreiheit be-
ruht im tbrigen wohl insbesondere auf der unterschiedlichen normativen Ge-
wichtung von Riten bzw. “dusseren Handlungen™.*¢ Wihrend der von der Erfah-
rung mit dem Christentum geprigte sikularisierte Schweizer Nationalstaat diese
— 1m Vergleich zum “inneren Glauben™ — als periphere, zu vernachlassigende
Handlungen betrachtet, gelten sie im Islam als notwendiger symbolischer Aus-

33 Dhe Schweizerische Bundesverfassung ist unter <www.admin.ch/ch/d/sr/1/101.de.pdf> im
Internet abrufbar. Konsultiert am 20.06.2012.
36 Vgl hierzu DELLWING, 2007 146-149,

ASFEA LXVII12013, 8. 87124



108 JONAS ROLLIN

druck des Glaubensbekenntnisses und der muslimischen Identitit. 37 Thre
“dussere” oder 6ffentlich erkennbare Durchfiihrung ist wesentlich fiir die eigene
Identitédtsbestirkung und die Bewahrung religitser Tradition (sumna) in der
Glaubensgemeinschaft (wmma) und kann kaum durch analoge private Hand-
lungen ersetzt werden (das fiinfmalige Beten in der Gemeinschaft ist beispiels-
weise nicht zu ersetzen durch ein Gebet “im stillen Kdmmerchen” * das grosse
Fest des Fastenbrechens als Abschluss des Ramadan ist privat gar nicht durch-
fuhrbar, wihrend die Pilgerfahrt nach Mekka stets als Idealmodell und Leitmotiv
verkorperter Gemeinschaftlichkeit gilt). So stellt sich unweigerlich die Frage, ob
die Religionsfretheit in der Schweiz nicht vor allem die Fretheit des Christen-
tums bedeutet, obwohl der Staat offiziell religios und weltanschaulich neutral ist.
Es ist hier nicht die Absicht, einer bedingungslosen Religionsfreiheit das Wort
zu reden, welche kein sédkularer Rechtsstaat verkraften konnte. Es soll lediglich
testgehalten werden, dass die von muslimischen Verbédnden gestellten Forderun-
gen nach “Religionstreiheit” einem diesbeziiglich kulturzentrischen staatlichen
Deutungsmonopol geschuldet sind, welches — in Anlehnung an Casanova — die
Entfaltung eines in der Zivilgesellschaft aktiven offentlichen Islam behindert.
Was die o6ffentlich-rechtliche Anerkennung islamischer Religionsgemeinschat-
ten betrifft, so belegt ithr bisheriges Ausbleiben in samtlichen Kantonen in
eindeutiger und drastischer Weise, dass der Souverin bis anhin kein Interesse an
einer Forderung eines offentlich aktiven, das Angebot bestehender traditioneller
Religionsgemeinschatten erginzenden [slam hatte.

4.3 Tendenzen der Fragmentarisierung und Polarisierung

Der Meinungswettbewerb um islamische Normativitét findet nicht nur zwischen
der muslimischen Minderheit und der nicht-muslimischen Mehrheit statt, son-
dern auch innerhalb der muslimischen GGlaubensgemeinde selbst. Konfessionelle
Differenzen, verschiedene Nationalkulturen und Sprachtraditionen, vermehrt
aber auch generationsbedingte Unterschiede und foderalistische Tendenzen er-
schweren eine Konsensfindung innerhalb der Glaubensgemeinde und damit die
Formierung einer muslimischen Offentlichkeit. Dadurch bedingt findet ein Wett-

37 Vgl PrarT, 2009: 167-181.

38 Vgl den berithmten und von Muslimen vielzitierten Hadith, wonach das Gemeinschafis-
gebet 25 mal wichtiger/besser ist als das allein verrichtete Gebet (in der al-gami® as-sahith
oder “der wahren Sammlung” des Traditionsgelehrten al-Buhari an den Stellen 8: 466, 11:
619 und 11: 620).

AS/EA LXVII=12013, §. 87-124



ISLAM, MUSLIME UND DEUTSCHSCHWEIZERISCHE OFFENTLICHKEIT 109

streit zwischen den verschiedenen muslimischen Verbdnden und ihren Vorste-
hern um Reprisentativitat und Ansehen in der Offentlichkeit statt. Dieser wird
einigen Vertretern zufolge von den schweizerischen Medien insofern geschiirt,
als diese bestimmte charismatische und vor allem polarisierende Vertreterprofile
bevorzugen, welche sich gebildet ausdriicken kénnen, scheinbar ungeachtet des-
sen, in welchem Masse sie die muslimische Gemeinde reprisentieren. Die Folge
1st eine eher kleine, tiberschaubare Gruppe von muslimischen Medienexponen-
ten, die zueinander in relativ grosser Rivalitit stehen und durch ihre Teilnahme
an der umstrittenen Mediendftentlichkeit (siehe Abb. 2) den Unmut der Vertreter
an der Basis hervorrufen:

Viele [muslimische Medienexpenenten| sind nicht geniigend iiber den Islam |[informiert]
und debattieren coder werden von anderen ausgesucht, damit sie das sagen, was diese hiren
wollen. Fiir mich ist lacherlich, was alles auf Schweizer Medien liuft.

Wir brauchen keinen Prasidenten firr die Fernsehkameras. Viele so genannte Vertreter sind
nicht ehrlich, haben keine ehrlichen Bestrebungen, sie haben ihre eigenen Interessen und
ihnen fehlt der Kontakt zur Basis. Daneben gibt es gewisse unerfahrene Muslime, welche
die geschlossene Einheit anstreben. Sie sehen immer nur die Probleme. Thnen darf man kei-
ne Aufmerksamkeit geben, sie sind zu unerfahren, auch im Glauben braucht es Erfahrung.

Entsprechend distanziert stehen die Verbande zur Reprisentativitat von muslimi-
schen Medienexponenten. Dies belegen die Antworten auf die folgende ge-
schlossene Frage:

Frage. Wenn Sie an die bekannteren Muslime/Innen denken, die sich in den Schweizer
Medien im Namen der muslimischen Gemeinschaft dussern, wie reprisentativ sind diese
Ihrer Ansicht nach fir die Haltungen und Finstellungen der Mitglieder Threr eigenen

Vereinigung?

ASFEA LXVII12013, 8. 87124



110 JONAS ROLLIN

Abbildung 4: Reprisentativitiat von muslimischen Exponenten in den Medien

Anzahl Verbinde Prozent
durchaus représentativ 2 4.2%
cher repriasentativ 4 8.3%
teils reprisentativ 24 30%
eher nicht reprisentativ 11 22.9%
gar nicht reprisentativ 7 14.6%
GESAMT 48
ungiiltig (fehlend) 2

Zieht man in Betracht, dass in dieser Umfrage auch diejenigen Verbande ver-
treten sind, die selbst 6fters in den Medien présent sind, so ist der Anteil von
lediglich 6 von 48 Vertretern (12.5%), welche die muslimischen Exponenten in
den Medien gesamthaft als “eher” oder “durchaus reprisentativ’” betrachten, dus-
serst niedrig. Es konnte noch angefiigt werden, dass manche der angetroftenen
Vertreter nicht einmal die Namen der in den Medien 6fters aufiretenden musli-
mischen Verbdnde (u.a. FIDS, KIOS, IZRS, FFI) und ihrer Exponenten kannten,
weshalb schliesslich davon ausgegangen werden kann, dass die formellen mas-
senmedial vermittelten 6ffentlichen Meinungen der muslimischen Exponenten
kaum mit den informellen nicht-6ffentlichen Meinungen der Vertreter an der
Basis korrespondieren. Die distanzierte Haltung der meisten Vertreter zur Repra-
sentativitit der Medienexponenten ist liberdies auch ein weiteres Indiz dafir,
dass es den ersteren bis anhin kaum gelungen ist, sich aktiv und mit eigenen
Themen in die schweizerische Mediendffentlichkeit einzubringen.

Eine der Folgen der konkurrierenden Verhiltnisse zwischen den verschie-
denen muslimischen Verbinden und ihren Vorstehern ist, dass es bis heute keine
anerkannte nationale islamische Dachorganisation gibt, die den Prozess demo-
kratischer Konsensfindung innerhalb der muslimischen Gemeinde und damit die
Bildung einer muslimischen Offentlichkeit fordern kénnte. Wie aus der unteren
Antworttabelle ersichtlich wird, erwarten die Vertreter eine solche bzw. eine
andere Form der nationalen Vereinigung auch in Zukuntt kaum. Die Tabelle be-
zieht sich auf die geschlossene wie folgt formulierte Frage:

Frage. Wie schiitzen Sie die Wahrscheinlichkeit ein, dass in der nahen Zukunft ein einheit-
licher Dachverband oder eine ‘Basisorganisation’ fiir alle islamischen Vereinigungen in der
Schweiz gegrimdet wird?

AS/EA LXVII=12013, §. 87-124



ISLAM, MUSLIME UND DEUTSCHSCHWEIZERISCHE OFFENTLICHKEIT

111

Abbildung 5: Wahrscheinlichkeit einer Dachorganisation in der nahen Zukunft

Anzahl Verbinde Prozent
hoch 9 20%
mittel 14 31.1%
gering 20 44 4%
weiss nicht 2 4.4%
GESAMT 435
ungiiltig (fehlend) 3

Der Pessimismus im Hinblick auf die Einrichtung einer einheitlichen Dach-
organisation widerspiegelt sich auch in vielen erginzenden Erlduterungen zu
dieser Frage, wobei diese zudem einen Eindruck davon vermitteln, inwiefern
fragmentiert und uneinig die organisierte muslimische Gemeinde der Deutsch-
schweiz zur Zeit ist.

Wir haben schon manches in Richtung Dachverein versucht, es hat aber nicht funktioniert.
Die Faktoren sind zahlreich: Verschiedene Herkunft und Kultur, andere Ideologie, Macht,
auch die Behorden sind teilweise schuld, da sie uns nicht unterstiitzen. Ich denke, ein Dach-
verband auf Rotation kénnte in der Zukunft funktionieren, eine Hierarchie mit einer Person
an der Spitze braucht es aber nicht und ist absurd. Jeder hat ein Recht auf seine eigenen
Ideen und Meinungen. Wir miissen nicht eine Stimme haben und es ist auch nicht unsere
Aufgabe alle Menschen zusammenzubringen. In surai al ghashie, Vers 22, steht; “Du bist
nur ein Warner und hast keine Gewalt iiber sie.” Es ist also nicht unsere Aufgabe die Mus-
lime zusammenzubringen. In surat al younis, Vers 99, steht: “Und wenn dein Herr wollte,
wiirden alle Menschen gliaubig werden. Willst du nun etwa die Menschen zwingen, dass sie
glauben?” Wir kénnen niemanden zur Uberzeugung zwingen. Wir miissen respektvoll sein
und den Dialog suchen. Die Pluralitit kann eine Stirke sein.

Ich glaube nicht, dass so etwas niitzlich ist. In der CH ist alles kantonal geregelt, so sehe ich
nicht ein, was eine Organisation auf der Bundesebene bringen wiirde, wenn sie keinen An-
sprechpartner hat, denn der Bund befasst sich nicht damit.

Wir sind alle Muslime, aber alle aus verschiedenen Kulturen. Ein Dachverband fiir alle alba-
nischen Muslime wire winschenswert. Ein Dachverband fir alle Muslime erscheint mir
aber weit entfernt, fiir die neven Generationen wird es vielleicht sogar noch schwieriger |...]
Ein nationaler Dachverband erscheint mir iibrigens auch nicht wichtig. Wichtig ist in erster
Linie, dass wir uns alle gegenseitig respektieren und nicht schlecht iibereinander reden.

Selbst unter tirkischen Vereinen besteht keine Einigkeit, es gibt unterschiedliche Positionen,
es ist so wie bei allen Vereinen, christlichen und anderen. Die Kulturen haben mehr Gewicht

ASFEA LXVII12013, 8. 87124



112 JONAS ROLLIN

als die Religionen. Manchmal sind sich Muslime und Christen nidher als Muslime und
Muslime.

Da also spezifische kulturelle Unterschiede gewichtig sind und die schweizeri-
sche muslimische Gemeinde gemiss téderaler Strukturen organisiert ist, finden
dementsprechend fachliche — theologische und politische — Diskussionen unter
“islamischen Gelehrten” und Imamen fast ausschliesslich auf kantonaler Ebene
und dabei vornehmlich innerhalb kultureller Grenzen statt. Dass solche
Diskussionen indes selbst in begrenzten herkunfisspezifischen Kreisen rar sind,
offenbart eine qualitative Analyse der zur folgenden offenen Irage einge-
gangenen Antworten:

Frage: Wie beurteilen Sie die fachlichen Dhskussionen und Debatten der verschiedenen
Imame und islamischen Vertreter der Schweiz untereinander? Besteht hier insgesamt ein
reger oder eher spirlicher Kontakt und Austausch?

Waihrend in den Antworten keinerler Hinweise auf spezifische theologische oder
ethisch-politische Diskussionen im Sinne von Casanova zu finden sind, impli-
zieren einige begriindende Austithrungen einen prinzipiellen Mangel an solchen
Diskussionen.

Es gibt gar keinen Kontakt unter den Imamen. Diese sind meist édltere Herren, die schlecht

Deutsch kénnen und die keine neuen Kontakte mit anderen Vereinen kniipfen.
Die Debatte findet situationsbezogen und nicht auf einer institutionellen Basis statt.
Sehr subjektiv. Leider gibt es keine Koordination und Zusammenarbeit.

Es wiire von Vorteil, wenn sich islamische Gelehrte zusammensetzen, die wirklich eine Ah-

nung vom Islam wie auch von der Schweizerischen Gesellschaft haben.

Wir haben 3 Mal so ein Projekt getestet. Alle Imame wurden aus verschiedenen Kantonen
emgeladen, Ideen firr die Zusammenarbeit wurden vorgeschlagen, jedoch waren die ver-
schiedenen Kulturen, religiésen Orientierungen, fehlende Deutschkenntnisse Hindernisse fiir

den Erfolg. Manche Vertreter waren auch dngstlich, was eine Zusammenarbeit betrifft.

Aus diesen Begriindungen lédsst sich erschliessen, dass der prinzipielle Mangel
an Fachgesprichen unter muslimischen Spezialisten bzw. Gelehrten einerseits
darauf zurtickzufithren ist, dass keine adaquaten Organisationsstrukturen fiir sol-
che professionellen bi- und multilateralen Gespriache vorhanden sind. Anderseits
scheint den Gelehrten ein gewisses biirgerliches Selbstverstiandnis und Selbstbe-
wusstsein zu fehlen, in anderen Worten, sie sehen sich weniger als “muslimische

AS/EA LXVII=12013, §. 87-124



ISLAM, MUSLIME UND DEUTSCHSCHWEIZERISCHE OFFENTLICHKEIT 113

Biirger” (im Sinne von Habermas), denn als muslimische Migranten mit einem
bestimmten kulturellen Hintergrund. Einige Vertreter machen zudem an anderen
Stellen des Fragebogens darauf aufmerksam, dass es in der Schweiz ohnehin
keine bzw. kaum “islamische Gelehrte” gibe, die in der politischen Offent-
lichkeit wirkungsvoll agieren kénnten.

Mir sind keine Gelehrten in der Schweiz bekannt. Unter den Imamen hat vielleicht der eine

oder andere das 8-jihrige [slam-Studium erfolgreich absolviert.
Wir haben keine “richtigen und reprisentativen islamischen Gelehrten™ in der Schweiz.

Die wenigen islamischen Gelehrten in der Schweiz kénnen ihre Rolle nicht spielen, da die
Schweizer Offentlichkeit ihnen nicht zuhért und sie diffamiert. Gleichzeitig haben die Mus-
lime nicht den nétigen Zugang zu ihnen, weil es zu wenige gibt und die wenigen unter
Diruck stehen.

Wir haben in der Schweiz fast keine islamischen Gelehrten, denn die Universitiiten haben
sich bis jetzt standhaft geweigert, eine islamische theologische (FIGH) Ausbildung oder
Fakultiit einzurichten — im Gegensatz zu Deutschland, wo an der Universitit Titbingen eine

eigene Fakultiit errichtet wurde.

Die letzte Aussage weist darauf hin, dass der Mangel an “islamischen Gelehr-
ten”, zumal mit buirgerlichem Selbstverstindnis und Selbstbewusstsein, primér
damit zusammenhingt, dass es an den hiesigen Universititen keine entspre-
chenden Ausbildungsmoglichkeiten fur Imame gibt, welche die Entwicklung
“birgerlicher muslimischer Vernunft” und damit den innermuslimischen Dialog
tordern kénnten. Wie aus mehreren Gesprichen hervorgeht, sind die wenigen
“importierten” Imame in der Schweiz derweil mut den vielféaltigen Aufgaben, die
thnen hier zufallen, iiberfordert. Sie miissten “Allrounder™ sein, also nicht nur
religitse Iihrungs- und Beratungsaufgaben wahrnehmen (einige zudem in meh-
reren Moscheen), sondern auch allerler kulturelle Veranstaltungen organisieren
und leiten, wobei ihnen nur sehr begrenzte finanzielle Mittel zur Verfiigung
stiinden.

4.4 Kritische Distanz zur politischen Offentlichkeit

Entsprechend der lebensweltlichen Orientierung der muslimischen Verbidnde
sind die (wenigen) muslimischen Experten kaum in Themen der offentlichen
Diskussion involviert, die nicht unmittelbar auf zentrale Fragestellungen Bezug
nehmen, die tur ihre Verbandsmitglieder wichtig sind. Dies belegen die Antwor-
ten auf die folgende Frage:

ASFEA LXVII12013, 8. 87124



114 JONAS ROLLIN

Frage: Darf ich Sie fragen, ob Sie in Diskussionen iiber ethisch kontroverse Themen wie
etwa Stammzellenforschung, Abtreibung, Organtransplantation, Futhanasie etc. involviert
waren oder sind? Falls ja, mit wem fithren Sie die Diskussionen (Vertreter/Innen anderer
Islamischer Vereinigungen, Kirchenvertreter/Innen, Vertreter/Innen von Ethikkommissionen
etc.)?

32 von 41 Vertretern (78%) verneinen diese Frage mehr oder weniger katego-
risch (darunter ein paar “Nein” mit Ausrufezeichen). Die librigen Antworten
deuten darauf hin, dass zwar einige wenige Dachverbandsvertreter und Imame in
solchen Gespriachen involviert waren/sind, diese indes vornehmlich im Rahmen
eines “interreligiosen Dialogs”™ mit Kirchenvertretern stattfanden/stattfinden.
Letzterer kann aus der Perspektive der muslimischen Verbiande insofern kaum
als offentlichkeitskonstituierend angesehen werden, als seine Bedeutung und
Zielsetzung gerade darin bestehen, konfessionsneutrale Standpunkte auszuhan-
deln. Zweifellos finden auf informeller, zivilgesellschaftlicher Ebene manche
kritische Diskussionen tiber ethisch-politische Themen statt. Doch diese zielen
jeweils eher auf die Schaffung von Rahmenbedingungen, die Muslimen eine
ethisch akzeptable Lebensweise ermoglichen —in anderen Worten auf die Prakti-
zierbarkeit der Religionsfreiheit — als auf die Aushandlung potentiell gesell-
schaftstihiger islamischer Normen, die mithin in die undifferenzierte Sphéare der
Zivilgesellschaft eingebracht werden sollen. Folgende Antworten sind dafiir bei-
spielhaft:

Wir fithren nur Gespriche, was die Fakten angeht. Beispiel: Die Krankenkassen zahlen mit
unserem Geld die Abtreibungen, obwohl wir nicht fir Abtreibungen sind. Diesbeziiglich
informieren wir dann unsere Mitglieder und was sie dagegen tun kénnen. Ansonsten fithren
wir keinerlei Gespriche.

Nein, Abtreibung findet nur statt, wenn das Herz des Fotus schligt, im Islam [ist dies] ver-
boten. Genavere Abklirung fand im Kantonsspital St. Gallen statt. Mit den anderen Themen
haben wir uns noch zu wenig befasst.

Ja. Vor allem mit Spitilern zur Stellungnahme und Beratung fir den Umgang mit musli-
mischen Patienten, Im Vorfeld kliren wir diese Themen in unserem Imamenrat,

Wir haben bislang keine solchen Diskussionen gefithrt. Unser Schwerpunkt liegt eher in der
Unterstitzung im allgemeinen Leben der Mitglieder, ihrer Kinder und dem praktischen
Leben. Wie z.B. Schulprobleme, psychologische Probleme usw,

Der Eindruck von deutlich lebensweltlich orientierten Verbinden, die kaum

Moglichkeiten haben, selbst aktiv in Debatten der politischen Offentlichkeit
einzugreifen und daher in kritischer Distanz zu dieser stehen, soll nun mit Hilfe

AS/EA LXVII=12013, §. 87-124



ISLAM, MUSLIME UND DEUTSCHSCHWEIZERISCHE OFFENTLICHKEIT 115

diesbeziiglicher Einschiatzungen der muslimischen Vertreter selbst abschliessend
geprift werden. Die dazu Anlass gebende Frage ist:

Frage: Wie beurteilen Sie die Moglichkeiten Threr Vereinigung in irgendeiner Form mora-
lische Standpunkte in die Gesellschaft einzubringen, etwa im Vorfeld nationaler oder
kantonaler Abstimmungen (etwa mittels Medienerkldrungen, Leserbriefen, Positionspapie-
ren, 6ffentlichen Kundgebungen etc.)?

Von 34 Verbandsvertretern bringen deren 30 (88.2%!) explizit zum Ausdruck,
dass die Moglichkeiten des Einbringens islamischer moralischer Standpunkte in
die schweizerische Offentlichkeit gering bis sehr gering sind. Lediglich 2
Vertreter sehen die Situation positiver. Die folgende Zitatenauswahl soll nun die
in diesem Beitrag behandelten Faktoren der lebensweltlichen Orientierung der
muslimischen Verbéande, threr marginalen politischen Rolle und dadurch beding-
ten kritischen Distanz zur politischen Offentlichkeit der Deutschschweiz in den
Worten der Verbandsvertreter zusammenfassen:

Wir wollen uns generell nicht einmischen, da Medien und Politik oft zusammenarbeiten und
vertilschend sind. Wir werden vom kantonalen Dachverband vertreten, er ist der Ansprech-
partner fir die Medien, wir halten uns zuriick, da wir nur schlechte Erfahrungen mit den
Medien gemacht haben.

Ohne Unterstitzuing der Medien ist dies sehr schwer. Man muss sich als Huhn verkleiden,

um die Aufmerksamkeit auf sich zu ziehen.

Es gibt keine Méglichkeiten in der Schweiz. Dies hat einerseits finanzielle Griinde, anderer-
seits fithlen wir uns hier in der Schweiz wie Giste, daher haben wir keine Kompetenz, uns
emzumischen,

Gar keine Moglichkeit. [Der] Islam muss offiziell erst anerkannt sein. Im Moment 1st er cher
in Reaktionsmode.

Das Hauptproblem besteht momentan darin, dass uns die Zeit und die Mittel dazu fehlen.
Und daneben werden authentische islamische Standpunkte hier nicht akzeptiert. Vielleicht
wird das mm Zukunft méglich sein. Méglichkeiten sehen wir momentan in der gemeinsamen
Vertretung von Standpunkten mit anderen Religionen zusammen, das haben wir schon
versucht.

Wir sind neu im Feld. Daher sind &éffentliche Beitrdge noch zu frith filr uns. Nur ca. 10%
unserer Mitglieder sind eingebiirgert, wir beschiiftigen uns noch mit anderen Dingen.
Generell finde ich die Einmischung in die Politik sowieso gar nicht gut, sie bringt immer
Probleme.

ASFEA LXVII12013, 8. 87124



116 JONAS ROLLIN

Wie bereits angedeutet, betreffen den Verbandsvertretern zufolge die wenigen
normativen Standpunkte, die bisher erfolgreich in die Offentlichkeit eingebracht
werden konnten, nahezu ausschliesslich die eigene Religionsfreiheit bzw. die
Fretheit des Islam in der Schweiz. Dies belegen die Antworten auf die folgende
Frage:

Frage. Hat Thre Vereinigung in der Vergangenheit in irgendeiner Form moralische Stand-
punkte in die Offentlichkeit eingebracht? Falls ja, in welcher Form und mit welchem

thematischen Bezug?

Wahrend 31 von 45 Vertretern (68.9%) diese Frage ginzlich verneinen, nennen
von den tibrigen 14 Vertretern deren 12 (85.7%) Themen, welche die eigene
Religionsfretheit betreffen (Minarettverbot, Kopftuch, Islamophobie u.a.). Nur 2
von 45 Vertretern (4.4%) geben Themen an, welche die Allgemeinheit betreften.
Die diesbeziiglichen Antworten lassen indes vermuten, dass es sich bei den ge-
meinten 6ffentlichen Auftritten um enge Kooperationen mit anderen zivilgesell-
schaftlichen Verbanden handelte und die dabei eingebrachten Standpunkte
(“gegen den Rassismus”, “Frieden” u.a.) hauptsdchlich mit eigenen religions-
spezifischen, also verallgemeinerungsunfihigen Erfahrungen untermalt und
legitimiert wurden (etwa mit unmittelbar erlebter “Islamophobie™).

Abschliessend soll noch auf einen signifikanten Kommentar eines
langjéhrig erfahrenen Verbandsvertreters eingegangen werden, der ansatzweise
erklaren kann, inwiefern islamische Standpunkte an den normativen
Erwartungen der deutschschweizerischen politischen Offentlichkeit scheitern.
Der Kommentar erfolgte als Antwort auf die IFrage nach den wichtigsten
Anliegen und Herausforderungen fiir die muslhimischen Verbiande in der
Schweiz.

Es gibt Probleme mit den stidtischen Behérden, welche keine islamischen Vertreter akzep-
tieren, die authentisch muslimisch sind. Sobald man z.B. sagt ‘qala rasul’ [arab. ‘der Ge-
sandte Gottes sagte’] usw., nimmt man uns schon nicht mehr emnst. e Behorden sind in
dieser Hinsicht éngstlich und inkonsequent. Sie bevorzugen auf muslimischer Seite Schén-
redner, die gut Deutsch reden und gut angezogen sind. Oberflachliche Vertreter, denen der
persénliche Ruhm wichtiger ist als die Meinung der Muslime. Mit thnen wird etwas ent-
schieden, wir werden danach pro forma “informiert’. Daher ist die Sitnation zerstritten und

wir haben kein Interesse mehr am Dialog, der oft eine Zeitverschwendung war.

In diesem Kommentar wird aut behordliche Bestimmungen Bezug genommen,
welche in traditionelle Muster sozialer Ordnung und Kontrolle eingreifen (u.a.

AS/EA LXVII=12013, §. 87-124



ISLAM, MUSLIME UND DEUTSCHSCHWEIZERISCHE OFFENTLICHKEIT 117

Geschlechterrollen, korperliche Integritdit muslimischer Miadchen, etwa durch
Regelungen im Schul- und Bildungsbereich). Dabei weist der Autor darauf hin,
dass die diesbeziigliche Zusammenarbeit mit behordlichen Vertretern weniger
auf gegenseitiges Einverstindnis ausgerichtet set, als auf die Auswahl einzelner
gefligiger Vertreter, die anschliessend zur Vermittlung behérdlicher Bestim-
mungen “von oben nach unten” instrumentalisiert wiirden. Bemerkenswert ist in
diesem Zusammenhang, dass nicht die behérdlichen Bestimmungen als solche,
sondern explizit deren Zustandekommen kritisiert wird. So beméngelt der Autor,
dass in den Diskussionen mit den Behorden einerseits die muslimischen Ver-
tretungen als Verhandlungsteilnehmer nicht gleichberechtigt seien (“sie bevor-
zugen |[...] Schonredner, die gut Deutsch reden und gut angezogen sind™),
andererseits religios begriindete Meinungen grundséitzlich diskriminiert wiirden
(“sobald man z.B. sagt “der Gesandte Gottes sagte’ usw., nmmmt man uns schon
nicht mehr ernst™). Geméss dem Verbandsvertreter haben also Meinungen, die in
das Gewand islamischer Rhetorik gehillt sind, prinzipiell keine Aussichten aut
Erfolg, auch wenn sie lediglich zur Verteidigung der eigenen Religionsfreiheit
benutzt wiirden, mithin also keine Zustimmung forderten, sondern “nur” auf
einen Kompromiss zielten (z.B. beziiglich der Frage nach dem Kopftuch fur
Schiilerinnen). Die Folge dieser als Demiitigung erfahrenen grundsétzlichen Ab-
lehnung islamischer Rhetorik — und analog anderer Formen “islamischer Repra-
sentation”™ — 1st eine gewisse Gleichgultigkeit gegentiber staatlichen und interre-
ligiosen Kooperationsbemithungen, wenn nicht gar ein Riickzug von so genann-
ten “gemeinsamen Dialogen™ und “runden Tischen™ (angedeutet mit dem oberen
Zitat “Wir haben kein Interesse mehr am Dialog, der oft eine Zeitverschwen-
dung war”).

5. Schluss

Im Jahr 1999 schrieb der bekannte (dgyptisch-)schweizerische Intellektuelle
Tariqg Ramadan in einem Artikel mit dem Titel Islam en Suisse — Etats des lieux
et perspectives:.

Qui fait ’effort de se déplacer sur le terrain [in Europa, J.R] et d’entrer en contact avec le
tissu associatif musulman ne peut que constater la conscience, la maturité et le dynamisme
qui animent aujourd’hui un grand nombre de cadres associatifs. En Suisse, nous sommes
loin encore de cette dynamique citoyenne, mais elle verra trés vraisemblablement le jour ces

prochaines années et sera une manifestation conséquente de ’enracinement des musulmans

ASFEA LXVII12013, 8. 87124



118 JONAS ROLLIN

en Suisse comme c¢’est déja le cas en Angleterre, en France ou en Belgique. [...] Certes ce
mouvement [die muslimischen Verbiinde in der Schweiz, J.R] peut, pour ’heure, sembler
dispersé et chaotique, mais il est le passage obligé a la réalisation d’'une présence

musulmane en Suisse libre, auto-déterminée, anto-organisée, maitresse de ses choix et de sa

représentation.?”

Uber 10 Jahre nach dieser Aussage und rund 40 Jahre nach der Griindung der
ersten muslimischen Verbiande in der Schweiz muss konstatiert werden, dass
noch immer kaum Anzeichen einer “freien”, “selbstorganisierten™ und “selbstbe-
stimmten” muslimischen Prisenz in der politischen Offentlichkeit der Deutsch-
schweiz auszumachen sind. Wie die Auswertung der Umfrageergebnisse ergibt,
gelingt es den muslimischen Verbanden weder ihre Teilnahme an der offent-
lichen politischen Debatte selbst zu veranlassen, noch die dabei tibernommene
Rolle selbst zu bestimmen. Wenn sich die Verbandsvertreter in der politischen
Offentlichkeit prisent sehen, dann fast nur in Reaktion auf Fragen und Stellung-
nahmen einer journalistischen Offentlichkeit, die im Allgemeinen als selbstrefe-
rentiell und letztlich vertialschend wahrgenommen wird. Entsprechend betrach-
ten Giber 80% der Vertreter thre Verbiande als nicht durch die nicht-muslimische
Offentlichkeit reprisentiert.

In den muslimischen Verbinden werden vorwiegend Themen besprochen,
welche sich mit den unmuttelbaren sozialen, rechtlichen und moralischen Frage-
stellungen threr Mitglieder befassen. Die deutliche lebensweltliche Orientierung
der Verbinde scheint zum Teil darauf zuriickzufithren zu sein, dass es in der
Schweiz kaum “islamische Gelehrte” mit einem biirgerlichen Selbstverstindnis
und Selbstbewusstsein —im Sinne von Habermas — gibt und den wenigen zudem
die Mittel fehlen einen geregelten Austausch mit Thresgleichen zu pflegen.
Generell finden Fachgespriache unter Imamen und Verbandsvertretern fast nur in
begrenzten herkunfisspezifischen Kreisen statt. Diskussionen mit nicht-
muslimischen Vertretern der Zivilgesellschaft tiber allgemein relevante ethisch-
politische Themen werden nur von rund 20% der muslimischen Vertreter gefiihrt
— und diese vornehmlich 1im Rahmen eines “interreligiésen Dialogs™. Die
normativen Anspriiche der Verbandsvertreter richten sich also primér an ihr ei-
genes — sozialdemographisch wenig heterogenes — Verbandspublikum und kaum
an ein “unabgeschlossenes Publikum™ 1m Sinne von Habermas. Entsprechend
zielt die Programmatik der Verbidnde weniger auf die Aushandlung potentiell
gesellschaftstahiger islamischer Normen im Sinne von Casanova als auf die

39  RamaDan, 1999: 27.

AS/EA LXVII=12013, §. 87-124



ISLAM, MUSLIME UND DEUTSCHSCHWEIZERISCHE OFFENTLICHKEIT 119

normative Beratung und Fuhrung der Verbandsmitglieder und threr Unterstiit-
zung bei der Austibung der Religionsfreiheit in verschiedenen Lebensbereichen.

Die muslimischen Verbénde der Deutschschweiz unterscheiden sich grund-
siatzlich entlang vielschichtiger ideologischer, kultureller und generationsbezoge-
ner Dimensionen. Die dadurch bedingten Konkurrenzverhéltnisse um normative
Autoritit und Reprisentativitit in der Offentlichkeit werden den Verbandsver-
tretern zufolge von den Medien aufgegriffen und insofern zusétzlich geschiirt,
als diese bestimmte polarisierende Vertreterprofile bevorzugen. Entsprechend
distanziert stehen die Verbidnde zur Reprisentativitit von muslimischen Exper-
ten in den Medien. Uber ein Drittel der Vertreter schen diese Exponenten als
eher oder gar nicht reprasentativ fir das Verbandsgeschehen selbst an. Die
distanzierte Haltung wird auch dadurch bekriftigt, dass eine Mehrheit der Ver-
bande in der nahen Zukunft nicht die Einrichtung einer nationalen Dachorga-
nisation erwartet. Dieser Befund bestitigt wiederum die zwischen den Verbin-
den bestehenden angespannten Konkurrenzverhiltnisse, welche die Bildung
einer “muslimischen Offentlichkeit™ erschweren.

Aus der Sicht der muslimischen Verbinde ist die Verbandsrealitit also
weitaus dominanter als die politische Offentlichkeit, weshalb die Verbandsver-
treter auch einrdumen, dass sie sich kaum vorbereitet sehen in letztere einzugrei-
ten. Die Vertreter lassen zwar durchaus ein Interesse erkennen eigene Themen
der politischen Offentlichkeit anzubieten oder bestehende Themen anzuspre-
chen, doch korrelieren ithre Meinungen scheinbar in keiner Weise mit den
normativen Erwartungen der nicht-muslimischen Offentlichkeit. Weil sich die
Vertreter zudem nicht im Besitze adidquater Mittel zur aktiven und selbst-
bestimmten Partizipation in der politischen Offentlichkeit sehen, #ussern
schliesslich fast 90% die Ansicht, dass die Moglichkeiten des Einbringens eige-
ner moralischer Standpunkte in die schweizerische Offentlichkeit sehr gering
seien. Nur zwei Vertreter sehen die Situation positiver. 70% der Vertreter ver-
neinen die Frage, ob ithr Verband in der Vergangenheit in irgendeiner Form
moralische Standpunkte in die Offentlichkeit eingebracht habe.

Aus den Ergebnissen der Untersuchung lasst sich also schlusstolgern, dass
die muslimischen Verbinde weder eine religiose Offentlichkeit noch eine offent-
liche Religion konstituieren. Im Unterschied zu der durch drei Funktionen be-
stimmten “6ffentlichen Religion” nach Casanova scheinen die muslimischen
Verbiande der Deutschschweiz fast nur dann in der Offentlichkeit aufzutreten,
wenn sie 1thre eigene — zumal stark angefochtene — Religionsfreiheit bedroht
sehen und entsprechend einfordern. Zweitens bestreiten die muslimischen Ver-
bande die Autonomie der sdkularen Ordnung nicht, sondern verteidigen sie an-

ASFEA LXVII12013, 8. 87124



120 JONAS ROLLIN

gesichts ihrer “Minderheitenposition™ gerade vehement vor verschiedenen post-
sdkularen Stromungen. Drittens kritisieren die Verbande zwar institutionalisierte
Mechanismen staatlicher und marktwirtschaftlicher Durchdringung, die ihre
traditionellen Organisationsmuster bedrohen, doch gelingt es thnen dartiber hin-
aus nicht, die 6ffentliche Debatte tiber normative Strukturen selbst in Gang zu
bringen und zu steuern.

Relativ stark fragmentiert, skeptisch gegeniiber muslimischen Vertretern in
der politischen Offentlichkeit und mit wenig Vertrauen in die allgemeine nicht-
muslimische politische Offentlichkeit erheben die muslimischen Verbinde ihre
Geltungsanspriiche allenfalls intern und unter Bezugnahme auf die lebenswelt-
lichen Herausforderungen ihrer Verbandsmitglieder. Die allgemeine politische
Offentlichkeit erscheint ihnen keineswegs als neutrale, frei zugingliche kommu-
nikative Sphare im Sinne von Habermas, sondern cher als hegemoniale und
zensierte Sphire, die explizite Formen muslimischer Rhetorik und Performanz
prinzipiell ablehnt. Diese Sichtweise bestitigt das grundlegende Missverhiéltnis
zwischen einer am Islam interessierten nicht-muslimischen Offentlichkeit, die
den Islam vorrangig aus der Perspektive des Skandals interpretiert und den mus-
limischen Verbinden, die angesichts dieser reduktionistischen Sicht auf ihre Re-
ligion kaum Wege finden, in der politischen Offentlichkeit Geltungsanspriiche
einzubringen. So verwundert es auch nicht, dass nur jene muslimischen Ver-
biande in der Offentlichkeit eine fiir sie annehmbare Rolle und entsprechende
offentliche Resonanz finden, die selbst der Skandalerwartung der nicht-muslimi-
schen (Medien-)Offentlichkeit entsprechen. Gemeint ist hier vor allem der
Islamische Zentralrat (IZRS), dessen Vertreter wohl auch die einzigen sind, die
behaupten an der deutschschweizerischen politischen Offentlichkeit teilzuhaben.
Bei der tuberwiegenden Mehrheit der muslimischen Verbinde der Deutsch-
schweiz kann demgegeniiber eine Tendenz zur Privatisierung festgestellt wer-
den, die 1hre Vertreter selbst deutlich herausstellen und insofern noch beférdern,
als sie auf ihre mangelhafte Mitwirkung in der 6ftentlichen Debatte mit einer
tendenziell resignativen Haltung reagieren.

AS/EA LXVII=12013, §. 87-124



ISLAM, MUSLIME UND DEUTSCHSCHWEIZERISCHE OFFENTLICHKEIT 121

Anhang: Liste der befragten muslimischen Verbénde

Nationale Dachverbdinde

F'éderation Islamischer Dachorganisationen Schweiz (FIDS)
Koordination Islamischer Organisationen der Schweiz (KIOS)

Kantonale Dachverbdnde

Basler Muslim Kommission (BMK)

Dachverband Islamischer Gemeinden der Ostschweiz (DIGO)
Islamische Gemeinde Luzern (IGL)

Islamischer Kantonalverband Bern (Umma)

Verband Aargaver Muslime (VAM)

Vereinigung der Islamischen Organisationen in Ziirich (VIOZ)

Nationale islamische Organisationen

Ahmadiyya Muslim Jamaat Schweiz

Foderation der Islamischen Vereine in der Schweiz
Islamische Gemeinschatt der Bosniaken (IGB)

Islamischer Zentralrat (IZRS)

Muslimische Jugend Schweiz (Ummah)

Schweizerische Islamische Glaubensgemeinschaft (SIG)
Turkisch Islamische Stiftung fiir die Schweiz (TISS / IDTV)

Lokale Vereine

Albanisch-Islamische Gemeinschaft (Ziirich)

Al-Hidaya Verein (Ziirich)

Bosnische Islamische Gemeinschaft (St.Gallen)

Dar an Nur Islamischer Frauenverein (Bern)

Dzemat der Islamischen Gemeinschaften Bosniens (Basel)
Dzemat der Islamischen Gemeinschaften Bosniens (Ziirich)
Frauenverein Madina (St.Gallen)

Frauenverein “Fatima az-Zahra™ (Ziirich)

ASFEA LXVII12013, 8. 87124



122 JONAS ROLLIN

Islamisch-albanischer Verein (Winterthur)

Islamische Frauengruppe IFRAG (Winterthur)

Islamische Gemeinschatt (St.Gallen)

Islamische Gemeinschaft IKRE (Bern)

Islamische Moschee (St.Gallen)

Islamischer Albanischer Verein (Winterthur)

Islamischer Verein Besimtari (Basel)

Islamisches Kulturzentrum Bottmingen (Basel)

Islamisches Kulturzentrum “Cenu Vakfi” (St.Gallen)
Islamisches Zentrum Zirich (Ziirich)

Konig Faysal Stiftung (Basel)

Kulturverein Pagja (Basel)

Madini Masjid — Swiss Muslim Society (Ziirich)

MG Basel — Muslimische Gemeinde Basel (Basel)

Muslimischer Verein Bern (Bern)

PAK Welfare Society & Islamic Centre Basel (Basel)
Schweizerische Islamische Glaubensgemeinschaft Liestal (Basel)
Schweizerische Islamische Jugendvereinigung SIJB (Basel)
Stiftung der Islamischen Jugend (Ziirich)

Stiftung Islamische Gemeinschaft Zirich SIGZ, (Ziirich)
Turkischer Kulturverein, Mevlana Moschee (Basel)
Ttrkisch-Islamischer Idealistischer Verein der Schweiz (Ziirich)
Turkisch-Islamischer Sozial- und Kulturverein beider Basel (Basel)
Turkisch Islamische Vereinigung (Bern)

Verband Islamischer Kulturzentren (Ziirich)

Verein An’Nur — Islamischer Kulturverein (Winterthur)

Verein fur islamische Religionspiddagogik Schweiz VIRPS (Ziirich)

Literaturverzeichnis

BAUMANN, Martin / J6rg STOLZ

2007 “Religiose Vielfalt in der Schweiz: Zahlen, Fakten, Trends.” In: M.
BAUMANN/ I. STOLZ (Hg.): Eine Schweiz viele Religionen. Bielefeld:
transcript, S. 67-88.

AS/EA LXVII=12013, §. 87-124



ISLAM, MUSLIME UND DEUTSCHSCHWEIZERISCHE OFFENTLICHKEIT 123

BEHLOUL, Samuel M.

2007 “Viele Gesichter einer Weltreligion. Islam und Muslime in der
Schweiz.” In: M. BAUMANN / J. STOLZ (Hg.): Eine Schweiz viele
Religionen. Bielefeld: transcript, S. 193-208.

2010 “Religion und Religionszugehérigkeit im Spannungsteld von nor-
mativer Exklusion und zivilgesellschaftlichem Bekenntnis. Islam und
Muslime als éffentliches Thema in der Schweiz.” In: B. ALLENBACH /
M. SOKEFELD (Hg.): Muslime in der Schweiz. Zirich: Seismo, S. 43—
65.

2011a  “Vom offentlichen Thema zur 6ffentlichen Religion? Probleme und
Perspektiven des Islam im Westen am Beispiel der Schweiz.” In: M.
BAUMANN / F. NEUBERT (Hg.): Religionspolitik — Offentlichkeit —
Wissenschaft. Studien zur Neuformierung von Religion in der Gegen-
wart. Zurich: Pano-Verlag, S. 127-149.

2011b  “Unbeabsichtigte Folgen der Islam-Debatte.” Bulletin der SGMOIK —
Schweizerische Gesellschaft Mittlerer Osten und Islamische Kulturen
32: 13-18.

CASANOVA, José

2001 “Civil Society and Religion: Retrospective Reflections on Catholicism
and Prospective Reflections on Islam.” Social Research 68/4: 1041—

1080,

1994 Public Religions in the Modern World Chicago: University of Chi-
cago Press.

DELLWING, Michael

2007 Die entprivatisierte Religion. Religionszugehdrighkeit jenseits der
Wahl? Wiesbaden: Deutscher Universitits-Verlag.

(GRIS — FORSCHUNGSGRUPPE “ISLAM IN DER SCHWEIZ” (Hg.)

2005 Muslime in der Schweiz. ldentitétsprofile, Iirwartungen und Finstel-
lungen. Gent: EKA.

HABERMAS, Jiirgen

1990 Strukturwandel der Offentlichkeit. Untersuchungen zu einer Kategorie
der biirgerlichen Gesellschaft. Frankfurt a.M.: Suhrkamp ('1962).

1992 “/Zur Rolle von Zivilgesellschaft und politischer Offentlichkeit.” In:
Faktizitit und Geltung. Beitrdge zur Diskurstheorie des Rechts und
des demokratischen Rechisstaates. Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S. 399—
468.

ASFEA LXVII12013, 8. 87124



124 JONAS ROLLIN

IMHOF, Kurt / Patrik ETTINGER

2007 “Religionen in der medienvermittelten Offentlichkeit der Schweiz.”
In: M. BAUMANN / J. STOLZ (Hg.): Kine Schweiz viele Religionen.
Bielefeld: transcript, S. 285-300.

PLATTIL, Emilio

2009 “Der Islam, eine Religion im 6ftentlichen Raum.” In: M. DELGADO /
A. JODICKE/ G. VERGAUWEN (Hg.): Religion und Offentlichkeit. Pro-
bleme und Perspektiven. Stuttgart: Kohlhammer, S. 167-181.

RAMADAN, Tariq

1999 “Islam en Suisse. Etats des lieux et perspectives.” Tangram 7. 24-28.

ROOST VISCHER, Lilo

2010 “Weder Assimilations- noch Differenzzwang: Islam und gesellschaft-
liche Integration — Reflexionen aus der Basler Praxis.” In: B. ALLEN-
BACH / M. SOKEFELD (Hg.): Muslime in der Schweiz. Zirich: Seismo,

S. 359-390.
SCHULZE, Reinhard
2009 “Islam 1m &ffentlichen Raum oder der Islam als 6tfentliche Religion.”

In: M. DELGADO / A. JODICKE / G. VERGAUWEN (Hg.): Religion und
Offentlichkeit. Probleme und Perspektiven. Stuttgart: Kohlhammer, S.

141-166.
TANNER-TIZIANI, Erwin
2010 “Wegweiser bei der Etablierung des Islam in der schweizerischen Ge-

sellschaft — eimige juristische Gedanken.” In: B. ALLENBACH / M.
SOKEFELD (Hg.): Muslime in der Schweiz. Zurich: Seismo, S. 333—
358.

AS/EA LXVII=12013, §. 87-124



	Islam und Muslime im Kontext Deutschschweizerischer Öffentlichkeit

