
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 67 (2013)

Heft: 1

Artikel: Islam und Muslime im Kontext Deutschschweizerischer Öffentlichkeit

Autor: Röllin, Jonas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-391464

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-391464
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ISLAM UND MUSLIME IM KONTEXT
DEUTSCHSCHWEIZERISCHER ÖFFENTLICHKEIT

Jonas Röllin, Universität Bern

Abstract

This study tries to assess the status of Islam in the context of the Swiss discursive public sphere.

Relying on an empirical survey conducted with representatives from fifty Muslim organisations
based in the German-speaking part of Switzerland, the study examines the relative position of
Muslim organisations in the political public sphere and the role of Islam in public debate from the

perspective of the organisations themselves. The empirical findings will be interpreted using two
ideal types. The category “public sphere” known from Jürgen Habermas’ works will help to
determine the social status of the Muslim community in the context of the Swiss public sphere,

while the normative concept “public religion”, as developed by the sociologist José Casanova in

his book Public Religions in the Modern World, will contribute to determine the role of Islam in
Swiss public debate.

AS/EA LXVII•1•2013, S. 87–124

1. Einführung

Im Herbst 2009, im Vorfeld der eidgenössischen Abstimmung über die so

genannte Anti-Minarett-Initiative, sorgte ein Plakat der Initianten für erhebliches
Aufsehen. Es zeigte eine feindselig nach aussen blickende Burkaträgerin vor
einer von unzähligen Minaretten durchstochenen Schweizer Fahne. Wochenlang
löste das Plakat hitzige Debatten aus, primär dessen essentialisierende Botschaft
vom Islam als einer gewaltigen ideologischen Bedrohung für Staat und Gesellschaft,

gemäss der Bildsprache vor allem wegen des vermeintlich absoluten
politischen Machtanspruchs der Religion und einer ihr inhärenten Frauenfeindlichkeit.

Im Laufe der politischen Kampagne verlagerte sich die Diskussion dann
vom Inhalt des provokativen Plakats zunehmend auf die Frage nach seiner
gesellschaftlichen Wirkung, so dass bald das Thema der Meinungsfreiheit im
Vordergrund stand und die Frage, wie öffentliche Religionskritik von Religionshetze

oder gar Rassismus unterschieden werden kann. Vereinzelt wurden auch
fachspezifische Stilfragen zu zeitgenössischer Politwerbung oder graphic design
erörtert.



88 JONAS RÖLLIN

Eine öffentlich kaum thematisierte, wiewohl deutlich suggerierte Botschaft
des Plakats, die durch seine Omnipräsenz im öffentlichen Raum noch verstärkt
wurde, war jene, dass der Islam heute eine wirkungsvolle, zumindest klar
erkennbare politische Präsenz in der nationalen Öffentlichkeit der Schweiz
einnehme. Das grosse fettgedruckte “Stopp” vor den sich multiplizierenden Minaretten

auf dem Plakat implizierte diese Botschaft wie auch die vielen
leidenschaftlichen Bekundungen der Initianten und anderer Sympathisanten der

Initiative, die unaufhörlich auf eine “schleichende Islamisierung” des öffentlichen

Lebens hinwiesen gemäss diesen etwa durch “Macht symbolisierende”
Minarette, die öffentliche Sicherheit gefährdende “Hassprediger”, Kopftücher im
öffentlichen Dienst oder auch islamisch begründete Schuldispense, welche die
staatliche Integrationsdoktrin unterlaufen würden). Es war aber nicht erst die
Anti-Minarett-Polemik, sondern der gesamte populistische Islamdiskurs der

Post-9/11-Ära hat in der Schweiz – im Gleichschritt mit europäischen Trends –
einen bedrohlichen öffentlichen Islam an die Wand gemalt, um mit dem
Anschein lokaler aktueller Relevanz die vordergründige, eher abstrakte Der-Islam-und-

der-Westen-Debatte zu legitimieren. Zugleich wurde den Muslimen damit
gewissermassen präventiv die Botschaft zugestellt, dass ihre Religion im öffentlichen

Raum keinesfalls erwünscht sei und sich möglichst auf die privaten und
persönlichen Sphären beschränken solle.

Die latente Erzählung eines ausgeprägten, von Schweizer Muslimen selbst

bestimmten öffentlichen Islam kann aus empirischer Sicht allerdings kaum
bestätigt werden. Der Religionswissenschaftler Samuel Behloul hat diese Narrative
einerseits auf diskursiver Ebene in der Perspektive des – weiter unten diskutierten

– “public religions”-Konzepts von José Casanova durch die Entlarvung eines

hegemonialen nicht-muslimischen Mehrheitsdiskurses über “den Islam” im
öffentlichen Raum konterkariert. Dieser “säkulare” Islam-Diskurs würde es den

Muslimen selbst praktisch verunmöglichen, nach eigenem Ermessen potentiell
gesellschaftsfähige islamische Werte und Normen im öffentlichen Raum
auszuformulieren, geschweige denn durchzusetzen.1 Andererseits gelang es Behloul
auch auf symbolischer Ebene eine relativ strikte “politisch regulierte
Quantifizierung der Sichtbarkeit des Islam”2 in der Schweiz nachzuweisen – nicht
zuletzt deutlich erkennbar an der Annahme der Anti-Minarett-Initiative durch
das Stimmvolk im Herbst 2009.3 Ausser Behloul, für den der Islam in normati-

1 Vgl. BEHLOUL, 2011a: 142–147.

2 BEHLOUL, 2011b: 15.

3 Vgl. hierzu auch Samuel BEHLOUL, 2010.

AS/EA LXVII•1•2013, S. 87–124



ISLAM, MUSLIME UND DEUTSCHSCHWEIZERISCHE ÖFFENTLICHKEIT 89

ver Hinsicht aus der nationalen Öffentlichkeitssphäre ausgeschlossen ist,4 haben

sich bis anhin noch keine Islamwissenschaftler oder Religionssoziologen mit der

Frage der strukturellen Verortung der muslimischen Gemeinde und des Islam
aus der Perspektive eines bestimmten Öffentlichkeitskonzeptes auseinandergesetzt.

Bisherige Arbeiten, welche die relative strukturelle Position der Muslime

und des Islam in einem nationalen, kantonalen oder kommunalen Kontext
untersuchen, konzentrieren sich meist entweder auf die Frage der sozialen und
zivilgesellschaftlichen Integration von muslimischen Akteuren in die Schweizer
Gesellschaft5 oder auf die rechtliche Institutionalisierung des Islam und das

Verhältnis der muslimischen Verbände gegenüber den staatlichen Behörden.6

In diesem Beitrag werde ich versuchen den Status des Islam in der
deutschschweizerischen Öffentlichkeit aus der Sicht der Vertreterinnen und Vertreter
muslimischer Verbände zu bestimmen.7 Auf der Grundlage ihrer eigenen Aussagen

soll untersucht werden, inwiefern die Verbände Anteil an der öffentlichen
Debatte haben oder, in anderen Worten, ob es ihnen gelingt politische
Geltungsansprüche im öffentlichen Raum zu erheben, um mithin eine “religiöse
Öffentlichkeit” zu konstituieren bzw. den Islam als eine “öffentliche Religion”
auszugestalten. Die Aussagen der Verbandsvertreter zu dieser Frage ergeben

sich aus einer schriftlichen Umfrage, die im September und Oktober 2011 unter

4 BEHLOUL, 2010: 62.
5 Siehe etwa Pascal BARETTA: Du Dieu d’Abraham aux cousins d’Orient: l’intégration des

musulmans en Suisse, un défi? Si oui, pour qui? Quelles modalités? Mémoire de 3e cycle:

certificat de perfectionnement en politique sociale. Genève 1996; Hartmut FÄHNDRICH:

“Muslime in der Schweiz: unverträgliche Mentalitäten?” Jahrbuch Die Schweiz 1997/98):
327–334; Werner SCHATZ: “Präsenz und Probleme der Muslime in der Schweiz.” In: Muslime

und schweizerische Rechtsordnung. Fribourg: Universitätsverlag 2002, S. 11–29;
Samuel M. BEHLOUL: Muslime in der Zentralschweiz. Von Migranten zu den Muslimen in der
Diaspora. Ein Forschungsbericht. Luzern: Religionswissenschaftliches Seminar 2004; GRIS

– GROUP DE RECHERCHE SUR L’ISLAM EN SUISSE Hg.): Les musulmans de Suisse entre

réalités sociales, politiques et légales. Genève: Labor et Fides 2007 u.a.

6 Siehe insbesondere den Sammelband von René PAHUD DE MORTANGES und Erwin TANNER

Hg.): Muslime und Schweizerische Rechtsordnung. Freiburg: Universitätsverlag 2002; aber

auch Patrick HAENNI: “Dynamiques sociales et rapports à l’État: l’institutionnalisation de

l’Islam en Suisse.” Révue européenne des migrations internationales X/I 1994): 183–198;
Hans MAHNIG: “L’intégration institutionelle des Musulmans en Suisse.” Tangram 8 2000):
102–111; Christoph RÜEGG: Die privatrechtlich organisierten Religionsgemeinschaften in
der Schweiz. Eine Bestandsaufnahme und juristische Analyse. Freiburg: Universitätsverlag
2002 u.a.

7 Aus Gründen der Lesbarkeit wird in der Folge auf die Nennung beider Geschlechter ver¬

zichtet.

AS/EA LXVII•1•2013, S. 87–124



90 JONAS RÖLLIN

50 verschiedenen muslimischen Verbänden durchgeführt wurde. Als
Interpretationsmuster zur Deutung der empirischen Befunde dienen mir einerseits die
idealtypische Kategorie “Öffentlichkeit”, die aus den Arbeiten von Jürgen

Habermas 1962, 1992 u.ö.) bekannt ist, andererseits die Kategorie “öffentliche
Religion”, wie sie der Religionssoziologe José Casanova in seinem mittlerweile
berühmten Werk Public Religions in the Modern World 1994) entwickelt hat.

Die Interpretation mit Hilfe dieser zwei analytischen Kategorien ist dadurch
begründet, dass beiden ein für die Fragestellung adäquates diskursives und
politisches Modell von Öffentlichkeit zugrunde liegt. Zudem eignen sich beide
Kategorien – wie weiter unten deutlich wird – als relativ prägnante und kohärente

Idealtypen zur systematischen empirischen Analyse.
Der Fokus auf die Selbsteinschätzung der Muslime in der Frage ihrer

Präsenz im deutschschweizerischen öffentlichen Raum ist als Ergänzung zu

Behlouls externer Beobachterperspektive gedacht. Der von diesem als “normative

Exklusion” 8 beschriebene Status des Islam und der Muslime im Kontext
schweizerischer Öffentlichkeit beruht nämlich auf einer medienbezogenen
Analyse des allgemeinen “Islam-Diskurses”9 und daraus resultierender diskursiver

Reaktionen einzelner muslimischer Verbände. In dieser Untersuchung gilt es
demgegenüber abseits der medialen Bühne und ausgehend von einer
Akteursperspektive herauszuarbeiten, wie die muslimischen Verbände selbst die politische

Öffentlichkeit und ihre diskursive Präsenz darin interpretieren. Eine solche
emische Analyse des diskursiven politischen Handelns verbandlich organisierter
Muslime, die sich auf Theorien zur Öffentlichkeit stützt, scheint bis anhin noch
nicht verfolgt worden zu sein. Die Vertreter der muslimischen Verbände werden
hierzu direkt nach ihrem öffentlichen Handeln befragt, was einerseits eine
umfassende Bestandsaufnahme von dessen Art und Ausmass erlaubt, andererseits

die – aus der jeweiligen Sichtweise – bestimmenden kulturhistorischen Steue-rungsstrukturen-

und -mechanismen dieses Handelns erkennen lässt. Zudem
können durch die Erfassung des sozialen Status öffentlichen Handelns wertvolle
Erkenntnisse über die Beziehungsstrukturen der Verbände untereinander sowie
mit der nicht-muslimischen Mehrheitsgesellschaft gewonnen werden.

8 BEHLOUL, 2010:43.
9 Ebd.: 47.

AS/EA LXVII•1•2013, S. 87–124



ISLAM, MUSLIME UND DEUTSCHSCHWEIZERISCHE ÖFFENTLICHKEIT 91

2. Interpretationsrahmen:

“Öffentlichkeit” und “öffentliche Religion” als Idealtypen

Die Kriterien des Idealtypus “Öffentlichkeit” werden hauptsächlich Jürgen
Habermas’ 1962 erschienenem Strukturwandel der Öffentlichkeit entlehnt, in
welchem er diese anhand des Entstehungsprozesses der so genannten bürgerlichen
Öffentlichkeit im Europa des 18. Jahrhunderts herausarbeitete.10 Anhand der
Habermasschen Öffentlichkeitskriterien sollte das Bestehen einer “muslimischen
Öffentlichkeit” in der Deutschschweiz geprüft und mithin der Status der
muslimischen Gemeinde(n) im Kontext der deutschschweizerischen Öffentlichkeit
bestimmt werden. Die Kriterien idealer “öffentlicher Religion”, wie sie Casanova

in seinem Public Religions in the Modern World vorschlug, sollten hingegen zur
Klärung des Status des Islam in der Öffentlichkeitssphäre der Deutschschweiz
beitragen, also als Antwort auf die Frage dienen, inwiefern sich heute ein

“öffentlicher Islam” in der Deutschschweiz herausbildet. Die beiden Idealtypen
religiöse) “Öffentlichkeit” und “öffentliche Religion” im Sinne von Habermas

respektive Casanova können als komplementär angesehen werden, zumal beiden
– wie erwähnt – ein diskursives Modell von Öffentlichkeit zugrunde liegt. 11

Nachfolgend werden sie in leicht vereinfachter und zusammengefasster Form
beschrieben:

Die ideale bürgerliche Öffentlichkeit nach Habermas ist eine neutrale und
für alle gesellschaftlichen Gruppen und alle Themen von kollektiver Bedeutung

frei zugängliche kommunikative Sphäre, die räumlich zwischen der
staatlichpolitischen und der privat-lebensweltlichen Sphäre angesiedelt ist.12 Der Auftritt
in dieser öffentlichen Sphäre setzt ein gewisses bürgerliches Selbstbewusstsein
voraus, da hier vor einem Publikum räsonierender Privatleute Kritik am
autoritären Staat geübt wird, indem die Strukturen der allgemeinen gesellschaftlichen
Organisation hinterfragt und diskutiert werden. Mit der an den Staat gerichteten

Kritik fordern die öffentlich versammelten Privatleute von diesem Anerkennung
als legitime Träger einer öffentlichen Meinung sowie Partizipation an der öffent-

10 Habermas hat in Strukturwandel der Öffentlichkeit die Herausbildung der europäischen

bürgerlichen Öffentlichkeit zwar als epochaltypischen Prozess beschrieben, er beabsichtigte

damit aber gleichwohl ein Idealmodell bürgerlicher Öffentlichkeit zu entwickeln, was er

auch bereits im Vorwort zur Erstauflage des Werks vorwegnahm. Vgl. HABERMAS, 1990

1962): 51–53.
11 Vgl. CASANOVA, 1994: 216–217, 231.

12 Vgl. HABERMAS, 1990 1962): 96–98, 156 u.a. Siehe auch HABERMAS, 1992: 436, 452.

AS/EA LXVII•1•2013, S. 87–124



92 JONAS RÖLLIN

lichen Meinungsbildung. Die Themen, welche in der Öffentlichkeit diskutiert
werden, betreffen die normativen Grundlagen der Gesellschaft. Die allgemeine
Zielsetzung der Diskussionen besteht demnach in der Bestimmung des
gesamtgesellschaftlichen Gemeinwohls.13 Die Diskussionen finden zwischen ebenbürtigen

Personen statt, welche gemeinsam die politische Öffentlichkeit
konstituieren. Es werden keine einzelnen Personen oder Gruppen auf der Grundlage
ihres besonderen sozialen Status etwa aufgrund ihrer Klassenzugehörigkeit,
ihres Besitzes, ihres Alters oder politischen Einflusses) dazu privilegiert, die
übrige Öffentlichkeit zu “repräsentieren”. Allen Teilnehmern werden die
gleichen Chancen auf gegenseitige Überzeugung und Partizipation an der öffentlichen

Meinungsbildung gewährt. So entwickelt sich eine Vielfalt rationalkritisch

begründeter Stellungnahmen und Meinungen, die durch gegenseitige

kritische Abwägung zu gebündelten öffentlichen Meinungen synthetisiert
werden.14 Das Publikum der öffentlich diskutierenden Privatleute ist schliesslich
prinzipiell unabgeschlossen. Dies bedeutet, dass die ausgehandelten öffentlichen
Meinungen nicht nur allgemein relevant, sondern auch verallgemeinerungsfähig
sind.15

Zusammengefasst handelt es sich beim Habermasschen Idealmodell von
Öffentlichkeit also um eine neutrale Sphäre, in der sich Privatleute ungehindert

vor einem prinzipiell unabgeschlossenen Publikum versammeln, um mittels
eines vernunftgeleiteten kritischen Diskurses gesamtgesellschaftlich relevante
Themen und Meinungen an die Entscheidungsträger im politischen Zentrum
heranzutragen, mit der Absicht dadurch politische Geltungsansprüche durchzusetzen.

Komplementär zum Öffentlichkeitsmodell von Habermas eignet sich das

von Casanova entwickelte normative Modell einer öffentlichen Religion im
Hinblick auf die Statusbestimmung des Islam im Kontext der deutschschweizerischen

Öffentlichkeit. Denn Casanova, der das moderne Gemeinwesen in die drei
Sphären Staat, politische Gesellschaft und Zivilgesellschaft unterteilt, betrachtet
einzig das dritte zivilgesellschaftliche Feld als adäquates und legitimes
Wirkungsfeld moderner öffentlicher Religionen. Nur die im öffentlichen Raum der
Zivilgesellschaft agierenden Religionen sind gemäss dem Religionssoziologen
konzeptionell vereinbar mit den liberalen Prinzipien und funktional differenzierten

Strukturen moderner Gesellschaften. Durch den Staat vertretene und

13 Vgl. HABERMAS, 1990 1962): 116, 122, 178, 183 u.a.
14 Vgl. ebd.: 41, 60, 68, 116 u.a.

15 Ebd.: 98.

AS/EA LXVII•1•2013, S. 87–124



ISLAM, MUSLIME UND DEUTSCHSCHWEIZERISCHE ÖFFENTLICHKEIT 93

privilegierte religiöse Gruppen, die hierbei die säkulare Grundordnung
untergraben z.B. “Staatskirchen”) oder solche, die versuchen direkt an der
Regierungsbildung beteiligt zu werden z.B. religiöse Parteien), können von
Casanovas normativem Standpunkt aus nicht als legitime Teilhaber der modernen

liberalen Öffentlichkeit gelten.16 Da der Islam in der Schweiz weder jemals eine

staatliche Machtfunktion innehatte, noch in der modernen politischen Gesellschaft

integriert war, stellt die zivilgesellschaftliche Öffentlichkeit für seine

Trägergruppen ohnehin die – auf längere Sicht – einzige potentiell zugängliche
Sphäre öffentlich-diskursiver Partizipation dar. Analog dazu sehen sich Schweizer

Muslime auch selbst kaum als Teilhaber einer Glaubensgemeinschaft, die
mit der Nation oder Gesellschaft zusammenfällt, sondern eher als Mitglieder
partikularer und freiwilliger, kurzum zivilgesellschaftlicher Zusammenschlüsse.

AS/EA LXVII•1•2013, S. 87–124

17

Casanova unterscheidet idealtypisch drei Funktionen “öffentlicher
Religionen” als zivilgesellschaftliche Akteure: Erstens treten Religionen in der

Öffentlichkeit auf, um nicht nur ihre eigene Religionsfreiheit, sondern im
Namen der bürgerlich-liberalen Zivilgesellschaft alle modernen Freiheiten und
Rechte von einem autoritären Staat einzufordern. Zweitens bestreiten öffentliche
Religionen die Autonomie der säkularen Ordnung sowie deren Anspruch, ohne
Rückgriff auf religiöse Ideen und Perspektiven in legitimer Weise
fortzubestehen. Dabei machen sie ihre eigenen normativen Traditionen als Grundlage
für öffentliche Diskussionen geltend und nehmen an diesen kritisch mit Hilfe
rational-religiöser Argumente teil. Drittens verteidigen öffentliche Religionen
traditionelle soziale Organisationsmuster vor verschiedenen Formen staatlicher
und marktwirtschaftlicher Durchdringung. Diese Funktion erschöpft sich indes
nicht in der Kritik solcher gesellschaftlicher Prozesse wie dem Aufbrechen
patriarchaler Familienstrukturen oder der Veränderung traditioneller Geschlechterrollen.

Die Kritik beabsichtigt neben dem Schutz des Traditionsbestandes als
mittelbares Ziel die öffentliche kollektive Reflexion und Überprüfung
bestehender normativer Strukturen.18

16 Vgl. CASANOVA, 1994: 7–8, 218–220.

17 Dies wird nicht zuletzt auch daran erkennbar, dass sich die allermeisten praktizierenden und

in Verbänden organisierten Schweizer Muslime explizit zum säkularen
liberalpluralistischen Rechtsstaat bekennen, der sie als zivilrechtlich organisierte religiöse

Minderheit vor rechtskonservativen, nativistischen und anderen post-säkularen Strömungen

in der Gesellschaft schützen soll. Vgl. GRIS, 2005: 7; vgl. BEHLOUL, 2007: 204.
18 Vgl. CASANOVA, 1994: 57–58; 228.



94 JONAS RÖLLIN

Öffentliche Religionen nehmen demnach die bedeutende Aufgabe wahr, die
moderne Gesellschaft an geltende traditionelle Normen und Werte zu erinnern.
Die dabei gleichsam ausgeübte Kritik richtet sich vornehmlich auf die beiden
dominanten sozietalen Systeme der Moderne, die Staatsverwaltung sowie die
kapitalistischen Märkte, deren interne unpersönliche und moralisch neutrale
Mechanismen hinterfragt und angeprangert werden etwa die staatliche Waffenausfuhr

oder die marktwirtschaftlich begründete Sonntagsarbeit). Im Zuge der
Kritik ermahnen die öffentlichen Religionen die politischen und wirtschaftlichen
Entscheidungsträger dazu, bestehende systeminterne individualistisch-liberale
Logiken zu überdenken und einem höheren, Diesseits bezogenen “Gemeinwohl”
unterzuordnen.

Zusammengefasst ist die ideale öffentliche Religion nach Casanova also

eine in der intermediären öffentlich-zivilgesellschaftlichen Sphäre angesiedelte

Religion. Dort stellt sie durch das Einbringen einer ethischen Normativität
Geltungsansprüche, indem sie gewisse Formen der Institutionalisierung der
Moderne aus einer ihrerseits modernen religiös-normativen Perspektive hinterfragt

und kritisiert. Die öffentliche Religion richtet sich dabei nach der Maxime
eines intersubjektiv definierten “Gemeinwohls”, welches sie immanent begründet

und individualistisch-liberalen politischen und wirtschaftlichen Logiken
überordnet.

3. Empirische Vorgehensweise

Die Umfrage unter den Vertretern muslimischer Verbände erfolgte schriftlich
anhand eines mehrteiligen Fragebogens, der die Möglichkeit bot, sowohl qualitativ

wie quantitativ auf verschiedene Fragen zum Status öffentlicher Präsenz

Auskunft zu geben. Der Fragebogen wurde je nach individueller Präferenz per
Post oder elektronisch versandt, einzelne Fragebogen wurden persönlich
überreicht und, im Falle sprachlicher Defizite, in meinem Beisein beantwortet. Von
den 50 befragten Vertretern verschiedener Verbände waren rund 90% Präsidenten

oder Vizepräsidenten ihres jeweiligen Verbandes, wobei darunter sowohl
Vertreter lokaler Vereine und Stiftungen ca. 75%), als auch solche kantonaler
und bundesweiter Vereinigungen ca. 25%) waren. Es wurden ausschliesslich
Vertreter muslimischer Verbände befragt, da eine wirksame Öffentlichkeit unter

heutigen Bedingungen aller Wahrscheinlichkeit nach nur noch über organisierte
Verbände und Parteien hergestellt werden kann. Wie Habermas feststellt, sind

AS/EA LXVII•1•2013, S. 87–124



ISLAM, MUSLIME UND DEUTSCHSCHWEIZERISCHE ÖFFENTLICHKEIT 95

heute nur Organisationen bzw. die in ihnen eingebundenen organisierten
Privatleute imstande “über die Kanäle der […] verbandsinternen Öffentlichkeit,
und auf Grund der für den Verkehr der Organisationen mit dem Staat und
untereinander in Kraft gesetzten Publizität, wirksam an einem Prozess öffentlicher
Kommunikation” teilzunehmen.19 Der Prozentsatz der Schweizer Muslime, die
sich als Mitglieder aktiv am Leben in einem islamischen Verband beteiligen,
liegt wohl – nach einem Vergleich verschiedener Einschätzungen – zwischen
15% und 20%.20 Bei einem heutigen muslimischen Bevölkerungsanteil von
zwischen 350’000 und 400’000 Einwohnern 21 dürften also bis zu 80’000
Muslime aktiv in einem islamischen Verband beteiligt sein und damit – im Sinne
von Habermas – als potentielle Teilhaber an Prozessen öffentlicher Meinungsbildung

gelten.
Was die quantitative Repräsentativität der Umfrage betrifft, so kann

zunächst festgehalten werden, dass die Anzahl von 50 beteiligten muslimischen
Verbänden rund 20% der Gesamtzahl muslimischer Verbände in der Schweiz
entspricht beziehungsweise, zumal alle 50 an der Erhebung beteiligten Verbände
ihren Sitz in der Deutschschweiz haben, rund 25% der Gesamtzahl muslimischer
Verbände in der Deutschschweiz.22 Die topographische Begrenzung des

Forschungsgebietes auf die Deutschschweiz ist insofern legitim, als in der
Westschweiz nicht nur eine unterscheidbare frankophone Öffentlichkeitskultur
vorherrscht, sondern die dortige muslimische Bevölkerung zudem mehrheitlich
einen anderen Sprach- und Kulturhintergrund hat als die deutschschweizerische.

Während nämlich die Mehrheit der welschen Muslime aus Nordafrika und
anderen arabischen Ländern stammt – und gemäss Behloul dort in Bezug auf den

öffentlichen Auftritt auch die “dominierende Gruppe” ist – sind die allermeisten
Deutschschweizer Muslime südosteuropäischer und türkischer Herkunft.23

19 HABERMAS, 1990 1962): 337.
20 Vgl. dazu die Einschätzungen von TANNER-TIZIANI, 2010: 333; ROOST VISCHER, 2010: 360

AS/EA LXVII•1•2013, S. 87–124

sowie BEHLOUL, 2007: 201.

21 Vgl. BEHLOUL, 2007: 200.

22 Gemäss einer Aufstellung des Instituts für Islamwissenschaft der Universität Bern GÄSS¬

LEIN, o. J.), welche gesamthaft über 250 islamische Organisationen in der Schweiz auflistet,

von denen rund 200 ihren Sitz in der Deutschschweiz haben. Abgerufen am 20.06.2012

unter:

<www.islamwissenschaft.unibe.ch/unibe/philhist/islam/content/e6863/e7171/Organisatione

n_Islam-Schweiz_ger.pdf.> Vgl. dazu auch ALLENBACH/SÖKEFELD, 2010: 17.
23 Vgl. BEHLOUL, 2007: 201.



96 JONAS RÖLLIN

Die Voraussetzungen für eine hohe qualitative Repräsentativität der Studie
sind insofern gegeben, als die ausgewählten 50 muslimischen Verbände jeweils
eine oder zwei wesentliche öffentlichkeitsfördernde bzw. -konstitutive
Bedingungen erfüllen. Zum einen befinden sich die Standorte fast aller in der Umfrage
vertretenen Verbände in grossstädtischem Umfeld. Deren 47 haben ihren Sitz in
einer der fünf grössten Städte der Deutschschweiz, namentlich in Zürich, Basel,

Bern, Winterthur oder St. Gallen, respektive in deren Ballungsräumen.24 Dieser
Fokus auf die grossen Städte beruht auf der Annahme, dass sich eine muslimische

Öffentlichkeit bzw. ein öffentlicher Islam am ehesten in bevölkerungsdichten,

begegnungs- und kommunikationsintensiven Stadträumen entwickeln
kann – um so mehr, als Muslime generell mehrheitlich in Städten bzw. in deren
industrialisierten Ballungsräumen wohnen, besonders an den genannten Orten.25

Das zweite Auswahlkriterium betrifft den relativ hohen Mitgliederanteil sowie
die dadurch bedingten grösseren Einflussmöglichkeiten der Mehrheit der befragten

Verbände, die damit über ein höheres Potenzial verfügen, eine in unserem

Sinne wirksame öffentliche Gestaltungsfunktion wahrzunehmen. So sind in der

Umfrage zwei nationale Dachverbände 100% der Gesamtzahl in der
Deutschschweiz), sechs kantonale Verbände 100%), sieben nationale islamische
Organisationen ca. 90%) sowie 35 lokale Vereine ca. 20%) vertreten – letztere
mit einem relativ hohen durchschnittlichen Mitgliederanteil von rund 300 Personen

gemäss eigenen Erhebungen.26 Dieses signifikante Feld erlaubt eine
repräsentative Aussage zur Präsenz und Selbstverwaltung muslimischer Verbände im
Kontext deutschschweizerischer Öffentlichkeit.

Um in diesem Untersuchungsfeld möglichst viel substantielles empirisches
Datenmaterial zu gewinnen, wurde den Verbandsvertretern ein umfangreicher
Fragebogen zugestellt, der 18 Items mit sowohl offenen wie geschlossenen Fraugen

umfasst.27 Der Fragebogen ist in fünf verschiedene Themenblöcke aufge-

24 Gemäss dem Bundesamt für Statistik belief sich der Bevölkerungsstand am 1.1.2010 in
Zürich auf 368’677 Einwohner. Basel zählte zur gleichen Zeit 166'173, Bern 123’466,

Winterthur 99’377 und St. Gallen 72’642 Einwohner. Aus: “Bilanz der ständigen
Wohnbevölkerung nach Städten”, abgerufen am 20.05.2012 unter

<http://www.bfs.admin.ch/bfs/portal/de/index/themen/01/22/lexi.html>.
25 Vgl. BAUMANN/STOLZ, 2007: 45. Gemäss den Autoren fanden sich im Jahr 2003 die höch¬

sten Prozentanteile von Angehörigen muslimischer Glaubensgemeinschaften in Basel

7.4 %), Winterthur 7.3 %) sowie St. Gallen 6.7 %). In absoluten Zahlen lebten in Zürich
die meisten Muslime 20’888).

26 Zur Anzahl verschiedener muslimischer Verbände in der Schweiz siehe GÄSSLEIN, o. J.

27 Auf “offene Fragen” können Befragte frei antworten, bei “geschlossenen Fragen” sind die
Antwortmöglichkeiten vorgegeben.

AS/EA LXVII•1•2013, S. 87–124



ISLAM, MUSLIME UND DEUTSCHSCHWEIZERISCHE ÖFFENTLICHKEIT 97

teilt, welche sich jeweils – entsprechend der konventionellen Gliederung von
“Öffentlichkeit” – auf eine von drei Ebenen öffentlicher Handlung beziehen: a)
eine politische Ebene im Sinne einer diskursiven Repräsentation, b) eine
ökonomische Ebene im Sinne einer repräsentativen Informationsökonomie und eines

Engagements in “öffentlicher Wohlfahrt” oder c) eine symbolische Ebene im
Sinne einer symbolischen Repräsentation. Der erste Themenblock bezieht sich
auf die symbolische Repräsentation des Islam im öffentlichen Raum und umfasst

zwei Fragen zum Verbot von Minaretten in der Schweiz und zur räumlichen
Ausgestaltung islamischer Präsenz im Allgemeinen. Der dritte und der vierte
Themenblock betreffen die ökonomische Ebene öffentlicher Repräsentation,

wobei Fragen zur Vermarktung religiöser Informationsträger, zur hierbei gestalteten

Selbstrepräsentation der Verbände sowie zum Engagement in einer “
islamischen öffentlichen Wohlfahrt” gestellt werden.

Im vorliegenden Beitrag wird nun entsprechend der oben definierten
Idealmodelle diskursiver Öffentlichkeit lediglich auf die Fragen des zweiten und
fünften Frageblocks Bezug genommen, die auf eine Erkundung des diskursiven
Handelns der muslimischen Gemeinde zielen. Der zweite Frageblock behandelt

als zentrales Feld diskursiver Repräsentation den Medienbezug der muslimischen

Verbände. Ausgehend vom Habermasschen Ideal einer frei zugänglichen
und neutralen Öffentlichkeitssphäre werden kritische Fragen nach der diskursiven

Einbindung der Verbände in verschiedene Formen der medialen Berichterstattung

sowie nach deren Einschätzung bezüglich der allgemeinen medialen
Repräsentation der Muslime und des Islam in der Schweiz gestellt. So soll
beispielsweise die Frage, ob die Verbände die in den Medien auftretenden
muslimischen Exponenten als repräsentativ ansehen, darüber Auskunft geben, inwieweit

die Verbände selbst in der medialen Öffentlichkeit integriert sind und
letztere entsprechend als frei zugängliche und neutrale “Öffentlichkeit” im Sinne

von Habermas interpretiert werden kann. Im fünften, relativ umfassenden

Frageblock werden mehrere Fragen zum religiösen Diskurs der Verbände sowie
zu ihrer allgemeinen Teilnahme an der öffentlichen Debatte gestellt. Dabei
zielen die Fragen wiederum auf eine kritische Überprüfung des Status quo
anhand der Kriterien idealer Öffentlichkeitspartizipation sowie der normativen und
thematischen Selbstbestimmung “öffentlicher Religion” im Sinne von Habermas

bzw. Casanova.

AS/EA LXVII•1•2013, S. 87–124



98 JONAS RÖLLIN

4. Forschungsergebnisse

4.1 Mediale Vermittlung und Zusammenarbeit mit den Massenmedien

In einer modernen) diskursiven Öffentlichkeit ist die Vermittlung durch die

Medien insofern entscheidend, als dadurch das Spektrum des Publikums
erheblich erweitert werden kann. Es sind daher vornehmlich medial vermittelte
Stellungnahmen und Meinungen, welche heute die “öffentliche Meinung”
prägen. In diesem Sinne wurde den Vertretern muslimischer Verbände folgende
geschlossene Frage gestellt:

Frage: War Ihre Vereinigung schon jemals in den Medien Fernsehen, Radio, Printmedien)
präsent?

Von insgesamt 49 Antworten waren deren 39 bejahend 79.6 %) und 10 verneinend

20.4 %).

Abbildung 1: Medienpräsenz

AS/EA LXVII•1•2013, S. 87–124

Anzahl Verbände Prozent

Ja 39 79.6%

Nein 10 20.4%

GESAMT 49

ungültig fehlend) 1

Eine daran angeschlossene Frage nach der spezifischen Medienform ergab, dass

von den 39 Verbänden, die bereits einmal in den Medien präsent waren, deren
22 schon in regionalen oder nationalen Fernsehprogrammen auftraten oder in
solchen dokumentiert wurden 44.9 % aller befragten Verbände). Nun könnte
aus diesen Zahlen der vorschnelle Schluss gezogen werden, dass die muslimischen

Verbände dementsprechend fest in die nationale Medienlandschaft
integriert sind und mithin die Gelegenheit haben darin ihre Geltungsansprüche

auszuformulieren. Solch eine Folgerung würde indes zwei wesentliche Fragen
übergehen, deren Beantwortung erst zu einer genauen Untersuchung der Beziehung

zwischen den muslimischen Verbänden und den Massenmedien beitragen
kann. Eine dieser Fragen ist jene, ob die 39 muslimischen Verbände selbst die
mediale Berichterstattung gesucht hatten oder ob sie von den Medienredaktionen



ISLAM, MUSLIME UND DEUTSCHSCHWEIZERISCHE ÖFFENTLICHKEIT 99

diesbezüglich angefragt wurden. Diese Frage wurde den Vertretungen in der

Form einer “offenen Frage” wie folgt gestellt:

Frage: Wurden Sie oder Ihre Vereinigung zu diesem/ diesen Medienauftritt/en eingeladen

oder ereignete/ereigneten sich dieser/diese eher aufgrund eigener Initiative?

Eine qualitative Inhaltsanalyse der 39 zu dieser Frage eingegangenen Antworten
ergibt das folgende Ergebnis: Bei 2 ungültigen unauswertbaren) Antworten
gaben 24 von 37 Vertretern 64.9%) an, in allen Fällen der Berichterstattung von
den Medien eingeladen worden zu sein, deren 10 27%) berichteten, sie wären

meistens oder manchmal eingeladen worden, vereinzelt hätten sie aber auch

selbst den Kontakt mit den Medien gesucht. Und schliesslich schrieben nur 3
Repräsentanten 8.1%), dass die mediale Berichterstattung von ihrer eigenen
Initiative ausgegangen wäre, wobei von diesen dreien zwei hinzufügten, dass der

Medienkontakt aus Anlass eines “Tages der offenen Tür” geknüpft worden sei –
eines Ereignisses also, an dem zumeist einem noch wenig informierten Publikum
das Vereinsleben und die islamische Religionspraxis in ihren Grundzügen vorgestellt

wird, aber kaum spezifische politische Themen und Ideen diskutiert

AS/EA LXVII•1•2013, S. 87–124

werden.28

Die aus diesen Zahlen hervorgehende Erkenntnis, wonach die mediale
Bekanntmachung der muslimischen Gemeinde vor allem von aussen veranlasst

wird und weniger den Interessen der organisierten Muslime selbst geschuldet ist,
dürfte insofern nicht überraschen, als das kommerzielle Potenzial eines medial
instrumentalisierten “Islam an sich” wohlbekannt ist. Ein Vertreter beschreibt
diese Problematik ganz nüchtern:

Meistens kommen die Medien selbst und zwar immer dann, wenn irgendwo etwas passiert,

was möglicherweise mit dem Islam zu tun hat.29

Ein anderer kritisiert dieselbe Sachlage aus einer religiös-normativen
Perspektive:

28 Bei dieser Feststellung stütze ich mich auf eigene Beobachtungen, die ich an mehreren

“Tagen der offenen Moschee” in der Deutschschweiz gemacht habe.

29 Zwecks besserer Lesbarkeit wurden in den Antworten grammatische und orthographische

Fehler korrigiert. Eigene Wortergänzungen oder Erläuterungen, die das Satzverständnis
erleichtern sollen, wurden in eckige Klammern gesetzt.



100 JONAS RÖLLIN

Normalerweise kommen die Medien, sobald es irgendwo ein Problem gibt, das anscheinend

mit dem Islam verbunden ist. Die Journalisten sollten dabei sorgfältig vorgehen. In der surat
an namli, Vers 27, steht geschrieben: “Wir werden sehen, ob du die Wahrheit gesagt hast

oder einer von den Lügnern bist.” Man sollte nicht alles, was man hört, sofort glauben.

Die zweite wichtige Frage, die sich bei der Untersuchung der medialen Vermittlung

und Präsenz der muslimischen Verbände stellt, betrifft die Zusammenarbeit

mit den Medienarbeitenden bei deren Recherche- und Produktionsprozessen. Es

ist die Frage, ob und inwiefern sich die Verbandsvertreter selbst aktiv in diese
Prozesse einbringen können, um damit ihre Rolle in der Öffentlichkeit selbst zu
bestimmen. Bei der Frage nach der Kontaktnahme mit den Medien wie auch an
anderen Stellen des Fragebogens wird indes sehr deutlich, dass sich die Vertreter
kaum dazu in der Lage sehen. Deren mehrere beschreiben in aller Deutlichkeit
und Vehemenz die unmittelbar erlebte Beziehung ihres Verbands zur Institution
der Medien als ein Verhältnis, das von Ohnmacht hier und utilitaristischer
Rücksichtslosigkeit dort gekennzeichnet sei:

Wir wurden eigentlich immer angefragt, ausser an einigen Malen Feste) haben wir Medienvertreter

selbst eingeladen und dann ist aber niemand gekommen. Die Medien gehen auf

keine Einladungen ein, sie kommen nur, wenn sie selbst Interesse haben und dann haben sie

ihre eigenen Ziele und Ideen schon vor dem Besuch bestimmt.

Teilweise haben sich die Medien selber ohne Rücksprache eingeschaltet und teilweise
wurden wir eingeladen.

Unsere Pressemitteilungen werden nicht veröffentlicht. Wenn wir etwas positives tun,
interessiert dies keine Journalisten. Wenn ein(e) Muslim(a) aber etwas schlechtes tut, wird
darüber gross berichtet.

Die Medien erzählen Lügengeschichten. Wenn man 1 sagt, schreiben sie 2.

Der Unmut über Medienvertreter, die unter dem Diktat des Kommerzes
antizipierten gesellschaftlichen Informationserwartungen entsprechen müssen30 und
daher kaum mehr “mit offenen Augen” – wie es ein Vereinspräsident ausdrückte

– die Moscheen betreten können, drückt sich auch in der nachstehenden statistischen

Übersicht aus. Sie fasst die Antworten auf die folgende geschlossene

Frage zusammen:

Frage: Wenn Sie daran denken, mit welchen Themen und Meinungen der Islam in den

Schweizer Medien üblicherweise in Verbindung gesetzt und dargestellt wird, wie reprä-

30 Vgl. IMHOF /ETTINGER, 2007: 288f.

AS/EA LXVII•1•2013, S. 87–124



ISLAM, MUSLIME UND DEUTSCHSCHWEIZERISCHE ÖFFENTLICHKEIT 101

sentativ ist dieses Bild des Islam Ihrer Ansicht nach für das Religionsverständnis Ihrer
Vereinigung?

AS/EA LXVII•1•2013, S. 87–124

Abbildung 2: Bild des Islam in den Medien

Anzahl Verbände Prozent

durchaus repräsentativ 2 4%

eher repräsentativ 0 0%

teils repräsentativ 7 14%

eher nicht repräsentativ 20 40%

gar nicht repräsentativ 21 42%

GESAMT 50

ungültig fehlend) 0

Das Ergebnis ist eindeutig. Lediglich 2 von 50 Vertretern 4%) betrachten das

Bild des Islam in den Medien als eher oder durchaus repräsentativ, während es

für 41 82%) eher nicht oder gar nicht repräsentativ ist. Diese verbreitete deutliche

Ablehnung des medialen Diskurses über den Islam gründet vermutlich
nicht nur auf einer objektiven Beurteilung der medialen Berichterstattung,
sondern wie angedeutet auch auf eigenen Erfahrungswerten bezüglich der
Zusammenarbeit der Medienvertreter mit muslimischen Verbänden bzw. deren
Vertretern.

Die Schwierigkeit, eigene Themen und Meinungen unverzerrt in den
medialen Kreislauf der öffentlichen Meinungsbildung einzubringen, ist freilich
keine spezifisch muslimische Sorge, sondern in Anbetracht einer Populismen
produzierenden massenmedialen Unterhaltungsindustrie eine prinzipielle
Herausforderung.31 Gemessen an den Aussagen der Vertreter muslimischer
Verbände scheint diese Problematik indes im Falle der muslimischen Gemeinde
besonders tiefgreifend zu sein. Auf die Frage nach den wichtigsten Anliegen und
Herausforderungen im Hinblick auf das Vereinsleben in der Schweiz nennen

mehrere Vertreter – explizit und implizit – die lokale massenmediale Kommunikation

als hauptsächliche Herausforderung.

Das wichtigste Anliegen ist, falsche, missverständliche und zweideutige Informationen, die
durch die Medien vermittelt werden und dadurch der Islam bzw. die Moslems in Verruf
geraten, [zu korrigieren].

31 Ebd.



102 JONAS RÖLLIN

Mir ist es vor allem wichtig, dass Menschen anderer Religionen keine Vorurteile gegenüber

dem Islam haben, dass sie unsere Religion besser kennenlernen und lernen, dass der Islam
nichts mit dem Terrorismus zu tun hat.

Die grösste Herausforderung ist eine faire Medienpräsenz in der Schweiz.

Während es den Verantwortlichen muslimischer Verbände also kaum an
Medienanfragen mangelt, scheinen sich die dadurch stimulierten Hoffnungen auf
eine authentische diskursive Mitwirkung regelmässig als trügerisch zu erweisen.

Eigene bei den Medien eingereichte Vorschläge für Medienprojekte werden den

Vertretern zufolge ohnehin kaum zur Kenntnis genommen. Der Versuch selbst

als medialer Akteur in der Öffentlichkeit aufzutreten scheitert also oft schon im
Ansatz. Die Folge ist eine resignative, zuweilen frustrierte Haltung gegenüber

der Medienöffentlichkeit. So meint ein in seinem Büro angetroffener
aufgebrachter Präsident:

Wir haben am Tag der offenen Moschee praktisch alle Politiker der Stadt und des Kantons

eingeladen. Alle haben schön sauber mit ihren Superstandardbriefen abgesagt [der
Präsident schmettert einen beachtlichen Stapel von Absagen auf den Tisch]. Das beleidigt.
Die reden immer davon, dass wir uns integrieren müssen. Was bedeutet das eigentlich?

Wenn wir einladen, kommt ja niemand. Und das ist jedes Jahr dasselbe. Sie verpassen die
besten Chancen zur Zusammenarbeit. Glauben Sie, nächstes Mal habe ich Lust einem

Journalisten etwas zu erzählen, damit der seine dumme Story hat und viel Geld verdient?

Ich mache keine Interviews mehr.

Zwei weitere Vertreter drücken ihren Unmut über den als voreingenommen und
selbstreferentiell angesehenen Medienjournalismus bezeichnenderweise bei der

Kontaktnahme zu dieser Studie aus:

Es gibt nichts zu sagen, hier kommen Hilfsarbeiter, Taxifahrer, Elektriker, Fabrikarbeiter,

sie beten hier und wollen ihren Frieden.

Die Medien, die Stadt, Forscher, alle, alle wollen immer irgend etwas von uns wissen [...].
Seit Jahren werden uns immer wieder die gleichen Fragen gestellt. Und schauen sie, wir
leben immer noch.

Im letzten Zitat wird implizit vermittelt, dass die muslimischen Verbände nicht
nur via Medien, sondern grundsätzlich mit einem dominanten nicht-
muslimischen Islam-Diskurs konfrontiert werden, der sie in eine passive Position der

Selbstrechtfertigung drängt. Dieser konkurrierende Diskurs der säkularen
Mehrheitsöffentlichkeit kann insofern als höchst effektiver Machtdiskurs gesehen

AS/EA LXVII•1•2013, S. 87–124



ISLAM, MUSLIME UND DEUTSCHSCHWEIZERISCHE ÖFFENTLICHKEIT 103

werden, als sich die Verbände in thematischer wie normativer Hinsicht erkennbar

nach diesem ausrichten. So dominieren häufig von aussen bestimmte Themen

die Pressemitteilungen und Positionspapiere muslimischer Vereine, etwa
wenn sich diese zum wiederholten Mal “ausdrücklich” von islamistisch
motivierten Gewaltakten fernab der Heimat “distanzieren” oder solche Praktiken
wie Zwangsehelichungen oder Genitalbeschneidungen “verurteilen” müssen).

Zudem argumentieren die Verbände innerhalb eines von aussen bestimmten
epistemologischen Rahmens, wobei sie dabei oft einen normativ genau
entgegengesetzten Standpunkt zum populären Islam-Bild einnehmen, indem sie
sich etwa – mitunter in mustergültiger Art –32 vorbehaltlos zu geltenden
nationalgesellschaftlichen

AS/EA LXVII•1•2013, S. 87–124

Werten bekennen.33

4.2 Themen und Programmatik der Verbände

Angesichts des steten Drucks, sich vor einer hegemonialen, argwöhnischen
Öffentlichkeit als partikulare Gemeinschaft zu rechtfertigen und entsprechend

geringer Zuversicht hinsichtlich der öffentlichen Resonanz auf eigene normative
Standpunkte, ist es wenig wahrscheinlich, dass die organisierten Muslime
untereinander angeregt über gesamtgesellschaftlich relevante politische und andere
Themen diskutieren. Hingegen kann eher erwartet werden, dass in den muslimischen

Vereinen vor allem Themen besprochen werden, welche die viel drängenderen

grundlegenden Fragen der sozialen und kulturellen Anbindung zum Inhalt
haben. In welchem Masse dies der Fall ist, zeigt die folgende Abbildung. Sie

fasst die Antworten auf diese geschlossene Frage zusammen:

Frage: Wenn Sie an die in Ihrer Vereinigung geführten Gespräche und Diskussionen denken,

welche Themen spielen nach Ihrer Einschätzung eine grössere oder kleinere Rolle?

32 Siehe etwa die auf <www.vioz.ch/4721.html> abrufbare Grundsatzerklärung der VIOZ vom
März 2005, in welcher sich die Vertretung in folgender Reihenfolge und Formulierung 1.
Für die Demokratie und Rechtsstaatlichkeit, 2. Für den Frieden, 3. Gegen Gewalt, 4. Für die

Menschenrechte, 5. Für die Gleichberechtigung, 6. Für die Integration und 7. Für den

Interreligiösen Dialog ausspricht, wobei erst unter den Punkten 8 und 9 “Unser Glaube” respektive

“Unsere religiösen Pflichten” erklärt werden. Webseite abgerufen am 04.06.2012.

33 Vgl. BEHLOUL, 2011: 140–142.



104 JONAS RÖLLIN

AS/EA LXVII•1•2013, S. 87–124

MITTEL-

WERT

3.9 3.6 4 4.3 3.9 4 2.9 3.7

ANZAHL VERB45 45 46 48 48 48 47 47

Abbildung

3:

Bedeutung

der

diskutierten

Themen

sehr

gross
31.1%14) 22.2%10) 39.1%18) 54.2%26) 35.4%17) 37.5%18) 6.4%3) 34%16)

gross 42.2%19) 31.1%14) 37%17) 29.2%14) 31.3%15) 37.5%18) 25.5%12) 19.2%9)

mittel
15.6%7) 33.3%15) 17.4%8) 14.6%7) 22.9%11) 14.6%7) 31.9%15) 31.9%15)

klein 4.4%2) 8.9%4) 2.2%1) 0%0) 4.2%2) 4.2%2) 21.3%10) 8.5%4)

sehr

klein
6.7%3) 4.4%2) 4.6%2) 2.1%1) 6.3%3) 6.3%3) 14.9%7) 6.4%3)

THEMEN Integration

in
der

Arbeit,

Schule,

Vereinen,

Öffentlichkeit

etc.)

Partizipation

sozial,

wirtschaftlich,

politisch) Vorurteile

und

Diskriminierung

im

Alltag

Religionsfreiheit

Kopftuchfrage,

islamische

Friedhöfe,

Produktion

halal-

Fleisch

etc.)

Zusammenleben

und

Beziehung

mit

Nichtmuslimen/

Innen

Verhältnis

von

Muslimen/

Innen

untereinander

Schweizer

Innen-

und

Aussenpolitik

Situation

in

Herkunfts-/

Heimatländern



ISLAM, MUSLIME UND DEUTSCHSCHWEIZERISCHE ÖFFENTLICHKEIT 105

Die Statistik zeigt deutlich, dass von den vorgeschlagenen Themen die “Schweizer

Innen- und Aussenpolitik” weitaus am wenigsten diskutiert wird Mittelwert
2.9). Auch in absoluten Zahlen kann die Vermutung bestätigt werden, dass

allgemein relevante politische Themen in den vereinsinternen Diskussionen eine

tendenziell geringe Bedeutung einnehmen. So spielt das Thema “Schweizer
Innen- und Aussenpolitik” in lediglich 15 von 47 Verbänden 31.9%) eine

“grosse” oder “sehr grosse Rolle”, wobei noch zusätzlich anzumerken ist, dass

vermutlich ein erheblicher Anteil jener Vertreter, die dem Thema ein grösseres

Gewicht in den Diskussionen beimessen, dieses eher mit vereinsrelevanten
ausländerpolitischen und religionsrechtlichen Fragen assoziiert als mit
gesamtgesellschaftlich relevanten Fragen zu solchen Themengebieten wie Medizinethik,

Wirtschafts- oder Umweltpolitik. “Wir haben ganz andere Sorgen” wurde
mehrmals in den Gesprächen wie auch in ähnlicher Form schriftlich in den
Fragebogen festgehalten. Diese Sorgen widerspiegeln sich derweil in der Statistik

und erklären – zusammen mit der Tatsache, dass die Mehrheit muslimischer
Vereinsmitglieder Ausländer mit wenigen politischen Rechten sind –34 weshalb

in den muslimischen Vereinen Diskussionen über allgemein relevante politische
Themen noch) verhältnismässig rar sind. So spielt das Thema “Vorurteile und
Diskriminierung im Alltag” in 35 von 46 Verbänden 76.1%) eine “grosse” oder

“sehr grosse Rolle” in weiteren 8 oder 17.4% eine “mittlere Rolle”). Auch die

hohe Bedeutung, welche die Themen “Zusammenleben und Beziehung mit
Nichtmuslimen/Innen” sowie “Integration” einnehmen, weisen darauf hin, dass

die verbandlich organisierten Muslime vorerst noch mit grundsätzlichen
Herausforderungen auf sozialer und kultureller Ebene konfrontiert und beschäftigt
sind, in anderen Worten mit allerlei Missverständnissen und Vorurteilen im
öffentlichen Raum, weil ihre religiöse Identität dort erkennbar wird, nicht weil
sie mit ihr politisieren.

Das gemäss den Umfrageergebnissen mit Abstand am meisten diskutierte
Thema betrifft das komplexe und kontroverse Feld der “Religionsfreiheit”. Während

40 von 48 Vertretern 83.4%) dem Thema eine “grosse” oder “sehr grosse

Rolle” in den vereinsinternen Gesprächen und Diskussionen beimessen, spielt
dieses in den Augen lediglich eines Vertreters eine “kleine” oder “sehr kleine
Rolle”. Mit “Religionsfreiheit” ist hier die spezifische Religionsfreiheit des

Islam in der Schweiz gemeint und nicht das allgemeine Prinzip Religionsfreiheit
in einem staatsphilosophischen Sinne, zumal bereits der im Fragebogen
vorgegebenen Antwort “Religionsfreiheit” in Klammern die konkreten auf den Islam

AS/EA LXVII•1•2013, S. 87–124

34 Vgl. GRIS, 2005: 15.



106 JONAS RÖLLIN

bezogenen Beispiele “Kopftuchfrage, islamische Friedhöfe, Produktion halal-
Fleisch etc.” angefügt sind siehe Abb. 3). Zudem bestätigen mehrere Teilnehmer

an anderen Stellen des Fragebogens implizit diese Annahme, wonach
insbesondere das spezifische Thema der “islamischen Religionsfreiheit” die
vereinsinternen Diskussionen dominiert und weniger die Religionsfreiheit als

allgemeines Prinzip. So kamen alleine bei der Frage nach den wichtigsten Anliegen

und Herausforderungen für die muslimischen Verbände in der Schweiz
einige aufschlussreiche Antworten zustande:

Kopftuch in allen Öffentlichkeiten, Schule, Arbeitsort.

Freie Ausübung der Religion am Arbeitsplatz bzw. [in der] Schule

Bildung der Kinder, Zwangsteilname am Schwimmunterricht ich glaube es braucht hier
eine Portion an Glaube, an Demokratie und Säkularität der Regierungsmitglieder).

Als ein Teil der Gesellschaft akzeptiert zu werden. Z.B. darf man hier geboren werden, also

soll man hier auch sterben und begraben werden dürfen.

Die übrigen Antworten auf die erwähnte Frage lassen darauf schliessen, dass

neben der eigenen Religionsfreiheit zudem die Frage der öffentlich-rechtlichen
Anerkennung durch den Staat bzw. die Kantone die organisierten islamischen
Gemeinschaften intensiv beschäftigen. Folgende Aussagen sind dafür beispielhaft:

Die staatliche Anerkennung des Islams in der Schweizer Regierung, so wie es Christentum

und auch Judentum sind. Nur so können wir zusammen und innerreligiös eine gute Zukunft
aufbauen.

Die Anerkennung ist längst nötig, es leben mehr als 400’000 Muslime in der Schweiz,

immer mehr sind Schweizer, sie haben ein Recht in Freiheit zu leben und an der Gesellschaft

teilzunehmen.

Österreich und Deutschland haben unsere Religion akzeptiert, dasselbe sollte auch die
Schweiz tun.

Rechtliche, soziale und verfassungsmässige Gleichbehandlung des Islams mit den anderen

Glaubensgemeinschaften.

Anerkennung des Islams!

Die Themen, welche für die muslimischen Verbände im Vordergrund stehen,

sind also einerseits lebensweltliche Fragen der gesellschaftlichen Akzeptanz und
Integration und andererseits Fragen der religionsrechtlichen Gleichstellung, ins-

AS/EA LXVII•1•2013, S. 87–124



ISLAM, MUSLIME UND DEUTSCHSCHWEIZERISCHE ÖFFENTLICHKEIT 107

besondere der Religionsfreiheit und der so genannten öffentlich-rechtlichen
Anerkennung. Es sind demnach weniger gesamtgesellschaftlich relevante Themen,

die in den Vereinen diskutiert werden, als vielmehr unmittelbar gruppen- bzw.
verbandsrelevante Themen. Die mit diesen verbundenen Anliegen sind entsprechend

kaum verallgemeinerungsfähig, zumal sie auf spezifischen religiösen und

AS/EA LXVII•1•2013, S. 87–124

sozialen Interessen beruhen.

Die anhand der Themen in ihrer Grundausrichtung erkennbare Programmatik

der Verbände unterscheidet sich insofern deutlich von der Programmatik
einer idealen “öffentlichen Religion” in Casanovas Sinne, als sich diese im
Wesentlichen dadurch auszeichnet verallgemeinerungsfähige Meinungen
auszuhandeln, mit denen allgemein relevante politische und wirtschaftliche Entwicklungen

hinterfragt und anprangert werden. Wie aus den Fragebögen ersichtlich
wird, haben die muslimischen Verbände zwar durchaus ein Interesse allgemein
relevante Themen der politischen Öffentlichkeit zu behandeln und zu diesen

eigene Meinungen auszuhandeln, doch haben solche Themen noch) keine Priorität

und – wie später noch deutlicher wird – korrelieren zudem in keiner Weise
mit den Informationserwartungen, die in der nicht-muslimischen Medien-)
Öffentlichkeit über die muslimischen Verbände gehegt werden. Die mit grossen

Hoffnungen verbundenen prioritären Anliegen nach öffentlich-rechtlicher
Anerkennung sowie nach Religionsfreiheit können derweil als defensive Reaktionen
auf Einschränkungen verfassungsrechtlich garantierter Grundrechte wie der
Religionsfreiheit Art. 15 der Bundesverfassung), der Rechtsgleichheit Art. 8)
und des Diskriminierungsverbots Art. 8) angesehen werden,35 welche – idealerweise

– eine problemlose Ausübung des Islam implizieren. Gäbe es keine
kulturalistischen Einschränkungen dieser Grundrechte, würden diese Anliegen auch

ihren raison d’être verlieren und folglich nicht mehr erhoben werden.
Die Spannung zwischen staatlich garantierter Religionsfreiheit und der von

den muslimischen Religionsgemeinschaften praktizierten Religionsfreiheit
beruht im übrigen wohl insbesondere auf der unterschiedlichen normativen
Gewichtung von Riten bzw. “äusseren Handlungen”.36 Während der von der Erfahrung

mit dem Christentum geprägte säkularisierte Schweizer Nationalstaat diese

– im Vergleich zum “inneren Glauben” – als periphere, zu vernachlässigende
Handlungen betrachtet, gelten sie im Islam als notwendiger symbolischer Aus-

35 Die Schweizerische Bundesverfassung ist unter <www.admin.ch/ch/d/sr/1/101.de.pdf> im
Internet abrufbar. Konsultiert am 20.06.2012.

36 Vgl. hierzu DELLWING, 2007: 146– 149.



108 JONAS RÖLLIN

druck des Glaubensbekenntnisses und der muslimischen Identität. 37 Ihre
“äussere” oder öffentlich erkennbare Durchführung ist wesentlich für die eigene

Identitätsbestärkung und die Bewahrung religiöser Tradition sunna) in der
Glaubensgemeinschaft umma) und kann kaum durch analoge private
Handlungen ersetzt werden das fünfmalige Beten in der Gemeinschaft ist beispielsweise

nicht zu ersetzen durch ein Gebet “im stillen Kämmerchen”,38 das grosse

Fest des Fastenbrechens als Abschluss des Ramadan ist privat gar nicht
durchführbar, während die Pilgerfahrt nach Mekka stets als Idealmodell und Leitmotiv
verkörperter Gemeinschaftlichkeit gilt). So stellt sich unweigerlich die Frage, ob
die Religionsfreiheit in der Schweiz nicht vor allem die Freiheit des Christentums

bedeutet, obwohl der Staat offiziell religiös und weltanschaulich neutral ist.
Es ist hier nicht die Absicht, einer bedingungslosen Religionsfreiheit das Wort
zu reden, welche kein säkularer Rechtsstaat verkraften könnte. Es soll lediglich
festgehalten werden, dass die von muslimischen Verbänden gestellten Forderungen

nach “Religionsfreiheit” einem diesbezüglich kulturzentrischen staatlichen

Deutungsmonopol geschuldet sind, welches – in Anlehnung an Casanova – die
Entfaltung eines in der Zivilgesellschaft aktiven öffentlichen Islam behindert.
Was die öffentlich-rechtliche Anerkennung islamischer Religionsgemeinschaften

betrifft, so belegt ihr bisheriges Ausbleiben in sämtlichen Kantonen in
eindeutiger und drastischer Weise, dass der Souverän bis anhin kein Interesse an

einer Förderung eines öffentlich aktiven, das Angebot bestehender traditioneller
Religionsgemeinschaften ergänzenden Islam hatte.

4.3 Tendenzen der Fragmentarisierung und Polarisierung

Der Meinungswettbewerb um islamische Normativität findet nicht nur zwischen
der muslimischen Minderheit und der nicht-muslimischen Mehrheit statt,
sondern auch innerhalb der muslimischen Glaubensgemeinde selbst. Konfessionelle
Differenzen, verschiedene Nationalkulturen und Sprachtraditionen, vermehrt
aber auch generationsbedingte Unterschiede und föderalistische Tendenzen
erschweren eine Konsensfindung innerhalb der Glaubensgemeinde und damit die
Formierung einer muslimischen Öffentlichkeit. Dadurch bedingt findet ein Wett-

37 Vgl. PLATTI, 2009: 167–181.
38 Vgl. den berühmten und von Muslimen vielzitierten Hadith, wonach das Gemeinschafts¬

gebet 25 mal wichtiger/besser ist als das allein verrichtete Gebet in der al-gami‘ a.-.a.i.
oder “der wahren Sammlung” des Traditionsgelehrten al-Bu.ari an den Stellen 8: 466, 11:
619 und 11: 620).

AS/EA LXVII•1•2013, S. 87–124



ISLAM, MUSLIME UND DEUTSCHSCHWEIZERISCHE ÖFFENTLICHKEIT 109

streit zwischen den verschiedenen muslimischen Verbänden und ihren Vorstehern

um Repräsentativität und Ansehen in der Öffentlichkeit statt. Dieser wird
einigen Vertretern zufolge von den schweizerischen Medien insofern geschürt,

als diese bestimmte charismatische und vor allem polarisierende Vertreterprofile
bevorzugen, welche sich gebildet ausdrücken können, scheinbar ungeachtet dessen,

in welchem Masse sie die muslimische Gemeinde repräsentieren. Die Folge
ist eine eher kleine, überschaubare Gruppe von muslimischen Medienexponenten,

die zueinander in relativ grosser Rivalität stehen und durch ihre Teilnahme
an der umstrittenen Medienöffentlichkeit siehe Abb. 2) den Unmut der Vertreter
an der Basis hervorrufen:

Viele [muslimische Medienexponenten] sind nicht genügend über den Islam [informiert]
und debattieren oder werden von anderen ausgesucht, damit sie das sagen, was diese hören

wollen. Für mich ist lächerlich, was alles auf Schweizer Medien läuft.

Wir brauchen keinen Präsidenten für die Fernsehkameras. Viele so genannte Vertreter sind

nicht ehrlich, haben keine ehrlichen Bestrebungen, sie haben ihre eigenen Interessen und

ihnen fehlt der Kontakt zur Basis. Daneben gibt es gewisse unerfahrene Muslime, welche
die geschlossene Einheit anstreben. Sie sehen immer nur die Probleme. Ihnen darf man keine

Aufmerksamkeit geben, sie sind zu unerfahren, auch im Glauben braucht es Erfahrung.

Entsprechend distanziert stehen die Verbände zur Repräsentativität von muslimischen

Medienexponenten. Dies belegen die Antworten auf die folgende
geschlossene

AS/EA LXVII•1•2013, S. 87–124

Frage:

Frage: Wenn Sie an die bekannteren Muslime/Innen denken, die sich in den Schweizer

Medien im Namen der muslimischen Gemeinschaft äussern, wie repräsentativ sind diese

Ihrer Ansicht nach für die Haltungen und Einstellungen der Mitglieder Ihrer eigenen

Vereinigung?



110 JONAS RÖLLIN

Abbildung 4: Repräsentativität von muslimischen Exponenten in den Medien

AS/EA LXVII•1•2013, S. 87–124

Anzahl Verbände Prozent

durchaus repräsentativ 2 4.2%

eher repräsentativ 4 8.3%

teils repräsentativ 24 50%

eher nicht repräsentativ 11 22.9%

gar nicht repräsentativ 7 14.6%

GESAMT 48

ungültig fehlend) 2

Zieht man in Betracht, dass in dieser Umfrage auch diejenigen Verbände
vertreten sind, die selbst öfters in den Medien präsent sind, so ist der Anteil von
lediglich 6 von 48 Vertretern 12.5%), welche die muslimischen Exponenten in
den Medien gesamthaft als “eher” oder “durchaus repräsentativ” betrachten,
äusserst niedrig. Es könnte noch angefügt werden, dass manche der angetroffenen
Vertreter nicht einmal die Namen der in den Medien öfters auftretenden
muslimischen Verbände u.a. FIDS, KIOS, IZRS, FFI) und ihrer Exponenten kannten,
weshalb schliesslich davon ausgegangen werden kann, dass die formellen
massenmedial vermittelten öffentlichen Meinungen der muslimischen Exponenten
kaum mit den informellen nicht-öffentlichen Meinungen der Vertreter an der
Basis korrespondieren. Die distanzierte Haltung der meisten Vertreter zur
Repräsentativität der Medienexponenten ist überdies auch ein weiteres Indiz dafür,
dass es den ersteren bis anhin kaum gelungen ist, sich aktiv und mit eigenen

Themen in die schweizerische Medienöffentlichkeit einzubringen.
Eine der Folgen der konkurrierenden Verhältnisse zwischen den verschiedenen

muslimischen Verbänden und ihren Vorstehern ist, dass es bis heute keine

anerkannte nationale islamische Dachorganisation gibt, die den Prozess
demokratischer Konsensfindung innerhalb der muslimischen Gemeinde und damit die
Bildung einer muslimischen Öffentlichkeit fördern könnte. Wie aus der unteren

Antworttabelle ersichtlich wird, erwarten die Vertreter eine solche bzw. eine
andere Form der nationalen Vereinigung auch in Zukunft kaum. Die Tabelle
bezieht sich auf die geschlossene wie folgt formulierte Frage:

Frage: Wie schätzen Sie die Wahrscheinlichkeit ein, dass in der nahen Zukunft ein einheitlicher

Dachverband oder eine ‘Basisorganisation’ für alle islamischen Vereinigungen in der
Schweiz gegründet wird?



ISLAM, MUSLIME UND DEUTSCHSCHWEIZERISCHE ÖFFENTLICHKEIT 111

Abbildung 5: Wahrscheinlichkeit einer Dachorganisation in der nahen Zukunft

Anzahl Verbände Prozent

hoch 9 20%

mittel 14 31.1%

gering 20 44.4%

weiss nicht 2 4.4%

AS/EA LXVII•1•2013, S. 87–124

GESAMT 45

ungültig fehlend) 5

Der Pessimismus im Hinblick auf die Einrichtung einer einheitlichen
Dachorganisation widerspiegelt sich auch in vielen ergänzenden Erläuterungen zu

dieser Frage, wobei diese zudem einen Eindruck davon vermitteln, inwiefern
fragmentiert und uneinig die organisierte muslimische Gemeinde der Deutschschweiz

zur Zeit ist.

Wir haben schon manches in Richtung Dachverein versucht, es hat aber nicht funktioniert.
Die Faktoren sind zahlreich: Verschiedene Herkunft und Kultur, andere Ideologie, Macht,

auch die Behörden sind teilweise schuld, da sie uns nicht unterstützen. Ich denke, ein
Dachverband auf Rotation könnte in der Zukunft funktionieren, eine Hierarchie mit einer Person

an der Spitze braucht es aber nicht und ist absurd. Jeder hat ein Recht auf seine eigenen

Ideen und Meinungen. Wir müssen nicht eine Stimme haben und es ist auch nicht unsere

Aufgabe alle Menschen zusammenzubringen. In surat al ghashie, Vers 22, steht: “Du bist
nur ein Warner und hast keine Gewalt über sie.” Es ist also nicht unsere Aufgabe die Muslime

zusammenzubringen. In surat al younis, Vers 99, steht: “Und wenn dein Herr wollte,
würden alle Menschen gläubig werden. Willst du nun etwa die Menschen zwingen, dass sie

glauben?” Wir können niemanden zur Überzeugung zwingen. Wir müssen respektvoll sein

und den Dialog suchen. Die Pluralität kann eine Stärke sein.

Ich glaube nicht, dass so etwas nützlich ist. In der CH ist alles kantonal geregelt, so sehe ich
nicht ein, was eine Organisation auf der Bundesebene bringen würde, wenn sie keinen
Ansprechpartner hat, denn der Bund befasst sich nicht damit.

Wir sind alle Muslime, aber alle aus verschiedenen Kulturen. Ein Dachverband für alle
albanischen Muslime wäre wünschenswert. Ein Dachverband für alle Muslime erscheint mir
aber weit entfernt, für die neuen Generationen wird es vielleicht sogar noch schwieriger [...]
Ein nationaler Dachverband erscheint mir übrigens auch nicht wichtig. Wichtig ist in erster

Linie, dass wir uns alle gegenseitig respektieren und nicht schlecht übereinander reden.

Selbst unter türkischen Vereinen besteht keine Einigkeit, es gibt unterschiedliche Positionen,

es ist so wie bei allen Vereinen, christlichen und anderen. Die Kulturen haben mehr Gewicht



112 JONAS RÖLLIN

als die Religionen. Manchmal sind sich Muslime und Christen näher als Muslime und
Muslime.

Da also spezifische kulturelle Unterschiede gewichtig sind und die schweizerische

muslimische Gemeinde gemäss föderaler Strukturen organisiert ist, finden
dementsprechend fachliche – theologische und politische – Diskussionen unter

“islamischen Gelehrten” und Imamen fast ausschliesslich auf kantonaler Ebene

und dabei vornehmlich innerhalb kultureller Grenzen statt. Dass solche
Diskussionen indes selbst in begrenzten herkunftsspezifischen Kreisen rar sind,
offenbart eine qualitative Analyse der zur folgenden offenen Frage
eingegangenen Antworten:

Frage: Wie beurteilen Sie die fachlichen Diskussionen und Debatten der verschiedenen

Imame und islamischen Vertreter der Schweiz untereinander? Besteht hier insgesamt ein
reger oder eher spärlicher Kontakt und Austausch?

Während in den Antworten keinerlei Hinweise auf spezifische theologische oder

ethisch-politische Diskussionen im Sinne von Casanova zu finden sind, implizieren

einige begründende Ausführungen einen prinzipiellen Mangel an solchen
Diskussionen.

Es gibt gar keinen Kontakt unter den Imamen. Diese sind meist ältere Herren, die schlecht

Deutsch können und die keine neuen Kontakte mit anderen Vereinen knüpfen.

Die Debatte findet situationsbezogen und nicht auf einer institutionellen Basis statt.

Sehr subjektiv. Leider gibt es keine Koordination und Zusammenarbeit.

Es wäre von Vorteil, wenn sich islamische Gelehrte zusammensetzen, die wirklich eine
Ahnung vom Islam wie auch von der Schweizerischen Gesellschaft haben.

Wir haben 3 Mal so ein Projekt getestet. Alle Imame wurden aus verschiedenen Kantonen

eingeladen, Ideen für die Zusammenarbeit wurden vorgeschlagen, jedoch waren die
verschiedenen Kulturen, religiösen Orientierungen, fehlende Deutschkenntnisse Hindernisse für
den Erfolg. Manche Vertreter waren auch ängstlich, was eine Zusammenarbeit betrifft.

Aus diesen Begründungen lässt sich erschliessen, dass der prinzipielle Mangel
an Fachgesprächen unter muslimischen Spezialisten bzw. Gelehrten einerseits

darauf zurückzuführen ist, dass keine adäquaten Organisationsstrukturen für solche

professionellen bi- und multilateralen Gespräche vorhanden sind. Anderseits
scheint den Gelehrten ein gewisses bürgerliches Selbstverständnis und
Selbstbewusstsein zu fehlen, in anderen Worten, sie sehen sich weniger als “muslimische

AS/EA LXVII•1•2013, S. 87–124



ISLAM, MUSLIME UND DEUTSCHSCHWEIZERISCHE ÖFFENTLICHKEIT 113

Bürger” im Sinne von Habermas), denn als muslimische Migranten mit einem
bestimmten kulturellen Hintergrund. Einige Vertreter machen zudem an anderen

Stellen des Fragebogens darauf aufmerksam, dass es in der Schweiz ohnehin
keine bzw. kaum “islamische Gelehrte” gäbe, die in der politischen Öffentlichkeit

AS/EA LXVII•1•2013, S. 87–124

wirkungsvoll agieren könnten.

Mir sind keine Gelehrten in der Schweiz bekannt. Unter den Imamen hat vielleicht der eine

oder andere das 8-jährige Islam-Studium erfolgreich absolviert.

Wir haben keine “richtigen und repräsentativen islamischen Gelehrten” in der Schweiz.

Die wenigen islamischen Gelehrten in der Schweiz können ihre Rolle nicht spielen, da die
Schweizer Öffentlichkeit ihnen nicht zuhört und sie diffamiert. Gleichzeitig haben die Muslime

nicht den nötigen Zugang zu ihnen, weil es zu wenige gibt und die wenigen unter
Druck stehen.

Wir haben in der Schweiz fast keine islamischen Gelehrten, denn die Universitäten haben

sich bis jetzt standhaft geweigert, eine islamische theologische FIGH) Ausbildung oder

Fakultät einzurichten – im Gegensatz zu Deutschland, wo an der Universität Tübingen eine

eigene Fakultät errichtet wurde.

Die letzte Aussage weist darauf hin, dass der Mangel an “islamischen Gelehrten”,

zumal mit bürgerlichem Selbstverständnis und Selbstbewusstsein, primär
damit zusammenhängt, dass es an den hiesigen Universitäten keine
entsprechenden Ausbildungsmöglichkeiten für Imame gibt, welche die Entwicklung
“bürgerlicher muslimischer Vernunft” und damit den innermuslimischen Dialog
fördern könnten. Wie aus mehreren Gesprächen hervorgeht, sind die wenigen

“importierten” Imame in der Schweiz derweil mit den vielfältigen Aufgaben, die
ihnen hier zufallen, überfordert. Sie müssten “Allrounder” sein, also nicht nur
religiöse Führungs- und Beratungsaufgaben wahrnehmen einige zudem in
mehreren Moscheen), sondern auch allerlei kulturelle Veranstaltungen organisieren
und leiten, wobei ihnen nur sehr begrenzte finanzielle Mittel zur Verfügung
stünden.

4.4 Kritische Distanz zur politischen Öffentlichkeit

Entsprechend der lebensweltlichen Orientierung der muslimischen Verbände
sind die wenigen) muslimischen Experten kaum in Themen der öffentlichen
Diskussion involviert, die nicht unmittelbar auf zentrale Fragestellungen Bezug
nehmen, die für ihre Verbandsmitglieder wichtig sind. Dies belegen die Antworten

auf die folgende Frage:



114 JONAS RÖLLIN

Frage: Darf ich Sie fragen, ob Sie in Diskussionen über ethisch kontroverse Themen wie
etwa Stammzellenforschung, Abtreibung, Organtransplantation, Euthanasie etc. involviert
waren oder sind? Falls ja, mit wem führen Sie die Diskussionen Vertreter/Innen anderer

Islamischer Vereinigungen, Kirchenvertreter/Innen, Vertreter/Innen von Ethikkommissionen
etc.)?

32 von 41 Vertretern 78%) verneinen diese Frage mehr oder weniger kategorisch

darunter ein paar “Nein” mit Ausrufezeichen). Die übrigen Antworten
deuten darauf hin, dass zwar einige wenige Dachverbandsvertreter und Imame in
solchen Gesprächen involviert waren/sind, diese indes vornehmlich im Rahmen
eines “interreligiösen Dialogs” mit Kirchenvertretern stattfanden/stattfinden.
Letzterer kann aus der Perspektive der muslimischen Verbände insofern kaum
als öffentlichkeitskonstituierend angesehen werden, als seine Bedeutung und
Zielsetzung gerade darin bestehen, konfessionsneutrale Standpunkte auszuhandeln.

Zweifellos finden auf informeller, zivilgesellschaftlicher Ebene manche

kritische Diskussionen über ethisch-politische Themen statt. Doch diese zielen
jeweils eher auf die Schaffung von Rahmenbedingungen, die Muslimen eine
ethisch akzeptable Lebensweise ermöglichen – in anderen Worten auf die
Praktizierbarkeit der Religionsfreiheit – als auf die Aushandlung potentiell
gesellschaftsfähiger islamischer Normen, die mithin in die undifferenzierte Sphäre der

Zivilgesellschaft eingebracht werden sollen. Folgende Antworten sind dafür
beispielhaft:

Wir führen nur Gespräche, was die Fakten angeht. Beispiel: Die Krankenkassen zahlen mit
unserem Geld die Abtreibungen, obwohl wir nicht für Abtreibungen sind. Diesbezüglich

informieren wir dann unsere Mitglieder und was sie dagegen tun können. Ansonsten führen

wir keinerlei Gespräche.

Nein, Abtreibung findet nur statt, wenn das Herz des Fötus schlägt, im Islam [ist dies]
verboten. Genauere Abklärung fand im Kantonsspital St. Gallen statt. Mit den anderen Themen

haben wir uns noch zu wenig befasst.

Ja. Vor allem mit Spitälern zur Stellungnahme und Beratung für den Umgang mit
muslimischen Patienten. Im Vorfeld klären wir diese Themen in unserem Imamenrat.

Wir haben bislang keine solchen Diskussionen geführt. Unser Schwerpunkt liegt eher in der

Unterstützung im allgemeinen Leben der Mitglieder, ihrer Kinder und dem praktischen

Leben. Wie z.B. Schulprobleme, psychologische Probleme usw.

Der Eindruck von deutlich lebensweltlich orientierten Verbänden, die kaum
Möglichkeiten haben, selbst aktiv in Debatten der politischen Öffentlichkeit
einzugreifen und daher in kritischer Distanz zu dieser stehen, soll nun mit Hilfe

AS/EA LXVII•1•2013, S. 87–124



ISLAM, MUSLIME UND DEUTSCHSCHWEIZERISCHE ÖFFENTLICHKEIT 115

diesbezüglicher Einschätzungen der muslimischen Vertreter selbst abschliessend

geprüft werden. Die dazu Anlass gebende Frage ist:

Frage: Wie beurteilen Sie die Möglichkeiten Ihrer Vereinigung in irgendeiner Form moralische

Standpunkte in die Gesellschaft einzubringen, etwa im Vorfeld nationaler oder

kantonaler Abstimmungen etwa mittels Medienerklärungen, Leserbriefen, Positionspapieren,

AS/EA LXVII•1•2013, S. 87–124

öffentlichen Kundgebungen etc.)?

Von 34 Verbandsvertretern bringen deren 30 88.2%!) explizit zum Ausdruck,
dass die Möglichkeiten des Einbringens islamischer moralischer Standpunkte in
die schweizerische Öffentlichkeit gering bis sehr gering sind. Lediglich 2

Vertreter sehen die Situation positiver. Die folgende Zitatenauswahl soll nun die
in diesem Beitrag behandelten Faktoren der lebensweltlichen Orientierung der

muslimischen Verbände, ihrer marginalen politischen Rolle und dadurch bedingten

kritischen Distanz zur politischen Öffentlichkeit der Deutschschweiz in den

Worten der Verbandsvertreter zusammenfassen:

Wir wollen uns generell nicht einmischen, da Medien und Politik oft zusammenarbeiten und

verfälschend sind. Wir werden vom kantonalen Dachverband vertreten, er ist der Ansprechpartner

für die Medien, wir halten uns zurück, da wir nur schlechte Erfahrungen mit den

Medien gemacht haben.

Ohne Unterstützung der Medien ist dies sehr schwer. Man muss sich als Huhn verkleiden,
um die Aufmerksamkeit auf sich zu ziehen.

Es gibt keine Möglichkeiten in der Schweiz. Dies hat einerseits finanzielle Gründe, andererseits

fühlen wir uns hier in der Schweiz wie Gäste, daher haben wir keine Kompetenz, uns

einzumischen.

Gar keine Möglichkeit. [Der] Islam muss offiziell erst anerkannt sein. Im Moment ist er eher

in Reaktionsmode.

Das Hauptproblem besteht momentan darin, dass uns die Zeit und die Mittel dazu fehlen.

Und daneben werden authentische islamische Standpunkte hier nicht akzeptiert. Vielleicht
wird das in Zukunft möglich sein. Möglichkeiten sehen wir momentan in der gemeinsamen

Vertretung von Standpunkten mit anderen Religionen zusammen, das haben wir schon

versucht.

Wir sind neu im Feld. Daher sind öffentliche Beiträge noch zu früh für uns. Nur ca. 10%

unserer Mitglieder sind eingebürgert, wir beschäftigen uns noch mit anderen Dingen.

Generell finde ich die Einmischung in die Politik sowieso gar nicht gut, sie bringt immer
Probleme.



116 JONAS RÖLLIN

Wie bereits angedeutet, betreffen den Verbandsvertretern zufolge die wenigen
normativen Standpunkte, die bisher erfolgreich in die Öffentlichkeit eingebracht
werden konnten, nahezu ausschliesslich die eigene Religionsfreiheit bzw. die
Freiheit des Islam in der Schweiz. Dies belegen die Antworten auf die folgende
Frage:

Frage: Hat Ihre Vereinigung in der Vergangenheit in irgendeiner Form moralische
Standpunkte in die Öffentlichkeit eingebracht? Falls ja, in welcher Form und mit welchem

thematischen Bezug?

Während 31 von 45 Vertretern 68.9%) diese Frage gänzlich verneinen, nennen

von den übrigen 14 Vertretern deren 12 85.7%) Themen, welche die eigene

Religionsfreiheit betreffen Minarettverbot, Kopftuch, Islamophobie u.a.). Nur 2
von 45 Vertretern 4.4%) geben Themen an, welche die Allgemeinheit betreffen.
Die diesbezüglichen Antworten lassen indes vermuten, dass es sich bei den
gemeinten öffentlichen Auftritten um enge Kooperationen mit anderen
zivilgesellschaftlichen Verbänden handelte und die dabei eingebrachten Standpunkte

(“gegen den Rassismus”, “Frieden” u.a.) hauptsächlich mit eigenen
religionsspezifischen, also verallgemeinerungsunfähigen Erfahrungen untermalt und
legitimiert wurden etwa mit unmittelbar erlebter “Islamophobie”).

Abschliessend soll noch auf einen signifikanten Kommentar eines

langjährig erfahrenen Verbandsvertreters eingegangen werden, der ansatzweise

erklären kann, inwiefern islamische Standpunkte an den normativen
Erwartungen der deutschschweizerischen politischen Öffentlichkeit scheitern.
Der Kommentar erfolgte als Antwort auf die Frage nach den wichtigsten
Anliegen und Herausforderungen für die muslimischen Verbände in der
Schweiz.

Es gibt Probleme mit den städtischen Behörden, welche keine islamischen Vertreter akzeptieren,

die authentisch muslimisch sind. Sobald man z.B. sagt ‘qala rasul’ [arab. ‘der
Gesandte Gottes sagte’] usw., nimmt man uns schon nicht mehr ernst. Die Behörden sind in
dieser Hinsicht ängstlich und inkonsequent. Sie bevorzugen auf muslimischer Seite Schönredner,

die gut Deutsch reden und gut angezogen sind. Oberflächliche Vertreter, denen der

persönliche Ruhm wichtiger ist als die Meinung der Muslime. Mit ihnen wird etwas
entschieden, wir werden danach pro forma ‘informiert’. Daher ist die Situation zerstritten und

wir haben kein Interesse mehr am Dialog, der oft eine Zeitverschwendung war.

In diesem Kommentar wird auf behördliche Bestimmungen Bezug genommen,

welche in traditionelle Muster sozialer Ordnung und Kontrolle eingreifen u.a.

AS/EA LXVII•1•2013, S. 87–124



ISLAM, MUSLIME UND DEUTSCHSCHWEIZERISCHE ÖFFENTLICHKEIT 117

Geschlechterrollen, körperliche Integrität muslimischer Mädchen, etwa durch
Regelungen im Schul- und Bildungsbereich). Dabei weist der Autor darauf hin,
dass die diesbezügliche Zusammenarbeit mit behördlichen Vertretern weniger
auf gegenseitiges Einverständnis ausgerichtet sei, als auf die Auswahl einzelner

gefügiger Vertreter, die anschliessend zur Vermittlung behördlicher
Bestimmungen “von oben nach unten” instrumentalisiert würden. Bemerkenswert ist in
diesem Zusammenhang, dass nicht die behördlichen Bestimmungen als solche,
sondern explizit deren Zustandekommen kritisiert wird. So bemängelt der Autor,
dass in den Diskussionen mit den Behörden einerseits die muslimischen
Vertretungen als Verhandlungsteilnehmer nicht gleichberechtigt seien (“sie bevorzugen

[...] Schönredner, die gut Deutsch reden und gut angezogen sind”),
andererseits religiös begründete Meinungen grundsätzlich diskriminiert würden

(“sobald man z.B. sagt ‘der Gesandte Gottes sagte’ usw., nimmt man uns schon
nicht mehr ernst”). Gemäss dem Verbandsvertreter haben also Meinungen, die in
das Gewand islamischer Rhetorik gehüllt sind, prinzipiell keine Aussichten auf
Erfolg, auch wenn sie lediglich zur Verteidigung der eigenen Religionsfreiheit
benutzt würden, mithin also keine Zustimmung forderten, sondern “nur” auf
einen Kompromiss zielten z.B. bezüglich der Frage nach dem Kopftuch für
Schülerinnen). Die Folge dieser als Demütigung erfahrenen grundsätzlichen
Ablehnung islamischer Rhetorik – und analog anderer Formen “islamischer
Repräsentation” – ist eine gewisse Gleichgültigkeit gegenüber staatlichen und
interreligiösen Kooperationsbemühungen, wenn nicht gar ein Rückzug von so genannten

“gemeinsamen Dialogen” und “runden Tischen” angedeutet mit dem oberen

Zitat “Wir haben kein Interesse mehr am Dialog, der oft eine Zeitverschwendung

AS/EA LXVII•1•2013, S. 87–124

war”).

5. Schluss

Im Jahr 1999 schrieb der bekannte ägyptisch-)schweizerische Intellektuelle
Tariq Ramadan in einem Artikel mit dem Titel Islam en Suisse – Etats des lieux
et perspectives:

Qui fait l’effort de se déplacer sur le terrain [in Europa, J.R] et d’entrer en contact avec le
tissu associatif musulman ne peut que constater la conscience, la maturité et le dynamisme

qui animent aujourd’hui un grand nombre de cadres associatifs. En Suisse, nous sommes

loin encore de cette dynamique citoyenne, mais elle verra très vraisemblablement le jour ces

prochaines années et sera une manifestation conséquente de l’enracinement des musulmans



118 JONAS RÖLLIN

en Suisse comme c’est déjà le cas en Angleterre, en France ou en Belgique. […] Certes ce

mouvement [die muslimischen Verbände in der Schweiz, J.R] peut, pour l’heure, sembler
dispersé et chaotique, mais il est le passage obligé à la réalisation d’une présence

musulmane en Suisse libre, auto-déterminée, auto-organisée, maîtresse de ses choix et de sa

représentation.39

Über 10 Jahre nach dieser Aussage und rund 40 Jahre nach der Gründung der
ersten muslimischen Verbände in der Schweiz muss konstatiert werden, dass

noch immer kaum Anzeichen einer “freien”, “selbstorganisierten” und “
selbstbestimmten” muslimischen Präsenz in der politischen Öffentlichkeit der Deutschschweiz

auszumachen sind. Wie die Auswertung der Umfrageergebnisse ergibt,
gelingt es den muslimischen Verbänden weder ihre Teilnahme an der öffentlichen

politischen Debatte selbst zu veranlassen, noch die dabei übernommene

Rolle selbst zu bestimmen. Wenn sich die Verbandsvertreter in der politischen
Öffentlichkeit präsent sehen, dann fast nur in Reaktion auf Fragen und Stellungnahmen

einer journalistischen Öffentlichkeit, die im Allgemeinen als selbstreferentiell

und letztlich verfälschend wahrgenommen wird. Entsprechend betrachten

über 80% der Vertreter ihre Verbände als nicht durch die nicht-muslimische
Öffentlichkeit repräsentiert.

In den muslimischen Verbänden werden vorwiegend Themen besprochen,

welche sich mit den unmittelbaren sozialen, rechtlichen und moralischen
Fragestellungen ihrer Mitglieder befassen. Die deutliche lebensweltliche Orientierung
der Verbände scheint zum Teil darauf zurückzuführen zu sein, dass es in der

Schweiz kaum “islamische Gelehrte” mit einem bürgerlichen Selbstverständnis
und Selbstbewusstsein – im Sinne von Habermas – gibt und den wenigen zudem
die Mittel fehlen einen geregelten Austausch mit Ihresgleichen zu pflegen.
Generell finden Fachgespräche unter Imamen und Verbandsvertretern fast nur in
begrenzten herkunftsspezifischen Kreisen statt. Diskussionen mit
nichtmuslimischen Vertretern der Zivilgesellschaft über allgemein relevante
ethischpolitische Themen werden nur von rund 20% der muslimischen Vertreter geführt
– und diese vornehmlich im Rahmen eines “interreligiösen Dialogs”. Die
normativen Ansprüche der Verbandsvertreter richten sich also primär an ihr
eigenes – sozialdemographisch wenig heterogenes – Verbandspublikum und kaum
an ein “unabgeschlossenes Publikum” im Sinne von Habermas. Entsprechend

zielt die Programmatik der Verbände weniger auf die Aushandlung potentiell
gesellschaftsfähiger islamischer Normen im Sinne von Casanova als auf die

39 RAMADAN, 1999: 27.

AS/EA LXVII•1•2013, S. 87–124



ISLAM, MUSLIME UND DEUTSCHSCHWEIZERISCHE ÖFFENTLICHKEIT 119

normative Beratung und Führung der Verbandsmitglieder und ihrer Unterstützung

bei der Ausübung der Religionsfreiheit in verschiedenen Lebensbereichen.

Die muslimischen Verbände der Deutschschweiz unterscheiden sich
grundsätzlich entlang vielschichtiger ideologischer, kultureller und generationsbezogener

Dimensionen. Die dadurch bedingten Konkurrenzverhältnisse um normative
Autorität und Repräsentativität in der Öffentlichkeit werden den Verbandsvertretern

zufolge von den Medien aufgegriffen und insofern zusätzlich geschürt,

als diese bestimmte polarisierende Vertreterprofile bevorzugen. Entsprechend
distanziert stehen die Verbände zur Repräsentativität von muslimischen Experten

in den Medien. Über ein Drittel der Vertreter sehen diese Exponenten als

eher oder gar nicht repräsentativ für das Verbandsgeschehen selbst an. Die
distanzierte Haltung wird auch dadurch bekräftigt, dass eine Mehrheit der
Verbände in der nahen Zukunft nicht die Einrichtung einer nationalen Dachorganisation

erwartet. Dieser Befund bestätigt wiederum die zwischen den Verbänden

bestehenden angespannten Konkurrenzverhältnisse, welche die Bildung

AS/EA LXVII•1•2013, S. 87–124

einer “muslimischen Öffentlichkeit” erschweren.

Aus der Sicht der muslimischen Verbände ist die Verbandsrealität also
weitaus dominanter als die politische Öffentlichkeit, weshalb die Verbandsvertreter

auch einräumen, dass sie sich kaum vorbereitet sehen in letztere einzugreifen.

Die Vertreter lassen zwar durchaus ein Interesse erkennen eigene Themen
der politischen Öffentlichkeit anzubieten oder bestehende Themen anzusprechen,

doch korrelieren ihre Meinungen scheinbar in keiner Weise mit den

normativen Erwartungen der nicht-muslimischen Öffentlichkeit. Weil sich die
Vertreter zudem nicht im Besitze adäquater Mittel zur aktiven und
selbstbestimmten Partizipation in der politischen Öffentlichkeit sehen, äussern

schliesslich fast 90% die Ansicht, dass die Möglichkeiten des Einbringens eigener

moralischer Standpunkte in die schweizerische Öffentlichkeit sehr gering
seien. Nur zwei Vertreter sehen die Situation positiver. 70% der Vertreter
verneinen die Frage, ob ihr Verband in der Vergangenheit in irgendeiner Form
moralische Standpunkte in die Öffentlichkeit eingebracht habe.

Aus den Ergebnissen der Untersuchung lässt sich also schlussfolgern, dass

die muslimischen Verbände weder eine religiöse Öffentlichkeit noch eine öffentliche

Religion konstituieren. Im Unterschied zu der durch drei Funktionen
bestimmten “öffentlichen Religion” nach Casanova scheinen die muslimischen
Verbände der Deutschschweiz fast nur dann in der Öffentlichkeit aufzutreten,
wenn sie ihre eigene – zumal stark angefochtene – Religionsfreiheit bedroht
sehen und entsprechend einfordern. Zweitens bestreiten die muslimischen
Verbände die Autonomie der säkularen Ordnung nicht, sondern verteidigen sie an-



120 JONAS RÖLLIN

gesichts ihrer “Minderheitenposition” gerade vehement vor verschiedenen
postsäkularen Strömungen. Drittens kritisieren die Verbände zwar institutionalisierte
Mechanismen staatlicher und marktwirtschaftlicher Durchdringung, die ihre
traditionellen Organisationsmuster bedrohen, doch gelingt es ihnen darüber hinaus

nicht, die öffentliche Debatte über normative Strukturen selbst in Gang zu

bringen und zu steuern.

Relativ stark fragmentiert, skeptisch gegenüber muslimischen Vertretern in
der politischen Öffentlichkeit und mit wenig Vertrauen in die allgemeine
nichtmuslimische politische Öffentlichkeit erheben die muslimischen Verbände ihre
Geltungsansprüche allenfalls intern und unter Bezugnahme auf die lebensweltlichen

Herausforderungen ihrer Verbandsmitglieder. Die allgemeine politische
Öffentlichkeit erscheint ihnen keineswegs als neutrale, frei zugängliche kommunikative

Sphäre im Sinne von Habermas, sondern eher als hegemoniale und

zensierte Sphäre, die explizite Formen muslimischer Rhetorik und Performanz
prinzipiell ablehnt. Diese Sichtweise bestätigt das grundlegende Missverhältnis
zwischen einer am Islam interessierten nicht-muslimischen Öffentlichkeit, die
den Islam vorrangig aus der Perspektive des Skandals interpretiert und den
muslimischen Verbänden, die angesichts dieser reduktionistischen Sicht auf ihre
Religion kaum Wege finden, in der politischen Öffentlichkeit Geltungsansprüche
einzubringen. So verwundert es auch nicht, dass nur jene muslimischen
Verbände in der Öffentlichkeit eine für sie annehmbare Rolle und entsprechende

öffentliche Resonanz finden, die selbst der Skandalerwartung der nicht-muslimischen

Medien-)Öffentlichkeit entsprechen. Gemeint ist hier vor allem der

Islamische Zentralrat IZRS), dessen Vertreter wohl auch die einzigen sind, die
behaupten an der deutschschweizerischen politischen Öffentlichkeit teilzuhaben.
Bei der überwiegenden Mehrheit der muslimischen Verbände der Deutschschweiz

kann demgegenüber eine Tendenz zur Privatisierung festgestellt werden,

die ihre Vertreter selbst deutlich herausstellen und insofern noch befördern,
als sie auf ihre mangelhafte Mitwirkung in der öffentlichen Debatte mit einer
tendenziell resignativen Haltung reagieren.

AS/EA LXVII•1•2013, S. 87–124



ISLAM, MUSLIME UND DEUTSCHSCHWEIZERISCHE ÖFFENTLICHKEIT 121

Anhang: Liste der befragten muslimischen Verbände

Nationale Dachverbände

Föderation Islamischer Dachorganisationen Schweiz FIDS)
Koordination Islamischer Organisationen der Schweiz KIOS)

Kantonale Dachverbände

Basler Muslim Kommission BMK)
Dachverband Islamischer Gemeinden der Ostschweiz DIGO)
Islamische Gemeinde Luzern IGL)
Islamischer Kantonalverband Bern Umma)
Verband Aargauer Muslime VAM)
Vereinigung der Islamischen Organisationen in Zürich VIOZ)

Nationale islamische Organisationen

Ahmadiyya Muslim Jamaat Schweiz
Föderation der Islamischen Vereine in der Schweiz
Islamische Gemeinschaft der Bosniaken IGB)
Islamischer Zentralrat IZRS)
Muslimische Jugend Schweiz Ummah)
Schweizerische Islamische Glaubensgemeinschaft SIG)
Türkisch Islamische Stiftung für die Schweiz TISS / IDTV)

Lokale Vereine

Albanisch-Islamische Gemeinschaft Zürich)
Al-Hidaya Verein Zürich)
Bosnische Islamische Gemeinschaft St.Gallen)
Dar an Nur Islamischer Frauenverein Bern)
Dzemat der Islamischen Gemeinschaften Bosniens Basel)
Dzemat der Islamischen Gemeinschaften Bosniens Zürich)
Frauenverein Madina St.Gallen)
Frauenverein “Fatima az-Zahra” Zürich)

AS/EA LXVII•1•2013, S. 87–124



122 JONAS RÖLLIN

Islamisch-albanischer Verein Winterthur)
Islamische Frauengruppe IFRAG Winterthur)
Islamische Gemeinschaft St.Gallen)
Islamische Gemeinschaft IKRE Bern)
Islamische Moschee St.Gallen)
Islamischer Albanischer Verein Winterthur)
Islamischer Verein Besimtari Basel)

Islamisches Kulturzentrum Bottmingen Basel)
Islamisches Kulturzentrum “Cemi Vakfi” St.Gallen)
Islamisches Zentrum Zürich Zürich)
König Faysal Stiftung Basel)

Kulturverein Paqja Basel)

Madini Masjid – Swiss Muslim Society Zürich)
MG Basel – Muslimische Gemeinde Basel Basel)
Muslimischer Verein Bern Bern)
PAK Welfare Society & Islamic Centre Basel Basel)
Schweizerische Islamische Glaubensgemeinschaft Liestal Basel)
Schweizerische Islamische Jugendvereinigung SIJB Basel)
Stiftung der Islamischen Jugend Zürich)
Stiftung Islamische Gemeinschaft Zürich SIGZ Zürich)
Türkischer Kulturverein, Mevlana Moschee Basel)
Türkisch-Islamischer Idealistischer Verein der Schweiz Zürich)
Türkisch-Islamischer Sozial- und Kulturverein beider Basel Basel)
Türkisch Islamische Vereinigung Bern)
Verband Islamischer Kulturzentren Zürich)
Verein An’Nur – Islamischer Kulturverein Winterthur)
Verein für islamische Religionspädagogik Schweiz VIRPS Zürich)

Literaturverzeichnis

BAUMANN, Martin / Jörg STOLZ

2007 “Religiöse Vielfalt in der Schweiz: Zahlen, Fakten, Trends.” In: M.
BAUMANN / J. STOLZ Hg.): Eine Schweiz viele Religionen. Bielefeld:
transcript, S. 67–88.

AS/EA LXVII•1•2013, S. 87–124



ISLAM, MUSLIME UND DEUTSCHSCHWEIZERISCHE ÖFFENTLICHKEIT 123

BEHLOUL, Samuel M.
2007 “Viele Gesichter einer Weltreligion. Islam und Muslime in der

Schweiz.” In: M. BAUMANN / J. STOLZ Hg.): Eine Schweiz viele
Religionen. Bielefeld: transcript, S. 193–208.

2010 “Religion und Religionszugehörigkeit im Spannungsfeld von nor¬

mativer Exklusion und zivilgesellschaftlichem Bekenntnis. Islam und
Muslime als öffentliches Thema in der Schweiz.” In: B. ALLENBACH /
M. SÖKEFELD Hg.): Muslime in der Schweiz. Zürich: Seismo, S. 43–
65.

2011a “Vom öffentlichen Thema zur öffentlichen Religion? Probleme und
Perspektiven des Islam im Westen am Beispiel der Schweiz.” In: M.
BAUMANN / F. NEUBERT Hg.): Religionspolitik – Öffentlichkeit –
Wissenschaft. Studien zur Neuformierung von Religion in der Gegenwart.

AS/EA LXVII•1•2013, S. 87–124

Zürich: Pano-Verlag, S. 127–149.
2011b “Unbeabsichtigte Folgen der Islam-Debatte.” Bulletin der SGMOIK –

Schweizerische Gesellschaft Mittlerer Osten und Islamische Kulturen
32: 13–18.

CASANOVA, José

2001 “Civil Society and Religion: Retrospective Reflections on Catholicism
and Prospective Reflections on Islam.” Social Research 68/4: 1041–
1080.

1994 Public Religions in the Modern World. Chicago: University of Chi¬

cago Press.

DELLWING, Michael
2007 Die entprivatisierte Religion. Religionszugehörigkeit jenseits der

Wahl? Wiesbaden: Deutscher Universitäts-Verlag.
GRIS – FORSCHUNGSGRUPPE “ISLAM IN DER SCHWEIZ” Hg.)
2005 Muslime in der Schweiz. Identitätsprofile, Erwartungen und Einstel¬

lungen. Genf: EKA.
HABERMAS, Jürgen
1990 Strukturwandel der Öffentlichkeit. Untersuchungen zu einer Kategorie

der bürgerlichen Gesellschaft. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 11962).

1992 “Zur Rolle von Zivilgesellschaft und politischer Öffentlichkeit.” In:
Faktizität und Geltung. Beiträge zur Diskurstheorie des Rechts und
des demokratischen Rechtsstaates. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 399–
468.



124 JONAS RÖLLIN

IMHOF, Kurt / Patrik ETTINGER

2007 “Religionen in der medienvermittelten Öffentlichkeit der Schweiz.”
In: M. BAUMANN / J. STOLZ Hg.): Eine Schweiz viele Religionen.
Bielefeld: transcript, S. 285–300.

PLATTI, Emilio
2009 “Der Islam, eine Religion im öffentlichen Raum.” In: M. DELGADO /

A. JÖDICKE / G. VERGAUWEN Hg.): Religion und Öffentlichkeit.
Probleme und Perspektiven. Stuttgart: Kohlhammer, S. 167–181.

RAMADAN, Tariq
1999 “Islam en Suisse. Etats des lieux et perspectives.” Tangram 7: 24–28.
ROOST VISCHER, Lilo
2010 “Weder Assimilations- noch Differenzzwang: Islam und gesellschaft¬

liche Integration – Reflexionen aus der Basler Praxis.” In: B. ALLENBACH

/ M. SÖKEFELD Hg.): Muslime in der Schweiz. Zürich: Seismo,
S. 359–390.

SCHULZE, Reinhard
2009 “Islam im öffentlichen Raum oder der Islam als öffentliche Religion.”

In: M. DELGADO / A. JÖDICKE / G. VERGAUWEN Hg.): Religion und
Öffentlichkeit. Probleme und Perspektiven. Stuttgart: Kohlhammer, S.

141–166.
TANNER-TIZIANI, Erwin
2010 “Wegweiser bei der Etablierung des Islam in der schweizerischen Ge¬

sellschaft – einige juristische Gedanken.” In: B. ALLENBACH / M.
SÖKEFELD Hg.): Muslime in der Schweiz. Zürich: Seismo, S. 333–
358.

AS/EA LXVII•1•2013, S. 87–124


	Islam und Muslime im Kontext Deutschschweizerischer Öffentlichkeit

