
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 66 (2012)

Heft: 3

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus = Reviews

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

APP, Urs: The Birth of Orientalism. Philadelphia, Oxford: University of
Pennsylvania Press, 2010. 568 pp., 20 illus., ISBN 978-0-8122-4261-4.

Das Motto, welches Urs App seiner Studie The Birth of Orientalism voranstellt,

“Fact is Fiction – And Fiction is Fact”, könnte als ein ironischer Kommentar
über die unhinterfragten Prämissen der Said-Rezeption verstanden werden: Denn
Edward Saids Orientalism 1978) darf mit Sicherheit zu jenen Werken gezählt
werden, die das historische und politische Verständnis der akademischen
Beschäftigung mit der arabischen Welt weitreichend verändert haben, nicht zuletzt
weil viele der darin enthaltenen Beobachtungen und Thesen einen allgemeinen
Anspruch geltend machen und auf jene Regionen Asiens übertragen werden, die
der kolonialistischen und später imperialistischen Expansion europäischer Mächte

unterworfen waren. Die von Said herausgearbeiteten ideologischen Figuren
antagonistischer Unterscheidung von Orient und Okzident sowie die Prozesse

ihrer wissenschaftlichen, militärischen, ökonomischen und politischen Aktualisierung

während des 19. und 20. Jahrhunderts waren auch in theoretischer
Hinsicht grundlegend für die thematische Erweiterung einer an Foucault und
Gramsci orientierten ideologiekritischen Diskursanalyse, etwa in den
postcolonial studies. Daraus erklärt sich vielleicht auch die rezeptionsgeschichtliche
Dynamik von Saids Werk, die anhaltende Ausdifferenzierung seiner Grundthesen

und ihrer Kritik bspw. bei Robert Irwin: The Lust of Knowing: The

Orientalists and Their Enemies, 2006, und Ibn Warraq: Defending the West,

2007), ebenso ihr dialektischer Umschlag im nicht minder schillernden Begriff
des Okzidentalismus bspw. Chen Xiaomei: Occidentalism: A Theory of
Counter-Discourse in Post-Mao China, 1995; Couze Venn: Occidentalism:
Modernity and Subjectivity, 2001; Ian Buruma und Avishai Margalit:
Occidentalism: The West in the Eyes of Its Enemies, 2005).

Der im Titel augenfällige Bezug auf den Begriff des Orientalismus darf
jedoch nicht darüber hinwegtäuschen, dass in dem hier besprochenen Werk die
Auseinandersetzung mit Said und seiner Rezeption eine bestenfalls marginale
Rolle spielt, und dies auch nur implikativ für jene Leserinnen und Leser, die mit
Saids Werk vertraut sind. Urs App erschliesst bisher kaum berücksichtigte
Quellen, die nicht nur älter sind sondern auch in anderen ideologischen
Zusammenhängen stehen als jene, die Said untersuchte; ihre Auswahl be-

AS/EA LXVI•3•2012, S. 833–870



834 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

schränkt sich weitgehend auf das 17. und 18. Jahrhundert, als im Zuge der

Aufklärung Authentizität und Kohärenz der biblischen Überlieferung zunehmend

in Frage gestellt wurden, etwa im neuen Wissen von damals kaum bekannten

Religionen, deren Gedächtnis chronologisch und genealogisch weiter
zurückreicht als das der biblischen Überlieferung. Die damit zusammenhängende

Verunsicherung betreffend das heilsgeschichtliche Selbstverständnis der
europäischen Zivilisation sieht App als wesentlichen Moment des modernen

Orientalismus:

It is easily forgotten that even in the 1820s Europeans believed with few exceptions that the

world is only a few thousand years old, that all the world’s peoples can be traced back to
Noah’s Ark, and that Christianity is the fulfilment and goal of all religion. […] It is a central
thesis of this book that Europe’s discovery of Asian religions was deeply linked to the

developments of Orientalism and its gradual emancipation from biblical studies. The birth of
modern Orientalism was not a Caesarean section performed by colonialist doctors at the

beginning of the nineteenth century when Europe’s imperialist powers began to dominate

large swaths of Asia. Rather, it was the result of a long process that around the turn of the

eighteenth century produced a paradigm change. xiii)

Apps knapp fünfhundertseitige Studie ist nun der Rekonstruktion dieses religiösen

Paradigmenwechsels gewidmet; in acht inhaltlich ausgesprochen dichten
Kapiteln werden die zentralen Persönlichkeiten und ihre Schriften vorgestellt
und die betreffenden ideologischen Dispositive im historischen Kontext
herausgearbeitet; Auswahl und Zusammenhang der oft heterogenen Quellenmaterialien
sind in ihrem rezeptions- und wirkungsgeschichtlichen Bezug aufeinander
begründet.

App zeigt, dass sich die Orient-Okzident-Dichotomie nicht im Antagonismus

der “wahren Religion” gegenüber den islamischen und semitischen
Traditionen erschöpfte, sondern vielfach komplexer in einer Fülle ineinander

verschlaufter religionsbezogener Annäherungen der Jesuiten und Aufklärer an
die Traditionen des Brahmanismus, Buddhismus und des kaiserlichen China
ausdifferenzierte: So wurde unter dem Eindruck des enzyklopädisch-
universalgeschichtlichen Denkens der Aufklärung das geringere Alter der biblischen
Überlieferung beispielsweise gegenüber den Veden als Einschränkung des

kirchlichen Wahrheitsanspruchs und im genealogischen Selbstverständnis der

biblischen Überlieferung als Gefährdung der universalen Gültigkeit und
moralischen Überlegenheit europäischen Weltverständnisses vor allem gegenüber
Indien und China empfunden. Weniger pragmatische Ausbeutungs- und
Legitimationsinteressen als vielmehr eine tiefgreifende Verunsicherung der europäi-

AS/EA LXVI•3•2012, S. 833– 870



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 835

schen Eliten betreffend der Gültigkeit ihrer christlichen Wahrheitsauffassungen
läutete die orientalistische Wissensbildung ein – und damit letztlich der gefährdete

Universalitätsanspruch eines auf der biblischen Überlieferung sich gründenden

Selbstverständnisses.

Mit der Verschiebung des thematischen Fokus vom 19. Jahrhundert bei
Said und seiner Rezeption) auf das 17. und 18. Jahrhundert wird schon auf
Grund der grösseren historischen Distanz zum voraufklärerischen religiösen
Weltbild der frühen Orientalisten eine vorsichtigere hermeneutische Annäherung
erforderlich. Deshalb werden auch weniger offensichtliche Anliegen so bedeutender

Universalgelehrter wie Voltaire oder Newton thematisiert und im
wirkungsgeschichtlichen Kontext von heute kaum mehr beachteten Werken ihrer
Zeitgenossen weiter erschlossen. Urs App zeigt, weshalb ideologische Positionen,

die im Nachhinein der europäischen Ideengeschichte als marginal wenn
nicht skurril erscheinen mögen, im Kontext ihrer Zeit von entscheidender Relevanz

waren und insofern als durchaus repräsentativ betrachtet werden müssen. In
diesem Sinn scheint mir der Anspruch von Apps Studie nicht minder
ideologiekritisch zu sein als Saids, wenngleich ihr quellenorientierter Zugang entschieden

historischer ist: App rekonstruiert im Detail auf welche einzelnen Quellen
sich die Wissensbildung über Indien, China und Japan seit der Jesuitenmission
stützte, den biographischen und institutionellen Hintergrund der betreffenden

Gelehrten, deren Deutungen, Instrumentalisierungen und Manipulationen, indem
er wissensgenealogisch die Rezeption der betreffenden Schriften und
wirkungsgeschichtlich die ideologisch-religiösen Überzeugungen ihrer Verfasser und
Rezipienten kontrastiert. In diesem Zusammenhang wird auch verständlich, weshalb

schon lange vor Constantin Volney und Napoleon Bonapartes Ägyptischer
Expedition die Orientalistik als historisch-philologische Protohilfswissenschaft
der Theologie fungierte, ihre Forschungsgegenstände nicht etwa Gesetzeskodizes

der kolonisierten Länder sondern mehr oder weniger obskure religiöse
Schriften waren, mit denen man damals genauere Kenntnis über die Ursprünge
beispielsweise der buddhistischen und brahmanischen Überlieferung zu erlangen

hoffte. Drei Dispositive bestimmen laut App die Grundlagen des modernen
Orientalismus:

AS/EA LXVI•3•2012, S. 833–870



836 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

1) Verlust der Autorität der biblischen Überlieferung.
2) Suche nach den ältesten Zeugnissen für die Ursprünge der Sprachen im

Besonderen und der Religionen im Allgemeinen.
3) Die für die Aufklärung zentrale Idee der religiösen) Toleranz im Zu¬

sammenhang der historischen Erfahrung der vorangegangenen Reli-gions-

und Konfessionskriege.

Die Komplexität der entsprechenden text- und wirkungsgeschichtlichen
Zusammenhänge, in welche App gleich im ersten Kapitel über “Voltaire’s Veda” 15–
76) einführt, kann hier nur kurz angedeutet werden: Voltaires deistische Vorstellung

einer universalen Toleranz- und Konsensreligion war grundlegend
inklusivistisch und insofern nicht mit dem jüdischen, christlichen und islamischen
Exklusivismus vereinbar. Sein Projekt einer Universalgeschichte schloss auch

die Religionen Süd- und Ostasiens ein, wobei sein Interesse weniger möglichen
Anschlüssen und Vereinbarkeiten der jeweiligen religiösen Dogmen als
vielmehr der Suche nach einem gemeinsamen monotheistischen Ursprung galt.
Deshalb beginnt auch Voltaires – wie App im Einzelnen ausführt 36, 57–60) –
textgenetisch hochkomplexer Essai sur les moeurs et l’esprit des nations nicht
mit der Schöpfungsgeschichte sondern mit einer Darstellung der Religionen
Indiens und Chinas. Die sukzessiv in drei aufeinanderfolgenden Ausgaben
zwischen 1756 und 1769 vorgenommenen Überarbeitungen seines Essai beziehen

sich unter anderem auf den Ezour-vedam – eine Art wie erst 1822 belegt werden

konnte) jesuitische praeparatio evangelica in französischer Sprache, die ins
Telugu und auszugsweise ins Sanskrit übersetzt worden war, und zwar mit der
Absicht, auf dieser Grundlage Pandits von der Wahrheit einer den Veden
inhärenten christlichen Gottesvorstellung zu überzeugen dazu ausführlich Kapitel 7,
“Anquetil-Duperron’s Search for the True Vedas”, 370–403). Voltaires eigensinnige

Verwendung dieses damals viel beachteten Textes hatte indessen zum Ziel,
umgekehrt die biblische Autorität zu destabilisieren, da mit ihr die Provenienz
monotheistischer Vorstellungen in Indien noch vor Beginn der biblischen
Überlieferung glaubhaft belegt schien, wenngleich Voltaire insgeheim die Authentizität

des Textes bezweifelte, wie spätere Überarbeitungen seiner
textgeschichtlichen Einordnung des Ezour-vedam zeigen: Es war nicht mangelndes

Bewusstsein für die problematische Authentizität seiner Quellen sondern ein
bewusster Entschluss, solche und ähnliche Texte wie beispielsweise das von John

Zephaniah Holwell 1711–1798) publizierte Shashtah of Brahmah für die
kirchenkritische Überzeugungsarbeit zu instrumentalisieren und den jeweiligen
Wissensstand entsprechend zu manipulieren:

AS/EA LXVI•3•2012, S. 833– 870



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 837

Bowing to Voltaire’s will, the Ezour-vedam thus became a monument of a protodeist’s
monotheistic Ur-religion primeval religion), while the Cormo-Vedam had the role of
representing what India’s deceitful clergy is catering to the superstitious masses. 60)

Voltaires Kampagnen förderten indirekt, so App, jenes historisch-philologische
Bewusstsein für Quellenkritik, das den Aufstieg der Orientalistik zu einer
institutionalisierten, akademischen Disziplin begleiten sollte:

Rather than thirst for political and economic power, what was primarily at work here was

ideological power: the power of Europe’s long-established worldview and religious ideology
that Voltaire provocatively labeled “l’infâme” and that he tried to destabilize through an

avalanche of articles, pamphlets, and books. 64)

Fragen der Datierung von Urtexten und Urtraditionen beschäftigten nicht nur
Spezialisten sondern fanden allgemein Beachtung unter Universalgelehrten wie
beispielsweise Isaac Newton 1642–1727), der bei App als Verfasser von
theologischen und chronologischen Schriften in Erscheinung tritt. Newton betrieb
seine Naturforschung auch mit der Absicht, sich der mystischen “Ur-Weisheit”
der alten Ägypter wieder anzunähern, welche sich nach seiner Auffassung im
steten Niedergang einer patrilinearen Überlieferung von der griechischen Antike
bis hin zur jüdischen Tradition befand. Sein Bemühen um solche fiktionalen
Überlieferungszusammenhänge war unter anderem von Inkohärenzen der
biblischen Chronologie motiviert, deren Historizität er gegenüber dem neuen

Wissen von der altchinesischen Überlieferung zu verteidigen suchte:

He owned and studied Philippe Couplet’s 1687 work that was discussed in the previous

chapter yet grew convinced that the famous burning of books by Emperor Shih Huangdi in
the third century B.C.E had reduced all ancient Chinese history to legend. 263)

An Newtons und vergleichbaren Beispielen aus dem Umfeld von Andrew
Michael Ramsay 1686–1743) zeigt App, wie die Fixierung der damaligen
Debatten auf die Ursprünge menschlicher Zivilisation und Authentizität religiöser

Überlieferung die chinesischen und biblischen Chronologien gegeneinander
ausspielte; ähnlich positionierten sich auch die Kontroversen um das historische
Primat Indiens bzw. Chinas und die von individuell unterschiedlichen Überzeugungen

geleiteten Einschätzungen der entsprechenden religiösen Textüberlieferungen.

Im Ergebnis hat App auch die ideologische Ebene herausgearbeitet,

auf welcher Orientalisten historisch-philologische Plausibilisierungsstrategien

AS/EA LXVI•3•2012, S. 833–870



838 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

im Wettstreit religiöser Überzeugungen einsetzten und Forschung als Mittel
religiöser Sinnbildung verstanden 266–296).

Entsprechend revidiert App die gängige Annahme, dass im späten 18. Jahrhundert

die wissenschaftlichen Grundlagen für die Identifizierung von religiösen
Texten als buddhistisch oder hinduistisch gelegt worden wären, und damit die
systematische Erfassung der entsprechenden religiösen Sinnsysteme im frühen
19. Jahrhundert anzusetzen wäre 77). Er verfolgt die Unterscheidung von
Buddhismus und Hinduismus avant la lettre zurück in das frühe 18. Jahrhundert, als

die begrifflichen Voraussetzungen dafür noch nicht geschaffen waren, und
problematisiert die historische Tragweite des religiösen Vorverständnisses, mit
welchem äusserst disparate Quellen zunächst ins Verhältnis zum Universalitätsanspruch

des abrahamitischen Monotheismus gesetzt wurden. Anhand der
Schriften von Bartholomäus Ziegenbalg 1682–1719) und Mathurin Veyssière
de La Croze 1661–1739) zeigt App, dass deren Sprach- und Quellenstudien
bereits auf wissenschaftsnahen Formen der Feldforschung und sorgfältigen
Dokumentationen Ziegenbalg) beruhten, mit “panasiatischen” Kontextualisierungen

religiöser Praxis La Croze) operierten 100, 111) und dadurch einen
privilegierten Anspruch auf Deutungshoheit geltend machen konnten 85). Solche

“panasiatische” Kontextualisierung und Protokomparatistik führte aber auch zu
weitreichenden Verwechslungen etwa der buddhistischen Praxis in China mit
dem Brahmanismus, beispielsweise in Pierre Bayles 1647–1706) Dictionnaire
historique et critique und Denis Diderots 1713–1784) Beiträgen zur Encyclopédie,

einem der grundlegenden Werke der Aufklärung. App kontextualisiert
diese enzyklopädischen “Irrwege” in seiner Rekonstruktion der zeitgenössischen

Wissensbildung beispielweise hinsichtlich der Frage nach den damals als gültig
anerkannten Vorstellungen vom Verhältnis mono-, poly- und atheistischer
Religionen, der apologetischen Unterscheidung von exoterischen und esoterischen

Überlieferungen, sowie der Naturalisierung des Buddhismus in den Ländern
Ostasiens 133–187). Allgemeinere Beobachtungen werden immer konkretisiert,
besonders schön am Beispiel von Joseph de Guignes’ 1721–1800) Arbeit zum
chinesischen “Sutra in 42 Abschnitten” 223–237); nahezu beiläufig zeigt sich,
in welchem Ausmass bis heute der Indienbezug, die indischen Quellentexte, der

Kolonialismus und damit der britische Beitrag zur Buddhismusforschung des 19.
Jahrhunderts in wissenschafts- und wirkungsgeschichtlicher Hinsicht überschätzt

werden:

AS/EA LXVI•3•2012, S. 833– 870



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 839

But in the historical context, this link made a lot of sense; and for us today the Buddha’s

multifaceted career in the West is, among other things, a looking glass into Europe’s
evolving worldview and the changing vision of its origins and identity at the intersection

where biblical judaeomania and Enlightenment egyptomania met growing indomania. […]
This rich religious and ideological background is also bound to remain invisible when
looking through the coarse lens of preconceived ideas such as Edward Said’s Orientalist

“colonialism” or Western “exploitation.” 186)

Neben der grundlegenden Bedeutung von Fehleinschätzungen für die orientalistische

Wissensbildung behandelt App auch den instrumentellen Stellenwert von
Textfälschungen wie dem Ezour-vedam und darauf beruhenden eklektischen
Religionsentwürfen, die sich ihrerseits teils mit revelatorischem, teils mit
kritischem Anspruch gegenüber den historischen Religionstraditionen Europas und
Asiens positionieren. Apps Diskussion der religiösen Lehren John Zephaniah
Holwells Kapitel 6, “Holwell’s Religion of Paradise”, 297–362) führt aus, wie
heilsgeschichtliches Bewusstsein, “Erfindungen” von Religionen durch entsprechende

Klassifikationen von Texten und Chronologien, aber vor allem auch das

Ideal wissenschaftlicher Präzision bei der Erschliessung von “orientalischen
Urtraditionen”, “Urtexten” und für solche gehaltenen Falsifikationen die ideologischen

Bedürfnisse der europäischen Eliten bedienten, etwa indem sie die
Glaubwürdigkeit und Geschlossenheit ihrer monogenetisch vorgestellten
Universalitätsansprüche

AS/EA LXVI•3•2012, S. 833–870

wieder bekräftigten:

Holwell’s “primitive truths” are, as we would expect, the fundamental principles shared by

all peoples because they spring from a common source. The “concurring testimony of all
mankind” or universal consent) is thus an essential part of the argument, as in Ramsay; but

Holwell has – partly due to his conversion to Jacob Ilive’s creed – a somewhat different set

of primitive truths from Ramsay’s. He enumerates a total of thirteen of them, starting with
the creator God and ending with the ministration of angels in human affairs. 341)

Im letzten Kapitel, “Volney’s Revolutions” 440–479), behandelt App den
ideologischen Beitrag Constantin-François Volneys 1757–1820) zu Napoleon Bonapartes

Ägyptischer Expedition, und hebt dazu im Unterschied zu Edward Said
1978) und Robert Irwin 2006) die religionsspezifischen Aspekte und den

legitimatorischen Stellenwert des Buddhismus für die Religions- und Kirchenkritik

hervor. Für Volney waren kolonialistische oder gar imperialistische Interessen

von untergeordneter Bedeutung; vielmehr ging es ihm um die institutionelle

Verankerung der Orientalistik als eigenständiger akademischer Disziplin,
d.h. ihre Emanzipation von der Theologie und deren missiologischer Aneignung



840 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

der Religionen Asiens 479). Damit schlägt App eine Brücke zu Edward Said,
wodurch eine neue, konstruktive Kritik des Orientalismusbegriffs möglich wird:

Said held that “modern Orientalism derives from secularizing elements in eighteenth-century

European culture” 1979:120) and pointed out the all-important role that the discovery

of Oriental religions and languages played in the birth of Orientalism […] I quite agree with
this. Curiously, though, only Islam – which had the least potential of loosening or dissolving
the biblical framework because it made itself use of it – plays a role in Said’s argument […]
Focusing on political power and imperialist strategy rather than the power of religious ideology,

Said was not in a position to answer how the “loosening” of the biblical framework
was connected to the discovery of Asian religions and the genesis of modern Orientalism.
440–441)

Dieses Desiderat hat Urs App mit seiner beeindruckenden Arbeit erfüllt.
Darüberhinaus ist ihm unabhängig von Said ein ganz wesentlicher Forschungsbeitrag

zur europäischen Geistesgeschichte des 17. und 18. Jahrhunderts

gelungen, welcher den modernen Orientalismus als Ergebnis einer äusserst
heterogenen und daher schwer greifbaren Vielstimmigkeit beschreibt. Ihr
Zusammenhalt wird vor allem durch den allgegenwärtigen Bezug zur Religion und
insbesondere die Entdeckung indischer und chinesischer Religionen garantiert,
die als Bedrohung der biblisch begründeten Wahrheits- und Universalitätsansprüche

verstanden wurden. Ihr ideologisches Dispositiv zeigt sich nicht
zuletzt in den vielschichtigen Zirkeln systematischer Textfälschungen, Fiktionen
und Projektionen, in arbiträren Klassifikationen und Zuschreibungen, die
untrennbar mit einer Wissensbildung einhergingen, welche im Bemühen um
Plausibilität zunächst einen Anschein von Präzision erzeugte, um schliesslich die
wissenschaftsnahen Vorstufen der historischen und philologischen Orientalistik
bis hin zu ihrer akademischen Institutionalisierung ins Werk zu setzen. Die
hermeneutische und diskursanalytische Sensibilität Apps gewährleistet, dass das

in seiner Arbeit entfaltete Panoptikum an keiner Stelle Gefahr läuft, zu amüsanten

Spaziergängen durch ein wissenschaftsgeschichtliches Kuriositätenkabinett
einzuladen. Vielmehr erlaubt sie bei aller kritischen Distanz auch eine differenzierte

Wertschätzung der historischen Anstrengungen um die Entdeckung
asiatischer Religionen, und zwar in genauer Kenntnis der religiösen und
ideologischen Voraussetzungen moderner orientalistischer Wissensbildung. Nicht nur
deshalb bereitet dieses Buch grosse Freude.

AS/EA LXVI•3•2012, S. 833– 870

Martin Lehnert



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 841

BUSCH, Allison: Poetry of Kings. The Classical Hindi Literature of Mughal
India, New York: Oxford University Press, 2011, xv + 339 p., ISBN 978-0-
1997-6592-8.

Poetry of Kings comble un manque dans l’étude de l’histoire de la littérature
indienne. En effet, les chercheurs qui se sont intéressés à la littérature de la période

pré-moderne se sont focalisés sur les textes religieux de la bhakti. Dans son

ouvrage, Allison Busch nous convie à parcourir ce qu’elle appelle la “classical

hindi literature of Mughal India” au travers des auteurs de la littérature riti
s’exprimant en brajbhasha. En six chapitres suivant un ordre chronologique, elle
nous invite à réfléchir au rôle et aux enjeux émanant de cette littérature sur un
plan esthétique, intellectuel, historique et politique, sur les relations que les
auteurs entretenaient avec le nouveau pouvoir en place, sur les opportunités que les

poètes de cour en langue vernaculaire ont su saisir, et sur une relecture possible

de cette période de l’histoire.
Sur un plan formel, l’ouvrage contient une préface, une introduction, six

chapitres et une conclusion. Deux cartes géographiques intitulées “Early modern
India, c. 1575–1650” et “Select sites for the production of riti literature, c. 1650–
1800” sont également représentées et permettent au lecteur de se situer. La fin de
l’ouvrage contient un glossaire, une bibliographie, ainsi qu’un index. Chaque

chapitre est divisé en sous-chapitres et se termine par une conclusion où l’auteur
fait l’effort de récapituler et synthétiser ce qui a été précédemment exposé.

Soulignons encore la clarté et la précision de l’ensemble très agréable à lire, et
dans un anglais irréprochable ponctué de citations et de références aux auteurs

français, ce que les lecteurs francophones apprécieront).

Ainsi, après une introduction énonçant les défis et le contenu de l’ouvrage,
le poète Keshavdas d’Orccha fil rouge de ce travail) se voit logiquement
consacrer le premier chapitre, étant généralement désigné par A. Busch et d’autres)
comme l’auteur marquant le début du ritikal notion présentée et critiquée dans

le chapitre 6). Ce dernier a rédigé un total de huit travaux importants et innovants

en langue vernaculaire, regroupant différents genres, et adressant ses

biographies aussi bien aux princes d’Orchha luttant sur le champ de bataille contre
les troupes mogholes cf. Ratnabavani, non daté), qu’à l’empereur moghol
Jahangir comme l’indique son dernier travail, la Jahangirjascandrika 1612).

A partir de l’exemple de Keshavdas, le deuxième chapitre s’intéresse à

l’esthétique de la poésie riti largement inspirée de la poésie de cour sanskrite, et
mettant particulièrement l’accent sur s..gara le style érotique) ou prasasti le
style panégyrique). La majorité des poètes riti sont profondément versés dans les

AS/EA LXVI•3•2012, S. 833–870



842 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

ala.karasastra, le système formel de la théorie poétique sanskrite, ainsi que
dans une sous-catégorie de ce système, les nayikabheda. Par contre, au niveau de
la langue, on remarque innovation, créativité et dérigidification par rapport au
sanskrit, et la création d’une hybridité quant au registre due au contact des

poètes avec la culture de cour indo-musulmane. Ces textes ont souvent été
dénigrés et considérés comme décadents de par leur style très orné, c’est pourquoi
l’auteur plaide pour une relecture post-coloniale de cette littérature p. 83).

Le troisième chapitre a pour ambition de comprendre la nature précise des

ala.karasastra en brajbhasha, en montrant à l’aide d’exemples de différents
auteurs, comment la littérature riti est influencée premièrement par la forte et

longue tradition sanskrite, deuxièmement par les poètes de la bhakti, et
troisièmement par la spécificité linguistique et littéraire du braj, et à partir de là,

comment elle en vient à rivaliser avec le sanskrit et à construire son propre
canon. Cette littérature coïncide avec la présence du pouvoir moghol en Inde,
c’est pourquoi le chapitre 4 interroge les interactions qui ont eu lieu entre le
pouvoir en place et les auteurs braj de cette période Rahim, Keshavdas, Gang,
etc.). Il aborde la culture littéraire moghole, non pas comme souvent et presque

exclusivement) au travers de sources persanes, mais au travers de sources braj.

Si sous Jahangir, les preuves d’une telle association sont difficiles à trouver, le
sous-chapitre consacré à Shah Jahan démontre son soutien aux poètes braj, au
travers des exemples attestés des poètes Sundar Kaviray et Kavindracharya
Sarasvati, et de celui plus délicat de Chintamani Tripathi, avant d’aborder le
patronage sous Aurangzeb. L’idée défendue est qu’il est possible de lire
l’histoire littéraire moghole aussi au travers des sources vernaculaires ; qu’il est
de ce fait nécessaire de prendre en compte une multiplicité de sources en une

multiplicité de langues pour comprendre la complexité et la richesse de la
littérature indienne pré-moderne p. 164).

Le chapitre 5 explore le développement de la littérature riti au sein des

cours rajpoutes, qui ont largement financé les poètes s’exprimant en braj, et qui
ont adopté ce nouveau style en partie pour se distinguer du système moghol en

place. Les trois cours d’Amber, Marwar et Bundi et les différents poètes de
langue braj qui y ont officiés sont cités en exemples. Par la mise en place de

cette relation, les dirigeants des cours rajpoutes se retrouvent affilier à l’ancienne
tradition de royauté hindoue, livrant ainsi une réponse à l’idiome classique

moghol en persan p.185). Le fait de financer un ritigranth inclut le roi dans le
cercle sophistiqué du kavikul la famille des poètes), et non seulement augmente

le statut de la cour, mais aide également au développement de la vie intellec-

AS/EA LXVI•3•2012, S. 833– 870



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 843

tuelle vernaculaire. Le braj devient alors une langue transrégionale, servant de
véhicule aux élites politiques, comme jadis le sanskrit.

Le sixième et dernier chapitre enfin, traite de la fin de cette littérature et de
sa rencontre avec l’Inde coloniale. Dans un premier temps, il démontre que la
littérature riti, après avoir résisté durant le 19ème s., plie sous l’assaut des

nationalistes et des réformistes. Dans un deuxième temps, il propose une
relecture des premières tentatives de traiter de l’histoire de la littérature hindi.
Enfin la boucle est bouclée, avec la reprise de l’exemple de Keshavdas lors de la
conclusion dans laquelle Allison Busch plaide pour une étude plus intense de
cette période littéraire très largement dénigrée par les historiens et les

chercheurs.

Poetry of Kings est un ouvrage réussi pour trois raisons: premièrement, il offre
une vision précise, détaillée et reposant sur de nombreuses sources d’une période
de l’histoire de la littérature indienne totalement délaissée; deuxièmement, il
propose une nouvelle grille de lecture de cette même période, et troisièmement,
au vu du nombre d’auteurs et de textes présentés, il est un formidable outil de

travail pour tout chercheur travaillant sur la littérature en brajbhasha.

Nadia Cattoni

MEINERT, Carmen ed.): Buddha in der Jurte. Buddhistische Kunst aus der
Mongolei. Gert zalarsan burkhad. Mongolyn burkhny šašny urla.. 2 Bände.

München: Hirmer Verlag, 2011. 839 Seiten, 414 Abbildungen. ISBN 978-3-
7774-4231-0.

Der vorliegende opulente Katalog beschreibt eine der grössten europäischen

Privatkollektionen mongolischer Kunst vornehmlich des 18. bis 20. Jahrhunderts

eines Sammlers, der es vorgezogen hat, anonym zu bleiben. Die wissenschaftliche

Aufarbeitung dieser reichen Sammlung, die sich stark auf alltagsreligiöse
Gegenstände konzentriert, zog sich über einen längeren Zeitraum hin, wie es für
solche umfangreichen Bestandsaufnahmen nicht ungewöhnlich ist, und band
Fachleute aus verschiedenen Ländern mit ein. So haben bei der Beschreibung
der Kunstobjekte Alla Gomboyeva und Helen Ohnieva zusammen mit dem
bekannten Tibetologen Andrey Terentyev die Federführung gehabt, während die
Gesamtredaktion bei der Herausgeberin Carmen Meinert lag. Die zu
besprechenden Bände sind zweisprachig Deutsch und Mongolisch erschienen; darüber

AS/EA LXVI•3•2012, S. 833–870



844 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

hinaus ist das Werk in einer weiteren Ausgabe Russisch und Englisch erschienen,

die aber nicht Gegenstand dieser Besprechung ist. Die, wie aus der Einleitung

zu entnehmen ist S. 30), wohl zumeist in russischer Sprache angefertigten
Originaltexte haben ihren Weg ins Mongolische und Englische, und vom
Englischen ins Deutsche genommen.

Der Katalog möchte einen Einblick in die historische Alltagsreligiosität der
Mongolen anhand ihrer religiösen Gebrauchsgegenstände geben und zugleich
das mongolische kulturelle Erbe einer breiteren Öffentlichkeit zugänglich
machen. Nach einer Einleitung, die einen Überblick in die Geschichte des Buddhismus

in der Mongolei, die Grundzüge des mongolischen Buddhismus sowie die

tantrisch-buddhistische Kunst gibt, folgt ein erster Teil Katalognummern 1–25),
der nach Angabe der Herausgeberin “grösstenteils tibetisch-buddhistische”
Exponate umfasst und daher in einem eigenständigen Teil “Tibetica” separat
abgehandelt wird, dem der Hauptteil “Mongolica” folgt. Die Logik dieser
Separierung erschliesst sich insofern nicht ganz, als die Kriterien der Einteilung nicht
klar werden. Die Rezensentin ging zuerst davon aus, dass die Exponate im Teil
“Tibetica”, wie angekündigt, aus Tibet stammen, aber dies trifft für den grössten

Teil nicht zu. So ist die Provenienz einiger Exponate nicht klar, sie können
entweder aus Nordost-Tibet Amdo) oder der Mongolei stammen die
Katalognummern 2–9), und andere Exponate werden eindeutig der Mongolei
zugewiesen die Katalognummern 14, 16, 17, 19–25). Eindeutig in Tibet entstanden

und damit auch die ältesten Stücke der Sammlung) sind nur die Exponate der

Katalognummern 1, 10, 11, 12, 13, 15 und 18. Im zweiten Teil, “Mongolica”,
finden sich wiederum auch Exponate aus Nordost-Tibet. Die Einteilung kann
also nicht nach Provenienz erfolgt sein. Der Hauptteil des Katalogs, die “
Mongolica”, ist in insgesamt sieben Kapitel untergliedert, die sich in ihrer
Unterteilung an dem bekannten Bestandskatalog der Sammlung Essen1 orientieren.
Kapitel 1 stellt die Buddhas der Sammlung vor. Neben vielen Abbildungen von
Buddha Sakyamuni finden sich auch sehr schöne Thangkas und Gungervaas von
Maitreya, der bekanntlich bei den Mongolen eine bedeutende Rolle spielt. Ganz
typisch für die mongolische religiöse Kunst sind die eben erwähnten Gungervaa
aus dem tibetischen kun dga‘ ra ba), handliche Schreinkästchen, die sozusagen

einen portablen Hausaltar darstellen. Die Sammlung rückt die Bedeutung und
den künstlerischen Reichtum dieser alltagsreligiösen Gegenstände erstmals ins

Zentrum der Aufmerksamkeit.

1 Vgl. ESSEN/ THINGO, 1989.

AS/EA LXVI•3•2012, S. 833– 870



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 845

Kapitel 2 konzentriert sich auf die Arhats, Lehrer und Siddhas. Das in der

Forschung lange Jahre sehr einseitig gezeichnete Bild eines reinen dGe lugs pa-
Buddhismus bei den Mongolen ist inzwischen einer differenzierteren
Betrachtungsweise gewichen, wozu das Studium der reichen mongolischen Bilderwelt
manche Bausteine liefern kann. Die Sammlung enthält Darstellungen einer ganzen

Reihe von berühmten Meistern verschiedener buddhistischer Schulen, von

Mi la ras pa über Thang stong rgal po bis zu Ma gcig lab sgron. Kapitel 3 ist den

Bodhisattvas gewidmet. Die Sammlung enthält vor allem Exponate des Avalokitesvara

oft in seiner elfköpfigen Form), des Mañjusri und des Vajrapani sowie
auch Darstellungen aller drei als Rigs gsum mgon po. Einige Exponate stellen
Samantabhadra dar. In dieses Kapitel sind auch drei weitere Exponate integriert,
ein Lebensrad mong. sansar-un kürdü[n]), eine Applikationsarbeit, welche die
Stufen auf dem Pfad der Samatha-Meditation darstellt, sowie eine Karte von
Lhasa. In der Erläuterung zu dem Lebensrad Katalog-Nr. 155) wird spekuliert,
ob es sich nicht um ein Werk des berühmten mongolischen Künstlers Balduugin
Sharav 1869–1939) handeln könne, da die Darstellung gewisse Ähnlichkeiten
zu seinem Stil aufweist. Dies scheint mir eine kühne Hypothese zu sein, zum
einen, weil der Mal-Stil des Künstlers in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts
sehr populär in der Mongolei war. Zum anderen stellt sich die Frage der Datierung

des Drucks. Rechts oben ist in khalkhamongolischer Sprache in kyrillischer

Schrift) Sansaryn khüred vermerkt, wozu es in einer Anmerkung 14, S.

770) heisst: “Die Schreibweise sansar-un küred ist nicht korrekt; korrekt müsste

es kürde heissen.” Dieser Eintrag ist nicht korrekt. Er gibt den mongolischen
Titel in einer Mischung aus uiguro-mongolischer Schriftsprache und
Khalkhamongolisch wieder, anstatt die korrekte khalkha-mongolische Umschrift
sansaryn khüred zu geben und dann zu sansaryn khürd[e] zu verbessern. In der
uiguromongolischen Schriftsprache müsste es korrekt sansar-un kürdü[n] heissen.

Die khalkhamongolische Überschrift dieses Lebensrades hat zudem
Konsequenzen für die Datierung, die dem Katalog zufolge mit “19.–20. Jh.” S. 292)
angegeben wird: Die kyrillische Schrift wurde in der Mongolei erst 1941
eingeführt. So kann dieses Lebensrad erst nach 1941 entstanden sein, oder aber

man geht von der Annahme aus, die Überschrift sei erst später eingefügt worden.
Das 4. Kapitel behandelt unter dem Titel “Allgemeine Vajrayana-

Gottheiten und Ma..alas” weitere Buddhas wie Ak.obhya und Vajrasattva sowie die
so genannten Tshogs shing/ zhing, “Baum” oder “Feld” der “Ansammlungen”
von Verdienst oder im Sinne von “Versammlung”). Das 5., umfangreichste

Kapitel enthält die Darstellungen der Yidam. Die Fülle der Gau, Gungervaa,
Thangkas und Figurinen der Sammlung ist beeindruckend. Auf einem Tsakli der

AS/EA LXVI•3•2012, S. 833–870



846 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

dPal ldan lha mo Katalog-Nr. 276, S. 536) sind auf der Rückseite alte
Inventarnummern zu erkennen. Dies wirft generelle Fragen zur Herkunft der Objekte

in europäischen Sammlungen auf. Es ist bekannt, dass immer wieder aus
bestehenden Sammlungen der Museen in der Buryatischen Republik, der Kalmückischen

Republik und nicht zuletzt der Mongolei Stücke entwendet und über das

Internet verkauft werden. Das 6. Kapitel widmet sich den Schutzgottheiten. Hier
besticht insbesondere die Fülle der Mahakala-Darstellungen. Leider fehlt aber

die Einbettung dieser Schutzgottheit in den kulturhistorischen Kontext, besonders

unter dem Aspekt der longue durée. Die Verehrung einer besonderen Form
des Mahakala, “Mahakala des Zeltes” tib. Gur mgon po), wurde schon im 13.

Jahrhundert von den Sa skya pa bei den Mongolen eingeführt. Diese Schutzgottheit

der Sa skya pa wurde zur wichtigsten buddhistischen Schutzgottheit der

Yuan-Herrscher, und das von dem nepalesischen Künstler Anige 1274 im Auftrag

des `Phags pa bla ma geschaffene Bildnis der Schutzgottheit spielte in den
ersten Jahrzehnten des 17. Jahrhunderts eine wichtige Rolle bei Ligdan Qa.ans
Versuch, sich als legitimen Erben der mongolischen Yuan-Dynastie zu präsentieren.

Das Bildnis, dessen Verbleib schon Ende des 13. Jahrhunderts unklar
war, wurde angeblich 1617 von dem berühmten Sa skya pa-Mönch Šarba
Qutu.tu dem Ligdan Qa.an übergeben und wurde in der Folge zum Mittelpunkt
eines neuen Herrscherkultes bei den Caqar. Zusammen mit dem Übersetzungsprojekt

des tibetischen bKa‘ `gyur bildete der Kult des Mahakala den Nukleus
einer buddhistisch konnotierten Legitimationsstrategie Ligdan Qa.ans, seinen

nominellen Anspruch auf die Grossqan-Würde bei den mongolischen
Völkerschaften durchzusetzen. Wie bekannt, ist dieser Versuch gescheitert, die Maha-kala-

Statue und der um die Gottheit in ihren verschiedenen Erscheinungsformen
etablierte Kult spielten jedoch in der neuen Qing-Dynastie weiterhin eine wichtige

Rolle für die Integration der mongolischen Völkerschaften GIMM, 2001–
2002: 77–78).

Das 7. Kapitel enthält Miscellanea, von Ritualgegenständen über Kleidung
bis zu Abbildungen einiger weniger medizinischer Handschriften. Den Katalog
beschliessen knappe Anmerkungen zu den einzelnen Kapiteln, ein Kapitel, das

die Übersetzungen aller tibetischen Inschriften der Exponate enthält, die von
Carmen Meinert besorgt wurden, sowie ein Glossar. Die Rezensentin hat ein
Register schmerzlich vermisst.

Mit dem vorliegenden Katalog wird eine der wohl umfangreichsten
europäischen Sammlungen mongolischer religiöser Kultgegenstände das erste Mal
einer breiteren Öffentlichkeit zugänglich gemacht. Indem die Aufmerksamkeit
auf die künstlerischen Leistungen der Mongolen gelenkt wird, bietet die Publi-

AS/EA LXVI•3•2012, S. 833– 870



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 847

kation auch die Chance, die in Europa immer noch wenig bekannten Mongolen
und ihre Kultur vorzustellen. Hierin liegt zweifellos der besondere Verdienst der

Publikation. Gerade wegen der Bedeutung, die der Sammlung für eine Erschliessung

der Kulturgeschichte der Mongolen zukommt, ist es umso bedauerlicher,
dass der Katalog an vielen Stellen einen veralteten Forschungsstand wiedergibt,
der zudem fehlende mongolistische Sachkenntnis verrät. So enthält schon die
historische Einleitung eine Reihe vermeidbarer sachlicher Fehler. Die Einladung
des mongolischen Khans Göden erfolgte nicht 1246 S. 8), sondern schon 1244,
der Sa skya Pa..ita reiste jedoch erst 1246 nach Liangzhou und traf 1247 mit
Göden zusammen. Die Vermutung, die Einladung sei nicht nur politisch, sondern

auch religiös motiviert gewesen, folgt dem Interpretationsschema tibetischer

Traditionsquellen. Dieter Schuh hat schon 1977 nachgewiesen, dass das

Berufungsschreiben des Göden an den Sa skya Pa..ita in sämtlichen vorhandenen

Versionen gefälscht worden ist SCHUH, 1977: 36–57). Die immer wieder
in der Sekundärliteratur wiederholten Aussagen, die Reise des Sa skya Pa..ita
sei sowohl “politischer als auch religiöser Natur” Katalog, S. 8) gewesen,

schreiben das tendenziöse Geschichtsbild der tibetisch-buddhistischen
Geschichtsschreibung unkritisch fort, das in der nicht zutreffenden Aussage gipfelt,
Sa skya Pa..ita sei “1249 schliesslich von Gödan zum Vize-Regenten von Tibet
ernannt” worden ebenda). Hier wird ein Narrativ entfaltet, das wissenschaftlich
längst überholt ist, auch wenn es bedauerlicherweise immer noch in einer
Sekundärliteratur, die sich auf Übersetzungen und nicht auf das Studium der Primärquellen

stützt,2 wiederholt wird. Auch wenn konzediert wird, dass in einer
Einleitung zu einem Kunstkatalog nur eine generelle Übersicht über die historischen
Entwicklungen gegeben werden kann, sollte diese doch sachlich korrekt sein.

Die politische Vormachtstellung der Sa skya pa in Tibet ist in der mongolischen
Politik der daru.aci, der “Regierungsstatthalter”, begründet, die stets aus den

Amtsträgern der “lokalen” Verwaltung rekrutiert wurden und die nun mit den Sa

skya pa und ihnen verbundenen regionalen tibetischen Fürsten besetzt wurden
u.a. SCHUH, 1976; PETECH, 1990: 9–11 und 36–37).3 Einige Zeilen später wird

2 Es ist nicht nachvollziehbar, warum als Grundlagenliteratur zur Darstellung der Geschichte

des mongolischen Buddhismus das Werk von Michael K. JERRYSON: Mongolian Buddhism.

The Rise and Fall of the Sangha. Chiang Mai: Silkworm Books, 2007, herangezogen wurde.

Die Darstellung des Autors beruht, in Ermangelung einschlägiger Sprachkenntnisse,
ausschliesslich auf – teilweise veralteter – Sekundärliteratur. An neuerer Literatur, die konsultiert

hätte werden können, sei hier pars pro toto SAGASTER,2007 genannt.

3 Vgl. auch SAGASTER, 2007: 384–388, der sich in seiner Darstellung allerdings auf SHA¬

KABPA, 1967 bezieht und ignoriert, dass die dort gegebene Übersetzung des Berufungs-

AS/EA LXVI•3•2012, S. 833–870



848 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

behauptet, Qubilai Qa.an hätte den Buddhismus zur Staatsreligion erhoben.
Auch dies trifft sachlich nicht zu. Der tibetische Buddhismus stellte lediglich die

vom Herrscher präferierte Religion dar und erfreute sich spezieller Förderung
vgl. auch FRANKE, 1978; ATWOOD, 2004: 48–49). Auf S. 10 ist zu lesen, dass

es Altan Khan gelungen sei, die “traditionelle Hauptstadt Karakorum
einzunehmen”. Karakorum, das nach dem Zusammenbruch der Yuan-Dynastie 1370
von dem mongolischen Herrscher Ayushiridara reg. 1370–1378) wieder zur
Hauptstadt der sich nun “Nördliche Yuan-Dynastie” nennenden Mongolen
geworden war, ist zu Beginn des 15. Jahrhunderts endgültig zerstört worden, in
den nicht enden wollenden militärischen Auseinandersetzungen zwischen den

Oyirad und der “Nördlichen Yuan-Dynastie”. Altan Khan, der rund ein Jahrhundert

nach der Zerstörung der Stadt lebte, kann die Stadt also nicht eingenommen

haben. Vielleicht wurde hier Karakorum mit Köke qota dem heutigen Hohot)
verwechselt, der Stadt, die Altan Khan im Jahr 1572 erbauen liess? Des Weiteren

ist hinsichtlich des Wutai shan zu ergänzen, dass diese Bergregion nicht erst

während der Qianlong-Ära als “Zentrum der tibetisch-mongolisch-buddhistischen

Welt” S. 14) populär wurde, sondern schon seit der Yuan-Zeit eine
wichtige tibetisch-buddhistische Pilgerstätte darstellte. In der Ming-Zeit nahmen
tibetische Buddhisten am Wutai shan administrative Aufgaben wahr, und seit der
Shunzhi-Ära 1644–1661) war ein tibetisch-buddhistischer Geistlicher der oberste

Verwalter der Tempel KÖHLE, 2008: 78, 82–84).
Auffällig ist das weitgehende Fehlen einschlägiger Literatur, die in den

Literaturhinweisen zu den einzelnen Katalogeinträgen hätte genannt werden
sollen. Zuerst dachte die Rezensentin, die Literaturangaben beschränken sich
absichtlich auf allgemeine, leicht zugängliche Werke. So wird z.B. statt des

Standardwerkes von Rudolf Kaschewsky zu Tsongkhapa KASCHEWSKY, 1971) das

Werk von Robert Thurman angegeben S. 198). Diese Annahme hat sich aber

nicht bestätigt, denn es werden sogar tibetischsprachige Werke zitiert so S. 250,

252, 308), die für eine allgemeine Leserschaft keinen Gewinn bringen. Manche
Literaturangaben weisen keinen erkennbaren Bezug zum vorhergehenden Text
auf. So wird auf S. 208, Katalog-Nr. 102, unter der Beschreibung eines
Gungervaa, dessen Figur vielleicht den 5. Dalai Lama darstellt, ohne genaue
Seitenangabe auf die von Shakabpa verfasste allgemeine Geschichte Tibets verwiesen.

schreibens “nicht einmal eine phantasievolle Nacherzählung” SCHUH, 1977: 11) des tibetischen

Originals ist. Die Darstellung der Integration Tibets in das mongolische Weltreich in
der wissenschaftlichen Sekundärliteratur ist ein Lehrstück, wie sich Irrtümer über Jahrzehnte

hinweg schlicht dadurch weiter tradieren, dass statt einer Konsultation der Primärquellen nur
noch die Sekundärliteratur herangezogen wird.

AS/EA LXVI•3•2012, S. 833– 870



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 849

Hier hätte z.B. der Aufsatz von Kurtis Schaeffer SCHAEFFER, 2005) genannt
werden müssen. Zu einem Thangka des Reinen Landes der Vajrayogini Naro
Khecari Katalog-Nr. 223, S. 436–438) wird, wieder ohne Seitenangabe,
allgemein auf den Katalog Mongolia: The Legacy of Chingis Khan verwiesen. Auf
S. 560 wird als Literaturhinweis ein Vortrag genannt, wobei unklar bleibt, ob
und wo dieser veröffentlicht wurde. Dort, wo Literaturhinweise gegeben werden,
fehlen oft die genauen Seitenangaben z.B. S. 42, 82, 94, 126 etc.). Die
Literaturhinweise zu den Beschreibungen der Exponate scheinen konzeptionell nicht

AS/EA LXVI•3•2012, S. 833–870

schlüssig durchdacht zu sein.
Es sind die vielen kleinen, vermeidbaren Fehler, die in der Summe den

Eindruck erwecken, hier sei nicht besonders gründlich gearbeitet worden. So werden

auf S. 74 Kamadeva und Rudra als “Göttinnen” bezeichnet statt als Götter.
In Katalog-Nr. 356 S. 656) ist in der Überschrift von einem4 Naga mong. luus)
die Rede, der Text selbst spricht von einem Drachen mong. luu). Unter der
Katalog-Nr. 27 S. 96) wird hinsichtlich eines wahrscheinlich nach 1917 entstandenen

Tsakli gesagt, dass damals “professionelle Thangka-Maler infolge der
Unterdrückungen nicht länger zu finden waren”, und etwas später heisst es:

“Wenngleich die Ausübung der Religion zu jener Zeit verboten war”. Der
Buddhismus war jedoch nach 1917 keineswegs verboten in der Mongolei, in der bis
1921 die Bogd Khan-Regierung an der Macht war, und von 1921 bis zu seinem
Tod 1924 der Bogd Khan nominell noch immer das Oberhaupt der Provisorischen

Revolutionären Volksregierung war. Die zwanziger Jahre des 20. Jahrhunderts

waren trotz der kommunistischen Regierung sogar eine Blütezeit des

mongolischen Buddhismus: Obwohl zwischen 1924 und 1927 über 12’000 Lamas
den Klöstern den Rücken kehrten, nahm die Gesamtzahl an Mönchen während
dieser Zeit zu, und die Klöster wurden reicher BAWDEN, 1989: 261). Diese
Situation änderte sich erst ab 1929. Die Ausführungen auf S. 96 sind damit für
die dort gegebene Zeitperiode falsch. Auf S. 98 findet sich ebenfalls ein Widerspruch

in der Datierung, der leicht hätte behoben werden können. In der
Kurzangabe zu Katalog-Nr. 29 heisst es: “Tsakli: Mongolei 19. Jh.”, zwei Zeilen
weiter im Text jedoch, das Tsakli sei “wahrscheinlich nach der russischen

Revolution gemalt”. Auf S. 210 wird behauptet, die Soyombo-Schrift sei besonders

gut geeignet gewesen, die gesprochene mongolische Sprache zu verschriftlichen,

eine Aussage, die von einer profunden Unkenntnis der mongolischen

4 Das Genus “auf einer Naga” muss korrigiert werden zu “auf einem Naga”.



850 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Sprache kündet.5 Solche inkorrekten Angaben wie auch die offensichtlich
fehlende Kenntnis mongolistischer Fachliteratur sind ärgerlich.

Abgesehen vom Stil, dem man streckenweise die Übersetzung aus dem
Englischen anmerkt, ist die russische Umschrift in den Literaturhinweisen
zuweilen fehlerhaft z.B. S. 80), und die Literaturhinweise im deutschen und
mongolischen Text stimmen manchmal nicht überein z.B. S. 694). Die Diakritika
der Sanskrit-Termini sind oft nicht korrekt und die recht häufige Anwendung des

falschen Genus von Sanskrit-Begriffen im Deutschen z.B. Anm. 50 auf S. 772,
wo es heisst “der bekannte Sanskrit-Dhara.i”) ist verwunderlich. Das Tibetische
ist nach der Wylie-Transliteration wiedergegeben, allerdings nicht konsequent.

Immer wieder tauchen phonetische Umschriften auf, z.B. Dralha anstelle von
dGra lha oder Camsing S. 508) anstelle von lCam sring. Die Uneinheitlichkeit
der mongolischen Transkription wurde schon erwähnt. Sie zieht sich leider
durch den gesamten Katalog. Die mongolischen Einträge sind oft willkürlich
entweder in ihrer schriftsprachlichen uiguro-mongolischen Form oder in Khal-kha-

Mongolisch wiedergegeben.
Auch das Glossar enthält Fehler. Altan Khan wird als mongolischer “Führer

der westlichen Stämme” S. 805) bezeichnet. So formuliert denkt man sofort
an die Oyirad, die in der Literatur oft als “Westmongolen” bezeichnet werden.
Altan Khan gehörte aber dem westlichen rechten) Flügel der “Ostmongolen”
an. Es wäre sinnvoll gewesen, für die historischen Einzelheiten das 1986
erschienene Werk Die Mongolen, herausgegeben von Michael Weiers und längst
zum Standardwerk avanciert, zu konsultieren. Der Titel bogd gegeen verleiht
selbst keine temporäre Macht, wie es auf S. 806 heisst, sondern er ist ein
Ehrentitel, dessen Träger allerdings in verschiedenen Perioden der rezenten

mongolischen Geschichte beträchtlichen politischen Einfluss besassen. Eine
konkrete politische Machtposition nahm erst der letzte Bogd gegeen ein. Der
tibetisch-mongolische Titel Dalai Lama bedeutet nicht “Ozean der Weisheit” S.

807), sondern “Meeres-Lama”, und war bei seiner Verleihung ein Ehrentitel, der
wohl an den schon im 13. Jahrhundert geläufigen Titel dalai-yin qan angelehnt

war. Erst später wurde er als “Ozean der Weisheit” interpretiert. Dass die Zählung

der lCang skya Qutu.tus nach der rezenten chinesischen Zählung erfolgt S.

816), die den berühmten 2. lCang skya Rol pa’i rdo rje zum 3. lCang skya

5 Zu den mongolischen Schriften hätte das Grundlagenwerk von György KARA, 2005,
konsultiert werden können, der das folgende Urteil über die Soyombo-Schrift fällt: “The

Soyombo letters, although beautiful, in comparison with the Uygur were as cumbersome as

the `Phags-pa signs Kubilai’s Square Script). Their use remained restricted to written
decorations” KARA, 2005: 166).

AS/EA LXVI•3•2012, S. 833– 870



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 851

macht, ist zumindest ungewöhnlich. Die Erklärung zur “Zhiji-Schule”, sie sei

eine “tibetische Richtung der Chöd-Praxis” S. 821), ist nicht korrekt. Hinsichtlich

der für die Mongolen so wichtigen gCod-Schule werden widersprüchliche
Erläuterungen im Katalog gegeben: einmal heisst es, “Zhije-Schule der Chöd-
Tradition”, dann wieder “Chöd-Tradition der Zhije-Schule” beide S. 178). Im
Eintrag zu “Vajrayana” wird behauptet, dass der Vajrayana-Buddhismus “heute

in seiner vollkommensten Form in den tibetischen und newarischen Traditionen
erhalten” ist S. 820). Abgesehen von der systematischen Überlegung, nach
welchen Kriterien die “vollkommenste Form” einer religiösen Tradition festgelegt
werden kann, stellt die Newari-Form des Vajrayana eine einmalige Symbiose

von Hindu- und buddhistischen Kult- und Vergemeinschaftungspraktiken dar,
die wenig Ähnlichkeiten mit dem tibetischen Buddhismus aufweist vgl.
LIENHARD, 1999). Alle diese Einzelheiten deuten letztlich auf Mängel in der Redaktion

hin.
Hoch zu loben ist in dem Katalog hingegen der Teil des Anhangs, der die

Transliteration der tibetischen Inschriften und ihre Übersetzungen enthält, die
von Carmen Meinert angefertigt wurden.

Insgesamt ergibt sich ein heterogener Eindruck dieser Publikation, die für die

Mongolistik aufgrund der umfassenden Dokumentation alltagsreligiöser
Kultgegenstände von grossem Wert ist. Trotzdem wird der Katalog einen wichtigen
Platz als Referenzwerk zur religiösen Kunst der Mongolen einnehmen.

Literaturverzeichnis

ATWOOD, Christopher P.

2004 Encyclopedia of Mongolia and the Mongol Empire. New York: Facts

AS/EA LXVI•3•2012, S. 833–870

on File.
BAWDEN, Charles R.
1989 The Modern History of Mongolia. London and New York: Kegan Paul

International.
BERGER, Patricia / T.T. BARTHOLOMEW

1995 Mongolia: The Legacy of Chinggis Khan. San Francisco: Thames and

Hudson in association with Asian Art Museum of San Francisco.
ESSEN, Gerd-Wolfgang / T.T. THINGO

1989 Die Götter des Himalaya. Buddhistische Kunst Tibets. Die Sammlung
Gerd-Wolfgang Essen. Band I, II. München: Prestel-Verlag.



852 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

FRANKE, Herbert
1978 From Tribal Chieftain to Universal Emperor and God: The Legitima¬

tion of the Yüan Dynasty. München: Verlag der Bayerischen Akademie

der Wissenschaften [Bayerische Akademie der Wissenschaften,

Philosophisch-historische Klasse, Sitzungsberichte, Jahrgang 1978,
Heft 2].

GIMM, Martin
2001–02 “Zum mongolischen Mahakala-Kult und zum Beginn der Qing-

Dynastie – die Inschrift Shisheng beiji von 1638.” Oriens Extremus
42: 69–103.

KARA, György
2005 Books of the Mongolian Nomads. More than Eight Centuries of Writ¬

ing Mongolian. Bloomington: Indiana University, Research Institute
for Inner Asian Studies [Indiana University Uralic and Altaic Series,

Volume 171].
KASCHEWSKY, Rudolf
1971 Das Leben des lamaistischen Heiligen Tsongkhapa Blo-bza.-grags-pa

1457–1419), dargestellt und erläutert anhand seiner Biographie
Quellort allen Glücks. Wiesbaden: Harrassowitz [Asiatische
Forschungen, Bd. 32].

KÖHLE, Natalie
2008 “Why did the Kangxi Emperor go to Wutai Shan? Patronage, Pil¬

grimage, and the Place of Tibetan Buddhism at the Early Qing Court.”
Late Imperial China Vol. 29.1: 73–119.

LIENHARD, Siegfried
1999 Diamantmeister und Hausväter. Buddhistisches Gemeindeleben in Ne¬

pal. Wien: Verlag der Österreichischen Akademie der Wissenschaften

[Österreichische Akademie der Wissenschaften, Philosophisch-
historische Klasse, Denkschriften, 275. Band. Beiträge zur Kultur- und
Geistesgeschichte Asiens, Nr. 29].

PETECH, Luciano
1990 Central Tibet and the Mongols. The Yüan – Sa-skya Period of Tibetan

History. Rome: Istituto Italiano per il Medio ed Estremo Oriente.
SAGASTER, Klaus
2007 “The History of Buddhism among the Mongols.” In: Ann HEIRMAN &

Stephan Peter BUMBACHER Hg.): The Spread of Buddhism. Leiden /
Boston: Brill, S. 379–432.

AS/EA LXVI•3•2012, S. 833– 870



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 853

SCHAEFFER, Kurtis R.
2005 “Der fünfte Dalai Lama Ngawang Lobsang Gyatso.” In: Martin

BRAUEN Hg.): Die Dalai Lamas. Tibets Inkarnationen des Bodhisattva

Avalokitesvara. Zürich: Arnoldsche, S. 64–91.
SCHUH, Dieter
1976 “Wie ist die Einladung des 5. Karma-pa an den chinesischen Kaiser¬

hof als Fortführung der Tibetpolitik der Mongolenkhane zu
verstehen?” In: Walther HEISSIG Hg.): Altaica Collecta. Berichte und
Vorträge der XVII. Permanent International Altaistic Conference 3.–
8. Juni 1974 in Bonn/ Bad Honnef. Wiesbaden: Otto Harrassowitz, S.

209–244.
1977 Erlasse und Sendschreiben mongolischer Herrscher für tibetische

Geistliche. Ein Beitrag zur Kenntnis der Urkunden des tibetischen
Mittelalters und ihrer Diplomatik. St. Augustin: VGH Wissenschaftsverlag.

SHAKABPA, W.D.
1967 Tibet – A Political History. New Haven / London: Yale University

AS/EA LXVI•3•2012, S. 833–870

Press.

WEIERS, Michael Hg.)
1986 Die Mongolen. Beiträge zu ihrer Geschichte und Kultur. Darmstadt:

Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Karénina Kollmar-Paulenz

SING, Manfred: Progressiver Islam in Theorie und Praxis. Die interne Kritik am
hegemonialen islamischen Diskurs durch den “roten Scheich” cAbdallah
alcAlayili 1914–1996). Würzburg: Ergon Verlag, 2007. 578 S., ISBN 978-3-
89913-569-5.

Der Islamwissenschaftler Manfred Sing stellt in seiner Doktorarbeit Schreiben

und Wirken des “unorthodoxen” muslimischen Intellektuellen cAbdallah
alcAlayili vor. Die Arbeit erschien in der Ergon Reihe Mitteilungen zur Sozial- und
Kulturgeschichte der islamischen Welt MISK). Manfred Sing ist Forscher am
Beiruter Orient-Institut innerhalb des Projektes “Die Neuorientierung arabischer
Post-Kommunisten im Nahen Osten nach 1989”.

In vorliegender Studie bringt Sing den Intellektuellen al-cAlayili in lebhafte
Relation zu Diskursen über Religion, Gesellschaft und Politik. Al-cAlayilis Den-



854 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

ken wird klar vor dem Hintergrund des Mainstream-Islam und in Kontrast zum
hegemonialen islamischen Diskurs porträtiert. Gegenstand der sechsteiligen
Untersuchung Teile A–F, mit E und F Schluss und Anhang bildend) ist eine, dem
derzeitigen Forschungsstand entsprechende und bislang unterbliebene,
detaillierte Analyse al-cAlayilis Denkens und besonders seines Werkes Ayna l-
.a.a’?, 1978 S. 22). Gleich zu Beginn Teil A) proklamiert Sing, dass er eine
exklusive Zu- oder Absprechung von bestimmten Charaktereigenschaften beider
Hauptdiskursstränge nämlich des “progressiven” und des “hegemonialen”) –
zum Beispiel in ihrer Identifizierung als “rational” oder “anti-rational”, in
Respektive – zu vermeiden wünscht. Dies ist eine willkommene Unterlassung,
insofern Publikationen über “liberale” muslimische Denker, diese häufig als
Rationalisten beschreiben, und sie somit gewollt in stärkeren Kontrast setzten

zum hegemonialen, oder traditionalistischen Gedankengut, welches dann genauso

unscharf als “nicht-rational” dargestellt wird.
Nach einigen Reflexionen über den Begriff “liberaler Islam” und die

Aufgaben von Intellektuellen innerhalb religionspolitischer Diskurse in der

Gesellschaft S. 30–40) führt Sing fünf Ansichten auf, die er hofft mit seiner

Arbeit untermauern zu können:

1. Aus der Komplexität der Diskurse zum Islamverständnis, tritt al-cAlayili als

Vertreter eines interreligiösen Diskurses auf.
2. “Die Dominanz des konfessionalistischen Systems” S. 52) im Libanon

verhinderte al-cAlayilis Einzug in den Bereich der Staatsführung und
positionierte al-cAlayili gleichzeitig “im oppositionellen Lager der säkularen,
marxistischen und überkonfessionellen Linken.”

3. al-cAlayili kritisierte Bewegungen der Islamisierung, der Ideologisierung
und “Radikalisierung von Nationalismus und Sozialismus” S. 53).

4. Die Weltvorstellung liberaler Diskurse erlaubt die Idee, dass Religion einen
wertvollen Beitrag zur Welt und zum Staat leisten kann; jedoch entscheidet
die Gesellschaft selbst, inwiefern sich dieser Beitrag in den sich ständig

verändernden sozialen Umständen praktisch ausdrückt. Die Weltvorstellung

islamischer Diskurse beinhaltet den Konsens, dass Islam generell in
Verbindung steht mit Staat und Welt, und im radikalen islamischen Diskurs
steigert sich diese Verbindung zum – alles Nicht-Islamischen
ausschliessenden – Ideal S. 54).

5. al-cAlayili ist ein “liberaler Denker”, der sich wohl an diversen Diskursen
beteiligte, jedoch immer kritisch jeglicher Radikalisierung von Diskursen
gegenüberstand. Sing setzt den Begriff “liberal” daher nicht gleich mit dem

AS/EA LXVI•3•2012, S. 833– 870



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 855

Attribut “progressiv”, sondern versteht die Bezeichnung “liberal” mit Blick
auf Alayilis Denken als die Beschreibung einer anti-radikalen Welteinstellung.

Diese Buchbesprechung kann leider nicht das komplexe Geflecht von al-cAlayilis

Denken im Detail wiedergeben, jedoch wird hier die Möglichkeit
wahrgenommen, einige seiner zu Recht sehr wissenswerten Anschauungen darzustellen.

Teil B führt den Leser ein in “die Position al-cAlayilis im sozialen Raum”.
AlcAlayilis Affinität für Henri Bergson und die Ba.iniyya spiegelt sich wider in
seiner Definition von Islam als eine Religion der Synthese; eine natürliche
Religion, deren höchster Wert die Freiheit sei S. 91–105). Den libanesischen
Bürgerkrieg vor Augen, formuliert al-cAlayili die Notwendigkeit von der Überwindung

der Stammesgesellschaft, welche unter dem Mantel des Konfessionalismus
weiterhin als Struktur libanesischer Politik existiert S. 123). In Antizipation des

Scheiterns des religiösen Erwachens S. 92) identifiziert al-cAlayili den bisher
ausgespielten Nationalismus als ein Hindernis für die Moderne – welche wesentlicher

Bestandteil des Islam sei S. 126) – und fordert, in Kontrast zu einem
Nationalismus der ideellen Armut und Tendenz zum Extremismus, ein “
ethisches Projekt” siehe auch S. 145), erbaut auf Grundlage einer nationalen
Philosophie, welche in der natürlichen Religion ad-din a.-.abici) S. 147) wurzelt,

AS/EA LXVI•3•2012, S. 833–870

und die Formulierung von Menschenrechten erstrebt.

In diesem Sinne versucht al-cAlayili einen nationalistischen Gesellschaftsentwurf,

der seine “erhabenen Ideale” aus der Religion schöpft S. 148), und –
im Kontext arabischer Sozialphänomene – seine Identität und Einheit aus der
arabischen Sprache gewinnt S. 152). Der Leser erfährt mehr über al-cAlayilis
Entwurf eines ethisch gezügelten Nationalismus. So sieht er in der Annäherung
von Irak und Syrien eine mögliche Verschmelzung, die den Kern für eine sich
ausweitende arabische Nation darstellt S. 153). Nichtsdestotrotz dieser Vision,
warnt al-cAlayili – Beispiele aus der islamischen Geschichte vor Auge – dass ein
fehlgeleiteter Nationalismus den Islam potentiell zum Arabertum reduziere S.

173). Diese Fehlentwicklung sei nicht im “Geist der prophetischen Reformen”
S. 168), welcher durch den sozialen Reformer und Revolutionär, dem Propheten

Muhammed, als Antwort auf gesellschaftlichen Herausforderungen des Hijaz zu

den Menschen kam. Sie sei ebenfalls nicht im Geiste der, dem göttlichen Plan
entsprechenden, Revolte Husayns, die al-cAlayili als Appell zum immer
erstrebenswerten Aufstand gegen Unrecht interpretiert. Ferner gelte es diesen
revolutionären Geist zu revitalisieren, und zwar nicht mittels Orthodoxie, sondern per
Orthopraxie S. 174f). [Die Orthopraxie, wie sie al-cAlayili versteht, sollte zum



856 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Grundsatz die soziale Gerechtigkeit haben. Dieser Grundsatz, so al-cAlayili,
existierte schon im Frühislam, die “Bedeutung der Botschaft und des Grundsatzes

habe sich jedoch mit dem Wandel der Bedingungen ebenfalls gewandelt” siehe

Teil D, S. 411).]
Wie erwähnt widmete sich al-cAlayili als Philologe dem Arabischen, und

versteht es – im Gegensatz zum Konservatismus vieler arabischer Linguisten –
als ein lebendiges Phänomen, welches durch seine Fähigkeit zur dynamischen

Evolution einen grossen Reichtum entwickelt S. 188). Demnach interpretierte
al-cAlayili die Existenz von Dialekten als Beitrag des schöpferischen Aktes von
Sprache. Al-cAlayili selbst kreierte in seiner “generativen Grammatik” eine

Reihe von Neologismen S. 194).
Teil C widmet sich dem Werk Ayna l-.a.a’? Wo liegt der Fehler?), in

welchem al-cAlayili die Ideologisierung des Islam durch den islamischen Diskurs
kritisiert. Innerhalb der Scharia-Debatte – die einen wichtigen Stellenwert für die
Formulierung von Orthopraxie hat – bezeugt al-cAlayili sein Hoffen auf die
Stiftung einer islamischen Identität, die den Islam als unteilbare Einheit und als
anthropozentrische Ideologie begreift S. 220, S. 412). Dabei muss die Scharia,

gleichsam der arabischen Sprache, als dynamisch und sich fortwährend den
sozialen Herausforderungen annehmend gestalten. Scharia sei, wie Islam an sich,

gütig und biegsam S. 222). Die praktische Scharia trägt zur Entwicklung des

Menschen in Richtung Vervollkommnung und Glück bei, und erkennt dabei die
persönliche Freiheit als “Krone der Menschheit” S. 227) an. Al-cAlayili, für den

die UN Menschenrechte im Einklang sind mit islamischen Grundsätzen, plädiert
dafür, dass Friede zum Lebenskonzept der Muslime gehört. Al-cAlayili glaubt
nicht, dass man an den Korantext herantreten sollte, im Glauben ein einzig
korrektes Verständnis des Wortlautes zu erlangen. Wenngleich der islamische
Diskurs Argumentationen oft auf Lesungen einzelner Koranverse gründet, findet
al-cAlayili es erstrebenswerter, aus dem Koran gesetzlichen Regelungen des

sozialen Raumes zu gewinnen. Nur so könnte dem anfänglichen “sozialen
Reformexperiment” Muhammeds eventuell zu dauerhaftem Erfolg verholfen
werden S. 228). Der im Titel des Werkes gemeinte “Fehler” ist der, zu glauben,
dass unterschiedliche Rechtsmeinungen vermieden werden müssen. Al-cAlayili,
der der mutazilitischen Rechtsschule mu.awwiba angehört, glaubt dass die
Scharia flexibel ist und Dogmen überwindet S. 229–231).

Den Kerngedanken einer biegsamen und verständnisvollen Scharia bettet

Sing in den Kontext der politischen und sozialen Situation islamisch-arabischer
Länder und ihren intellektuellen Strömungen S. 255). In diesem Kontext kommt
al-cAlayili auf diverse menschenrechtliche Aspekte zu sprechen: er spricht sich

AS/EA LXVI•3•2012, S. 833– 870



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 857

gegen die Amputation von Körperteilen als Strafe aus, nimmt Stellung zu Stufen
der Unzuchtsbestrafung, und lehnt die Steinigungsstrafe ab S. 258–261).

Sing stellt al-cAlayili dar als einen Denker, der nicht der Opposition wegen

gegen vieles opponiert. Er sei vielmehr ein Intellektueller, der durch eigenständiges

Reflektieren zu originellen Gesichtspunkten kommt. Dabei kann es sein,
dass al-cAlayili durchaus manchen Aspekten eines Diskursstranges zustimmt,
wobei er diesem generell kritisch gegenübersteht. Al-cAlayili ist demnach kein
Freund von Pauschalbewertungen, sondern ein genuiner Beobachter und Kritiker
des hegemonialen islamischen Diskurses S. 267). In Sings Darstellung verschiedener

Diskurse, welche um al-cAlayilis Ansichten entstanden S. 273),
erschliesst sich dem Leser, dass der vielleicht grösste Dorn im Auge der Gegner
al-cAlayilis seine Kritik am Konfessionalismus sei. Das vom Konfessionalismus
geförderte Neo-Patriarchat, sowie das Verbot der interreligiösen Ehe, seien
Auffassungen, die schwer mit einem säkularen Staat zu vereinbaren seien S. 287).
Ein Ausweg aus dem Dilemma, das die Frage nach einer interreligiösen Ehe

stellt, ist die Erlaubnis der Zivilehe, für die sich auch al-cAlayili ausspricht S.

306). Der Säkularismus stellt die grösste Herausforderung für den Konfessionalismus

dar, da er die dem Machterhalt der status-quo-Mächte dienende
Staatsführungsstruktur abzuschaffen sucht S. 300). Sing zeigt deutlich, das in den

anti-Säkularisierungs- und pro-Konfessionalismusdebatten sowohl Christen wie
auch Muslime vertreten S. 295). Beide Seiten scheinen jedoch oft mehr am
eigenen Machterhalt, als am Fortschritt ihres Landes interessiert zu sein.

Dass al-cAlayili federführend in der Säkularisierungsströmung war, heisst
nicht, dass es in seiner Vision von Gesellschaft keinen Platz für Gott oder Religion

gibt, wie sein oben genanntes Verständnis von Orthopraxie und ethischer
Scharia beweist. Allerdings schlägt er die Möglichkeit divergierender
Koraninterpretationen vor, Auslegungen, die vorherige Verständnisse in Frage stellen

und nicht vor Abweichung scheuen. So findet er zum Beispiel, dass das Verbot
der Mischehe ein Konstrukt, ein “verspäteter Konsens” sei S. 332), welcher sich
nicht aus der Koranlektüre ergebe. Des weiteren erklärt er, Ehe sei ein Vertrag,
der zwischen gleichgestellten Staatsbürgern zu schliessen ist. Dieser Vertrag sei

keine religiöse Angelegenheit S. 312). Der Scharia-Diskurs um das Thema
Mischehe eignet sich deshalb als Dreh- und Angelpunkt einer Darstellung von
Argumentations-Mechanismen, die von den verschiedenen Diskursparteien
eingesetzt werden. So erhoben sich diverse Stimmen, die al-cAlayili aufforderten,
die Richtigkeit seines igtihad zu beweisen S. 330). Im Kampf um Legitimation
zeigte al-cAlayili dann die logischen Widersprüche der Gegnerargumente. Durch
Sings journalistische Detailtreue erhält der Leser ein Bild von der sozialen

AS/EA LXVI•3•2012, S. 833–870



858 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Eindringlichkeit der aufgebrachten Themen, sowie einen Eindruck der wichtigen
Rolle al-cAlayilis in einer Zeit dringender gesellschaftlicher Herausforderungen.
Dass der Kritiker al-cAlayili natürlich selbst zum Gegenstand massiver Kritik
wird, zeigt Sing anhand der Darstellung von Delegitimierungskampagnen S.

333–345).
In Teil D Kämpfe um symbolische Macht) sollen Sings theoretische

Reflexionen über die Theorien Zygmunt Baumans, Pierre Bourdieus und Gerhard

Schulzes helfen, Leitideen für die Analyse der al-cAlayili umgebenden Diskurse
zu finden. An dieser Stelle findet sich nun kein Raum die Theorien im Detail
darzustellen. Mit Bezug auf Baumans Theorie zur Moderne, lässt sich jedoch
sagen, dass al-cAlayili viele seiner Stellungnahmen an die von Bauman identifizierten

S. 350–354) Herausforderungen durch die Moderne richtet.
Im Folgenden Abschnitt konzentriert sich Sing vor allem auf den Scharia-

Diskurs, welcher eine “legislative lingua franca” sei und zugleich Protestausdruck

gegen die Übernahme un-islamischer Rechtssysteme des dominierenden
Westens. Sing porträtiert den Scharia-Diskurs in seinen verschiedenen
Ausformungen durch die Salafiyya, Neo-Salafiyya, durch Sayyid Qutb, dem Gihadismus

und der neuen Orthodoxie S. 358–366). Al-cAlayili tritt, wie gesagt, in
diesen Diskursen ein als etablierter Gelehrter des arabisch literarischen Feldes.
Dass religiöse Autoritäten literarische Akteure oft als Bedrohung ihrer Autorität
verstehen, zeigt sich in den von ihnen oft initiierten Manipulation politischer
Mächte siehe auch im “Fall Abu Zayd”). Die Politik soll auf ihr Geheiss den

zensorischen Ausschluss literarischer Werke bewirken S. 369). Dieser Politik
fiel dann auch al-cAlayilis Werk zum Opfer.

Wie al-cAlayili selbst stets die Bedingtheit sozialer Phänomene z.B.
Religion, Sprache) betonte, hob auch Pierre Bourdieu, auf dessen Theorie Sing ebenfalls

verweist, die “soziale Bedingtheit von Literatur heraus” S. 371). Bourdieu
vertrat die Ansicht, dass Intellektuelle “kulturelles Kapital” zu akkumulieren
suchen. Ansehen, öffentliche Stellungen, und Finanzstärke würden von Intellektuellen

weniger hoch oder sogar als Hindernis zur Erlangung kulturellen Kapitals

gewertet. Über al-cAlayili erfahren wir in diesem Zusammenhang, dass ihm,
trotz seiner versuchten Grenzüberschreitung vom literarischen zum religiösen
Feld und wegen seiner Sympathie für linkes – im Auge des religiös-politischen
Establishment subversives – Gedankengut, der Versuch, “Mufti der Republik”
zu werden, misslang. Auch blieben staatliche Finanzierungen seiner Publikationen

aus S. 373). In anderen Worten, al-cAlayili verlor im Symbolkampf mit
dem religiösem Establishment. Sings Reflexionen über Bourdieus Entwürfe

AS/EA LXVI•3•2012, S. 833– 870



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 859

helfen dahingegen al-cAlayilis Position und Funktion als Intellektuellen und in
seiner Relation zu bestehenden Machtverhältnissen zu betrachten. Sing schreibt:

Inhaltlich knüpften al-Alayilis Fragestellungen an die drei Gründungskonflikte des

arabischen literarischen Feldes an Einsatz für literarische Autonomie; Demokratiekompatible

und menschrechtliche Interpretationen des Islams und der Scharia; Einsatz für

AS/EA LXVI•3•2012, S. 833–870

die Gleichberechtigung der Frau) S. 402).

Sein Werk Ayna l-.a.a’? entstand in einer Zeit in welcher sukzessiv “Freiheiten

im literarischen Feld verringert” wurden. Die literarischen Einschränkungen
intensivierten sich durch Androhung physischer Gewalt gegenüber Intellektuellen
und gipfelten in der Ermordung mancher literarischer Akteure S. 391).

Sings theoretische Einbettung der Untersuchung al-cAlayilis beinhaltet die
Darstellung der Mechanismen religiös-gelenkter staatlicher Apparate zur
Unterdrückung literarischer, religionskritischer Werke hier am Beispiel Nagib Ma.-
fuz). Des weiteren erfährt der Leser mehr über das intellektuelle Feld der 60er
Jahre besonders im, den Libanon beeinflussenden, Ägypten), und den daraufhin
in den 70er Jahren folgenden saudischen Einfluss vor allem auf das Sunnitum).
Dieser historische Rahmen hilft die Umstände nachzuvollziehen, in denen das

Werk Ayna l-.a.a’? entstand. Die Lektüre führt auch ein in Grundsätze der

Mutazila einer deren Rechtsschulen al-cAlayili angehörte, nämlich der
mu.awwiba), und kontrastiert diese mit den Leitgedanken der Aschari-
Denkschule, welche in traditionell-konservativen Gesellschaftsentwürfen dominiert
S. 430–432).

Sich wieder al-cAlayili und dem Schariadiskurs zuwendend, zeigt Sing wie
für al-cAlayili Scharia kein eindeutig abgeschlossenes System ist, genauso wenig
wie der Islam oder die arabische Sprache an sich. Verschiedene Lesungen von
Koranstellen, unterschiedliche Rechtsfindungen, liefern verschiedene Lösungen
für ein Problem. Und nur eine solche Fülle von Lösungen können der Komplexität

der sozialen Bedingungen gerecht werden. Dass sich diese Komplexität
auch im Pluralismus der Rechtsschulen widerspiegelt, sei ein Segen und kein
Fluch S. 435). Da mit der Institution der Scharia bestimmte Moralvorstellungen,
soziale Normen und Rechtsprechung verbunden sind, und diese auf die Wurzel
des Heiligen zurückgeführt werden, ist der Kampf in diesem Feld verständlicherweise

besonders intensiv S. 438).
Am Beispiel der Diskussion um die interreligiösen Ehe zeigt Sing einige

aussagenlogische Ungereimtheiten in den Aussagen von al-cAlayilis Gegnern.
Diese behaupten, dass die Scharia, aufgrund ihrer Widerspruchsfreiheit und



860 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Beweisbarkeit, ein System der lückenlosen Erschliessungen von Problemen
darstelle. Diese Aussage spiegelt den Wunsch nach einer totalen Formalisierung.
Gegeben sei, dass die Scharia auf Axiomen aufbaut hergeleitet aus Koran,
Hadith etc.) und dass die von ihr abgeleiteten Regeln universale Anwendung
finden. Hier macht der Autor einen interessanten “Ausflug” in die Mathematik und
versucht mit Bezug auf Gödels Unvollständigkeits-Theoreme, einen Grund zu
liefern, diese Idee der idealen Scharia als Unmöglichkeit zu denken S. 444).
AlcAlayili lässt übrigens beide Ansprüche bezüglich der Scharia fallen, den auf
Vollständigkeit sowie den auf Widerspruchsfreiheit. Stattdessen vertritt er ein
zweidimensionales Schariaverständnis und strebt gleichzeitig nach einer “
Vollständigkeit höhere Art”. Die Differenzen in den Aussagen der Quellentexte und
die daraus resultierenden mannigfaltigen Interpretationen, sind ein Segen für den

“offenen Muslim”, der durch diese Vielfältigkeit Zugang zu mehreren
Lösungsmöglichkeiten erlangt S. 448, vgl. S. 435).

Sing, an dieser Stelle weiterhin mit theoretischen Reflexionen beschäftigt,

will eine Familienähnlichkeit zwischen dem Denken Bergsons und al-cAlayilis
aufzeigen S. 451). Tatsächlich bezieht sich al-cAlayili auf Bergson sowie
Durkheim) und formuliert die Vorstellung, Scharia sei ein dynamisches, sich
entwickelndes Rechtssystem, welches keine abgeschlossene Moralvorstellungen
und ethische Normen proklamiert, sondern offen gegenüber den möglichen
Lösungen für jetzt-zeitliche gesellschaftliche Herausforderungen und Probleme sei.
Das statische Verurteilen der Mischehe entspräche demnach nicht dem evolutionären

Geiste des Islam. Islams sozial-kulturelles Erbe sei durchaus eine Quelle,
reich an Möglichkeiten S. 452).

Der Autor Manfred Sing macht in vollem Umfang deutlich, dass al-cAlayili als

Vertreter des oppositionellen Schariadiskurses, die Autorität religiös-politischer
Akteure und Institutionen in Frage stellte und zudem klar Stellung nahm zu

Sozialproblemen, für die die bestehende Ordnung keine annehmbaren Lösungen
anzubieten schien. Die Illustration al-cAlayilis anthropozentrischer Auslegung
von Religion und Staat, und die Erläuterung seiner Ansichten zum ethischen
Nationalismus, helfen Sings Leser al-cAlayilis ethno-nationalistische
Diskurskonzepte nachzuvollziehen. Das Verstehen dieser Konzepte ist essentiell für die

Würdigung des Denkens und Wirkens al-cAlayilis, der seine Ideen oft über den
Austausch und Abschlag mit zeitgenössischen Denkern, politischen und religiösen

Personen zum Ausdruck brachte. Die Darstellung der Einflüsse auf Alayilis
intellektuelle Entfaltung, zugleich auch das Aufzeigen seiner Originalität,
gelingt Sing mit dieser Untersuchung erfolgreich. Das Aufzeigen der Gründungs-

AS/EA LXVI•3•2012, S. 833– 870



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 861

konflikte innerhalb des literarischen Feldes ist eine durchaus sinnvolle Methode,
die Umstände des Intellektuellen besser zu beleuchten.

Das Buch in seiner Gesamtheit, sowie vor allem die theoretischen
Reflexionen Teil D), sind weniger als Lektüre für Laien oder Erstsemesterstudenten

geeignet. Jedoch sind vor allem die Kapitel zu al-cAlayilis Person, Position und
Werk Teile B und D) allen Interessierten an den “Exoten unter den Exoten” S.

21) zu empfehlen. Westlichen Lesern erscheinen Grenzgänger wie al-cAlayili oft
sympathisch und Dank Sings Arbeit erschliesst sich dem deutsche Leser nun
eine solche faszinierende und gleichsam signifikante Person. cAbdallah
alcAlayili, welcher 1996 starb, hinterlässt eine lange Einflusszeit von 50 Jahren

sowohl im Libanon als auch über diesen Wirkungsraum hinaus. Eindrucksvolle
Bilder des Denkers im Anhang des Buches geben al-cAlayili ein Gesicht.

Ohne Zweifel gehört Sings Werk zu den willkommenen Monographien, die
der Entwicklung, Originalität und Vielfältigkeit islamischen Denkens gerecht

werden. Auch seine – einem Islamwissenschaftler würdige – Untersuchung
arabischer Originalwerke ist nennenswert. In der Reihe detailgetreuer Untersuchungen

allesamt Doktorarbeiten) sind auch Ursula Günthers Buch 2003) über
Muhammad Arkoun, Donald Berrys 2003) Erörterung des Denkens und
Einflusses Fazlur Rahmans, und Peter Matthews Wrights 2008) Werk über Nasr
Hamid Abu Zayd zu nennen. Es ist sehr zu wünschen, dass uns bald weitere
solcher gründlichen Studien zu einzelnen muslimischen Intellektuellen zugänglich

AS/EA LXVI•3•2012, S. 833–870

werden.

Katharina Völker

VOGT, Gabriele and ROBERTS, Glenda S. eds.): Migration and Integration –
Japan in Comparative Perspective. Munich: Iudicium, 2011 Japan and Europe
– Historical Relations and Comparative Studies, edited by the German Institute
of Japanese Studies). 222 pp., ISBN: 978-3-86205-054-3.

Der von Gabriele Vogt und Glenda S. Roberts herausgegebene Band ist eine

wichtige und willkommene Ergänzung zum wachsenden Korpus an
wissenschaftlicher Literatur über die neue Migration nach Japan. Im Sammelband,
welcher aus einer Tagung am Deutschen Institut für Japanstudien in Tokyo im
Herbst 2007 hervorgegangen ist, wird die Integration und Exklusion von
Immigranten in Japan im Vergleich zu den neusten Trends in westlichen Industrieländern

untersucht. Er zeichnet sich durch die hohe Qualität und die innovativen



862 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Ansätze in der Mehrzahl der Beiträge aus. Zudem stellt er auch eine Primärquelle

für die Migrationsforschung dar, indem Organisationen und Akteure aus

dem Migrationsbereich ihre Sichtweise in kurzen Selbstportraits darstellen.
Für die Einordnung des Sammelbandes ist es wichtig zu wissen, dass

Immigration über Jahrzehnte in der sozialwissenschaftlichen Forschung zu Japan

kein wichtiges Thema war und auch in den japanischen Sozialwissenschaften
bestenfalls sekundäre Bedeutung zugemessen wurde. Denn von 1945 bis in die

späten 1980er Jahre kannte Japan keine signifikante Zuwanderung und wurde in
der Fachliteratur oft als Paradebeispiel für ein Nichtimmigrationsland identifiziert

BARTRAM, 2000; ZOLBERG, 1989: 405). Seit dem Ende des Kalten Krieges

ist es jedoch in der weltweiten Migration zu wichtigen Neuentwicklungen
gekommen. Neben anderen Veränderungen sehen sich einige fortgeschrittene

Industrieländer, welche bisher in der Periode nach 1945 keine bedeutenden
Zuströme von Immigranten aufwiesen, neu mit kontinuierlichen Immigrationsbewegungen

konfrontiert und wurden innert weniger Jahre zu etablierten
Immigrationsländern. Betroffen von dieser Transformation von einem Nichtimmigrationsland

in ein Immigrationsland sind vor allem Volkswirtschaften in Südeuropa

und in Ostasien wie Italien, Spanien, Südkorea oder Taiwan. Gerade auch
Japan ist ein Paradebeispiel für ein solches neues Immigrationsland angesichts
der neuen Zu- und Einwanderung ab den späten 1980er Jahren. Zwar ist der

Ausländeranteil in Japan mit etwa 1,7 % auch gegenwärtig im Vergleich zur
Schweiz und vielen anderen fortgeschrittenen Industrieländern noch
ausgesprochen gering, jedoch hat sich dieser Anteil im Zuge des letzten
Vierteljahrhunderts mehr als verdoppelt und gemessen in der jährlichen
Nettozuwanderung ist Japan eine der wichtigen Migrationsdestinationen unter den

fortgeschrittenen Industrieländern weltweit CHIAVACCI, 2011: 11–12). Es ist
wohl überflüssig zu betonen, dass diese Transformation in ein Immigrationsland
Japan bereits verändert hat und langfristig grundlegend prägen wird.

Entsprechend sind die Ursachen und Folgen der neuen Immigration nach

Japan in einer Reihe von wissenschaftlichen Studien und Publikationen diskutiert

und analysiert worden. Besonders hervorzuheben sind hierbei Arbeiten aus

einer Arbeitsmarktperspektive IGUCHI, 2001; IYOTANI / KAJITA, 1992; MORI,

1997; SUZUKI, 2009; TANNO, 2007), zur Rückkehrmigration von japanischen

Emigranten und deren Nachfahren 3+ê nikkeijin) aus Südamerika KAJITA /
TANNO / HIGUCHI, 2005; ONAI, 2009; ONAI / SAKAI, 2001; ROTH, 2002; TSUDA,

2003; WATANABE, 1995), zur japanischen Immigrationspolitik CHIAVACCI,

2011; KOIKE, 1996; YORIMITSU, 2005), zu den gesamtgesellschaftlichen Folgen
der neuen Immigration DOUGLASS / ROBERTS, 1999; KAJITA / MIYAJIMA,

AS/EA LXVI•3•2012, S. 833– 870



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 863

2002) und als neues Thema der letzten Jahre zu chinesischen Immigranten als
der grössten Ethnie unter den neuen Immigranten LE BAIL, 2012; LIU-FARRER,

2011). Zudem wurden auch eine Reihe von Sammelbänden zu Japan als
Immigrationsland im Vergleich zu westlichen Industrieländern publiziert MASUTANI,

AS/EA LXVI•3•2012, S. 833–870

2009; WEINER / HANAMI, 1998).
Im neuen Sammelband von VOGT und ROBERTS wird der Fokus auf die

Integration der neuen Immigranten in der japanischen Gesellschaft in komparativer
Perspektive gelegt. Dieser Fokus auf Integration ist äusserst aktuell. Denn in den

ersten beiden Dekaden der neuen Immigration nach Japan war Integrationspolitik

ausschliesslich auf der Ebene der lokalen Verwaltungen ein bedeutendes

Politikfeld. Auf nationaler Ebene wurde hingegen einzig eine Immigrationspolitik

im Sinne der Grenz- und Einreisekontrolle betrieben. Angesichts der im
Zuge der neuen Immigration auftretenden Integrationsprobleme hat jedoch in
den letzten Jahren ein Umdenken stattgefunden. Auf Anfang 2009 wurde im
Kabinettsbüro eine Abteilung zur Koordination der Integrationspolitik auf nationaler

Ebene eingerichtet. Parallel hierzu sind durch staatliche Forschungsinstitute

auch erste grössere Studien zu verschiedenen Aspekten der Integration von
neuen Immigranten durchgeführt wurden JILPT, 2011; KOREKAWA, 2012;
NDL, 2008). Der Sammelband greift Integration als aktuelles wichtiges Thema
auf und ist in drei Teile gegliedert. Im ersten Teil sind Studien versammelt, die
sich mit bestimmten Aspekten der Integration von Immigranten in Japan

beschäftigen. Der zweite Teil ist Deutschland, Frankreich und Kanada als

Vergleichsbeispielen gewidmet. Kurze Selbstportraits von zivilgesellschaftlichen
Organisationen und Akteuren aus Japan und Westeuropa, die im Migrationsbereich

tätig sind, bilden den dritten und letzten Teil des Sammelbandes.

Im ersten Beitrag des ersten Teils zu Japan analysiert Mike Douglass das

Ausmass in der Internationalisierung von Haushalten und den Einfluss dieser

Internationalisierung auf die Fertilität in Japan, Südkorea und Taiwan. Hierbei
zeigt sich in allen untersuchten Ländern eine Zunahme von internationalen
Eheschliessungen und eine überdurchschnittliche Anzahl Kinder, welche aus

diesen Ehen hervorgeht. Jenseits von Eheschliessungen sind Immigranten in
einer stark anwachsenden Anzahl Haushalten auch als unersetzliche Arbeitskräfte

ein substanzieller Teil des Familienlebens. Im Gegenzug ist zudem eine
Zunahme in der Emigration von Familienmitgliedern wegen Bildung oder
Arbeitstätigkeit zu verzeichnen. Insgesamt kann somit laut Douglass in den

fortgeschrittenen Industrieländern in Ostasien von einem neuen familiären
Multikulturalismus gesprochen werden. Nicht nur die Gesellschaften oder
Arbeitsmärkte, sondern auch die Familie und das Privatleben ist durch eine



864 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Internationalisierung gekennzeichnet. Zwar sind all diese Trends in Japan im
Vergleich zu Südkorea und Taiwan schwächer ausgeprägt, jedoch ist auch in
Japan eine klare Zunahme in allen betrachteten Teilaspekten zu identifizieren.
Chikako Kashiwazaki untersucht in ihrem Beitrag wie Internationalisierung
kokusaika -LËF und Transnationalismus toransunashonarizumu Pq{A
R?oRrBh in den letzten Jahren in der japanischen Öffentlichkeit in
Reaktion auf die zunehmende Immigration konzeptualisiert und diskutiert werden.

Zwar haben sich durch diese neuen Konzepte einige Verschiebungen im
Selbstverständnis Japans ergeben, jedoch ist dadurch die Dominanz eines ethnisch
geprägten Nationalverständnisses und einer über das Abstammungsprinzip jus
sanguinis) definierten Staatsangehörigkeit nicht in Frage gestellt worden. Mit
anderen Worten haben sich zwar einige Akzente verschoben, jedoch ist laut
Kashiwazakis Interpretation am basalen japanischen Selbstverständnis noch
nicht gerüttelt worden. Den Inhalt der gegenwärtigen Integrationspolitik in Japan

untersucht Takashi Kibe in seinem Aufsatz. Er zeigt, dass die Integrationspolitik
sich vor allem auf die sozio-kulturelle Integration im Zuge des Diskurses zum
Zusammenleben von verschiedenen Kulturen tabunka kyosei J·F¡+O

konzentriert. Im Gegensatz hierzu wird kaum auf eine Integration in den japanischen

Sozialstaat geachtet. Gerade für ausländische Arbeitskräfte, von welchen
ein substanzieller Anteil, wie beispielsweise die grosse Mehrheit der nikkeijin,
im informellen Sektor und/oder irregulär beschäftigt sind, ist jedoch die
Ausrichtung des japanischen Sozialstaates auf eine Standardbeschäftigung fatal,
indem dadurch oft eine Teilhabe an den sozialen Sicherungssystemen nicht oder

nur teilweise möglich ist. Dadurch sind Probleme wie beispielsweise fehlende
Krankenversicherung oder Altersarmut vorprogrammiert und finden im
Integrationsdiskurs in Japan viel zu wenig Beachtung. Eine positivere Geschichte wird
hingegen von Hélène Le Bail in ihrem Beitrag erzählt. Sie analysiert die Integration

von hoch qualifizierten chinesischen Immigranten in Japan und zeigt, dass

diese nicht nur in der Regel wirtschaftlich gut in Japan integriert sind, sondern
sich auch zunehmend zivilgesellschaftlich und politisch in Japan engagieren.
Über transnationale Netzwerke bilden sie zudem ökonomisch, aber auch

gesellschaftlich eine wichtige Brücke nach China. Die chinesischen Immigranten
und ihre transnationalen Netzwwerke sind somit ein Paradebeispiel wie die
regionale Integration in Ostasien im Zuge der neuen Migrationsbewegungen
jenseits von staatlicher Politik oder international tätigen Grossunternehmen
vorangetrieben wird. Dieser Teil des Sammelbandes endet mit einem Beitrag von
Keiko Yamanaka, welche die Rolle von zivilgesellschaftlichen Akteuren in der

Immigrationspolitik in Japan und Südkorea untersucht. Laut ihr gelang es südko-

AS/EA LXVI•3•2012, S. 833– 870



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 865

reanischen Gruppen einen stärkeren Einfluss im Politikprozess zu entwickeln,
was zu einer Neuausrichtung in der Immigrationspolitik und einer stärkeren
Anerkennung von ausländischen Arbeitskräften in Südkorea im Vergleich zu
Japan führte. Somit bestätigt dieser Beitrag die These von Japan als einem
starken Staat, in welchem die Zivilgesellschaft in den Politikprozessen auf
nationalstaatlicher Ebene nur eine untergeordnete Rolle zu spielen vermag.

Der zweite Teil des Sammelbandes mit Vergleichsbeispielen zu Japan

beginnt mit einer Darstellung des demographischen Wandels und der Migration in
Deutschland von Reiner Klingholz. Hierbei vertritt er die Thesen, dass die
mangelnde Integrationspolitik bisher in Deutschland zu einer suboptimalen
Ausschöpfung des Potentials der Immigranten geführt hat. Angesichts seiner
demographischen Entwicklung wird Deutschland jedoch in Zukunft noch stärker auf
Immigration angewiesen sein. Valentin Rauer analysiert im nächsten Beitrag zu

Deutschland, wie sich der Politikdiskurs zu Migration und Integration verändert
hat. Seine Analyse macht deutlich, dass es seit den 1990er Jahren zu einer
Verschiebung von einem Gastarbeiterdiskurs zu einem Integrationsdiskurs gekommen

ist und sich hierbei neue, komplexere Grenzziehungen zwischen
Immigranten und der einheimischen Bevölkerung in der öffentlichen Debatte
entwickelt haben. Im dritten Beitrag zu Deutschland als Fallbeispiel untersucht

Iris Bednarz-Braun die Integration von jungen Immigranten im Arbeitsmarkt.
Sie dokumentiert erneut die deutlichen Unterschiede im Ausbildungsniveau
zwischen Personen mit Migrationshintergrund und solchen ohne Migrationshintergrund

in Deutschland. Jedoch zeigt ihre Studie auch, dass unter den jungen
Auszubildenden mit und ohne Migrationshintergrund generell eine gute Zusammenarbeit

besteht. Mirjana Morokvasic erörtert im nächsten Beitrag die Migrations-und

Integrationspolitik in Frankreich und deren Auswirkungen gerade für
Migrantinnen. Laut ihrer Analyse haben sich hierbei die ideelle Einbettung und
die davon abgeleiteten Politikpräferenzen verändert. Es ist zu einer Neuausrichtung

auf eine selektive Immigrationspolitik in den letzten Jahren gekommen,
welche zu einer Zunahme von Immigrantinnen geführt hat, die im informellen
Sektor arbeitstätig und deswegen nicht in die Sozialversicherungssysteme
integriert sind. Im abschliessenden Beitrag des zweiten Teils untersucht Nana

Oishi die aktive Immigrationspolitik in Kanada im Bereich der Pflegearbeitskräfte.

Hierbei zeigt sie, dass selbst bei einem so gut ausgebauten und auf einer
aktiven Anwerbungspolitik basierenden Zuwanderungssystem wie im Pflegesektor

in Kanada Probleme bei der Integration von ausländischen Arbeitskräften
in die Sozialversicherungssysteme bei einer Arbeitstätigkeit im informellen

AS/EA LXVI•3•2012, S. 833–870



866 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Sektor auftreten. Auch beim Nachzug von Familienangehörigen bestehen

weiterhin Schwierigkeiten für ausländische Pflegearbeitskräfte in Kanada.

Im dritten Teil des Sammelbandes kommen europäische und japanische
Organisationen und Akteure aus dem Migrationsbereich mit kurzen
Selbstporträts zu Wort. Diese spannenden Selbstdarstellungen umfassen eine breite
Palette von Akteuren angefangen mit Immigranten, welche eingebürgert wurden
und nun im deutschen bzw. japanischen Parlament als nationale Abgeordnete
sitzen, über zivilgesellschaftliche Organisationen und Aktivisten, welche sich
aktiv für die Integration der Immigranten einsetzen, bis hin zu Vertretern von
Interessengruppen wie der in der nationalen japanischen Politik sehr

einflussreiche Wirtschafts- und Arbeitgeberverband Nippon Keidanren oder die
deutsche Gewerkschaft IG Metall.

Den beiden Herausgeberinnen Gabriele Vogt und Glenda S. Roberts kann insgesamt

nur zu ihrem Sammelband gratuliert werden. Es ist ihnen gelungen, ein

Feld von hochkarätigen Beiträgen zu versammeln, welche in der Mehrzahl neue

Entwicklungen und innovative Ansätze in der Migrationsforschung der letzten
Jahren repräsentieren und auf Japan und die Vergleichsbeispiele anwenden.

Dadurch ist der Sammelband nicht einfach eine weitere Publikation zur neuen
Immigration in Japan, sondern gibt Einblick in neue Tendenzen in der
Migrationsforschung zu Japan und ordnet diese in einen internationalen Vergleich ein.
Für eine höhere Kohärenz als Sammelband wäre es jedoch vorteilhaft gewesen,

wenn die Beiträge gerade auch angesichts des angestrebten Vergleichs zwischen
Japan und anderen Immigrationsländern noch stärker aufeinander Bezug genommen

hätten. So wird im Beitrag von Reiner Klingholz der demographische Wandel

als ein zentraler Faktor für die Immigration nach Deutschland thematisiert.
Doch fehlt, obwohl gerade in Japan die politische und öffentliche Debatte zur
Immigration in den letzten Jahren entscheidend durch den demographischen

Wandel mitgeprägt wurde CHIAVACCI, 2011: 195–269; NDL, 2008;
YORIMITSU, 2005), ein Beitrag zu Migration und demographischem Wandel zu Japan

im Sammelband, welcher den direkten Vergleich ermöglichen würde. Oder

Mirjana Morokvasic weist auf die Neuorientierung in der französischen
Immigrationspolitik in Richtung selektive Immigration hin, bei welcher Japan

interessanterweise eine Art Vorreiterrolle gegenüber den fortgeschrittenen Industrieländern

im Westen eingenommen hat. Dies wird jedoch im Sammelband nicht
thematisiert. Auffällig ist auch, dass wie so oft Japan bezüglich Migration und
Integration im zweiten Teil des Sammelbandes einzig mit Fallbeispielen aus

dem Westen verglichen wird. Zwar wird von Mike Douglass und Keiko Yama-

AS/EA LXVI•3•2012, S. 833– 870



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 867

naka in ihren Beiträgen Japan im Vergleich zu anderen Ländern in Ostasien

diskutiert, jedoch fehlen ausführlichere Analysen von ostasiatischen
Immigrationsländern im zweiten Teil. Dadurch ist der direkte Vergleich Japans mit
anderen regionalen Beispielen und seine Einbettung in der ostasiatischen
Migrationsregion nur teilweise möglich. In der Einleitung fassen die beiden
Herausgeberinnen die Beiträge zusammen und ziehen auch ein Fazit, welches jedoch
sehr kurz ausgefallen ist. Angesichts der thematischen Breite und Qualität der

Beiträge wären ein längeres Fazit, in welchem ein Bogen zwischen den einzelnen

Beiträgen gezogen und diese aufeinander bezogen werden, wünschenswert
gewesen. So wird die Leserschaft ein umfassendes und abschliessendes Urteil
zum Vergleich von Japan mit den anderen Ländern im besprochenen Sammelband

vermissen. Auch wird in der Einleitung nicht auf den dritten Teil des

Buches mit den kurzen Darstellungen eingegangen. Zwar sind diese
Selbstportraits gerade als Quellen für die Migrationsforschung von hohem Interesse,

jedoch kann nur darüber spekuliert werden, nach welchen Kriterien die Auswahl
der Organisationen und Akteure erfolgt ist. Trotz dieser Wermutstropfen und
Einschränkungen muss abschliessend nochmals die hohe Qualität fast aller
Beiträge im Sammelband hervorgehoben werden, welche neue und wichtige
Denkanstösse vermitteln und den Sammelband zu einer Pflichtlektüre für alle
diejenigen machen, die sich für die neue Immigration nach Japan und den damit

verknüpften Folgen für Japan interessieren.

Literaturverzeichnis

BARTRAM, David
2000 “Japan and Labor Migration: Theoretical and Methodological Impli¬

cations of Negative Cases.” International Migration Review 34.1: 5–

AS/EA LXVI•3•2012, S. 833–870

32.
CHIAVACCI, David
2011 Japans neue Immigrationspolitik: Ostasiatisches Umfeld, ideelle Di¬

versität und institutionelle Fragmentierung. Wiesbaden: VS Verlag
für Sozialwissenschaften.

DOUGLASS, Mike / Glenda S. ROBERTS Hg.)
1999 Japan and Global Migration: Foreign Workers and the Advent of a

Multicultural Society. London: Routledge.
IGUCHI, Yasushi Å #
2001 Gaikokujin Rodosha Shinjidai F-êäý65àr Tokyo: Chiku¬

ma Shobo.



868 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

IYOTANI, Toshio :B›Bg,« 5ñ / KAJITA Takamichi æ+` Fƒ Hg.)
1992 Gaikokujin Rodosharon: Genjo kara Riron he F-êäý65A: *.

(æà *6A Tokyo: Kobundo.
JILPT JAPANESE INSTITUTE OF LABOUR POLICY AND TRAINING) \äýo

1†.D0¦¯.D û
2011 Seikai Doji Fukyo Ato no Sangyo to Jinzai no Katsuyo ni kan suru

Chosa – Gaikokujin Rodosha no Hatarakikata ni kan suru Chosa F
+| r="ñ¼ +S ýê€ #k+X KÒî @ï+¯F-êäý65

ýâé KÒî @ï+ Tokyo: JILPT Chosa Shirizu, No. 83).
KAJITA, Takamichi æ+` Fƒ / TANNO Kiyoto iGþ$5ê / HIGUCHI Naoto

; -$ê
2005 Kao no Mienai Teijuka: Nikkei Burajirujin to Kokka – Shijo – Imin

Nettowaku N„ ?»ÝÿÙÊ F: 3+^q@sêý-æ¯2d¯0+"AUKPwÌ7 Nagoya: Nagoya Daigaku Shuppankai.
KAJITA, Takamichi æ+` Fƒ / MIYAJIMA Takashi Þ&Ü Hg.)
2002 Kokusaika suru Nihon Shakai -LËFî \/nJ Tokyo: Tokyo

Daigaku Shuppankai.
KOIKE, Osamu ?""ë
1996 “Seisaku Tenkan to Kanryo no Biheibia: Gaikokujin Rodosha Mondai

o Jirei niËo1†E ýÈ [`,[*: F-êäý65 N|'»
» Ì” Ibaraki Daigaku Seikei Gakkai Zasshi 9XþW–o3|–J
M@¼ 64: 17–35.

KOREKAWA, Yu _ E
2012 Nihon ni okeru Gaikokujin no Teijuka ni tsuite no Shakai Kaisoson ni

yoru Bunseki: Shokugyo Tassei to Sedaikan Ido ni Shoten o atete

\ ßæ F-ê Ê F ùÙû /nJL¾”A 6À:
6§ F„@ýF KÃ0+ 'V&é'×ûû Tokyo: Economic and

Social Research Institute ESRI Discussion Paper Series, No. 283).
LE BAIL, Hélène
2012 Migrants Chinois Hautement Qualifiés: Mobilité Transnationale et

Identité Citoyenne des Résidents Chinois au Japon. Paris: Indes
Savantes.

LIU-FARRER, Gracia
2011 Labour Migration from China to Japan: International Students,

Transnational Migrants. New York: Routledge.

AS/EA LXVI•3•2012, S. 833– 870



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 869

MASUTANI, Hideki
2009 Imin – Nanmin – Gaikokujin Rodosha to Tabunka Kyosei: Nihon to

Doitsu / Rekishi to Genjo 0+"A¯M"A¯F-êäý65ýJ·F¡
+O : \ýQ,L / !¤ ý*.(æ Tokyo: Yushisha.

MORI, Hiromi
1997 Immigration Policy and Foreign Workers in Japan. Basingstoke:

AS/EA LXVI•3•2012, S. 833–870

Macmillan.
NDL NATIONAL DIETLIBRARY) -0û-J#(OX@ï+ú 0û#63+p Hg.)
2008 Jinko Gensho Shakai no Gaikokujin Mondai: Sogo Chosa Hokokusho

ê $KA/nJ F-ê N|: 3ÿ @ï+a ( Tokyo: NDL.
ONAI, Toru ?µF? / SAKAI Eshin G‚Å¥-O Hg.)
2001 Nikkei Burajirujin no Teijuka to Chi’iki Shakai: Gunmaken Ota –

Oizumi Chiku o Jirei toshite 3+^q@sê Ê Fý` /nJ:
5ÔOÜ-<Z+`¯W"ù`j'»»ýìû Tokyo: Ochanomizu Shobo.

ONAI, Toru ?µF? Hg.)
2009 Koza Toransunashinaru na Ido to Teiju: Teijuka suru Zainichi Buraji¬

rujin to Chi’ichi Shakai AK×Pq{AR?Rsÿ0+ ýÊ : Ê
Fî X ^q@sêý` /nJ 3 Bände. Tokyo: Ochanomizu

Shobo.
ROTH, Joshua Hotaka

2002 Brokered Homeland: Japanese Brazilian Migrants in Japan. Ithaca:
Cornell University Press.

SUZUKI, Emiko HdX"*6€
2009 Nihon de Hataraku Hiseiki Taizaisha: Karera ha “Konomashiku nai

Gaikokujin Rodosha” nano ka? \üýäMŽ!“?¿%X65:

Ë­ ìäÿÙF-êäý65Ìÿ à Tokyo: Akashi Shoten.

TANNO, Kyoko iGþ$5ê
2007 Ekkyo suru Koyo Shisutemu to Gaikokujin Rodosha Cº³î L÷+X?

ANhýF-êäý65 Tokyo: Tokyo Daigaku Shuppankai.
TSUDA, Takeyuki
2003 Strangers in the Ethnic Homeland: Japanese Brazilian Return Migra¬

tion in Transnational Perspective. New York: Columbia University
Press.

WATANABE, Masako $QEêLõ€ Hg.)
1995 Kyodo Kenkyu Dekasegi Nikkei Burajirujin ¡ .D0¦*0lã 3+^

q@sê 2 Bände. Tokyo: Akashi Shoten.



870 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

WEINER, Myron / HANAMI Tadashi Hg.)
1998 Temporary Workers or Future Citizens? Japanese and U.S. Migration

Policies. Houndsmills: Macmillan Press.

YORIMITSU, Masatoshi Íy!“" Hg.)
2005 Nihon no Imin Seisaku o Kangaeru: Jinko Gensho Shakai no Kadai

\ 0+"Ao1†'63Ý : ê $KA/nJ @âN| Tokyo: Akashi
Shoten.

ZOLBERG, Aristide R.
1989 “The Next Waves: Migration Theory for a Changing World.” Inter¬

national Migration Review 23.3: 403–430.

AS/EA LXVI•3•2012, S. 833– 870

David Chiavacci


	Rezensionen = Comptes rendus = Reviews

