Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 66 (2012)
Heft: 3

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus = Reviews

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

APP, Urs: The Birth of Orientalism. Philadelphia, Oxford: University of Penn-
sylvania Press, 2010. 568 pp., 20 illus., ISBN 978-0-8122-4261-4.

Das Motto, welches Urs App seiner Studie The Birth of Orientalism voranstellt,
“Fact 1s Fiction — And Fiction 1s Fact”, kénnte als ein ironischer Kommentar
tiber die unhinterfragten Pramissen der Said-Rezeption verstanden werden: Denn
Edward Saids Orientalism (1978) darf mut Sicherheit zu jenen Werken gezéhlt
werden, die das historische und politische Verstindnis der akademischen Be-
schéftigung mit der arabischen Welt weitreichend veridndert haben, nicht zuletzt
well viele der darin enthaltenen Beobachtungen und Thesen einen allgemeinen
Anspruch geltend machen und auf jene Regionen Asiens tibertragen werden, die
der kolonialistischen und spéter imperialistischen Expansion européischer Méach-
te unterworfen waren. Die von Said herausgearbeiteten ideologischen Figuren
antagonistischer Unterscheidung von Orient und Okzident sowie die Prozesse
threr wissenschaftlichen, militdrischen, 6konomischen und politischen Aktuali-
sierung wahrend des 19. und 20. Jahrhunderts waren auch in theoretischer Hin-
sicht grundlegend fur die thematische Erweiterung einer an Foucault und
Gramsei orientierten 1deologiekritischen Diskursanalyse, etwa in den post-
colonial studies. Daraus erklart sich vielleicht auch die rezeptionsgeschichtliche
Dynamik von Saids Werk, die anhaltende Ausdifferenzierung seiner Grund-
thesen und ihrer Kritik (bspw. bei Robert Irwin: The Lust of Knowing: The
Orientalists and Their Itnemies, 2006, und Ibn Warraq: Defending the West,
2007), ebenso thr dialektischer Umschlag im nicht minder schillernden Begrift
des Okzidentalismus (bspw. Chen Xiaomei: Occidentalism: A Theory of
Counter-Discourse in Post-Mao China, 1995; Couze Venn: Occidentalism:
Modernity and Subjectivity, 2001, Tan Buruma und Avishai Margalit: Occi-
dentalism: The West in the Eyes of Its Enemies, 2005).

Der im Titel augentillige Bezug aut den Begriff des Orientalismus darf
jedoch nicht dariiber hinwegtauschen, dass in dem hier besprochenen Werk die
Auseinandersetzung mit Said und seiner Rezeption eine bestenfalls marginale
Rolle spielt, und dies auch nur implikativ fir jene Leserinnen und Leser, die mit
Saids Werk vertraut sind. Urs App erschliesst bisher kaum berticksichtigte
Quellen, die nicht nur Zlter sind sondern auch in anderen ideologischen
Zusammenhingen stehen als jene, die Said untersuchte; ihre Auswahl be-

AS/EA LX V1322012, S. 833-870



834 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

schrankt sich weitgehend auf das 17. und 18. Jahrhundert, als 1im Zuge der
Aufklarung Authentizitit und Kohirenz der biblischen Uberlieferung zuneh-
mend in Frage gestellt wurden, etwa im neuen Wissen von damals kaum bekann-
ten Religionen, deren Gedichtnis chronologisch und genealogisch weiter zu-
riickreicht als das der biblischen Uberlieferung. Die damit zusammenhingende
Verunsicherung betreffend das heilsgeschichtliche Selbstverstindnis der
européischen Zivilisation siecht App als wesentlichen Moment des modernen
Orientalismus:

It 1s easily forgotten that even in the 1820s Furopeans believed with few exceptions that the
world 1s only a few thousand years old, that all the world’s peoples can be traced back to
Noah’s Ark, and that Christianity is the fulfilment and goal of all religion. [...] It is a central
thesis of this book that Europe’s discovery of Asian religions was deeply linked to the
developments of Orientalism and its gradual emancipation from biblical studies. The birth of
modern Orientalism was not a Caesarean section performed by colonialist doctors at the
beginning of the nineteenth century when Europe’s imperialist powers began to dominate
large swaths of Asia. Rather, it was the result of a long process that around the turn of the

eighteenth century produced a paradigm change. (xi111)

Apps knapp fiinfhundertseitige Studie ist nun der Rekonstruktion dieses religic-
sen Paradigmenwechsels gewidmet; in acht inhaltlich ausgesprochen dichten
Kapiteln werden die zentralen Personlichkeiten und ihre Schriften vorgestellt
und die betreffenden 1deologischen Dispositive im historischen Kontext heraus-
gearbeitet; Auswahl und Zusammenhang der oft heterogenen Quellenmaterialien
sind in threm rezeptions- und wirkungsgeschichtlichen Bezug aufeinander
begriindet.

App zeigt, dass sich die Orient-Okzident-Dichotomie nicht im Antago-
nismus der “wahren Religion” gegeniiber den islamischen und semitischen
Traditionen erschopfte, sondern vielfach komplexer in einer Fille ineinander
verschlaufter religionsbezogener Anndherungen der Jesuiten und Aufkldrer an
die Traditionen des Brahmamismus, Buddhismus und des kaiserlichen China
ausdifferenzierte: So wurde unter dem Eindruck des enzyklopadisch-universal-
geschichtlichen Denkens der Aufkliarung das geringere Alter der biblischen
Uberlieferung beispielsweise gegeniiber den Veden als Einschrinkung des
kirchlichen Wahrheitsanspruchs und im genealogischen Selbstverstandnis der
biblischen Uberlieferung als Gefiihrdung der universalen Giiltigkeit und mora-
lischen Uberlegenheit europiischen Weltverstindnisses vor allem gegeniiber
Indien und China empfunden. Weniger pragmatische Ausbeutungs- und Legiti-
mationsinteressen als vielmehr eine tiefgreifende Verunsicherung der europii-

AS/EA LXVI=32012, 8. 833-870



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 835

schen Eliten betreffend der Gultigkeit ihrer christlichen Wahrheitsauffassungen
lautete die orientalistische Wissensbildung ein — und damit letztlich der getéhr-
dete Universalititsanspruch eines auf der biblischen Uberlieferung sich griinden-
den Selbstverstandnisses.

Mit der Verschiebung des thematischen Fokus vom 19. Jahrhundert (bei
Said und seiner Rezeption) auf das 17. und 18. Jahrhundert wird schon auf
Grund der grosseren historischen Distanz zum voraufklarerischen religidsen
Weltbild der frithen Orientalisten eine vorsichtigere hermeneutische Annéherung
erforderlich. Deshalb werden auch weniger offensichtliche Anliegen so bedeu-
tender Universalgelehrter wie Voltaire oder Newton thematisiert und im wir-
kungsgeschichtlichen Kontext von heute kaum mehr beachteten Werken ihrer
Zeitgenossen weiter erschlossen. Urs App zeigt, weshalb ideologische Positio-
nen, die im Nachhinein der europdischen Ideengeschichte als marginal wenn
nicht skurril erscheinen mégen, im Kontext ihrer Zeit von entscheidender Rele-
vanz waren und insofern als durchaus représentativ betrachtet werden miissen. In
diesem Sinn scheint mir der Anspruch von Apps Studie nicht minder ideolo-
giekritisch zu sein als Saids, wenngleich ihr quellenorientierter Zugang entschie-
den historischer ist: App rekonstruiert im Detail auf welche einzelnen Quellen
sich die Wissensbildung tiber Indien, China und Japan seit der Jesuitenmission
stiitzte, den biographischen und institutionellen Hintergrund der betreffenden
Gelehrten, deren Deutungen, Instrumentalisierungen und Manipulationen, indem
er wissensgenealogisch die Rezeption der betreffenden Schriften und wirkungs-
geschichtlich die ideologisch-religiosen Uberzeugungen ihrer Verfasser und
Rezipienten kontrastiert. In diesem Zusammenhang wird auch verstindlich, wes-
halb schon lange vor Constantin Volney und Napoleon Bonapartes Agyptischer
Expedition die Orientalistik als historisch-philologische Protohilfswissenschaft
der Theologie fungierte, ihre Forschungsgegenstinde nicht etwa Gesetzeskodi-
zes der kolonisierten Lander sondern mehr oder weniger obskure religitse
Schriften waren, mit denen man damals genauere Kenntnis tiber die Urspriinge
beispielsweise der buddhistischen und brahmanischen Uberlieferung zu erlangen
hoftte. Drei Dispositive bestimmen laut App die Grundlagen des modernen
Orientalismus:

AS/EA LX V1322012, S. 833-870



836 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

(1) Verlust der Autoritit der biblischen Uberlieferung.

(2) Suche nach den altesten Zeugnissen fiir die Urspriinge der Sprachen im
Besonderen und der Religionen im Allgemeinen.

(3) Due fur die Autklarung zentrale Idee der (religiosen) Toleranz im Zu-
sammenhang der historischen Erfahrung der vorangegangenen Reli-
gions- und Konfessionskriege.

Die Komplexitit der entsprechenden text- und wirkungsgeschichtlichen Zusam-
menhinge, in welche App gleich im ersten Kapitel tiber “Voltaire’s Veda™ (15—
76) einfithrt, kann hier nur kurz angedeutet werden: Voltaires deistische Vorstel -
lung einer universalen Toleranz- und Konsensreligion war grundlegend inklusi-
vistisch und insofern nicht mit dem judischen, christlichen und islamischen
Exklusivismus vereinbar. Sein Projekt einer Universalgeschichte schloss auch
die Religionen Siid- und Ostasiens ein, wobel sein Interesse weniger méglichen
Anschliissen und Vereinbarkeiten der jeweiligen religiésen Dogmen als viel-
mehr der Suche nach einem gemeinsamen monotheistischen Ursprung galt.
Deshalb beginnt auch Voltaires — wie App im Einzelnen ausfiihrt (36, 57-60) —
textgenetisch hochkomplexer Essai sur les moeurs et ['esprit des nations nicht
mit der Schopfungsgeschichte sondern mit einer Darstellung der Religionen
Indiens und Chinas. Die sukzessiv in drei aufeinanderfolgenden Ausgaben zwi-
schen 1756 und 1769 vorgenommenen Uberarbeitungen seines Essai beziehen
sich unter anderem aut den Ezour-vedam — eine Art (wie erst 1822 belegt wer-
den konnte) jesuitische praeparatio evangelica in franzosischer Sprache, die ins
Telugu und auszugsweise ins Sanskrit iibersetzt worden war, und zwar mit der
Absicht, auf dieser Grundlage Pandits von der Wahrheit einer den Veden inhé-
renten christlichen Gottesvorstellung zu tiberzeugen (dazu ausfithrlich Kapitel 7,
“Anquetil-Duperron’s Search tor the True Vedas™”, 370-403). Voltaires eigensin-
nige Verwendung dieses damals viel beachteten Textes hatte indessen zum Ziel,
umgekehrt die biblische Autoritit zu destabilisieren, da mit ihr die Provenienz
monotheistischer Vorstellungen in Indien noch vor Beginn der biblischen Uber-
lieterung glaubhaft belegt schien, wenngleich Voltaire insgeheim die Authen-
tizitdit des Textes bezweifelte, wie spitere Uberarbeitungen seiner textge-
schichtlichen FEinordnung des Fzowr-vedam zeigen: Es war nicht mangelndes
Bewusstsein fiir die problematische Authentizitit seiner Quellen sondern ein be-
wusster Entschluss, solche und dhnliche Texte wie beispielsweise das von John
Zephaniah Holwell (1711-1798) publizierte Shashtah of Brahmah fur die
kirchenkritische Uberzeugungsarbeit zu instrumentalisieren und den jeweiligen
Wissensstand entsprechend zu manipulieren:

AS/EA LXVI=32012, 8. 833-870



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 837

Bowing to Voltaire’s will, the Fzour-vedam thus became a monument of a protodeist’s mo-
notheistic Ur-religion (primeval religion), while the Cormo-Vedam had the role of repre-

senting what India’s deceitful clergy is catering to the superstitious masses. (60)

Voltaires Kampagnen forderten indirekt, so App, jenes historisch-philologische
Bewusstsein tur Quellenkritik, das den Aufstieg der Orientalistik zu einer insti-
tutionalisierten, akademischen Disziplin begleiten sollte:

Rather than thirst for political and economic power, what was primarily at werk here was
ideological power: the power of Eurcpe’s long-established worldview and religious ideclogy
that Voltaire provocatively labeled “I’infime™ and that he tried to destabilize through an
avalanche of articles, pamphlets, and books. (64)

Fragen der Datierung von Urtexten und Urtraditionen beschiftigten nicht nur
Spezialisten sondern fanden allgemein Beachtung unter Universalgelehrten wie
beispielsweise [saac Newton (1642-1727), der bei App als Verfasser von theo-
logischen und chronologischen Schriften in Erscheinung tritt. Newton betrieb
seine Naturforschung auch mit der Absicht, sich der mystischen “Ur-Weisheit”
der alten Agypter wieder anzunihern, welche sich nach seiner Auffassung im
steten Niedergang einer patrilinearen Uberlieferung von der griechischen Antike
bis hin zur judischen Tradition befand. Sein Bemiihen um solche fiktionalen
Uberlieferungszusammenhinge war unter anderem von Inkohdrenzen der
biblischen Chronologie motiviert, deren Historizitit er gegeniiber dem neuen
Wissen von der altchinesischen Uberlieferung zu verteidigen suchte:

He owned and studied Philippe Couplet’s 1687 work that was discussed in the previcus
chapter vet grew convinced that the famous burning of books by Emperer Shih Huangdi in
the third century B.C.E had reduced all ancient Chinese history to legend. (263)

An Newtons und vergleichbaren Beispielen aus dem Umfeld von Andrew
Michael Ramsay (1686-1743) zeigt App, wie die Fixierung der damaligen
Debatten aut die Urspriinge menschlicher Zivilisation und Authentizitit religio-
ser Uberlieferung die chinesischen und biblischen Chronologien gegeneinander
ausspielte; dhnlich positionierten sich auch die Kontroversen um das historische
Primat Indiens bzw. Chinas und die von individuell unterschiedlichen Uberzeu-
gungen geleiteten Einschiatzungen der entsprechenden religiosen Textiiberlie-
terungen. Im Ergebnis hat App auch die ideologische Ebene herausgearbeitet,
auf welcher Orientalisten historisch-philologische Plausibilisierungsstrategien

AS/EA LX V1322012, S. 833-870



838 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

im Wettstreit religiéser Uberzeugungen einsetzten und Forschung als Mittel reli-
gioser Sinnbildung verstanden (266-296).

Entsprechend revidiert App die gingige Annahme, dass im spiten 18. Jahrhun-
dert die wissenschaftlichen Grundlagen fiir die Identifizierung von religidsen
Texten als buddhistisch oder hinduistisch gelegt worden wiren, und damit die
systematische Erfassung der entsprechenden religitsen Sinnsysteme 1m frithen
19. Jahrhundert anzusetzen wire (77). Er verfolgt die Unterscheidung von Bud-
dhismus und Hindwismus avarnt la lettre zuriick in das frithe 18. Jahrhundert, als
die begrifflichen Voraussetzungen dafiir noch nicht geschaffen waren, und pro-
blematisiert die historische Tragweite des religiosen Vorverstindnisses, mit
welchem dusserst disparate Quellen zundchst ins Verhaltnis zum Universalitits-
anspruch des abrahamitischen Monotheismus gesetzt wurden. Anhand der
Schriften von Bartholoméus Ziegenbalg (1682—1719) und Mathurin Veyssiere
de La Croze (1661-1739) zeigt App, dass deren Sprach- und Quellenstudien
bereits auf wissenschaftsnahen Formen der Feldforschung und sorgfiltigen
Dokumentationen (Ziegenbalg) beruhten, mit “panasiatischen” Kontextualisie-
rungen religidser Praxis (Ia Croze) operierten (100, 111) und dadurch einen pri-
vilegierten Anspruch auf Deutungshoheit geltend machen konnten (85). Solche
“panasiatische” Kontextualisierung und Protokomparatistik fithrte aber auch zu
weitreichenden Verwechslungen etwa der buddhistischen Praxis in China mit
dem Brahmanismus, beispielsweise in Pierre Bayles (1647-1706) Dictionnaire
historique et critigue und Denis Diderots (1713-1784) Beitragen zur Encyclo-
pédie, einem der grundlegenden Werke der Aufklarung. App kontextualisiert
diese enzyklopadischen “Irrwege™ in seiner Rekonstruktion der zeitgendssischen
Wissensbildung beispielweise hinsichtlich der Frage nach den damals als giiltig
anerkannten Vorstellungen vom Verhiltnis mono-, poly- und atheistischer Reli-
gionen, der apologetischen Unterscheidung von exoterischen und esoterischen
Uberlieferungen, sowie der Naturalisierung des Buddhismus in den Lindern
Ostasiens (133-187). Allgemeinere Beobachtungen werden immer konkretisiert,
besonders schén am Beispiel von Joseph de Guignes® (1721-1800) Arbeit zum
chinesischen “Siitra in 42 Abschnitten™ (223-237), nahezu beildufig zeigt sich,
in welchem Ausmass bis heute der Indienbezug, die indischen Quellentexte, der
Kolonialismus und damit der britische Beitrag zur Buddhismustorschung des 19.
Jahrhunderts in wissenschafts- und wirkungsgeschichtlicher Hinsicht tiberschétzt
werden:

AS/EA LXVI=32012, 8. 833-870



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 339

But in the historical context, this link made a lot of sense; and for us today the Buddha’s
multifaceted carcer in the West i1s, among other things, a looking glass into Europe’s
evolving worldview and the changing vision of its origins and identity at the intersection
where biblical judacomania and Enlightenment egyptomania met growing indomania. [...]
This rich religious and ideological background is also bound to remain invisible when
looking through the coarse lens of preconceived ideas such as Edward Said’s Orientalist

“colonialism™ or Western “exploitation.” (186)

Neben der grundlegenden Bedeutung von Fehleinschatzungen fiir die orientali-
stische Wissensbildung behandelt App auch den instrumentellen Stellenwert von
Textfialschungen wie dem Ezour-vedam und darauf beruhenden eklektischen
Religionsentwiirten, die sich ihrerseits teils mit revelatorischem, teils mit kriti-
schem Anspruch gegentiber den historischen Religionstraditionen Europas und
Asiens positionieren. Apps Diskussion der religiosen Lehren John Zephaniah
Holwells (Kapitel 6, “Holwell’s Religion of Paradise™, 297-362) fiihrt aus, wie
heilsgeschichtliches Bewusstsein, “Erfindungen™ von Religionen durch entspre-
chende Klassifikationen von Texten und Chronologien, aber vor allem auch das
Ideal wissenschaftlicher Prézision bei der Erschliessung von “orientalischen Ur-
traditionen™, “Urtexten™ und fiir solche gehaltenen Falsifikationen die ideologi-
schen Bedirfnisse der europdischen Eliten bedienten, etwa indem sie die
Glaubwiirdigkeit und Geschlossenheit 1threr monogenetisch vorgestellten Uni-
versalititsanspriiche wieder bekriftigten:

Holwell’s “primitive truths” are, as we would expect, the fundamental principles shared by
all peoples because they spring from a common source. The “concurring testimony of all
mankind” (or universal consent) is thus an essential part of the argument, as in Ramsay; but
Holwell has — partly due to his conversion to Jacob Ilive’s creed — a somewhat different set
of primitive truths from Ramsay’s. He enumerates a total of thirteen of them, starting with

the creator God and ending with the ministration of angels in human affairs. (341)

Im letzten Kapitel, “Volney’s Revolutions™ (440-479), behandelt App den ideo-
logischen Beitrag Constantin-Frangois Volneys (1757-1820) zu Napoleon Bona-
partes Agyptischer Expedition, und hebt dazu im Unterschied zu Edward Said
(1978) und Robert Irwin (2006) die religionsspezitischen Aspekte und den
legitimatorischen Stellenwert des Buddhismus fiir die Religions- und Kirchen-
kritik hervor. Fir Volney waren kolonialistische oder gar imperialistische Inter-
essen von untergeordneter Bedeutung; vielmehr ging es thm um die institutio-
nelle Verankerung der Orientalistik als eigenstindiger akademischer Disziplin,
d.h. thre Emanzipation von der Theologie und deren missiologischer Aneignung

AS/EA LX V1322012, S. 833-870



840 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

der Religionen Asiens (479). Damit schldgt App eine Briicke zu Edward Said,
wodurch eine neue, konstruktive Kritik des Orientalismusbegrifts moglich wird:

Said held that “modern Orientalism derives from secularizing elements in eighteenth-cen-
tury Furopean culture” (1979:120) and pointed out the all-important role that the discovery
of Oriental religions and languages played in the birth of Orientalism [...] I quite agree with
this. Curiously, though, only Islam — which had the least potential of loosening or dissolving
the biblical framework because it made itself use of it — plays a role in Said’s argument [...]
Focusing on political power and imperialist strategy rather than the power of religious ideo-
logy, Said was not in a position to answer how the “loosening” of the biblical framework
was connected to the discovery of Asian religions and the genesis of modern Orientalism.

(440-441)

Dieses Desiderat hat Urs App mit seiner beeindruckenden Arbeit erfillt. Dar-
tiberhinaus ist ithm unabhiingig von Said ein ganz wesentlicher Forschungs-
beitrag zur européischen Geistesgeschichte des 17. und 18. Jahrhunderts
gelungen, welcher den modernen Orientalismus als Ergebnis einer dusserst hete-
rogenen und daher schwer greifbaren Vielstimmigkeit beschreibt. Thr Zusam-
menhalt wird vor allem durch den allgegenwartigen Bezug zur Religion und
insbesondere die FEntdeckung indischer und chinesischer Religionen garantiert,
die als Bedrohung der biblisch begriindeten Wahrheits- und Universalitits-
anspriche verstanden wurden. Thr ideologisches Dispositiv zeigt sich nicht zu-
letzt in den wvielschichtigen Zirkeln systematischer Textfdlschungen, Fiktionen
und Projektionen, in arbitraren Klassifikationen und Zuschreibungen, die un-
trennbar mit einer Wissensbildung einhergingen, welche im Bemithen um Plau-
sibilitdt zundchst einen Anschein von Prazision erzeugte, um schliesslich die
wissenschaftsnahen Vorstuten der historischen und philologischen Orientalistik
bis hin zu threr akademischen Institutionalisierung ins Werk zu setzen. Die
hermeneutische und diskursanalytische Sensibilitdt Apps gewihrleistet, dass das
in seiner Arbeit entfaltete Panoptikum an keiner Stelle Gefahr lauft, zu amiisan-
ten Spaziergéingen durch ein wissenschattsgeschichtliches Kuriosititenkabinett
einzuladen. Vielmehr erlaubt sie bei aller kritischen Distanz auch eine differen-
zierte Wertschidtzung der historischen Anstrengungen um die Entdeckung asia-
tischer Religionen, und zwar in genauer Kenntnis der religiosen und ideolo-
gischen Voraussetzungen moderner orientalistischer Wissensbildung. Nicht nur
deshalb bereitet dieses Buch grosse Freude.

Martin Lehnert

AS/EA LXVI=32012, 8. 833-870



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 341

BuscH, Allison: Poetry of Kings. The Classical Hindi Literature of Mughal
India, New York: Oxford University Press, 2011, xv + 339 p., ISBN 978-0-
1997-6592-8.

Poetry of Kings comble un manque dans 1’étude de I’histoire de la littérature in-
dienne. En effet, les chercheurs qui se sont intéressés a la littérature de la période
pré-moderne se sont focalisés sur les textes religieux de la bhakti. Dans son
ouvrage, Allison Busch nous convie a parcourir ce qu’elle appelle la “classical
hindi literature of Mughal India™ au travers des auteurs de la littérature rizi
s’exprimant en brajbhasha. En six chapitres suivant un ordre chronologique, elle
nous invite a réfléchir au réle et aux enjeux émanant de cette littérature sur un
plan esthétique, intellectuel, historique et politique, sur les relations que les au-
teurs entretenaient avec le nouveau pouvoir en place, sur les opportunités que les
poetes de cour en langue vernaculaire ont su saisir, et sur une relecture possible
de cette période de I’histoire.

Sur un plan formel, ’ouvrage contient une préface, une introduction, six
chapitres et une conclusion. Deux cartes géographiques intitulées “Early modern
India, ¢. 15751650 et “Select sites for the production of riti literature, c. 1650—
18007 sont é¢galement représentées et permettent au lecteur de se situer. La fin de
I’ouvrage contient un glossaire, une bibliographie, ainsi qu’un index. Chaque
chapitre est divisé en sous-chapitres et se termine par une conclusion ot ’auteur
fait I'effort de récapituler et synthétiser ce qui a ét€¢ précédemment exposé.
Soulignons encore la clarté et la préeision de I’ensemble trés agréable a lire, et
dans un anglais irréprochable (ponctué de citations et de références aux auteurs
francais, ce que les lecteurs francophones apprécieront).

Ainsi, aprés une introduction énoncant les défis et le contenu de 1’ouvrage,
le poete Keshavdas d’Orecha (fil rouge de ce travail) se voit logiquement con-
sacrer le premier chapitre, étant généralement désigné (par A. Busch et d’autres)
comme | auteur marquant le début du ritikal (notion présentée et critiquée dans
le chapitre 6). Ce dernier a rédigé un total de huit travaux importants et inno-
vants en langue vernaculaire, regroupant différents genres, et adressant ses bio-
graphies aussi bien aux princes d’Orchha luttant sur le champ de bataille contre
les troupes mogholes (cf. Ratnabavani, non date), qu’a 1’empereur moghol
Jahangir comme 1’indique son dernier travail, la Jahangirjascandrika (1612).

A partir de 'exemple de Keshavdas, le deuxi¢me chapitre s’intéresse a
I’esthétique de 1a poésie riti largement inspirée de la po€sie de cour sanskrite, et
mettant particulierement I’accent sur srrigara (le style €rotique) ou prasasti (le
stvle panégyrique). La majorité des poétes riti sont profondément versés dans les

AS/EA LX V1322012, S. 833-870



842 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

alankarasastra, le systéme formel de la théorie podtique sanskrite, ainsi que
dans une sous-catégorie de ce systeme, les nayikabheda. Par contre, au niveau de
la langue, on remarque innovation, créativité et dérigidification par rapport au
sanskrit, et la création d’une hybridité quant au registre due au contact des
poetes avec la culture de cour indo-musulmane. Ces textes ont souvent été de-
nigres et considérés comme décadents de par leur style trés orné, c’est pourquoi
I’auteur plaide pour une relecture post-coloniale de cette littérature (p. 83).

Le troisieme chapitre a pour ambition de comprendre la nature précise des
alarkarasdstra en brajbhasha, en montrant a I’aide d’exemples de différents au-
teurs, comment la littérature riti est influencée premierement par la forte et
longue tradition sanskrite, deuxiemement par les poéctes de la bhakti, et
troisiémement par la spécificité linguistique et littéraire du braj, et a partir de la,
comment elle en vient a rivaliser avec le sanskrit et & construire son propre
canon. Cette littérature coincide avec la présence du pouvoir moghol en Inde,
c’est pourquoi le chapitre 4 interroge les interactions qui ont eu lieu entre le
pouvoir en place et les auteurs braj de cette période (Rahim, Keshavdas, Gang,
etc.). Il aborde la culture littéraire moghole, non pas comme souvent (et presque
exclusivement) au travers de sources persanes, mais au travers de sources braj.
Si sous Jahangir, les preuves d’une telle association sont difficiles a trouver, le
sous-chapitre consacré a Shah Jahan démontre son soutien aux poetes braj, au
travers des exemples attestés des poetes Sundar Kaviray et Kavindracharya
Sarasvati, et de celui plus délicat de Chintamani Tripathi, avant d’aborder le
patronage sous Aurangzeb. I’idée défendue est qu’il est possible de lire
I"histoire littéraire moghole aussi au travers des sources vernaculaires ; qu’il est
de ce fait nécessaire de prendre en compte une multiplicité de sources en une
multiplicité de langues pour comprendre la complexité et la richesse de la
littérature indienne pré-moderne (p. 164).

Le chapitre 5 explore le développement de la littérature riti au sein des
cours rajpoutes, qu ont largement financé les poétes s’exprimant en braj, et qui
ont adopté ce nouveau style en partie pour se distinguer du systeme moghol en
place. Les trois cours d’Amber, Marwar et Bundi et les différents poétes de
langue braj qui y ont officiés sont cités en exemples. Par la mise en place de
cette relation, les dirigeants des cours rajpoutes se retrouvent affilier a 1’ancienne
tradition de royauté hindoue, livrant ainsi une réponse a I’'idiome classique
moghol en persan (p.185). Le fait de financer un ritigranth inclut le ro1 dans le
cercle sophistiqué du kavikul (1a tamille des poétes), et non seulement augmente
le statut de la cour, mais aide également au développement de la vie intellec-

AS/EA LXVI=32012, 8. 833-870



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 343

tuelle vernaculaire. Le braj devient alors une langue transrégionale, servant de
véhicule aux élites politiques, comme jadis le sanskrit.

Le sixieme et dernier chapitre enfin, traite de la fin de cette littérature et de
sa rencontre avec 1'Inde coloniale. Dans un premier temps, 11 démontre que la
littérature riti, aprés avoir résisté durant le 19°™ s.. plie sous I'assaut des
nationalistes et des réformistes. Dans un deuxiéme temps, il propose une
relecture des premieres tentatives de traiter de 1’histoire de la littérature hindi.
Enfin la boucle est bouclée, avec la reprise de I’exemple de Keshavdas lors de la
conclusion dans laquelle Allison Busch plaide pour une étude plus intense de
cette période littéraire trés largement dénigrée par les historiens et les
chercheurs.

Poetry of Kings est un ouvrage réussi pour trois raisons: premierement, il offre
une vision précise, détaillée et reposant sur de nombreuses sources d’une période
de I'histoire de la littérature indienne totalement délaissée; deuxiémement, 1l
propose une nouvelle grille de lecture de cette méme période, et troisiémement,
au vu du nombre d’auteurs et de textes présentés, il est un formidable outil de
travail pour tout chercheur travaillant sur la littérature en brajbhasha.

Nadia Cattoni

MEINERT, Carmen (ed.). Buddha in der Jurte. Buddhistische Kunst aus der
Mongolei. Gért zalarsan burkhad. Mongolyn burkhny Sasny urlay. 2 Bénde.
Minchen: Hirmer Verlag, 2011. 839 Seiten, 414 Abbildungen. ISBN 978-3-
7774-4231-0.

Der vorliegende opulente Katalog beschreibt eine der grossten europdischen
Privatkollektionen mongolischer Kunst vornehmlich des 18. bis 20. Jahrhunderts
eines Sammlers, der es vorgezogen hat, anonym zu bleiben. Die wissenschatt-
liche Aufarbeitung dieser reichen Sammlung, die sich stark auf alltagsreligiose
Gegenstinde konzentriert, zog sich tiber einen lingeren Zeitraum hin, wie es fur
solche umfangreichen Bestandsautnahmen nicht ungewdéhnlich ist, und band
Fachleute aus verschiedenen Landern mit ein. So haben bei der Beschreibung
der Kunstobjekte Alla Gomboyeva und Helen Ohnieva zusammen mit dem be-
kannten Tibetologen Andrey Terentyev die Federfithrung gehabt, wihrend die
Gesamtredaktion ber der Herausgeberin Carmen Meinert lag. Die zu bespre-
chenden Binde sind zweisprachig Deutsch und Mongolisch erschienen; dartiber

AS/EA LX V1322012, S. 833-870



844 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

hinaus 1st das Werk in einer weiteren Ausgabe Russisch und Englisch erschie-
nen, die aber nicht Gegenstand dieser Besprechung ist. Die, wie aus der Einlei-
tung zu entnehmen ist (S. 30), wohl zumeist in russischer Sprache angefertigten
Originaltexte haben thren Weg ins Mongolische und Englische, und vom
Englischen ins Deutsche genommen.

Der Katalog méchte einen Einblick in die historische Alltagsreligiositit der
Mongolen anhand ihrer religiosen Gebrauchsgegenstande geben und zugleich
das mongolische kulturelle Erbe einer breiteren Offentlichkeit zuginglich ma-
chen. Nach einer Finleitung, die einen Uberblick in die Geschichte des Buddhis-
mus 1n der Mongolei, die Grundziige des mongolischen Buddhismus sowie die
tantrisch-buddhistische Kunst gibt, folgt ein erster Teil (Katalognummern 1-25),
der nach Angabe der Herausgeberin “grésstenteils tibetisch-buddhistische™ Ex-
ponate umfasst und daher in einem eigenstindigen Teil “Tibetica™ separat abge-
handelt wird, dem der Hauptteil “Mongolica™ folgt. Die Logik dieser Sepa-
rierung erschliesst sich insofern nicht ganz, als die Kriterien der Einteilung nicht
klar werden. Die Rezensentin ging zuerst davon aus, dass die Exponate im Teil
“Tibetica™, wie angekiindigt, aus Tibet stammen, aber dies trift fiir den gréssten
Teil nicht zu. So ist die Provenienz einiger Exponate nicht klar, sie kénnen
entweder aus Nordost-Tibet (Amdo) oder der Mongolei stammen (die Katalog-
nummern 2-9), und andere Exponate werden eindeutig der Mongolei zuge-
wiesen (die Katalognummern 14, 16, 17, 19-25). Eindeutig in Tibet entstanden
(und damit auch die iltesten Stiicke der Sammlung) sind nur die Exponate der
Katalognummern 1, 10, 11, 12, 13, 15 und 18. Im zweiten Teil, “Mongolica™,
finden sich wiederum auch Exponate aus Nordost-Tibet. Die Einteilung kann
also nicht nach Provenienz erfolgt sein. Der Hauptteil des Katalogs, die “Mon-
golica™, ist in 1nsgesamt sieben Kapitel untergliedert, die sich in ithrer Unter-
teilung an dem bekannten Bestandskatalog der Sammlung Fssen! orientieren.
Kapitel 1 stellt die Buddhas der Sammlung vor. Neben vielen Abbildungen von
Buddha Sakyamuni finden sich auch sehr schéne Thangkas und Gungervaas von
Maitreya, der bekanntlich bei den Mongolen eine bedeutende Rolle spielt. Ganz
typisch fiir die mongolische religiése Kunst sind die eben erwiihnten Gungervaa
(aus dem tibetischen kun dga ‘ ra ba), handliche Schreinkéstchen, die sozusagen
einen portablen Hausaltar darstellen. Die Sammlung riickt die Bedeutung und
den kinstlerischen Reichtum dieser alltagsreligiésen Gegenstdnde erstmals ins
Zentrum der Aufmerksamkeit.

1 Vgl EsseEn/ THINGO, 1989,

AS/EA LXVI=32012, 8. 833-870



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 345

Kapitel 2 konzentriert sich auf die Arhats, Lehrer und Siddhas. Das in der
Forschung lange Jahre sehr einseitig gezeichnete Bild eines reinen dGe lugs pa-
Buddhismus bei den Mongolen ist inzwischen einer differenzierteren Betrach-
tungsweise gewichen, wozu das Studium der reichen mongolischen Bilderwelt
manche Bausteine liefern kann. Die Sammlung enthélt Darstellungen einer gan-
zen Reihe von beriihmten Meistern verschiedener buddhistischer Schulen, von
Mi la ras pa tiber Thang stong rgal po bis zu Ma geig lab sgron. Kapitel 3 1st den
Bodhisattvas gewidmet. Die Sammlung enthélt vor allem Exponate des Avaloki-
tesvara (oft in seiner elfképfigen Form), des Maiijusri und des Vajrapani sowie
auch Darstellungen aller drei als Rigs gsum mgon po. Einige Exponate stellen
Samantabhadra dar. In dieses Kapitel sind auch drei weitere Exponate integriert,
ein L.ebensrad (mong. sansar-un kiirdii|n]), eine Applikationsarbeit, welche die
Stufen auf dem Pfad der Samatha-Meditation darstellt, sowie eine Karte von
Lhasa. In der Erlduterung zu dem Lebensrad (Katalog-Nr. 155) wird spekuliert,
ob es sich nicht um ein Werk des berithmten mongolischen Kiinstlers Balduugin
Sharav (1869-1939) handeln konne, da die Darstellung gewisse Ahnlichkeiten
zu seinem Stil aufweist. Dies scheint mir eine kithne Hypothese zu sein, zum
einen, weil der Mal-Stil des Kiinstlers in der ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts
sehr popular in der Mongoler war. Zum anderen stellt sich die Frage der Datie-
rung des Drucks. Rechts oben ist in khalkhamongolischer Sprache (in kyrilli-
scher Schrift) Sansaryn khiiréd vermerkt, wozu es in einer Anmerkung (14, S.
770) heisst: “Die Schreibweise sansar-un kiired ist nicht korrekt; korrekt miisste
es kiirde heissen.” Dieser Eintrag ist nicht korrekt. Er gibt den mongolischen
Titel in einer Mischung aus uiguro-mongolischer Schriftsprache und Khalkha-
mongolisch wieder, anstatt die korrekte khalkha-mongolische Umschrift san-
saryn khiiréd zu geben und dann zu sansaryn khiird[é] zu verbessern. In der ui-
guromongolischen Schriftsprache miisste es korrekt sansar-un kiirdii|n] heissen.

Die khalkhamongolische Uberschrift dieses Lebensrades hat zudem Kon-
sequenzen fir die Datierung, die dem Katalog zufolge mit “19.-20. Jh.” (S. 292)
angegeben wird: Die kyrillische Schrift wurde in der Mongolei erst 1941
eingefiihrt. So kann dieses [.ebensrad erst nach 1941 entstanden sein, oder aber
man geht von der Annahme aus, die Uberschrift sei erst spiiter eingefiigt worden.

Das 4. Kapitel behandelt unter dem Titel “Allgemeine Vajrayana-Gott-
heiten und Mandalas™ weitere Buddhas wie Aksobhya und Vajrasattva sowie die
so genannten 7shogs shing’ zhing, “Baum” oder “Feld” der “Ansammlungen”™
(von Verdienst oder im Sinne von “Versammlung™). Das 5., umfangreichste
Kapitel enthélt die Darstellungen der Yidam. Die Fille der Gau, Gungervaa,
Thangkas und Figurinen der Sammlung ist beeindruckend. Auf einem Tsakli der

AS/EA LX V1322012, S. 833-870



846 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

dPal ldan lha mo (Katalog-Nr. 276, S. 536) sind auf der Riickseite alte Inven-
tarnummern zu erkennen. Dies wirft generelle Fragen zur Herkunft der Objekte
in europdischen Sammlungen auf. Es ist bekannt, dass immer wieder aus beste-
henden Sammlungen der Museen in der Buryatischen Republik, der Kalmiicki-
schen Republik und nicht zuletzt der Mongolei Stiicke entwendet und tiber das
Internet verkauft werden. Das 6. Kapitel widmet sich den Schutzgottheiten. Hier
besticht insbesondere die Fille der Mahakala-Darstellungen. Leider fehlt aber
die Einbettung dieser Schutzgottheit in den kulturhistorischen Kontext, beson-
ders unter dem Aspekt der longue durée. Die Verehrung einer besonderen Form
des Mahakala, “Mahakala des Zeltes™ (tib. Gur mgon po), wurde schon 1im 13.
Jahrhundert von den Sa skya pa bei den Mongolen eingefiihrt. Diese Schutzgott-
heit der Sa skya pa wurde zur wichtigsten buddhistischen Schutzgottheit der
Yuan-Herrscher, und das von dem nepalesischen Kiinstler Anige 1274 im Auf-
trag des 'Phags pa bla ma geschaftene Bildnis der Schutzgottheit spielte in den
ersten Jahrzehnten des 17. Jahrhunderts eine wichtige Rolle bei Ligdan Qayans
Versuch, sich als legitimen Erben der mongolischen Yuan-Dynastie zu priasen-
tieren. Das Bildnis, dessen Verbleib schon Ende des 13. Jahrhunderts unklar
war, wurde angeblich 1617 von dem berithmten Sa skya pa-Ménch Sarba Qu-
tuytu dem Ligdan Qayan tibergeben und wurde in der Folge zum Mittelpunkt
eines neuen Ierrscherkultes bei den Caqar. Zusammen mit dem Ubersetzungs-
projekt des tibetischen bKa® "gyur bildete der Kult des Mahakala den Nukleus
einer buddhistisch konnotierten Legitimationsstrategie Ligdan Qayans, seinen
nominellen Anspruch auf die Grossqan-Wiirde bei den mongolischen Volker-
schaften durchzusetzen. Wie bekannt, 1st dieser Versuch gescheitert, die Maha-
kala-Statue und der um die Gottheit in ihren verschiedenen Erscheinungstormen
etablierte Kult spielten jedoch in der neuen Qing-Dynastie weiterhin eine wich-
tige Rolle fur die Integration der mongolischen Volkerschatten (GIMM, 2001
2002: 77-78).

Das 7. Kapitel enthalt Miscellanea, von Ritualgegenstinden tiber Kleidung
bis zu Abbildungen einiger weniger medizinischer Handschriften. Den Katalog
beschliessen knappe Anmerkungen zu den einzelnen Kapiteln, ein Kapitel, das
die Ubersetzungen aller tibetischen Inschriften der Exponate enthilt, die von
Carmen Meinert besorgt wurden, sowie ein Glossar. Die Rezensentin hat ein
Register schmerzlich vermisst.

Mit dem vorliegenden Katalog wird eine der wohl umfangreichsten euro-
pdischen Sammlungen mongolischer religidser Kultgegenstinde das erste Mal
einer breiteren Offentlichkeit zuginglich gemacht. Indem die Aufmerksamkeit
auf die kunstlerischen Leistungen der Mongolen gelenkt wird, bietet die Publi-

AS/EA LXVI=32012, 8. 833-870



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 347

kation auch die Chance, die in Europa immer noch wenig bekannten Mongolen
und 1hre Kultur vorzustellen. Hierin liegt zweifellos der besondere Verdienst der
Publikation. Gerade wegen der Bedeutung, die der Sammlung fuir eine Erschlies-
sung der Kulturgeschichte der Mongolen zukommt, 1st es umso bedauerlicher,
dass der Katalog an vielen Stellen einen veralteten Forschungsstand wiedergibt,
der zudem fehlende mongolistische Sachkenntnis verrdt. So enthilt schon die
historische Einleitung eine Reihe vermeidbarer sachlicher Fehler. Die Einladung
des mongolischen Khans Géden erfolgte nicht 1246 (S. 8), sondern schon 1244,
der Sa skya Pandita reiste jedoch erst 1246 nach Liangzhou und trat 1247 mit
Goden zusammen. Die Vermutung, die Einladung sei nicht nur politisch, son-
dern auch religiés motiviert gewesen, folgt dem Interpretationsschema tibeti-
scher Traditionsquellen. Dieter Schuh hat schon 1977 nachgewiesen, dass das
Berufungsschreiben des Géden an den Sa skya Pandita in samtlichen vorhan-
denen Versionen getélscht worden ist (SCHUT, 1977: 36-57). Die immer wieder
in der Sekundirliteratur wiederholten Aussagen, die Reise des Sa skya Pandita
sei sowohl “politischer als auch religioser Natur” (Katalog, S. 8) gewesen,
schreiben das tendenzidse Geschichtsbild der tibetisch-buddhistischen Ge-
schichtsschreibung unkritisch fort, das in der nicht zutretffenden Aussage gipfelt,
Sa skya Pandita se1 1249 schliesslich von Gédan zum Vize-Regenten von Tibet
ernannt” worden (ebenda). Hier wird ein Narrativ entfaltet, das wissenschaftlich
langst tiberholt ist, auch wenn es bedauerlicherweise immer noch in einer Sekun-
dérliteratur, die sich auf Ubersetzungen und nicht auf das Studium der Primiir-
quellen stiitzt,? wiederholt wird. Auch wenn konzediert wird, dass in einer Ein-
leitung zu einem Kunstkatalog nur eine generelle Ubersicht iiber die historischen
Entwicklungen gegeben werden kann, sollte diese doch sachlich korrekt sein.
Die politische Vormachtstellung der Sa skya pa in Tibet ist in der mongolischen
Politik der daruyaci, der “Regierungsstatthalter”, begriindet, die stets aus den
Amtstragern der “lokalen” Verwaltung rekrutiert wurden und die nun mit den Sa
skya pa und thnen verbundenen regionalen tibetischen Firsten besetzt wurden
(u.a. ScHUMH, 1976; PETECH, 1990: 911 und 36-37).7 Einige Zeilen spiter wird

2 Es 1st nicht nachvollziehbar, warum als Grundlagenliteratur zur Darstellung der Geschichte
des mongolischen Buddhismus das Werk von Michael K. JERrRYSON: Mongolian Buddhism.
The Rise and Fall of the Sangha. Chiang Mai: Silkworm Books, 2007, herangezogen wurde.
Die Darstellung des Autors beruht, in Ermangelung einschligiger Sprachkenntnisse, aus-
schliesslich auf — teilweise veralteter — Sekundirliteratur. An neverer Literatur, die konsul-
tiert hitte werden kénnen, sei hier pars pro toto SAGASTER, 2007 genannt.

3 Vel auch SAGASTER, 2007: 384388, der sich in seiner Darstellung allerdings auf SHa-
KABPA, 1967 bezieht und ignoriert, dass die dort gegebene Ubersetzung des Berufungs-

AS/EA LX V1322012, S. 833-870



348 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

behauptet, Qubilar Qayan hétte den Buddhismus zur Staatsreligion erhoben.
Auch dies trifft sachlich nicht zu. Der tibetische Buddhismus stellte lediglich die
vom Herrscher priferierte Religion dar und erfreute sich spezieller Forderung
(vgl. auch FRANKE, 1978; ATWOOD, 2004: 48-49), Auf S. 10 1st zu lesen, dass
es Altan Khan gelungen sei, die “traditionelle Hauptstadt Karakorum einzu-
nehmen”. Karakorum, das nach dem Zusammenbruch der Yuan-Dynastie 1370
von dem mongolischen Herrscher Ayushiridara (reg. 1370-1378) wieder zur
Hauptstadt der sich nun “Nordliche Yuan-Dynastie” nennenden Mongolen
geworden war, ist zu Beginn des 15. Jahrhunderts endgiiltig zerstért worden, in
den nicht enden wollenden militarischen Auseinandersetzungen zwischen den
Oyirad und der “Nérdlichen Yuan-Dynastie”. Altan Khan, der rund ein Jahrhun-
dert nach der Zerstérung der Stadt lebte, kann die Stadt also nicht eingenommen
haben. Vielleicht wurde hier Karakorum mit Koke qota (dem heutigen Hohot)
verwechselt, der Stadt, die Altan Khan 1im Jahr 1572 erbauen liess? Des Weite-
ren ist hinsichtlich des Wutai shan zu ergéinzen, dass diese Bergregion nicht erst
wihrend der Qianlong-Ara als “Zentrum der tibetisch-mongolisch-buddhisti-
schen Welt” (S. 14) populdr wurde, sondern schon seit der Yuan-Zeit eine
wichtige tibetisch-buddhistische Pilgerstétte darstellte. In der Ming-Zeit nahmen
tibetische Buddhisten am Wutai shan administrative Aufgaben wahr, und seit der
Shunzhi-Ara (1644-1661) war ein tibetisch-buddhistischer Geistlicher der ober-
ste Verwalter der Tempel (KOHLE, 2008: 78, 82-84).

Auffallig 1st das weitgehende Fehlen einschldgiger Literatur, die in den
Literaturhinweisen zu den einzelnen Katalogeintrigen hitte genannt werden
sollen. Zuerst dachte die Rezensentin, die Literaturangaben beschranken sich ab-
sichtlich aut allgemeine, leicht zugéingliche Werke. So wird z.B. statt des Stan-
dardwerkes von Rudolf Kaschewsky zu Tsongkhapa (KASCHEWSKY, 1971) das
Werk von Robert Thurman angegeben (S. 198). Diese Annahme hat sich aber
nicht bestitigt, denn es werden sogar tibetischsprachige Werke zitiert (so S. 250,
252, 308), die fir eine allgemeine Leserschaft keinen Gewinn bringen. Manche
Literaturangaben weisen keinen erkennbaren Bezug zum vorhergehenden Text
auf. So wird auf S. 208, Katalog-Nr. 102, unter der Beschreibung eines Gun-
gervaa, dessen Figur vielleicht den 5. Dalai Lama darstellt, ohne genaue Seiten-
angabe auf die von Shakabpa verfasste allgemeine Geschichte Tibets verwiesen.

schreibens “nicht einmal eine phantasievolle Nacherzihlung” (ScHUR, 1977: 11} des tibeti-
schen Originals 1st. Dhie Darstellung der Integration Tibets in das mongolische Weltreich in
der wissenschafilichen Sekundiirliteratur 1st ein Lehrstiick, wie sich Irrtiimer iiber Jahrzehnte
hinweg schlicht dadurch weiter tradieren, dass statt einer Konsultation der Primérquellen nur

noch die Sekundirliteratur herangezogen wird.

AS/EA LXVI=32012, 8. 833-870



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 349

Hier hitte z.B. der Aufsatz von Kurtis Schaeffer (SCHAEFFER, 2005) genannt
werden miissen. Zu einem Thangka des Reinen Landes der Vajrayogint Naro
Khecari (Katalog-Nr. 223, S. 436-438) wird, wieder ohne Seitenangabe, all-
gemein auf den Katalog Mongolia: The Legacy of Chingis Khan verwiesen. Auf
S. 560 wird als Literaturhinweis ein Vortrag genannt, wobei unklar bleibt, ob
und wo dieser verdftentlicht wurde. Dort, wo Literaturhinweise gegeben werden,
fehlen oft die genauen Seitenangaben (z.B. S. 42, 82, 94, 126 etc.). Die Litera-
turhinweise zu den Beschreibungen der Exponate scheinen konzeptionell nicht
schltissig durchdacht zu sein.

Es sind die vielen kleinen, vermeidbaren Fehler, die in der Summe den Ein-
druck erwecken, hier sei nicht besonders griindlich gearbeitet worden. So wer-
den auf S. 74 Kamadeva und Rudra als “Goéttinnen” bezeichnet statt als Gotter.
In Katalog-Nr. 356 (S. 656) ist in der Uberschrift von einem* Naga (mong. Juus)
die Rede, der Text selbst spricht von einem Drachen (mong. /uu). Unter der
Katalog-Nr. 27 (S. 96) wird hinsichtlich eines wahrscheinlich nach 1917 entstan-
denen Tsakli gesagt, dass damals “professionelle Thangka-Maler infolge der
Unterdriickungen nicht ldnger zu finden waren”, und etwas spiter heisst es:
“Wenngleich die Ausiibung der Religion zu jener Zeit verboten war”. Der Bud-
dhismus war jedoch nach 1917 keineswegs verboten in der Mongolet, in der bis
1921 die Bogd Khan-Regierung an der Macht war, und von 1921 bis zu seinem
Tod 1924 der Bogd Khan nominell noch immer das Oberhaupt der Provisori-
schen Revolutiondren Volksregierung war. Die zwanziger Jahre des 20. Jahrhun-
derts waren trotz der kommunistischen Regierung sogar eine Bliitezeit des mon-
golischen Buddhismus: Obwohl zwischen 1924 und 1927 tber 127000 Lamas
den Klostern den Riicken kehrten, nahm die Gesamtzahl an Ménchen wihrend
dieser Zeit zu, und die Kloster wurden reicher (BAWDEN, 1989: 261). Diese
Situation dnderte sich erst ab 1929. Die Ausftihrungen auf S. 96 sind damit fiir
die dort gegebene Zeitperiode falsch. Auf S. 98 findet sich ebentalls ein Wider-
spruch in der Datierung, der leicht hitte behoben werden kénnen. In der Kurz-
angabe zu Katalog-Nr. 29 heisst es: ““I'sakli: Mongolei (?), 19. Jh.”, zwei Zeilen
weiter im Text jedoch, das Tsakli sei ““wahrscheinlich nach der russischen
Revolution gemalt”. Auf S. 210 wird behauptet, die Soyombo-Schrift sei beson-
ders gut geeignet gewesen, die gesprochene mongolische Sprache zu verschrift-
lichen, eine Aussage, die von einer profunden Unkenntnis der mongolischen

4 Das Genus “auf einer Naga’ muss korrigiert werden zun “auf einem Naga”.

AS/EA LX V1322012, S. 833-870



850 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Sprache kiindet.> Solche inkorrekten Angaben wie auch die offensichtlich feh-
lende Kenntnis mongolistischer FFachliteratur sind drgerlich.

Abgesehen vom Stil, dem man streckenweise die Ubersetzung aus dem
Englischen anmerkt, ist die russische Umschrift in den Literaturhinweisen zu-
weilen fehlerhatt (z.B. S. 80), und die Literaturhinweise im deutschen und mon-
golischen Text stimmen manchmal nicht tiberein (z.B. S. 694). Die Diakritika
der Sanskrit-Termini sind oft nicht korrekt und die recht haufige Anwendung des
talschen Genus von Sanskrit-Begritfen im Deutschen (z.B. Anm. 50 auf S. 772,
wo es heisst “der bekannte Sanskrit-Dharani™) ist verwunderlich. Das Tibetische
1st nach der Wylie-Transliteration wiedergegeben, allerdings nicht konsequent.
Immer wieder tauchen phonetische Umschriften auf, z.B. Dralha anstelle von
dGra lha oder Camsing (S. 508) anstelle von ICam sring. Die Uneinheitlichkeit
der mongolischen Transkription wurde schon erwihnt. Sie zieht sich leider
durch den gesamten Katalog. Die mongolischen Eintrage sind oft willkiirlich
entweder in ihrer schriftsprachlichen uiguro-mongolischen Form oder in Khal-
kha-Mongolisch wiedergegeben.

Auch das Glossar enthélt Fehler. Altan Khan wird als mongolischer “Fiih-
rer der westlichen Staimme” (S. 805) bezeichnet. So formuliert denkt man sofort
an die Oyirad, die in der Literatur oft als “Westmongolen™ bezeichnet werden.
Altan Khan gehorte aber dem westlichen (rechten) Fliigel der “Ostmongolen”™
an. Es wire sinnvoll gewesen, fir die historischen Einzelheiten das 1986 er-
schienene Werk Die Mongolen, herausgegeben von Michael Weiers und léngst
zum Standardwerk avanciert, zu konsultieren. Der Titel bogd gegeen verleiht
selbst keine temporire Macht, wie es auf S. 806 heisst, sondern er ist ein
Ehrentitel, dessen Tréger allerdings in verschiedenen Perioden der rezenten
mongolischen Geschichte betriachtlichen politischen Einfluss besassen. Eine
konkrete politische Machtposition nahm erst der letzte Bogd gegeen ein. Der
tibetisch-mongolische Titel Dalai Lama bedeutet nicht “Ozean der Weisheit™ (S.
807), sondern “Meeres-Lama”, und war bei seiner Verleithung ein Ehrentitel, der
wohl an den schon im 13. Jahrhundert geldutigen Titel dalai-yin gan angelehnt
war. Erst spiter wurde er als “Ozean der Weisheit” interpretiert. Dass die Zih-
lung der 1Cang skya Qutuytus nach der rezenten chinesischen Zihlung erfolgt (S.
816), die den beriihmien 2. 1Cang skya Rol pa’i rdo rje zum 3. ICang skya

5 Zu den mongolischen Schriften hitte das Grundlagenwerk von Gyorgy Kara, 2005,
konsultiert werden koénnen, der das folgende Urteil iiber die Soyombo-Schrift fillt: “The
Soyombo letters, although beautiful, in comparison with the Uygur were as cumbersome as
the "Phags-pa signs (Kubilai’s Square Script). Their use remained restricted to written
decorations” (Kara, 2005: 166).

AS/EA LXVI=32012, 8. 833-870



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 851

macht, ist zumindest ungewshnlich. Die Erklarung zur “Zhiji-Schule™, sie set
eine “tibetische Richtung der Chod-Praxis™ (S. 821), ist nicht korrekt. Hinsicht-
lich der fiir die Mongolen so wichtigen gCod-Schule werden widerspriichliche
Erlauterungen im Katalog gegeben: einmal heisst es, “Zhije-Schule der Chod-
Tradition”, dann wieder “Chéd-Tradition der Zhije-Schule” (beide S. 178). Im
Eintrag zu “Vajrayana™ wird behauptet, dass der Vajrayana-Buddhismus “heute
in seiner vollkommensten Form in den tibetischen und newarischen Traditionen
erhalten” ist (S. 820). Abgesehen von der systematischen Uberlegung, nach wel-
chen Kriterien die “vollkommenste Form™ einer religiésen Tradition festgelegt
werden kann, stellt die Newari-Form des Vajrayana eine einmalige Symbiose
von Hindu- und buddhistischen Kult- und Vergemeinschaftungspraktiken dar,
die wenig Ahnlichkeiten mit dem tibetischen Buddhismus aufweist (vgl. 1.IEN-
HARD, 1999). Alle diese Einzelheiten deuten letztlich auf Méngel in der Redak-
tion hin.

Hoch zu loben ist in dem Katalog hingegen der Teil des Anhangs, der die
Transliteration der tibetischen Inschriften und ihre Ubersetzungen enthilt, die
von Carmen Meinert angefertigt wurden.

Insgesamt ergibt sich ein heterogener Eindruck dieser Publikation, die fur die
Mongolistik aufgrund der umfassenden Dokumentation alltagsreligitser Kult-
gegenstinde von grossem Wert ist. Trotzdem wird der Katalog einen wichtigen
Platz als Referenzwerk zur religiosen Kunst der Mongolen einnehmen.

Literaturverzeichnis

ATwOoOD, Christopher P.

2004 Ineyelopedia of Mongolia and the Mongol Empire. New York: Facts
on File.

BAWDEN, Charles R.

1989 The Modern History of Mongolia. 1.ondon and New York: Kegan Paul
International.

BERGER, Patricia/ T.T. BARTHOLOMEW

1995 Mongolia: The Legacy of Chinggis Khan. San Francisco: Thames and
Hudson in association with Asian Art Museum of San Francisco.

ESSEN, Gerd-Wolfgang / T.T. THINGO

1989 Die Gotter des Himalaya. Buddhistische Kunst Tibets. Die Sammlung
Gerd-Wolfgang Issen. Band 1, II. Miinchen: Prestel-Verlag.

AS/EA LX V1322012, S. 833-870



852 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

FRANKE, Herbert

1978 From Tribal Chieftain to Universal Emperor and God: The Legitima-
tion of the Yiian Dynasty. Miinchen: Verlag der Bayerischen Akade-
mie der Wissenschaften [Bayerische Akademie der Wissenschaften,
Philosophisch-historische Klasse, Sitzungsberichte, Jahrgang 1978,
Heft 2].

GIMM, Martin

2001-02 “Zum mongolischen Mahakala-Kult und zum Beginn der (ing-
Dynastie — die Inschrift Shisheng beiji von 1638.” Oriens Extremus
42: 69-103.

KARA, Gybrgy

2005 Books of the Mongolian Nomads. More than Eight Centuries of Writ-
ing Mongolian. Bloomington: Indiana University, Research Institute
for Inner Asian Studies [Indiana University Uralic and Altaic Series,
Volume 171].

KASCHEWSKY, Rudolf

1971 Das Leben des lamaistischen Heiligen Tsongkhapa Blo-bzan-grags-pa
(1457-1419), dargestellt und erldutert anhand seiner Biographie
Quellort allen Glucks. Wiesbaden: Harrassowitz [Asiatische For-
schungen, Bd. 32].

KOHLE, Natalie

2008 “Why did the Kangxi Emperor go to Wutai Shan? Patronage, Pil-
grimage, and the Place of Tibetan Buddhism at the Early Qing Court.”
Late Imperial China Vol. 29.1: 73-1109.

LIENHARD, Siegfried

1999 Diamantmeister und Hausvdter. Buddhistisches Gemeindeleben in Ne-
pal. Wien: Verlag der Osterreichischen Akademie der Wissenschaften
[Osterreichische Akademie der Wissenschaften, Philosophisch-histo-
rische Klasse, Denkschriften, 275. Band. Beitrige zur Kultur- und
Geistesgeschichte Asiens, Nr. 29].

PETECH, Luciano

1990 Central Tibet and the Mongols. The Yiian — Sa-skya Period of Tibetan
History. Rome: Istituto Italiano per 1l Medio ed Estremo Oriente.

SAGASTER, Klaus

2007 “The History of Buddhism among the Mongols.” In: Ann HEIRMAN &
Stephan Peter BUMBACHER (Hg.): The Spread of Buddhism. 1.eiden /
Boston: Brill, S. 379-432.

AS/EA LXVI=32012, 8. 833-870



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 853

SCHAEFFER, Kurtis R.

2005 “Der fiinfte Dalai LLama Ngawang lLobsang Gyatso.” In: Martin
BRAUEN (Hg.): Die Dalai Lamas. Tibets Inkarnationen des Bodhi-
sattva Avalokitesvara. Zirich: Arnoldsche, S. 64-91.

SCHUH, Dieter

1976 “Wie ist die Einladung des 5. Karma-pa an den chinesischen Kaiser-
hof als Fortfiihrung der Tibetpolitik der Mongolenkhane zu ver-
stehen?” In: Walther HEISSIG (Hg.): Altaica Collecta. Berichte und
Vortrige der XVII. Permanent International Altaistic Conference 3.—
8. Juni 1974 in Bonn/ Bad Honnef. Wiesbaden: Otto Harrassowitz, S.
209-244.

1957 Irlasse und Sendschreiben mongolischer Herrscher fiir tibetische
Geistliche. Ein Beitrag zur Kenntnis der Urkunden des tibetischen
Mittelalters und ihrer Diplomatik. St. Augustin. VGH Wissenschafts-
verlag.

SHAKABPA, W.D.

1967 Tibet — A Political History. New Haven / London: Yale University
Press.

WEIERS, Michael (Hg.)

1986 Die Mongolen. Beitrdge zu ihrer (reschichte und Kultur. Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Karénina Kollmar-Paulenz

SING, Manfred: Progressiver Islam in Theorie und Praxis. Die interne Kritik am
hegemonialen islamischen Diskurs durch den “roten Scheich” ‘Abdallah al-
‘Alayilt (1914-1996). Wirzburg: Ergon Verlag, 2007. 578 S., ISBN 978-3-
89913-569-5.

Der Islamwissenschaftler Manfred Sing stellt in seiner Doktorarbeit Schreiben
und Wirken des “unorthodoxen” muslimischen Intellektuellen “Abdallah al-
*Alayilt vor. Die Arbeit erschien in der Ergon Rethe Mitteilungen zur Sozial- und
Kulturgeschichte der islamischen Welt (MISK). Manfred Sing ist Forscher am
Beiruter Orient-Institut innerhalb des Projektes “Die Neuorientierung arabischer
Post-Kommunisten im Nahen Osten nach 1989

In vorliegender Studie bringt Sing den Intellektuellen al-*Alayili in lebhafte
Relation zu Diskursen iiber Religion, Gesellschaft und Politik. Al-*Alayilis Den-

AS/EA LX V1322012, S. 833-870



854 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

ken wird klar vor dem Hintergrund des Mainstream-Islam und in Kontrast zum
hegemonialen islamischen Diskurs portritiert. Gegenstand der sechsteiligen Un-
tersuchung (Teile A—I, mit E und I Schluss und Anhang bildend) ist eine, dem
derzeitigen Forschungsstand entsprechende und bislang unterbliebene, de-
taillierte Analyse al-°Alayilis Denkens und besonders seines Werkes Ayna [-
hata’?, 1978 (S. 22). Gleich zu Beginn (Teil A) proklamiert Sing, dass er eine
exklusive Zu- oder Absprechung von bestimmten Charaktereigenschaften beider
Hauptdiskursstringe (ndmlich des “progressiven” und des “hegemonialen™) —
zum Beispiel in ihrer Identifizierung als “rational” oder “anti-rational”, in
Respektive — zu vermeiden wiinscht. Dies 1st eine willkommene Unterlassung,
insofern Publikationen tiber “liberale” muslimische Denker, diese hautig als
Rationalisten beschreiben, und sie somit gewollt in stirkeren Kontrast setzten
zum hegemonialen, oder traditionalistischen Gedankengut, welches dann genau-
so unscharf als “nicht-rational” dargestellt wird.

Nach einigen Reflexionen tber den Begrift “liberaler Islam™ und die
Aufgaben von Intellektuellen innerhalb religionspolitischer Diskurse in der
Gesellschaft (S. 30-40) fithrt Sing fiinf Ansichten auf, die er hotft mit seiner
Arbeit untermauern zu kénnen:

1.  Aus der Komplexitit der Diskurse zum Islamverstdndnis, tritt al-"Alayilt als
Vertreter eines interreligiosen Diskurses auf.

2. “Die Dominanz des konfessionalistischen Systems™ (S. 52) im Libanon
verhinderte al-*AlayilTs Einzug in den Bereich der Staatsfithrung und posi-
tionierte al-“Alayilt gleichzeitig “im oppositionellen Lager der sédkularen,
marxistischen und tiberkontessionellen Linken.”

3. al-"Alayili kritisierte Bewegungen der Islamisierung, der Ideologisierung
und “Radikalisierung von Nationalismus und Sozialismus™ (S. 53).

4. Die Weltvorstellung liberaler Diskurse erlaubt die Idee, dass Religion einen
wertvollen Beitrag zur Welt und zum Staat leisten kann; jedoch entscheidet
die Gesellschatt selbst, inwiefern sich dieser Beitrag in den sich stindig
verindernden sozialen Umstédnden praktisch ausdriickt. Die Weltvorstel -
lung 1slamischer Diskurse beinhaltet den Konsens, dass Islam generell in
Verbindung steht mit Staat und Welt, und im radikalen islamischen Diskurs
steigert sich diese Verbindung zum - alles Nicht-Islamischen aus-
schliessenden — Ideal (S. 54).

5. al-°*Alayilt ist ein “liberaler Denker”, der sich wohl an diversen Diskursen
beteiligte, jedoch immer kritisch jeglicher Radikalisierung von Diskursen
gegentiberstand. Sing setzt den Begriff “liberal” daher nicht gleich mit dem

AS/EA LXVI=32012, 8. 833-870



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 855

Attribut “progressiv”, sondern versteht die Bezeichnung “liberal” mit Blick
auf Alayilis Denken als die Beschreibung einer anti-radikalen Weltein-
stellung.

Diese Buchbesprechung kann leider nicht das komplexe Geflecht von al-°Ala-
yilts Denken im Detail wiedergeben, jedoch wird hier die Méglichkeit wahrge-
nommen, einige seiner zu Recht sehr wissenswerten Anschauungen darzustellen.
Teil B fiihrt den Leser ein in “die Position al-°Alayilis im sozialen Raum™. Al-
‘Alayilts Aftinitdt fur Henri Bergson und die Batiniyya spiegelt sich wider in
seiner Definition von Islam als eine Religion der Synthese; eine natiirliche Reli-
gion, deren hochster Wert die Freiheit sei (S. 91-105). Den libanesischen Biir-
gerkrieg vor Augen, formuliert al-*AlayilT die Notwendigkeit von der Uberwin-
dung der Stammesgesellschaft, welche unter dem Mantel des Konfessionalismus
weiterhin als Struktur libanesischer Politik existiert (S. 123). In Antizipation des
Scheiterns des religiosen Erwachens (S. 92) identifiziert al-"Alayilt den bisher
ausgespielten Nationalismus als ein Hindernis fir die Moderne — welche wesen-
tlicher Bestandteil des Islam sei (S. 126) — und fordert, in Kontrast zu einem
Nationalismus der ideellen Armut und Tendenz zum Extremismus, ein “ethi-
sches Projekt” (siche auch S. 145), erbaut auf Grundlage einer nationalen Philo-
sophie, welche in der natiirlichen Religion (ad-din ap-tabi‘t) (S. 147) wurzelt,
und die Formulierung von Menschenrechten erstrebt.

In diesem Sinne versucht al-‘Alayili einen nationalistischen Gesellschafts-
entwurf, der seine “erhabenen Ideale” aus der Religion schopft (S. 148), und —
im Kontext arabischer Sozialphdnomene — seine Identitdt und Einheit aus der
arabischen Sprache gewinnt (S. 152). Der Leser erfihrt mehr tiber al-“Alayilis
Entwurf eines ethisch geziigelten Nationalismus. So sieht er in der Anndherung
von Irak und Syrien eine mégliche Verschmelzung, die den Kern fiir eine sich
ausweitende arabische Nation darstellt (S. 153). Nichtsdestotrotz dieser Vision,
warnt al-*Alayili — Beispiele aus der islamischen Geschichte vor Auge — dass ein
tehlgeleiteter Nationalismus den Islam potentiell zum Arabertum reduziere (S.
173). Diese Fehlentwicklung sei nicht im “Geist der prophetischen Reformen™
(S. 168), welcher durch den sozialen Reformer und Revolutionér, dem Propheten
Muhammed, als Antwort auf gesellschaftlichen Herausforderungen des Hijaz zu
den Menschen kam. Sie sei ebenfalls nicht im Geiste der, dem gottlichen Plan
entsprechenden, Revolte Husayns, die al-°Alayili als Appell zum immer erstre-
benswerten Aufstand gegen Unrecht interpretiert. Ferner gelte es diesen revolu-
tiondren Geist zu revitalisieren, und zwar nicht mittels Orthodoxie, sondern per
Orthopraxie (S. 174f). [Die Orthopraxie, wie sie al-°"Alayilf versteht, sollte zum

AS/EA LX V1322012, S. 833-870



856 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Grundsatz die soziale Gerechtigkeit haben. Dieser Grundsatz, so al-"Alayili, exi-
stierte schon im Frithislam, die “Bedeutung der Botschatt und des Grundsatzes
habe sich jedoch mit dem Wandel der Bedingungen ebentfalls gewandelt™ (siche
Teil D, S. 411).]

Wie erwihnt widmete sich al-*Alayili als Philologe dem Arabischen, und
versteht es — im Gegensatz zum Konservatismus vieler arabischer Linguisten —
als ein lebendiges Phanomen, welches durch seine Fahigkeit zur dynamischen
Evolution einen grossen Reichtum entwickelt (S. 188). Demnach interpretierte
al-°Alayilt die Existenz von Dialekten als Beitrag des schopferischen Aktes von
Sprache. Al-°Alayili selbst kreierte in seiner “generativen Grammatik™ eine
Reihe von Neologismen (S. 194).

Teil C widmet sich dem Werk Ayna [-hara’? (Wo liegt der Fehler?), in wel-
chem al-°AlayilT die Ideologisierung des Islam durch den islamischen Diskurs
kritisiert. Innerhalb der Scharia-Debatte — die einen wichtigen Stellenwert fiir die
Formulierung von Orthopraxie hat — bezeugt al-Alayilt sein Hoffen auf die
Stiftung einer 1slamischen Identitit, die den Islam als unteilbare Einheit und als
anthropozentrische Ideologie begreift (S. 220, S. 412). Dabei muss die Scharia,
gleichsam der arabischen Sprache, als dynamisch und sich fortwihrend den so-
zialen Herausforderungen annehmend gestalten. Scharia sei, wie Islam an sich,
giitig und biegsam (8. 222). Die praktische Scharia trigt zur Entwicklung des
Menschen in Richtung Vervollkommnung und Glick bei, und erkennt daber die
personliche Freiheit als “Krone der Menschheit™ (S. 227) an. Al-*Alayili, fiir den
die UN Menschenrechte im Einklang sind mit islamischen Grundsitzen, pladiert
dafiir, dass Friede zum Lebenskonzept der Muslime gehort. Al-°Alayilt glaubt
nicht, dass man an den Korantext herantreten sollte, im Glauben ein einzig
korrektes Verstindnis des Wortlautes zu erlangen. Wenngleich der islamische
Diskurs Argumentationen oft auf Lesungen einzelner Koranverse griindet, findet
al-AlayilT es erstrebenswerter, aus dem Koran gesetzlichen Regelungen des
sozialen Raumes zu gewinnen. Nur so konnte dem anfinglichen “‘sozialen
Reformexperiment” Muhammeds eventuell zu dauerhaftem Erfolg verholfen
werden (S. 228). Der im Titel des Werkes gemeinte “Fehler” ist der, zu glauben,
dass unterschiedliche Rechtsmeinungen vermieden werden mussen. Al-°Alayili,
der der mutazilitischen Rechtsschule musawwiba angehort, glaubt dass die
Scharia flexibel 1st und Dogmen tiberwindet (S. 229-231).

Den Kerngedanken einer biegsamen und verstindnisvollen Scharia bettet
Sing in den Kontext der politischen und sozialen Situation islamisch-arabischer
Lander und ihren intellektuellen Stromungen (S. 255). In diesem Kontext kommt
al-*AlayilT auf diverse menschenrechtliche Aspekte zu sprechen: er spricht sich

AS/EA LXVI=32012, 8. 833-870



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 857

gegen die Amputation von Kérperteilen als Strafe aus, nnmmt Stellung zu Stufen
der Unzuchtsbestratung, und lehnt die Steinigungsstrafe ab (S. 258-261).

Sing stellt al-°Alayilt dar als einen Denker, der nicht der Opposition wegen
gegen vieles opponiert. Er sei vielmehr ein Intellektueller, der durch eigenstin-
diges Reflektieren zu originellen Gesichtspunkten kommt. Dabei kann es sein,
dass al-*AlayilT durchaus manchen Aspekten eines Diskursstranges zustimmt,
wobei er diesem generell kritisch gegentibersteht. Al-°Alayilf ist demnach kein
Freund von Pauschalbewertungen, sondern ein genuiner Beobachter und Kritiker
des hegemonialen islamischen Diskurses (S. 267). In Sings Darstellung verschie-
dener Diskurse, welche um al-°Alayilis Ansichten entstanden (S. 273), er-
schliesst sich dem Leser, dass der vielleicht grésste Dorn im Auge der Gegner
al-°Alayilts seine Kritik am Konfessionalismus sei. Das vom Konfessionalismus
geforderte Neo-Patriarchat, sowie das Verbot der interreligiésen Ehe, seien Auf-
fassungen, die schwer mit einem sidkularen Staat zu vereinbaren seien (S. 287).
Ein Ausweg aus dem Dilemma, das die Frage nach einer interreligiosen Ehe
stellt, ist die Erlaubnis der Zivilehe, fiir die sich auch al-*Alayili ausspricht (S.
306). Der Sékularismus stellt die grosste Heraustorderung tiir den Konfessio-
nalismus dar, da er die dem Machterhalt der status-quo-Méchte dienende Staats-
fuhrungsstruktur abzuschaffen sucht (S. 300). Sing zeigt deutlich, das in den
anti-Sékularisierungs- und pro-Konfessionalismusdebatten sowohl Christen wie
auch Muslime vertreten (S. 295). Beide Seiten scheinen jedoch oft mehr am
eigenen Machterhalt, als am Fortschritt ihres Landes interessiert zu sein.

Dass al-°Alayili federfiihrend in der Sédkularisierungsstrémung war, heisst
nicht, dass es in seiner Vision von Gesellschaft keinen Platz fiir Gott oder Reli-
gion gibt, wie sein oben genanntes Verstindnis von Orthopraxie und ethischer
Scharia beweist. Allerdings schldgt er die Moglichkeit divergierender Koran-
interpretationen vor, Auslegungen, die vorherige Verstandnisse in Frage stellen
und nicht vor Abweichung scheuen. So findet er z7um Beispiel, dass das Verbot
der Mischehe ein Konstrukt, ein “verspiteter Konsens™ set (S. 332), welcher sich
nicht aus der Koranlektiire ergebe. Des weiteren erklart er, 'he sei ein Vertrag,
der zwischen gleichgestellten Staatsbiirgern zu schliessen ist. Dieser Vertrag sei
keine religiose Angelegenheit (S. 312). Der Scharia-Diskurs um das Thema
Mischehe eignet sich deshalb als Dreh- und Angelpunkt einer Darstellung von
Argumentations-Mechanismen, die von den verschiedenen Diskursparteien ein-
gesetzt werden. So erhoben sich diverse Stimmen, die al-°AlayilT aufforderten,
die Richtigkeit seines igtihad zu beweisen (S. 330). Im Kampf um Legitimation
zeigte al-°Alayilt dann die logischen Widerspriiche der Gegnerargumente. Durch
Sings journalistische Detailtreue erhilt der Leser ein Bild von der sozialen

AS/EA LX V1322012, S. 833-870



858 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Eindringlichkeit der aufgebrachten Themen, sowie einen Eindruck der wichtigen
Rolle al-°*Alayilis in einer Zeit dringender gesellschaftlicher Herausforderungen.
Dass der Kritiker al-AlayilT natiirlich selbst zum Gegenstand massiver Kritik
wird, zeigt Sing anhand der Darstellung von Delegitimierungskampagnen (S.
333-345).

In Teil D (Kdmpfe um symbolische Macht) sollen Sings theoretische Refle-
xionen Uber die Theorien Zygmunt Baumans, Pierre Bourdieus und Gerhard
Schulzes helfen, Leitideen fiir die Analyse der al-°AlayilT umgebenden Diskurse
zu finden. An dieser Stelle findet sich nun kein Raum die Theorien im Detail
darzustellen. Mit Bezug auf Baumans Theorie zur Moderne, ldsst sich jedoch
sagen, dass al-°Alayilt viele seiner Stellungnahmen an die von Bauman identifi-
zierten (S. 350-354) Herausforderungen durch die Moderne richtet.

Im Folgenden Abschnitt konzentriert sich Sing vor allem auf den Scharia-
Diskurs, welcher eine “legislative lingua franca”™ sei und zugleich Protestaus-
druck gegen die Ubernahme un-islamischer Rechtssysteme des dominierenden
Westens. Sing portratiert den Scharia-Diskurs in seinen verschiedenen Ausfor-
mungen durch die Salafiyya, Neo-Salafiyya, durch Sayyid Qutb, dem Gihadis-
mus und der neuen Orthodoxie (S. 358-366). Al-AlayilT tritt, wie gesagt, in
diesen Diskursen ein als etablierter Gelehrter des arabisch literarischen Feldes.
Dass religiose Autoritéten literarische Akteure oft als Bedrohung ihrer Autoritit
verstehen, zeigt sich in den von thnen oft initiierten Manipulation politischer
Michte (siehe auch 1im “Fall Abu Zayd™). Die Politik soll auf ihr Geheiss den
zensorischen Ausschluss literarischer Werke bewirken (S. 369). Dieser Politik
fiel dann auch al-°Alayilts Werk zum Opfer.

Wie al-°‘Alayili selbst stets die Bedingtheit sozialer Phinomene (z.B. Reli-
gion, Sprache) betonte, hob auch Pierre Bourdieu, auf dessen Theorie Sing eben-
talls verweist, die “soziale Bedingtheit von Literatur heraus™ (S. 371). Bourdieu
vertrat die Ansicht, dass Intellektuelle “kulturelles Kapital” zu akkumulieren
suchen. Ansehen, 6ffentliche Stellungen, und Finanzstirke wiirden von Intellek-
tuellen weniger hoch oder sogar als Hindernis zur Erlangung kulturellen Kapi-
tals gewertet. Uber al-*Alayilf erfahren wir in diesem Zusammenhang, dass ihm,
trotz seiner versuchten Grenziiberschreitung vom literarischen zum religidsen
Feld und wegen seiner Sympathie fiir linkes — im Auge des religiés-politischen
Establishment subversives — Gedankengut, der Versuch, “Mufti der Republik™
zu werden, misslang. Auch blieben staatliche Finanzierungen seiner Publika-
tionen aus (S. 373). In anderen Worten, al-°Alayilt verlor im Symbolkampf mit
dem religiosem Establishment. Sings Reflexionen tiber Bourdieus Entwiirfe

AS/EA LXVI=32012, 8. 833-870



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 859

helfen dahingegen al-*Alayilis Position und Funktion als Intellektuellen und in
seiner Relation zu bestehenden Machtverhiltnissen zu betrachten. Sing schreibt:

Inhaltlich kniipften al-Alayilis Fragestellungen an die drei Griindungskonflikte des
arabischen literarischen Feldes an (Finsatz fiir literarische Autonomie, Demokratie-

kompatible und menschrechtliche Interpretationen des Islams und der Scharia; Einsatz fiir
die Gleichberechtigung der Frau) (S. 402).

Sein Werk Ayna [-hata’? entstand in einer Zeit in welcher sukzessiv “Fretheiten
im literarischen Feld verringert” wurden. Die literarischen Einschrinkungen in-
tensivierten sich durch Androhung physischer Gewalt gegentiber Intellektuellen
und gipfelten in der Ermordung mancher literarischer Akteure (S. 391).

Sings theoretische Einbettung der Untersuchung al-*Alayilts beinhaltet die
Darstellung der Mechanismen religids-gelenkter staatlicher Apparate zur Unter-
driickung literarischer, religionskritischer Werke (hier am Beispiel Nagib Mah-
tuz). Des weiteren erfiahrt der Leser mehr tiber das intellektuelle Feld der 60er
Jahre (besonders im, den Libanon beeinflussenden, Agypten), und den daraufhin
in den 70er Jahren folgenden saudischen Einfluss (vor allem auf das Sunnitum).
Dieser historische Rahmen hilft die Umstinde nachzuvollziehen, in denen das
Werk Ayna l-hata’? entstand. Die Lekture fithrt auch ein in Grundsitze der
Mutazila (einer deren Rechtsschulen al-‘Alayili angehérte, ndmlich der
musawwiba), und kontrastiert diese mit den Leitgedanken der Aschari-Denk-
schule, welche 1n traditionell-konservativen Gesellschaftsentwiirfen dominiert
(S. 430-432).

Sich wieder al-°AlayilT und dem Schariadiskurs zuwendend, zeigt Sing wie
tur al-*Alayilt Scharia kein eindeutig abgeschlossenes System 1st, genauso wenig
wie der Islam oder die arabische Sprache an sich. Verschiedene Lesungen von
Koranstellen, unterschiedliche Rechtstfindungen, liefern verschiedene [.osungen
fur ein Problem. Und nur eine solche Fiille von Losungen kénnen der Komple-
xitdt der sozialen Bedingungen gerecht werden. Dass sich diese Komplexitit
auch im Pluralismus der Rechtsschulen widerspiegelt, sei ein Segen und kein
Fluch (S. 435). Da mit der Institution der Scharia bestimmte Moralvorstellungen,
soziale Normen und Rechtsprechung verbunden sind, und diese auf die Wurzel
des Heiligen zurtickgefiihrt werden, 1st der Kampt in diesem Feld verstidndlicher-
weise besonders intensiv (S. 438).

Am Beispiel der Diskussion um die interreligiésen Ehe zeigt Sing einige
aussagenlogische Ungereimtheiten in den Aussagen von al-‘Alayilts Gegnern.
Diese behaupten, dass die Scharia, aufgrund ihrer Widerspruchsfreiheit und

AS/EA LX V1322012, S. 833-870



860 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Beweisbarkeit, ein System der liickenlosen Erschliessungen von Problemen
darstelle. Diese Aussage spiegelt den Wunsch nach einer totalen Formalisierung.
Gegeben sei, dass die Scharia aut Axiomen aufbaut (hergeleitet aus Koran, Ha-
dith ete.) und dass die von ihr abgeleiteten Regeln universale Anwendung fin-
den. Hier macht der Autor einen interessanten “Ausflug” in die Mathematik und
versucht mit Bezug auf Gédels Unvollstédndigkeits-Theoreme, einen Grund zu
liefern, diese Idee der idealen Scharia als Unméglichkeit zu denken (S. 444). Al-
‘Alayili lasst tibrigens beide Anspriiche beziiglich der Scharia fallen, den auf
Vollstindigkeit sowie den auf Widerspruchsfreiheit. Stattdessen vertritt er ein
zweldimensionales Schariaverstandnis und strebt gleichzeitig nach einer “Voll-
stindigkeit hohere Art”. Die Differenzen in den Aussagen der Quellentexte und
die daraus resultierenden mannigfaltigen Interpretationen, sind ein Segen tur den
“offenen Muslim™, der durch diese Vielfiltigkeit Zugang zu mehreren Losungs-
moglichkeiten erlangt (S. 448, vgl. S. 435).

Sing, an dieser Stelle weiterhin mit theoretischen Reflexionen beschiftigt,
will eine Familiendahnlichkeit zwischen dem Denken Bergsons und al-*Alayilis
aufzeigen (S. 451). Tatsichlich bezieht sich al-“Alayili auf Bergson (sowie
Durkheim) und formuliert die Vorstellung, Scharia sei ein dynamisches, sich
entwickelndes Rechtssystem, welches keine abgeschlossene Moralvorstellungen
und ethische Normen proklamiert, sondern offen gegeniiber den méglichen 1.6-
sungen fir jetzt-zeitliche gesellschafiliche Herausforderungen und Probleme sei.
Das statische Verurteilen der Mischehe entsprache demnach nicht dem evolutio-
niaren Geiste des Islam. Islams sozial-kulturelles Erbe se1 durchaus eine Quelle,
reich an Méglichkeiten (S. 452).

Der Autor Manfred Sing macht in vollem Umfang deutlich, dass al-*Alayilt als
Vertreter des oppositionellen Schariadiskurses, die Autoritit religids-politischer
Akteure und Institutionen in Frage stellte und zudem klar Stellung nahm zu
Sozialproblemen, fiir die die bestehende Ordnung keine annehmbaren Lésungen
anzubieten schien. Die Illustration al-°Alayilis anthropozentrischer Auslegung
von Religion und Staat, und die Erlduterung seiner Ansichten zum ethischen
Nationalismus, helfen Sings Leser al-"Alayilfs ethno-nationalistische Diskurs-
konzepte nachzuvollziehen. Das Verstehen dieser Konzepte ist essentiell fir die
Wirdigung des Denkens und Wirkens al-°Alayilts, der seine Ideen oft tiber den
Austausch und Abschlag mit zeitgendssischen Denkern, politischen und religié-
sen Personen zum Ausdruck brachte. Die Darstellung der Einfltisse auf Alayilis
intellektuelle Entfaltung, zugleich auch das Aufzeigen seiner Originalitit, ge-
lingt Sing mit dieser Untersuchung erfolgreich. Das Aufzeigen der Griindungs-

AS/EA LXVI=32012, 8. 833-870



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 861

konflikte innerhalb des literarischen Feldes 1st eine durchaus sinnvolle Methode,
die Umstédnde des Intellektuellen besser zu beleuchten.

Das Buch in seiner Gesamtheit, sowie vor allem die theoretischen Refle-
xionen (Teil D), sind weniger als Lektire fir Laien oder Erstsemesterstudenten
geeignet. Jedoch sind vor allem die Kapitel zu al-°Alayilis Person, Position und
Werk (Teile B und D) allen Interessierten an den “Exoten unter den Exoten™ (8.
21) zu empfehlen. Westlichen Lesern erscheinen Grenzginger wie al-"Alayili oft
sympathisch und Dank Sings Arbeit erschliesst sich dem deutsche Leser nun
eine solche faszinierende und gleichsam signifikante Person. “Abdallah al-
‘Alayili, welcher 1996 starb, hinterldsst eine lange Einflusszeit von 50 Jahren
sowohl im Libanon als auch tber diesen Wirkungsraum hinaus. Eindrucksvolle
Bilder des Denkers im Anhang des Buches geben al-°Alayili ein Gesicht.

Ohne Zweifel gehort Sings Werk zu den willkommenen Monographien, die
der Entwicklung, Originalitit und Vielfdltigkeit islamischen Denkens gerecht
werden. Auch seine — einem Islamwissenschaftler wiirdige — Untersuchung ara-
bischer Originalwerke 1st nennenswert. In der Reihe detailgetreuer Untersu-
chungen (allesamt Doktorarbeiten) sind auch Ursula Giinthers Buch (2003) tiber
Muhammad Arkoun, Donald Berrys (2003) Erérterung des Denkens und Ein-
flusses Fazlur Rahmans, und Peter Matthews Wrights (2008) Werk tiber Nasr
Hamid Abu Zayd zu nennen. Es ist sehr zu wiinschen, dass uns bald weitere
solcher griindlichen Studien zu einzelnen muslimischen Intellektuellen zugiang-
lich werden.

Katharina Volker

VoGT, Gabriele and ROBERTS, Glenda S. (eds.): Migration and Integration —
Japan in Comparative Perspective. Munich: Tudicium, 2011 (Japan and Europe

— Historical Relations and Comparative Studies, edited by the German Institute
of Japanese Studies). 222 pp., ISBN: 978-3-86205-054-3.

Der von Gabriele Vogt und Glenda S. Roberts herausgegebene Band ist eine
wichtige und willkommene Ergénzung zum wachsenden Korpus an wissen-
schaftlicher Literatur Gber die neue Migration nach Japan. Im Sammelband,
welcher aus einer Tagung am Deutschen Institut fir Japanstudien in Tokyd im
Herbst 2007 hervorgegangen ist, wird die Integration und Exklusion von Im-
migranten in Japan im Vergleich zu den neusten Trends in westlichen Industrie-
landern untersucht. Er zeichnet sich durch die hohe Qualitit und die innovativen

AS/EA LX V1322012, S. 833-870



862 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Ansitze in der Mehrzahl der Beitrdge aus. Zudem stellt er auch eine Primér-
quelle tur die Migrationsforschung dar, indem Organisationen und Akteure aus
dem Migrationsbereich ihre Sichtweise in kurzen Selbstportraits darstellen.

Fir die Einordnung des Sammelbandes ist es wichtig zu wissen, dass Im-
migration Uber Jahrzehnte in der sozialwissenschaftlichen Forschung zu Japan
kein wichtiges Thema war und auch in den japanischen Sozialwissenschatien
bestenfalls sekundire Bedeutung zugemessen wurde. Denn von 1945 bis in die
spiten 1980er Jahre kannte Japan keine signifikante Zuwanderung und wurde in
der Fachliteratur oft als Paradebeispiel fiir ein Nichtimmigrationsland identifi-
ziert (BARTRAM, 2000; ZOLBERG, 1989: 405). Seit dem Ende des Kalten Krie-
ges 1st es jedoch in der weltweiten Migration zu wichtigen Neuentwicklungen
gekommen. Neben anderen Verdnderungen sehen sich einige fortgeschrittene
Industrielinder, welche bisher in der Periode nach 1945 keine bedeutenden Zu-
strome von Immigranten aufwiesen, neu mit kontinuierlichen Immigrations-
bewegungen konfrontiert und wurden innert weniger Jahre zu etablierten Immi-
grationslandern. Betroffen von dieser Transformation von einem Nichtimmigra-
tionsland in ein Immigrationsland sind vor allem Volkswirtschatten in Stideu-
ropa und in Ostasien wie Italien, Spanien, Stidkorea oder Taiwan. Gerade auch
Japan ist ein Paradebeispiel fiir ein solches neues Immigrationsland angesichts
der neuen Zu- und Einwanderung ab den spéten 1980er Jahren. Zwar ist der
Ausldnderanteil in Japan mit etwa 1,7 % auch gegenwirtig im Vergleich zur
Schweiz und vielen anderen fortgeschrittenen Industrielindern noch ausge-
sprochen gering, jedoch hat sich dieser Anteil im Zuge des letzten Viertel-
jahrhunderts mehr als verdoppelt und gemessen in der jahrlichen Nettozu-
wanderung ist Japan eine der wichtigen Migrationsdestinationen unter den
fortgeschrittenen Industrielindern weltweit (CHiAvAcct, 2011: 11-12). Es 1st
wohl tiberfliissig zu betonen, dass diese Transformation in ein Immigrationsland
Japan bereits verdndert hat und langfristig grundlegend pragen wird.

Entsprechend sind die Ursachen und Folgen der neuen Immigration nach
Japan in einer Reihe von wissenschaftlichen Studien und Publikationen disku-
tiert und analysiert worden. Besonders hervorzuheben sind hierbei Arbeiten aus
einer Arbeitsmarktperspektive (IGucHI, 2001; IYOTANI / KAIITA, 1992; MORI,
1997, SuzuUKI1, 2009, TANNO, 2007), zur Riickkehrmigration von japanischen
Emigranten und deren Nachfahren (H & A\ nikkeijin) aus Stidamerika (KAITA /
TANNO / HIGUCHI, 2005; ONAI, 2009; ONAI/ SAKAI, 2001, ROTH, 2002; TSUDA,
2003; WATANABE, 1995), zur japanischen Immigrationspolitik (CHIAVACCI,
2011; KOIKE, 1996; YORIMITSU, 2005), zu den gesamtgesellschafilichen Folgen
der neuen Immigration (DOUGLASS / ROBERTS, 1999, KANTA / MIYAIIMA,

AS/EA LXVI=32012, 8. 833-870



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 363

2002) und als neues Thema der letzten Jahre zu chinesischen Immigranten als
der grossten Ethnie unter den neuen Immigranten (LLE BATL, 2012; LIU-FARRER,
2011). Zudem wurden auch eine Reihe von Sammelbinden zu Japan als Immi-
grationsland 1m Vergleich zu westlichen Industrieldandern publiziert (MASUTANI,
2009; WEINER / HANAMI, 1998).

Im neuen Sammelband von VOGT und ROBERTS wird der Fokus auf die In-
tegration der neuen Immigranten in der japanischen Gesellschaft in komparativer
Perspektive gelegt. Dieser Fokus auf Integration ist dusserst aktuell. Denn in den
ersten beiden Dekaden der neuen Immigration nach Japan war Integrations-
politik ausschliesslich auf der Ebene der lokalen Verwaltungen ein bedeutendes
Politikteld. Auf nationaler Ebene wurde hingegen einzig eine Immigrations-
politik im Sinne der Grenz- und Einreisekontrolle betrieben. Angesichts der im
Zuge der neuen Immigration auftretenden Integrationsprobleme hat jedoch in
den letzten Jahren ein Umdenken stattgefunden. Aut Anfang 2009 wurde im
Kabinettsbiiro eine Abteilung zur Koordination der Integrationspolitik auf natio-
naler Ebene eingerichtet. Parallel hierzu sind durch staatliche Forschungsinsti-
tute auch erste grossere Studien zu verschiedenen Aspekten der Integration von
neuen Immigranten durchgetiihrt wurden (JILPT, 2011; KOREKAWA, 2012;
NDL, 2008). Der Sammelband greift Integration als aktuelles wichtiges Thema
auf und ist in drei Teile gegliedert. Im ersten Teil sind Studien versammelt, die
sich mit bestimmten Aspekien der Integration von Immigranten in Japan be-
schiftigen. Der zweite Teil ist Deutschland, Frankreich und Kanada als Ver-
gleichsbeispielen gewidmet. Kurze Selbstportraits von zivilgesellschaftlichen
Organisationen und Akteuren aus Japan und Westeuropa, die im Migrations-
bereich titig sind, bilden den dritten und letzten Teil des Sammelbandes.

Im ersten Beitrag des ersten Teils zu Japan analysiert Mike Douglass das
Ausmass in der Internationalisierung von Haushalten und den Einfluss dieser
Internationalisierung auf die Fertilitit in Japan, Siidkorea und Taiwan. Hierbei
zeigt sich in allen untersuchten Landern eine Zunahme von internationalen
Eheschliessungen und eine tiberdurchschnittliche Anzahl Kinder, welche aus
diesen Ehen hervorgeht. Jenseits von Eheschliessungen sind Immigranten in
einer stark anwachsenden Anzahl Haushalten auch als unersetzliche Arbeits-
krifte ein substanzieller Teil des Familienlebens. Im Gegenzug ist zudem eine
Zunahme in der Emigration von Familienmitgliedern wegen Bildung oder
Arbeitstitigkeit zu verzeichnen. Insgesamt kann somit laut Douglass in den
tortgeschrittenen Industrielindern in Ostasien von einem neuen familidren
Multikulturalismus gesprochen werden. Nicht nur die Gesellschaften oder
Arbeitsmirkte, sondern auch die Famulie und das Privatleben i1st durch eine

AS/EA LX V1322012, S. 833-870



864 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Internationalisierung gekennzeichnet. Zwar sind all diese Trends in Japan im
Vergleich zu Stidkorea und Taiwan schwicher ausgepriigt, jedoch ist auch in
Japan eine klare Zunahme in allen betrachteten Teilaspekten zu identifizieren.
Chikako Kashiwazaki untersucht in ithrem Beitrag wie Internationalisierung
(kokusaika [EPFEAL) und Transnationalismus (foransunashonarizumu b~ 7 > A
73 a 7Y X L) in den letzten Jahren in der japanischen Offentlichkeit in Re-
aktion auf die zunehmende Immigration konzeptualisiert und diskutiert werden.
Zwar haben sich durch diese neuen Konzepte einige Verschiebungen im Selbst-
verstindnis Japans ergeben, jedoch ist dadurch die Dominanz eines ethnisch
gepragten Nationalverstindnisses und einer Uiber das Abstammungsprinzip (jus
sanguinis) definierten Staatsangehorigkeit nicht in Frage gestellt worden. Mit
anderen Worten haben sich zwar einige Akzente verschoben, jedoch ist laut
Kashiwazakis Interpretation am basalen japanischen Selbstverstindnis noch
nicht gertittelt worden. Den Inhalt der gegenwirtigen Integrationspolitik in Japan
untersucht Takashi Kibe in seinem Aufsatz. Er zeigt, dass die Integrationspolitik
sich vor allem auf die sozio-kulturelle Integration 1m Zuge des Diskurses zum
Zusammenleben von verschiedenen Kulturen (tabunka kyosei % CALFEAE)
konzentriert. Im Gegensatz hierzu wird kaum auf eine Integration in den japani-
schen Sozialstaat geachtet. Gerade fiir auslandische Arbeitskrafte, von welchen
ein substanzieller Anteil, wie beispielsweise die grosse Mehrheit der nikkeijin,
im informellen Sektor und/oder irregular beschifiigt sind, ist jedoch die Aus-
richtung des japanischen Sozialstaates auf eine Standardbeschéiftigung fatal,
indem dadurch oft eine Teilhabe an den sozialen Sicherungssystemen nicht oder
nur teilweise moglich 1st. Dadurch sind Probleme wie beispielsweise fehlende
Krankenversicherung oder Altersarmut vorprogrammiert und finden im Integra-
tionsdiskurs 1n Japan viel zu wenig Beachtung. Eine positivere Geschichte wird
hingegen von Hélene Le Bail in threm Beitrag erzahlt. Sie analysiert die Integra-
tion von hoch qualifizierten chinesischen Immigranten in Japan und zeigt, dass
diese nicht nur in der Regel wirtschaftlich gut in Japan integriert sind, sondern
sich auch zunehmend zivilgesellschaftlich und politisch in Japan engagieren.
Uber transnationale Netzwerke bilden sie zudem 6konomisch, aber auch ge-
sellschafilich eine wichtige Briicke nach China. Die chinesischen Immigranten
und ihre transnationalen Netzwwerke sind somit ein Paradebeispiel wie die
regionale Integration in Ostasien im Zuge der neuen Migrationsbewegungen
jenseits von staatlicher Politik oder international tatigen Grossunternechmen vor-
angetrieben wird. Dieser Teil des Sammelbandes endet mit einem Beitrag von
Keiko Yamanaka, welche die Rolle von zivilgesellschaftlichen Akteuren in der
Immigrationspolitik in Japan und Stidkorea untersucht. Laut ihr gelang es siidko-

AS/EA LXVI=32012, 8. 833-870



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 865

reanischen Gruppen einen stiarkeren Einfluss im Politikprozess zu entwickeln,
was zu einer Neuausrichtung in der Immigrationspolitik und einer stirkeren
Anerkennung von ausldndischen Arbeitskréiften in Stidkorea im Vergleich zu
Japan fuhrte. Somit bestitigt dieser Beitrag die These von Japan als einem
starken Staat, in welchem die Zivilgesellschaft in den Politikprozessen auf natio-
nalstaatlicher Ebene nur eine untergeordnete Rolle zu spielen vermag.

Der zweite Teil des Sammelbandes mit Vergleichsbeispielen zu Japan be-
ginnt mit einer Darstellung des demographischen Wandels und der Migration in
Deutschland von Reiner Klingholz. Hierbei vertritt er die Thesen, dass die man-
gelnde Integrationspolitik bisher in Deutschland zu einer suboptimalen Aus-
schéptung des Potentials der Immigranten gefithrt hat. Angesichts seiner demo-
graphischen Entwicklung wird Deutschland jedoch in Zukunft noch stirker auf
Immigration angewiesen sein. Valentin Rauer analysiert im néchsten Beitrag zu
Deutschland, wie sich der Politikdiskurs zu Migration und Integration veréndert
hat. Seine Analyse macht deutlich, dass es seit den 1990er Jahren zu einer Ver-
schiebung von einem Gastarbeiterdiskurs zu einem Integrationsdiskurs gekom-
men ist und sich hierbei neue, komplexere Grenzziehungen zwischen Im-
migranten und der einheimischen Bevolkerung in der offentlichen Debatte
entwickelt haben. Im dritten Beitrag zu Deutschland als Fallbeispiel untersucht
Iris Bednarz-Braun die Integration von jungen Immigranten im Arbeitsmarkt.
Sie dokumentiert erneut die deutlichen Unterschiede im Ausbildungsniveau zwi-
schen Personen mit Migrationshintergrund und solchen ohne Migrationshinter-
grund 1n Deutschland. Jedoch zeigt ihre Studie auch, dass unter den jungen Aus-
zubildenden mit und ohne Migrationshintergrund generell eine gute Zusammen-
arbeit besteht. Mirjana Morokvasic erértert im nichsten Beitrag die Migrations-
und Integrationspolitik in Frankreich und deren Auswirkungen gerade fur
Migrantinnen. Laut ihrer Analyse haben sich hierbei die ideelle Finbettung und
die davon abgeleiteten Politikpraferenzen verdndert. Es ist zu einer Neuaus-
richtung auf eine selektive Immigrationspolitik in den letzten Jahren gekommen,
welche zu einer Zunahme von Immigrantinnen gefthrt hat, die im informellen
Sektor arbeitstitig und deswegen nicht in die Sozialversicherungssysteme
integriert sind. Im abschliessenden Beitrag des zweiten Teils untersucht Nana
Oishi die aktive Immigrationspolitik in Kanada im Bereich der Pflegearbeits-
krifte. Hierbei zeigt sie, dass selbst bei einem so gut ausgebauten und auf einer
aktiven Anwerbungspolitik basierenden Zuwanderungssystem wie im Pflege-
sektor in Kanada Probleme bei der Integration von ausldndischen Arbeitskréften
in die Sozialversicherungssysteme bei einer Arbeitstatigkeit im informellen

AS/EA LX V1322012, S. 833-870



866 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Sektor auftreten. Auch beim Nachzug von Familienangehorigen bestehen
weiterhin Schwierigkeiten fiir auslédndische Ptlegearbeitskrifie in Kanada.

Im dritten Teil des Sammelbandes kommen européische und japanische
Organisationen und Akteure aus dem Migrationsbereich mit kurzen Selbst-
portriats zu Wort. Diese spannenden Selbstdarstellungen umtassen eine breite
Palette von Akteuren angefangen mit Immigranten, welche eingebiirgert wurden
und nun im deutschen bzw. japanischen Parlament als nationale Abgeordnete
sitzen, liber zivilgesellschaftliche Organisationen und Aktivisten, welche sich
aktiv fur die Integration der Immigranten einsetzen, bis hin zu Vertretern von
Interessengruppen wie der in der nationalen japanischen Politik sehr ein-
flussreiche Wirtschafts- und Arbeitgeberverband Nippon Keidanren oder die
deutsche Gewerkschaft IG Metall.

Den beiden Herausgeberinnen Gabriele Vogt und Glenda S. Roberts kann insge-
samt nur zu threm Sammelband gratuliert werden. Es ist thnen gelungen, ein
Feld von hochkaritigen Beitrigen zu versammeln, welche in der Mehrzahl neue
Entwicklungen und innovative Ansétze in der Migrationsforschung der letzten
Jahren repriasentieren und auf Japan und die Vergleichsbeispiele anwenden.
Dadurch 1st der Sammelband nicht einfach eine weitere Publikation zur neuen
Immigration in Japan, sondern gibt Einblick in neue Tendenzen in der Migra-
tionsforschung zu Japan und ordnet diese in einen internationalen Vergleich ein.
Fiir eine hohere Kohédrenz als Sammelband wire es jedoch vorteilhaft gewesen,
wenn die Beitrige gerade auch angesichts des angestrebten Vergleichs zwischen
Japan und anderen Immigrationslandern noch stiarker aufeinander Bezug genom-
men hatten. So wird im Beitrag von Reiner Klingholz der demographische Wan-
del als ein zentraler Faktor fur die Immigration nach Deutschland thematisiert.
Doch fehlt, obwohl gerade in Japan die politische und 6tfentliche Debatte zur
Immigration in den letzten Jahren entscheidend durch den demographischen
Wandel mitgepriagt wurde (CHIAVACCI, 2011: 195-269; NDL, 2008, YORI-
MITSU, 2005), ein Beitrag zu Migration und demographischem Wandel zu Japan
im Sammelband, welcher den direkten Vergleich erméglichen wiirde. Oder
Mirjana Morokvasic weist auf die Neuorientierung in der franzésischen Immi-
grationspolitik in Richtung selektive Immigration hin, bei welcher Japan inter-
essanterweise eine Art Vorreiterrolle gegentiber den fortgeschrittenen Industrie-
landern 1m Westen eingenommen hat. Dies wird jedoch 1im Sammelband nicht
thematisiert. Auftéllig ist auch, dass wie so oft Japan beziiglich Migration und
Integration im zweiten Teil des Sammelbandes einzig mit Fallbeispielen aus
dem Westen verglichen wird. Zwar wird von Mike Douglass und Keiko Yama-

AS/EA LXVI=32012, 8. 833-870



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 367

naka in thren Beitrdgen Japan im Vergleich zu anderen Landern in Ostasien
diskutiert, jedoch fehlen ausfihrlichere Analysen von ostasiatischen Immigra-
tionslandern 1im zweiten Teil. Dadurch ist der direkte Vergleich Japans mit
anderen regionalen Beispielen und seine Einbettung in der ostasiatischen Migra-
tionsregion nur teilweise moglich. In der Einleitung fassen die beiden Heraus-
geberinnen die Beitrdge zusammen und ziehen auch ein Fazit, welches jedoch
sehr kurz ausgefallen ist. Angesichts der thematischen Breite und Qualitat der
Beitrdge waren ein ldngeres Fazit, in welchem ein Bogen zwischen den einzel-
nen Beitrigen gezogen und diese aufeinander bezogen werden, wiinschenswert
gewesen. So wird die Leserschaft ein umfassendes und abschliessendes Urteil
zum Vergleich von Japan mit den anderen Lindern im besprochenen Sammel-
band vermissen. Auch wird in der Einleitung nicht aut den dritten Teil des
Buches mit den kurzen Darstellungen eingegangen. Zwar sind diese Selbst-
portraits gerade als Quellen fiir die Migrationstorschung von hohem Interesse,
jedoch kann nur dartiber spekuliert werden, nach welchen Kriterien die Auswahl
der Organisationen und Akteure erfolgt 1st. Trotz dieser Wermutstropfen und
Einschrinkungen muss abschliessend nochmals die hohe Qualitét fast aller Bei-
trige im Sammelband hervorgehoben werden, welche neue und wichtige Denk-
anstésse vermitteln und den Sammelband zu einer Pilichtlektire fur alle
diejenigen machen, die sich fiir die neue Immigration nach Japan und den damit
verknipfien Folgen fuir Japan interessieren.

Literaturverzeichnis

BARTRAM, David

2000 “Japan and Labor Migration: Theoretical and Methodological Impli-
cations of Negative Cases.” International Migration Review 34.1: 5
32.

CHIAVACCI, David

2011 Japans neue Immigrationspolitik: Ostasiatisches Umfeld, ideelle Di-
versitit und institutionelle I'ragmentierung. Wiesbaden: VS Verlag
fur Sozialwissenschaften.

DoucGLAss, Mike / Glenda S. ROBERTS (Hg.)

1999 Japan and Global Migration: Foreign Workers and the Advent of a
Multicultural Society. London: Routledge.

IgucHL, Yasushi #HZ&

2001 Gaikokujin Rodosha Shinjidai 51E A 57852 #iF#X,. Tokyo: Chiku-
ma Shobd.

AS/EA LX V1322012, S. 833-870



868 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

IYOTANI, Toshio tH# 3% L4 /Kanrta Takamichi #EHZFiE (Hg.)

1992 Gaikolujin Rodosharon: Genjé kara Riron he SNE A >7E# 5w
KA & #GH~ . Tokyo: Kobunda.

JILPT (JAPANESE INSTITUTE OF LABOUR POLICY AND TRAINING) H A5 @)
HUEAL - DHEHERS

2011 Seikai Doji Fukyo Ato no Sangyd to Jinzai no Katsuyé ni kan suru
Chésa — Gaikokujin Rodosha no Hatarakikata ni kan suru Chosa
FRRATEOER E AMOFEMCE T 288E - AAE A B
D & J7 12 B+ 2583, Tokyo: JILPT (Chdsa Shirtzu, No. 83).

Kanrta, Takamichi #2HZiE / TanNo Kiyoto FHEFiE A / HIGUCHI Naoto
HAEA

2005 Kao no Mienai Teijitka: Nikkei Burajirujin to Kokka — Shijo — Imin
Nettowaku BAD B Z xwEFE: BR7 72 v NEEHFK - 1iln

- B A4 v b7 —2 . Nagoya: Nagoya Daigaku Shuppankai.

KANTA, Takamichi A2 =218 / MIYATIMA Takashi HE&%& (Hg)

2002 Kokusaika suru Nihon Shakai [EFFE4L 4 2 0 AR 12. Tokyo: Tokyd
Daigaku Shuppankai.

KOIKE, Osamu /NLYE

1996 “Setsaku Tenkan to Kanryd no Biheibia: Gaikokujin Rodosha Mondai
olJireini BRI E BEROEANA B 7 AE A @mENE L E
Wiz | Iharaki Daigalku Seikei Gakkai Zasshi RN FIEE» 2
MRS 64:17-35.

KOREKAWA, YT A2 )I| 47

2012 Nihon ni okeru Gaikokujin no Teijitka ni tsuite no Shakai Kaisoson ni
vyoru Bunseki: Shokugyé Tassei to Sedaikan 1dé ni Shoten o atete H
KB 2HEADEEII DV TOHSERERC &£ 2 98
W EEA S HARMBECESE H T T. Tokyd: Economic and
Social Research Institute (ESRI Discussion Paper Series, No. 283).

LE BAIL, Héléne

2012 Migrants Chinois Hautement Qualifiés: Mobilité Transnationale et
Identité Citoyenne des Résidents Chinois au Japon. Paris: Indes
Savantes.

LIU-FARRER, Gracia

2011 Labour Migration from China to Japan: International Students,
Transnational Migrants. New York: Routledge.

AS/EA LXVI=32012, 8. 833-870



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 369

MASUTANI, Hideki

2009 Imin — Nanmin — Gaikokujin Rodosha to Tabunka Kydsei: Nihon to
Doitsu / Rekishi to Genjo #[% - #EK - ANEI S EFH & 23043
Ho AR E Mo/ EES & IRIR. Tokyo: Yishisha.

MoRI, Hiromi

1885 Immigration Policy and Foreign Workers in Japan. Basingstoke:
Macmillan.

NDL (NATIONAL DIET LIBRARY) [E 7 [E & MEHAE LS VEERR (He)

2008 Jinké Gensho Shakai no Gaikokujin Mondai: Sogo Chosa Hokokusho
N2 s E N RRE: 4430 & R . Tokyo: NDL.

ONAL Toru /MPH% / SAKAT Eshin W EE (Hg)

2001 Nikleei Burajirujin no Teijitka to Chi’iki Shakai: Gunmaken Ota —
Oizumi Chiku o Jirei toshite H 57 7 ¥ v A\ O EEAL & Hitsl 2
BEBIERHE - REHLIX %54 & L T. Tokyd: Ochanomizu Shoba.

ONAIL Toru /MNAE (Hg.)

2009 Koza Toransunashinaru na 1do to Teiji: Teijika suru Zainichi Buraji-
rujin to Chi’ichi Shakai FEME N 7 v AT v+ V2 KE & B4 E
b+ 27EH7 7 v A& kit 2. 3 Binde. Tokyd: Ochano-
mizu Shoba.

ROTH, Joshua Hotaka

2002 Brokered Homeland: Japanese Brazilian Migrants in Japan. Ithaca:
Cornell University Press.

SUzUKL Emiko 5 AJTHE ¥

2009 Nihon de Hataraku Hiseiki Taizaisha: Karera ha “Konomashiku nai
Gaikokujin Rodosha” nano ka? HARTHE  AFIEBHIEE: 175 &

(& L < 2w ANE A7 EE | 4 O 52 Tokyo: Akashi Shoten.

TaNNO, Kyoko FHEFIE A

2007 FEkleyé suru Kové Shisutemu to Gaikokujin Rodosha 35 2 JEH »
A7 & &ANE N7 fEF . Tokyo: Tokyd Daigaku Shuppankai.

Tsupa, Takeyuki

2003 Strangers in the Kthnic Homeland: Japanese Brazilian Return Migra-
tion in Transnational Perspective. New York: Columbia University
Press.

WATANABE, Masako JEJ4%E T (Hg)

1995 Kvodo Kenkyii Dekasegi Nikkei Burajirujin JEFIEFICHBEE H AT
Z ¥V A. 2 Binde. Tokyd: Akashi Shoten.

AS/EA LX V1322012, S. 833-870



870 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

WEINER, Myron / HANAMI Tadashi (Hg.)

1998 Temporary Workers or Future Citizens? Japanese and U.S. Migration
Policies. Houndsmills: Macmillan Press.

YORIMITSU, Masatoshi & G1E# (Hg.)

2005 Nihon no Imin Seisaku o Kangaeru: Jinké Gensho Shakai no Kadai
HADBREREESHEZ 5. AOWEAiHteORE. Tokyo: Akashi
Shoten.

/OLBERG, Aristide R.

1989 “The Next Waves: Migration Theory for a Changing World.” Inter-
national Migration Review 23.3: 403—430.

David Chiavacci

AS/EA LXVI=32012, 8. 833-870



	Rezensionen = Comptes rendus = Reviews

