
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 66 (2012)

Heft: 3

Artikel: Die Verwirrungen der Zöglinge Najafs : Reformkonzepte in der und über
die "hawza" im frühen 20. Jahrhundert

Autor: Younes, Miriam

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-309776

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-309776
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE VERWIRRUNGEN DER ZÖGLINGE NAJAFS –
REFORMKONZEPTE IN DER UND ÜBER DIE ÉAWZA

IM FRÜHEN 20. JAHRHUNDERT

Miriam Younes, Universität Basel

Abstract 1

The article deals with the reform concepts within the Êawza of Najaf in the early 20th century. It
analyses articles published in the Shiite journal al-µIrf—n by members of the group “al-shab¯ba al-

—mil¯ya al-najaf¯ya” (“The Najafi- –mil¯-Youth”). The shab¯ba was founded in 1925 by young
students of Najaf who embraced a radical and comprehensive critique and corresponding agenda

of transformation and reform within the religious, political, and societal spheres. The young
students of the shab¯ba published articles in al-µIrf—n on a regular basis dealing with topics as the

state of the Êawza, the political circumstances in Iraq as well as intellectual and political trends in
the surrounding Islamic world and Europe. They can be labelled an early reform movement within
the Êawza that can at the same time be situated within the broader nah²a-movements in the Arab
world. The article seeks to analyse some articles published in al-µIrf—n in the late 20s of the 20th

century and to explore the topical and ideological self-positioning of the shab¯ba apparent in the

articles. The analysis features the differing but comprehensive processes of change that affected

the Êawza in this period and made a re-positioning within new contexts possible and necessary.

1 Der folgende Artikel ist aus meiner an der Universität Basel laufenden Promotion zu
Reformbewegungen in Najaf im frühen 20. Jahrhundert entstanden und ist ein Auszug aus

den ersten Quellenauswertungen. Ich danke dem Betreuer meiner Arbeit Prof. Dr. Maurus
Reinkowski Universität Basel) für den Hinweis auf eine mögliche Veröffentlichung in den
Asiatischen Studien, sowie hilfreiche Anmerkungen zu diesem Artikel. Weiterer Dank gilt
Prof. Dr. Robert Gleave University of Exeter) und dem Komitee des Projektes “Clerical
Authority in Shiite Islam” für die Möglichkeit, die Ideen zu diesem Artikel auf der
Abschlusskonferenz im März 2012 in Oxford zu präsentieren sowie ihr wertvolles Feedback im
Anschluss an meinen Vortrag. Joël László danke ich für wichtige Anmerkungen sowie

Korrektur des Artikels.

AS/EA LXVI•3•2012, S. 711–748



712 MIRIAM YOUNES

1. Einleitung

Und wir sind die Gruppe, die sich selber aufs Geratewohl) mit dem Namen al-šab¯ba al-
µ—mil¯ya al-na af¯ya bezeichnet. […] Ja, wir sind alle Personen, die besondere Umstände

erlebt haben, durch die wir etwas von der Wahrheit des Lebens verstanden haben, und uns

erschienen einige der sozialen und moralischen Mängel und Schwächen, von denen seit

Zeiten unsere wissenschaftlichen und religiösen Zustände befallen sind. […] Und wir geben

von uns […] einige Seufzer und einiges Ächzen und schicken diese an die leuchtende

Zeitschrift al-µIrfan, […] dann werden sie dort veröffentlicht für uns unter Künstlernamen

aus Gründen, die niemandem unbekannt sind, und es ist in der Folge nicht nötig, dass die
Brüder und Freunde unsere richtigen Namen kennen und “uns blossstellen durch das, was

sie sagen”, da wir seit jener Zeit “Modernisten”, dann “Häretiker”, dann “Ketzer” wurden.2

Mit diesen Worten beschreibt der spätere libanesische Intellektuelle und führende

Kopf der libanesischen kommunistischen Partei £usayn MurÌwa 1910–
1987)3 im Jahre 1929 die Aktivitäten und Positionen der Mitglieder der šab¯ba

al-µ—mil¯ya al-na af̄ ya, der “ –militischen-Najaf¯ Jugend” im Folgenden
alšab¯ba abgekürzt). Als MurÌwa die Worte schrieb, war er ein junger Student von
achtzehn Jahren an der Êawza von Najaf4; die šab¯ba, als deren Mitglied er sich

2 MURËWA, 1928: 410ff. Diese sowie die folgenden Übersetzungen stammen alle von der
Autorin des Artikels.

3 £usayn MurÌwa wurde 1910 in Haddatha im heutigen Südlibanon als Sohn eines schiiti¬
schen Klerikers geboren. Er studierte als junger Mann in Najaf bis er im Jahre 1938 die
Êawza verliess, um als Journalist und Lehrer zu arbeiten. Er kehrte 1949 zurück in den Libanon,

und wurde im Jahre 1951 Mitglied der dortigen Kommunistischen Partei. MurÌwa ist
bekannt als kommunistischer Intellektueller und Literaturkritiker, der sich auch kritisch mit
der islamischen Vergangenheit beschäftigte. Er wurde 1987 im Zuge von Ermordungen
führender Kommunisten in Beirut ermordet. Vgl. NAEF, 2001: 256; ABISAAB, 2008: 240–242,
ausführlicher zu MurÌwas Leben und Wirken DJAVID KHAYATI, 2011. MurÌwa selber
beschreibt sein Leben in dem autobiographischen Interview “Wulidtu šayªan wa amÌtu ìiflan”
MURËWA, 1995) und dem autobiographischen Essay “Min al-NaÜaf daªala ¤ayat¯ M—rks”
MURËWA, 1997: 89–113).

4 Der Begriff Êawza µilm¯ya wörtlich “wissenschaftlicher Kreis”) bezeichnet die schiitisch¬

religiöse Hochschule, an der ein angehender schiitischer Rechtsgelehrter studiert. Das
Studium an einer Êawza gliedert sich in drei Teile 1. muqaddam—t (“Einleitungen”), 2. su ÌÊ

(“Oberflächen”) und 3. dars al-Ð—ri (“Studium des Abschlusses”). Das Curriculum und
damit das Studium an der Êawza zeichnen sich dennoch durch einen informellen, wenig
geregelten Charakter aus, was oft mit dem Begriff der “Ordnung in der Unordnung”
bezeichnet wird. Die berühmtesten Êawzas sind die Êawza von Najaf und die iranische
Êawza in Qom, die allerdings erst 1922 gegründet wurde. Vor allem im Fall dieser beiden

Êawzas ist unter dem Begriff Êawza auch nicht eine einzige Schule zu verstehen, sondern

AS/EA LXVI•3•2012, S. 711– 748



REFORMKONZEPTE IN UND ÜBER DIE ÉAWZA IM 20. JH 713

bezeichnet, war eine wenige Jahre vorher gegründete Vereinigung von jungen
Studenten aus Najaf, die sich mit dem Ziel zusammengeschlossen hatte, eine
vielschichtige und umfassende Agenda der Reform innerhalb der Êawza zu
diskutieren und ihre Durchsetzung anzustreben. Die oben zitierten Worte sind
Teil einer Rede, die MurÌwa vor einer Gruppe von schiitischen Rechtsgelehrten

in Tayr Dibba im heutigen Südlibanon gehalten hatte und die im November
1929 in der schiitischen Zeitschrift al-µIrf—n5 abgedruckt wurde. Die Rede

MurÌwas, in der sich dieser thematisch vor allem mit dem schiitischen Bildungssystem

in Najaf auseinandersetzt, liest sich dennoch auch vor allem als

programmatische und intellektuelle Selbstpositionierung sowohl seiner Person als
auch der šab¯ba Anfang des 20. Jahrhunderts. Die oben zitierten Auszüge aus

der Rede skizzieren bereits die grundlegenden Punkte dieser Positionierung:
MurÌwa weist sich und seinen Gleichgesinnten eine besondere Stellung der
Aufklärung und Aufdeckung zu, in einer Zeit, die er als krisenhaft und reformbedürftig

einschätzt. Der Zusammenschluss zur šab¯ba fand zu diesem Zwecke und
mit diesem Ziel statt. Die aufklärerische Rolle, die MurÌwa der šab¯ba
zuschreibt, drückt sich in der regen Veröffentlichungstätigkeit ihrer Mitglieder in
der Zeitschrift al-µIrf—n aus. Dies weist auf eine Präsenz der šab¯ba in der
schiitischen Öffentlichkeit der damaligen Zeit hin, gleichzeitig macht MurÌwa
aber auch deutlich, dass die Gruppe eine Aussenseiterposition einnimmt, und mit
kritischen sowie ablehnenden Reaktionen konfrontiert ist. Veröffentlicht in al-
µIrf—n, einer der wichtigsten schiitischen Zeitschriften des frühen 20.

Jahrhundert, geschrieben von einem jungen Studenten der Êawza von Najaf, gibt das

Zitat MurÌwas auch einigen Aufschluss über den Zustand der Welt der
schiitischen Gelehrsamkeit Anfang des 20. Jahrhunderts: ähnlich den sunnitischen
Wissenschaftszentren wie Kairo und Damaskus war auch die schiitische Welt
der Najafi Êawza von Ideen und Diskussionen um Kritik, Reform und Verände-

________________________________

eher eine Art “Ensemble” von madrasas, die in einer Stadt liegen. Rula Abisaab vergleicht
dies treffenderweise mit dem Collegesystem in Oxford. ABISAAB, 2006: 231) Die Êawza

von Najaf wurde als erste 12er-schiitische Hochschule im Jahre 1057 von Shaykh al-ëÌs¯
gegründet. Sie entwickelte sich zum Hauptausbildungszentrum schiitischer Gelehrsamkeit

und behielt diesen Status bis in die 1920er Jahre. In der Stadt Najaf befindet sich zudem die
Grabstätte des ersten Imams der 12er-Schia, Al¯ ibn Ab¯ ë—lib. Weitere Literatur zu den

Êawzas in Najaf und Qom, vgl. JAMAL, 1960: 15–22; HEINE, 1990: 204–218; LITVAK, 2000,
2: 58–78; MALLAT, 1993: 39–44; ZAMAN, 2007: 242f.; MOTTAHEDEH, 1985; MERVIN, 2010;
SINDAWI, 2009: 859–862; SINDAWI, 2007.

5 Eine detaillierte Beschreibung der Zeitschrift al-µIrf—n sowie ihrer Bedeutung findet sich in

AS/EA LXVI•3•2012, S. 711–748

Kapitel 4 S. 725f.) dieses Artikels.



714 MIRIAM YOUNES

rung geprägt und demnach ein Bestandteil der Reformbewegungen und -
diskussionen, die im Allgemeinen mit dem Begriff der nah²a6 bezeichnet werden. Die
Tatsache, dass MurÌwa seine Rede in Tayr Dibba hielt, weist gleichzeitig darauf
hin, dass diese Diskussionen durch den Transfer und die transregionalen
Vernetzungen, die die schiitischen Regionen seit Jahrhunderten verbanden, eine
weite Dimension und Wirkungskraft über die Êawza hinaus entfalteten. MurÌ-
was Position als junger Student der Êawza wiederum zeigt, dass die Diskussionen,

die die 12er-schiitischen Welten erfasst hatten, nicht nur von den µulam—´
geführt wurden, sondern von verschiedenen Gruppen innerhalb der Êawza
aufgenommen und entwickelt wurden.

Diskussionen über Reform und Veränderung, eine relativ breite Partizipation

sowie ein transregionaler Bezugsrahmen, in dem diese Debatten stattfanden,

überraschen auf den ersten Blick nicht. Sie gehören vielmehr zu den Charakteristiken

der schiitischen Welten und werden durch die Struktur und Ausrichtung
innerhalb der Êawza begünstigt. Die weitgehende wirtschaftliche und politische
Unabhängigkeit der Êawza von Najaf, das flexible Lehrsystem für µulam—´ und
Studenten sowie der hohe gesellschaftliche, religiöse und wirtschaftliche Status,

den Najaf lange Zeit als Zentrum schiitischer Gelehrsamkeit innehatte, förderten
ein System des Austauschs und der Entwicklung sowie Integration von Kritik,
darauf aufbauenden Veränderungen, Reformen und neuen Ideen.7 Ende des 19.
und Anfang des 20. Jahrhunderts muss die Êawza von Najaf aber auch jenseits
dieser jahrhundertealten erfolgsträchtigen Paradigmen betrachtet werden und
wird allgemein mit einem Zustand des Niedergangs und der Krise in Verbindung

6 Der Begriff nah²a wörtlich “Erneuerung, Erwachen”) bezeichnet ein Wiederbeleben und
Erneuern des intellektuellen und kulturellen Lebens und Wirkens in der arabischen Welt
etwa seit der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts, in dem sich die Protagonisten sowohl mit
dem arabischen Erbe, als auch mit “modernen” Ideologien und Ideen auseinandersetzten.

Elizabeth Kassab definiert sechs übergreifende Hauptthemen, mit denen sich die Nahdisten

in dieser Zeit beschäftigten: 1. Der Aufstieg und Zerfall von Zivilisationen; 2. Fortschritt
und Entwicklung, so wie sie vermeintlich im europäischen Kontext beobachtet wurden; 3.

Themen der Politik, vor allem die Frage nach politischer Gerechtigkeit; 4. Wissenschaft, vor
allem die Errungenschaften der modernen Naturwissenschaften; 5. Religion, vor allem im
Bezug auf ihre Kompatibilität mit moderner Wissenschaft, sowie 6. Genderfragen. Die
Beschäftigung mit diesen Fragen drückte sich vor allem in zunehmenden literarischen und

kulturellen Tätigkeiten, der Gründung von Zeitschriften und Zeitungen, Reformen im
Bildungswesen, vermehrten Übersetzungstätigkeiten, sowie der Gründung von politischen und

kulturellen Debattierclubs aus, in denen auch ideologische Neuerungen diskutiert und

entwickelt wurden. Vgl. KASSAB, 2010: 19–22.

7 Vgl. dazu MERVIN, 2010: 103, 109–112; NAKASH, 1994: 245f.; SINDAWI, 2007: 834f.

AS/EA LXVI•3•2012, S. 711– 748



REFORMKONZEPTE IN UND ÜBER DIE ÉAWZA IM 20. JH 715

gebracht. Die Gründe hierfür müssen vor allem in den makro- und mesohistorischen

Umbrüchen der Zeit wie der Etablierung der britischen Mandatsherrschaft

im Irak, der damit einhergehenden Festschreibung eines nationalen Gebietes, der
Errichtung der irakischen Monarchie sowie des Aufbaus eines staatlich kontrollierten

Bildungssystems innerhalb dieser neuen Realitäten betrachtet werden.8

Durch rigorosere staatliche Kontrolle über das Erziehungssystem verlor die
Êawza sowohl ihre wirtschaftliche und politische Unabhängigkeit und war auch

mit neu gegründeten säkularen Bildungsinstitutionen als Konkurrenz zum
traditionell religiösen Lehrsystem konfrontiert. Die Etablierung von nationalen Grenzen

erschwerte zudem die ehemals transregionalen Verbindungen zu Regionen

wie Libanon und Iran. 9 Diese tiefgreifenden Veränderungen erschütterten die
Êawza einerseits in ihren Grundfesten, andererseits führte die oben beschriebene

Flexibilität innerhalb der Êawza zu verstärkten Versuchen, diesen Erschütterungen

entgegenzuwirken. Das Bewusstsein der Krise und die gleichzeitigen
Versuche, diese zu überwinden spiegelten sich in den Reformkonzepten wieder,
die sich innerhalb der Êawza Anfang des 20. Jahrhunderts entwickelten. Diese
spannungsreiche Ambivalenz findet ihre Entsprechung in der umfassenden Kritik,

die aus MurÌwas Worten deutlich wird. Einerseits kann das Zitat demnach

als ein Ausdruck der alten Strukturen der Êawza gelesen werden, die transregionale

Vernetzung sowie Entwicklung und Ausdruck von Reformideen begünstigten,

andererseits zeigt sich in der Absolutheit der Kritik bereits die
Wahrnehmung der ebengleichen Absolutheit der Krise, in der die alten Strukturen der

AS/EA LXVI•3•2012, S. 711–748

Êawza in ihren Grundfesten in Frage gestellt werden.

MurÌwas Zitat ist ein Beispiel für die umfassenden und vielschichtigen
Reformdiskussionen und -konzepte innerhalb der Êawza von Najaf im frühen 20.
Jahrhundert, deren thematische Bandbreite die politischen, gesellschaftlichen
und wirtschaftlichen Umstände im Irak sowie in den umliegenden arabischen

Ländern und Iran und Europa, als auch die konkreten Zustände innerhalb der
Êawza umfasste. Der vorliegende Artikel versucht anhand einiger ausgewählter
Beiträge, die in der zweiten Hälfte der 1920er Jahre veröffentlicht wurden, diese

Reformdiskussionen zu skizzieren und innerhalb ihrer lokalen und transregionalen

Bezüge zu positionieren. Der Fokus liegt auf den Veröffentlichungen von
Mitgliedern der oben genannten šab¯ba in der schiitischen Zeitschrift al-µIrf—n,

8 Diese Entwicklung lässt sich vor allem an den sinkenden Studierendenzahlen in Najaf An¬
fang des 20. Jahrhunderts verdeutlichen. Vgl. zu den Zahlen MERVIN, 2010: 102; NAKASH,

1994: 241.

9 Vgl. KADHEM, 2010: 2f., LITVAK, 2000; NAKASH, 1994: 240–262.



716 MIRIAM YOUNES

die sich durch ihre radikale und umfassende Kritik an den Umständen der Zeit
auszeichnen. Von Tarif Khalidi als die “angry young shaykhs” bezeichnet, wird
der radikale Ansatz der šab¯ba in der Forschung immer wieder betont, ebenso

wie die Tatsache, dass viele Mitglieder der šab¯ba an einem Punkt ihres
Studiums die Êawza verliessen und eine “Intellektuellenkarriere” als Journalisten
und Lehrer der Ausbildung zum schiitischen Rechtsgelehrten vorzogen. 10 In
ihrem radikalen Reform- und Veränderungswunsch, der letzten Endes im
Abbruch des Studiums an der Êawza mündete, verkörpern die einzelnen Mitglieder
der šab¯ba die oben beschriebene Ambivalenz aus der Wahrnehmung der Krise
einerseits und der Dynamik des Aufbruchs, die eine solche Wahrnehmung
hervorrufen kann, andererseits. Der vorliegende Artikel sucht den Fokus auf
diese Ambivalenz zu legen, und stellt in diesem Zusammenhang die Frage, ob
und wie der traditionell-schiitische Bezugsrahmen, den die Êawza lange Zeit bot,
seinen Geltungsanspruch verlor und in welchen neuen Bezugsrahmen sich die
Studenten in den Debatten positionierten. Hier wird die These verfolgt, dass die
flexible und transregional verflochtene Ausrichtung der Êawza im Zuge der
neuen Umstände zwar an Wirkung verlor, doch der Positionierung in neue

ebenfalls transregional ausgerichtete Bezugsrahmen dienlich war. 11 Die
Debatten, die von den jungen Mitgliedern der šab¯ba in al-µIrf—n in den 1920er
Jahren geführt werden, zeigen einerseits diese neue Positionierung in ihren
Anfängen auf und verweisen gleichzeitig auf den noch bestehenden Wunsch
nach einer Reform und Veränderung innerhalb der Strukturen der Êawza selber.

Die hier gewählten Begriffe “Reform” sowie “Reformdebatten” gehen auf den
arabischen Begriff i l—Ê zurück, und werden hier vor allem deswegen verwendet,

weil sie von den Protagonisten in den Debatten verwendet werden, um ihre
eigene Kritik sowie Agenda der Veränderung auf verschiedenen Ebenen zu
etikettieren. Im folgenden Artikel soll demnach auch untersucht werden, welche
inhaltlichen und semantischen Konnotationen der Begriff des i l—Ê innerhalb der
gewählten Debatten in sich trägt. Der Begriff i l—Ê steht in enger Verbindung zur
Periode sowie zu den gedanklichen Schwerpunkten der nah²a und ist in diesem
Zusammenhang schon vielfach in der Forschung behandelt worden.12 Auffallend

10 KHALIDI, 1981: 116. Vgl. zu den Aktivitäten der šab¯ba auch CHALABI, 2006: 108, 146;
MERVIN, 2000: 184, 209f.; NAKASH, 1994: 262; NAEF, 2004: 148.

11 Diese transregionale Verbindung und Vernetzung von Ideen und Akteuren im Kontext des

Irak in der nah²a-Periode wird vor allem von Orit BASHKIN aufgezeigt. Vgl. BASHKIN,

2009, 2: 142f.
12 Der Begriff i l—Ê kann wörtlich mit den Begriffen “Reform”, aber auch “Wiederherstellung”

sowie “Schaffung von Frieden und Ordnung” übersetzt werden. Im Zuge der nah²a wird mit

AS/EA LXVI•3•2012, S. 711– 748



REFORMKONZEPTE IN UND ÜBER DIE ÉAWZA IM 20. JH 717

ist hierbei, dass der Begriff vor allem in den einschlägigen sunnitischen
Kontexten um die Az—hr sowie um Protagonisten wie Mu¤ammad Abduh 1849–
1905), Mu¤ammad Raš¯d RiŒ— 1865–1935) und Ûam—l al-D¯n al-Af¥—n¯ 1838–
1897) betrachtet wird und der schiitische Kontext kaum Beachtung findet.13 Eine
nähere Betrachtung des Begriffes i l—Ê in den hier gewählten Debatten soll demnach

auch einer bisher ausgebliebenen Integration einer schiitischen Narrative in
die nah²a- und i l—Ê-Forschung dienlich sein. Die Selbstbeschreibung der
Mitglieder der šab¯ba als mu liÊÌn im Dienste der i l—Ê verweist bereits auf den
übergreifenden Kontext, in den sich die Mitglieder der šab¯ba verorten.

Der neue transregionale Fokus, der in den Debatten deutlich wird, zeigt
sich auch in der Bedeutung, die MurÌwa der Veröffentlichung der Debatten in
der Zeitschrift al-µIrf—n beimisst. Die Wichtigkeit von al-µIrf—n als die erste

schiitische Zeitschrift, die bis in die 50er Jahre eine der bedeutendsten
Zeitschriften in der arabischen und vor allem schiitischen Welt darstellte, ist in der
Forschung oft betont worden.14 Der Erfolg von al-µIrf—n verweist einerseits auf
den Erfolg oder das Bestehen des transregionalen Bezugsrahmens, der in der
Verbreitung von Ideen und Wissen durch die Zeitschrift verkörpert wird.
Andererseits wird dadurch auch eine neue Form des Wissenstransfers deutlich, der
durch die Zeitschrift als neues Kommunikationsmedium der Zeit versinnbildlicht
wird. Die Debatten in al-µIrf—n sind bereits unter verschiedenen Aspekten unter-

________________________________

dem Begriff vor allem eine Art neu aufgekommener orthodoxer Reformismus verbunden,

der sich beispielhaft in den doktrinären Lehren von Mu¤ammad Abduh und Mu¤ammad

Raš¯d RiŒ— zeigt. Der Begriff mu liÊÌn bezeichnet im Koran vor allem diejenigen, die
fromme Handlungen vollziehen. Moderne muslimische Reformer wählen diese
Selbstzuschreibung also, um sich in einer Tradition mit diesen frühen muslimischen i l—Ê-Vertretern
und damit den Propheten zu verorten. Obwohl es schwer ist, die inhaltliche Aufladung des

Begriffes, wie ihn diese modernen Reformer prägten, in der Kürze zu fassen, und auch unter
den verschiedenen mu liÊÌn selber keine Einigkeit über eine Definition besteht, so kann der
Versuch einer Verbindung aus einer ethischen und spirituellen Erneuerung des Islam mit
seiner gleichzeitigen sozialen und intellektuellen Emanzipation als prägnantes Charakteristikum

genannt werden. Vgl. zu dem Begriff und seiner Bedeutung innerhalb der nah²a:
AHMAD, 2012; ABUKHALIL, 1995; GIBB, 1947; KERR, 1966; HOURANI, 1983; KEDDOURI,

1997; PETERS, 2005; VOLL, 1983.

13 Der Begriff i l—Ê oder mu liÊÌn im schiitischen Kontext findet in den Artikeln zu i l—Ê und

“Revival and Renewal” in der Encyclopaedia of Islam und in der Oxford Encyclopedia of
the Modern Islamic World keine Erwähnung. Vgl. AHMAD, 2012; ABUKHALIL, 1995: 242–

243 u. 431–434.

14 Vgl. GLASS, 2004: 144–150; KHALIDI, 1981; NAEF, 1996; NAEF, 1996, 2; NAEF, 2002;

AS/EA LXVI•3•2012, S. 711–748

MERVIN, 2000.



718 MIRIAM YOUNES

sucht worden.15 Der Fokus dieses Artikels liegt auf den Debatten, die von
Mitgliedern der šab¯ba in Najaf in der Zeitschrift Ende der 20er Jahre veröffentlicht
wurden. Damit sollen einerseits die Umstände innerhalb der Êawza als auch ihre
transregionalen Bezüge in dieser Zeit in den Blick genommen werden. Obwohl
die šab¯ba und ihre Debatten sowie Aktivitäten in einzelnen Forschungsbeiträgen

bereits einige Aufmerksamkeit erfahren haben,16 ist eine detaillierte Behandlung

ihrer Aktivitäten, ihrer Selbstpositionierung sowie ihrer Einordnung in die
Kontexte ihrer Zeit bisher nicht erfolgt. Der vorliegende Artikel sucht eine
dementsprechende Einordnung und versucht hier einem doppelten Defizit entgegenzuwirken:

Einerseits soll eine bereits angesprochene Integration von i l—Ê-
Debatten und -konzepten innerhalb schiitischer Kontexten in die nah²a-Forschung
vorgenommen werden. Andererseits soll die Entstehung der Reformkonzepte der

šab¯ba auch im Kontext der schiitischen Najafi Êawza betrachtet werden. Hier
wird vor allem versucht, die frühen Diskussionen der šab¯ba innerhalb der
entstehenden Reformdebatten in der Êawza zu betrachten und einzuordnen. Die
Betrachtung der frühen Diskussionen der šab¯ba sind hier als erster Schritt möglicher

weitere Untersuchungen zu verstehen, die sich mit der Entstehung und der

Entwicklung von Reformkonzeptionen und schiitischer Intellektualität beschäftigen

sollen.

2. Zwischen Krise und Reform I:
Die Êawza von Najaf im frühen 20. Jahrhundert

Die Entstehung der šab¯ba sowie ihrer Ideen und Reformdebatten können nicht
ohne die allgemeine Betrachtung von Ideen und Diskussionen über Reform und

Veränderung innerhalb der Êawza von Najaf etwa ab Ende des 19. Jahrhundert

untersucht werden. Reformdebatten im Zuge der nah²a unter schiitischen
Intellektuellen und Rechtsgelehrten im Kontext des Iraks im Allgemeinen und

der Êawza von Najaf im Besonderen haben in der bisherigen Forschung wenig
Aufmerksamkeit erfahren. Während sowohl die klassischen “nah²a-Zentren”

15 Vgl. Forschungen zum —militischen Charakter von al- Irf—n und seine Rolle in der schiiti¬

schen Identitätsfindung im libanesisch-nationalen Kontext: NAEF, 2002; CHALABI, 2006:
168–173; zu Debatten über schiitisch-politischen Aktivismus: MALLAT, 1988; zu den

Debatten über Frauenfragen: WEISS, 2007. Einen Einblick in die Debatten aus und über

Najaf geben MERVIN, 2000 und ENDE, 1997.
16 Vgl. CHALABI, 2006; ENDE, 1997; KHALIDI, 1981; MERVIN, 2000; NAEF, 2001.

AS/EA LXVI•3•2012, S. 711– 748



REFORMKONZEPTE IN UND ÜBER DIE ÉAWZA IM 20. JH 719

wie Kairo, Alexandria, Damaskus und Beirut und ihre medialen Organe wie al-
Muqta af wörtl.: “Die Auslese”) und al-Man—r wörtl.: “Der Leuchtturm”) gut
untersucht wurden,17 als auch die innersunnitischen Diskussionen um eine
Reform des Bildungssystem z.B. in der Azh—r-madrasa in Kairo in der Forschung
behandelt wurden, 18 werden ähnliche Bemühungen im schiitischen Kontext
bisher wenig beachtet. Seit den 90er Jahren sind die Entwicklungen der Schia im
Irak und der Êawza von Najaf vor allem von Yitzhak Nakash behandelt worden.
Hier findet sich auch eine detaillierte Untersuchung der verschiedenen Reformideen

und -bewegungen in Najaf seit Ende des 19. Jahrhunderts.19 Ausserdem
haben vor allem der Artikel von Werner Ende über Mu¤sin Šar—ra 1901–
1946)20, ein Najafi Student und Mitglied der šab¯ba, und dessen Diskussion über
das Najafi Erziehungssystem sowie das Buch von Sabrina Mervin zu
Reformdebatten und -konzepte im südlibanesischen Kontext den Fokus auf die Integration

einer schiitischen Narrative in die Geschichte der nah²a gelenkt.21 Mit ihrer
Studie zu den Aktivitäten irakischer Intellektueller in Bagdad im haschemitischen

Irak hat in den letzten Jahren zudem Orit Bashkin innerhalb der nah²a-
Forschung sich mit dem Irak beschäftigt,22 ausserdem hat Michaelle Browers in
einem kurzen programmatischen Artikel ein Forschungsdefizit im Hinblick auf
Reformbewegungen und -debatten in Najaf seit Ende des 19. Jahrhunderts

diagnostiziert:

While we should not be surprised to find such similar developments among Sunni and

Shi i intellectuals in Arab contexts, it is somewhat surprising to find these ideas
developing within the hawza of Najaf. It is also apparent that English language scholarship

on modern Arab political thought gives less attention to these parallels than those

Shi i individuals who express them in their attempt to forge movements aimed at
reform, modernization, and revolution.23

17 Vgl. zu al-Muqta af und zu al-Man—r GLASS, 2004; HADDAD, 2008; HOURANI, 1984; KERR,

AS/EA LXVI•3•2012, S. 711–748

1966; RYAD, 2009.

18 Vgl. LEMKE, 1980; ECCEL, 1984; CORRADO, 2011; GESINK, 2010; ZEGHAL, 2007.

19 Vgl. NAKASH, 1994.

20 Vgl. zu seinem Leben ENDE, 1997: 61–70; MERVIN, 2000: 430f.; sowie ausführlich ©–Q–N®

1955, vol. 7: 279–294.
21 ENDE, 1997 und MERVIN, 2000, wobei Werner ENDE noch betont, dass Diskussionen um

Reform des Lehrcurriculums in Najaf im Vergleich zum sunnitischen Azh—r-Kontext wenig
bis kaum stattfanden. Vgl. ENDE, 1997: 62.

22 Vgl. BASHKIN, 2009 und BASHKIN, 2009, 2.
23 BROWERS, 2009: 6.



720 MIRIAM YOUNES

In ihrem Artikel nimmt sie eine Einteilung der Reformbewegungen in Najaf in
drei Generationen vor: Während eine erste Generation vor allem aus führenden
Klerikern bestand, die sich ab Ende des 19. Jahrhunderts bis etwa 1920 mit
Reformideen beschäftigten, nahm die darauffolgende zweite Generation diese

Ideen auf, ging durch eine Beschäftigung mit säkularen Ideologien wie Nationalismus

und Sozialismus allerdings auch über den religiösen Bezugsrahmen
hinaus. Die dritte Generation bestand vor allem aus schiitischen Rechtsgelehrten

mit einer politisch aktivistischen Agenda wie sie z.B. von Mu¤ammad B—qir al-
áadr 1963–1980), MÌs— al-áadr 1928–1978) und Mu¤ammad £usayn FaŒ

lallah 1935–2010) verkörpert werden.24

Reformbestrebungen und Wandel innerhalb der Êawza von Najaf sind vor
allem im soziopolitischen Kontext der zunehmenden europäischen Expansion
bis zur Entstehung der Mandatsgebiete sowie der damit einhergehenden

Etablierung der irakisch-nationalen Monarchie entstanden. Ideengeschichtlich
werden hier sowohl der Einfluss der islamisch-arabischen Nah²isten als auch der

Jungtürkenbewegung und der konstitutionellen Bewegung im Iran betont.
Entsprechend drehten sich die frühen Reformgedanken auch um Themen wie
Nationalismus und irakische Geschichte, die Idee des Konstitutionalismus, die
stattfindende europäische Expansion sowie die Entwicklungen im türkischen
und iranischen Kontext. Neben der Frage nach der eigenen Rolle der µulam—´ in
diesen Entwicklungen wurden auch Fragen nach der Kompatibilität des Islam
mit diesen Prozessen sowie nach der notwendigen Transformation der Religion
aufgeworfen. Die Auswirkungen dieser Debatten manifestieren sich vor allem in
einer zunehmend hierarchisierten und politisierten schiitischen Rechtsgelehrtenschaft,

die sich in der politischen Landschaft des ausgehenden Osmanischen

Reiches, der britischen Mandatsherrschaft und der irakischen Monarchie positionierten

und zunehmend Präsenz zeigten. Die Politisierung der schiitischen
µulam—´ in Najaf, die sich eben auch oft in Opposition zur politischen Herrschaft
positionierte, lässt sich sinnbildlich an der hohen Teilnahme schiitischer Gelehrter

aus Najaf an der irakischen Revolte von 1920 ablesen.25

Während sich bis 1920 die Diskussionen in der Êawza also vor allem mit
den politischen und wirtschaftlichen Umständen der Zeit und ihren Implikationen

für das religiöse Selbstverständnis beschäftigten, war es vor allem die von

24 Vgl. BROWERS, 2009: 6.

25 Vgl. NAKASH, 1994: 49–63, 66–69. Beispiele für diese frühe Generation politisch aktiver
µulam—´ sind z.B. Mu¤ammad al-£usayn al-K—šif al-¤iì—Ž 1877–1954) und Abd al-£usayn

Šaraf al-D¯n MÌsaw¯ 1872–1957). Vgl. BROWERS, 2009: 6.

AS/EA LXVI•3•2012, S. 711– 748



REFORMKONZEPTE IN UND ÜBER DIE ÉAWZA IM 20. JH 721

Browers bezeichnete “zweite Generation” von schiitischen Gelehrten und
Studenten, die einerseits die Diskussionen der ersten Generation fortsetze, gleichzeitig

aber auch mutiger die Auseinandersetzung mit ideologischem Neuland
wie Säkularismus und Sozialismus suchte, sowie die von Werner Ende noch
vermisste Diskussion über praktische Reformen26 innerhalb der Êawza aufnahm.
Diese Debatten griffen vor allem die Frage auf, wie die Êawza reformiert werden
muss, damit sie mit den neuen Umständen der Zeit kompatibel wird. Das Ziel
dieser Reformbestrebungen war demnach insbesondere der Aufbau einer neuen

Art von madrasa, die ein klassisch-religiöses Curriculum mit einem Lehrplan
verband, der als modern und/oder säkular verstanden wurde. Diese Diskussionen
nahmen vor allem in den 30er Jahren ihren Anfang und fanden ihren Höhepunkt

in der 1935 gegründeten Vereinigung muntad— al-našr (“Vereinigung der Entfaltung/

Verbreitung”), deren Bemühungen um eine neue Form der religiösen Schule

ab 1958 mit der Etablierung einer juristischen Fakultät erste Früchte trug. 27

Auch wenn die Debatten um eine Reform des religiösen Systems der Êawza

wohl eher ab den 30er Jahren zu verzeichnen sind, so weist Nakash dennoch zu

Recht darauf hin, dass bereits ab Mitte der 20er Jahre einzelne Stimmen das

System der Êawza von Najaf kritisierten und für einen notwendigen Wandel
plädierten.28

Die Reformkonzepte innerhalb der Êawza von Najaf können auch nicht
abschliessend bewertet werden, ohne einen kurzen Blick auf Reformdebatten in der
1922 gegründeten Êawza im iranischen Qom zu werfen. Einerseits entwickelte
sich die neue Êawza schnell zu einem Konkurrent für die irakische madrasa und
kann damit als einer der Gründe für deren Niedergang betrachtet werden,
andererseits kann vor allem ab den 30er Jahren auch eine intellektuelle
Wechselwirkung zwischen den beiden Êawzas beobachtet werden. So setzten in
Qom in den 60er Jahren ähnliche Reformdiskussionen ein wie in Najaf, in der

einerseits eine Änderung des Curriculums der Êawza und Anpassung an “moderne”

Umstände gefordert wurden, andererseits auch eine zunehmende Politisierung

der µulam—´ stattfand. Die Qomer Reformdebatten können als Reaktion und
Weiterführung der in Najaf begonnenen Diskussionen und Konzepte betrachtet
werden, was auch durch den personellen Austausch zwischen den beiden Êawzas

26 Vgl. ENDE, 1997: 62.
27 Zu muntad— al-našr und ihren Aktivitäten vgl. SANKARI, 2005: 42f.; NAKASH, 1994: 265–

AS/EA LXVI•3•2012, S. 711–748

268.

28 Vgl. NAKASH, 1994: 262–268. Zu den frühen Verfechtern einer Reform der Êawza unter den
µulam—´ zählt er Mu¤ammad Ûaw—d al-Hiš—m¯ Sayyid Al¯ Ba¤r al- UlÌm sowie der
Hauptbegründer der muntad— al-našr Mu¤ammad £usayn al-Mu affar.



722 MIRIAM YOUNES

begünstigt wurde.29 Eine weiterführende Betrachtung, welche die Ähnlichkeit
der Konzepte und Debatten, ihre Transformationen sowie den personellen und
intellektuellen Austausch zwischen den beiden Êawzas in den Blick nimmt,
sprengt zwar den Rahmen dieses Artikels, wäre aber im Hinblick auf weitere
Forschung durchaus wünschenswert.

Der hier gegebene kurze Überblick über Reformbewegungen und -diskussionen

in Najaf zeigt, dass selbige durchaus eine Rolle in Najaf spielten, und

auch eine klare thematische und inhaltliche Parallele zu sunnitischen und anderen

modernistischen Debatten in der nah²a zu sehen ist. Während die hier als
erste Generation bezeichneten Akteure vor allem als politisierte µulam—´ auftreten,

zeigt sich bei der zweiten Generation bereits ein radikalerer Ansatz, der
sowohl über die religiös motivierte Politisierung der ersten Generation hinausgeht,

als auch konkretere Reformen im innerschiitischen Kontext anstrebt. Es ist
innerhalb dieser zweiten Generation, in der die al-šab¯ba ihren Anfang nimmt
und in der ihre Ideen letzten Endes zu verorten sind.

3. Zwischen Krise und Reform II: al-šab¯ba al-µ—mil¯ya al-na af¯ya

Die šab¯ba wurde 1925 von jungen Studenten in Najaf mit dem Ziel gegründet,
allgemeine Reformkonzepte innerhalb der Êawza zu diskutieren und ihre
Durchsetzung anzustreben. Die Mitglieder der šab¯ba gaben sich selber den Spitznamen

“Brüder der Reinheit” iÐw—n al- af—´ 30, ihre Gemeinsamkeit bestand vor
allem darin, dass es sich bei ihnen vornehmlich um junge Studenten aus Najaf
handelte, deren Werdegang oft von der familiären Vorbestimmung als schii-

29 Vgl. zu den Reformdebatten in der Êawza von Qom ab den 60er Jahren, wie sie z.B. von

MurtaŒ— Muìahhar¯ vertreten wurden: AMIRPUR, 1997: 535–557; ZAMAN, 2007: 245–252.

30 Diese Selbstbezeichnung nimmt Bezug auf eine philosophisch-mystische Gruppe mit dem¬

selben Namen. Über die Identität der damaligen iÐw—n al- af—´ ist wenig bekannt, ausser,

dass sie wohl aus dem irakischen Basra stammten und wahrscheinlich im 10. oder 11. Jh

lebten. Ihr Erbe besteht vor allem aus 52 Episteln, in denen verschiedene Themen wie
Musik, Magie sowie Philosophie abgehandelt werden. In diesen Episteln wird der Einfluss

griechischer Philosophen wie Platon, Aristoteles und Plotinus deutlich. Die Bezeichnung der
šab¯ba als iÐw—n al- af—´ ist einerseits aufgrund des mystischen Aspekts der Vereinigung
interessant, der einen Geheimbundcharakter nahelegt, andererseits wird hieran auch die

Wichtigkeit deutlich, die sich die šab¯ba selber zuschreibt, da die Brüder “are as famed in
the Middle East as Hegel, Kant and Voltaire in the West.” NETTON, 1996: 222–230; Vgl. zu
den Brüdern ausserdem: NETTON, 1991; KHAN / SALEEM, 1994: 37–40.

AS/EA LXVI•3•2012, S. 711– 748



REFORMKONZEPTE IN UND ÜBER DIE ÉAWZA IM 20. JH 723

tischer µ —lim hin zu einer kritischen Haltung gegenüber der Êawza und dem
hierarchischen Rechtsgelehrtensystem geprägt war, der bei einigen der Mitglieder

zu einer Aufgabe des Studiums an der Êawza führte. Viele der ehemaligen
Mitglieder der šab¯ba wandten sich säkular ausgerichteten Ideologien wie
Kommunismus oder Nationalismus zu und wurden später Mitglieder der
entsprechenden Parteien. Zu den bekannten Mitgliedern der šab¯ba gehörten die bereits
genannten £usayn MurÌwa und Mu¤sin Šar—ra, sowie die ebenfalls aus dem
südlibanesischen Ûabal –mil stammenden Studierenden H—šim al-Am¯n,
Mu¤ammad Šar—ra 1906–1979)31 und Al¯ al-Zayn gest. 1984)32, ausserdem

die drei irakischen Dichter Abd al-R—ziq Mu¤ȳ al-D¯n á—li¤ al-Ûa far¯
geb. 1891) 33 und Mu¤ammad á—li¤ Ba¤r al- UlÌm 1909/1910–?) 34 35 Den

Ideen der Gruppe nahe standen ausserdem die beiden irakischen Dichter Al¯
alŠarq¯ geb. 1891) 36 und Mu¤ammad RiŒ— al-Šab¯b¯ 1889–1965)37 sowie der
Libanese Mu¤ammad Ûaw—d Mu¥n¯ya 1904–1979)38. Der Fokus der inhaltlichen

Diskussionen der šab¯ba lag auf einer allgemeinen Reformagenda, in der

Diskussionen über moderne Wissenschaften, Literatur, Religion und ideologische

Neuerungen mit der Frage verbunden wurden, wie der als desolat
eingeschätzte Zustand der Êawza, des Iraks und der arabisch-islamischen bzw.
schiitischen Welt verbessert werden kann.39 Konkret wurden Fragen der Gesellschaft,
der aktuellen Politik und des religiösen Systems mit Reformwünschen, persönlichen

Meinungen und Kritik sowie Exkursen in die Geschichte verbunden. Die
Mitglieder der šab¯ba veröffentlichten ihre Ideen anfänglich in al-µIrf—n, was vor
allem darauf zurückzuführen ist, dass al-µIrf—n zu dieser Zeit die bekannteste,
aber auch einzige dezidiert schiitische Zeitschrift war. Später finden sich
Veröffentlichung der einzelnen Mitglieder der šab¯ba vor allem in der irakischen
Zeitschrift al-H—tif (“Die Stimme”), die 1935 in Najaf von Ûa far al-©al¯l¯
gegründet wurde und in der vor allem MurÌwa und Mu¤ammad Šar—ra in den 30er

31 Vgl. zu seinem Leben ausführlich: ©–Q–N® 1956, vol. 14: 111–132.
32 Vgl. zu seinem Leben: MERVIN, 2000: 435.

33 Vgl. zu seinem Leben ausführlich: ©–Q–N® 1955, vol. 7: 299–350.

34 Vgl. zu seinem Leben NAEF, 2001: 258f.
35 Von diesen Personen werden nur die beiden Cousins Mu¤ammad und Mu¤sin Šar—ra tat¬

sächlich den Beruf des schiitischen Rechtsgelehrten ausüben. MERVIN, 2000: 209.

36 Vgl. zu seinem Leben ausführlich: ©–Q–N® 1955, vol. 7: 3–61.

37 Vgl. zu al-Šab¯b¯s literarischem und politischem Werk HAMARNEH, 1973: 293–297.

38 Vgl. zu seinem Leben: WEISS, 2010: 217–221; MALLAT, 1988: 16–25; Ausführlich zu sei¬

nem

AS/EA LXVI•3•2012, S. 711–748

Leben vor allem die Autobiographie: MU¤N®YA, 1980.
39 Vgl. MERVIN, 2000: 209–212.



724 MIRIAM YOUNES

Jahren ihre Artikel publizierten.40 Beide Zeitschriften verkörpern nahezu
beispielhaft den neuen transregionalen Fokus von intellektuellen Bewegungen und
in diesem Fall eines konkreten schiitischen Intellektualismus, der in vielen Fällen

dem religiösen madrasa-Kontext entsprang.

Die Reformvorschläge der šab¯ba, die darin enthaltene oft recht rigorose

Kritik an den Zuständen, sowie die zunehmende Auseinandersetzung mit modernen

Ideologien typisiert die šab¯ba als Vertreter der von Browers beschriebenen

zweiten Generation von Najafi Reformbewegungen. Die Reformdiskussionen
der šab¯ba setzten aber bereits kurz nach ihrer Gründung 1925 ein. Die šab¯ba
zeichnet sich dadurch nicht nur durch den jungen, radikalen Zorn ihrer
Mitglieder aus, der letzten Endes im Verlassen der Êawza mündete, vielmehr stellt
die šab¯ba auch eine frühe Form von konkreteren Reformkonzepten der zweiten
Generation dar, die den religiösen Bezugsrahmen zunehmend in Frage stellte.
Die Weiterführung ihrer Ideen in den späteren Reformdiskussionen und die
Gründung der muntad— al-našr und ihrer Aktivitäten verweist auf die Wichtigkeit

und Geltungskraft der frühen Aktivitäten und Debatten der šab̄ ba.

Die Behandlung der šab¯ba als Gruppe und die Positionierung und
Darstellung ihrer Ideen in einem Kontext birgt einige Problematiken in sich, wie das

Kapitel 5 zeigen wird. Im Folgenden soll die Darstellung als Gruppe dennoch

vor allem aufgrund von zwei Aspekten vorgenommen werden: Einerseits finden
sich in den Schriften der einzelnen Mitglieder der šab¯ba eine explizite
Selbstwahrnehmung und Selbstbeschreibung als Gruppe, deren Zusammenschluss zum

Erreichen eines einheitlichen Ziels stattfand. Andererseits können die
Gemeinsamkeiten wohl vor allem in einer Hinwendung zu einer Art aktivistischen und
intellektuellen “lifestyle” betrachtet werden, der letzten Endes auch in einem
zunehmenden Zweifeln an dem religiösen Bezugsrahmen der Êawza mündete
und dessen Verlauf einer genaueren Betrachtung bedarf.

4. Forum der Aufklärung und Reform:
Die schiitische Zeitschrift al-µIrf—n

Der Fokus des vorliegenden Artikels liegt auf den ersten Schriften der Mitglieder

der šab¯ba, die diese in der schiitischen Zeitschrift al-µIrf—n veröffentlichten,
um den frühen Reformdiskussionen dieser Gruppe von Studenten Raum zu

40 Vgl. zu al-H—tif und auch MurÌwas und Šar—ras Rolle darin: NAEF, 2004.

AS/EA LXVI•3•2012, S. 711– 748



REFORMKONZEPTE IN UND ÜBER DIE ÉAWZA IM 20. JH 725

geben. Auf die Bedeutung von al-µIrf—n wurde bereits hingewiesen. Die
Zeitschrift wurde im Jahre 1909 im südlibanesischen Saida von A¤mad –rif al-
Zayn gegründet, die erste Ausgabe erschien am 5. Februar 1909. Al-µIrf—n gilt
als das “erste Presseorgan, das im Südlibanon gegründet wurde”41, bis in die
50er Jahre gehörte es zu den wichtigsten schiitischen Zeitschriften und wurde bis
im Jahre 1973 regelmässig veröffentlicht. Sowohl die Zeitschrift al-µIrf—n als

auch ihr Gründer –rif al-Zayn verkörpern den Wendepunkt zwischen traditioneller

Wissens- und Ideenverbreitung und modernen Formen der Kommunikation,

die auch eine inhaltliche Verschiebung in Richtung Reformdenken mit sich
brachte. Silvia Naef beschreibt –rif al-Zayn als einen “typische[n] Vertreter
dieser neuen Generation, die zwar noch mit einem Fuss im alten, mit dem
anderen aber schon im neuen System aufwächst.”42

Es ist recht schwierig, eine inhaltliche wie programmatische Agenda von

al-µIrf—n zu definieren. Der Untertitel der Zeitschrift war lange Zeit ma alla
µilm¯ya adab¯ya aÐl—q¯ya i tim—µ¯ya (“Wissenschaftliche, literarische, moralische

und gesellschaftliche Zeitschrift”), was auf einen inhaltlichen Fokus auf die
Themen Gesellschaft, Literatur, Wissenschaft und moralisch-ethische Fragen

hinweist.43 Gleichzeitig verweist dieser Untertitel auch bereits auf einen
programmatischen Schwerpunkt: Obwohl al-µIrf—n eine schiitische Zeitschrift war,
deren schiitischer Charakter sowohl in der Forschung als auch in der Zeitschrift
betont wird,44 kann sie dennoch nicht ohne Vorbehalt als eine religiöse
Zeitschrift bezeichnet werden. Themen der Religion und des Schiismus wurden zwar
diskutiert, aber eher unter den Paradigmen der oben genannten Attribute. Die
Ziele, die –rif al-Zayn mit der Gründung von al-µIrf—n im Sinn hatte und auch

klar postulierte, waren vor allem die Aufklärung und Erziehung der Gesellschaft,

die die Zeitschrift als “Schule der Nation umma)”45 positionierte. Aufklärung
und Erziehung bedeutete in diesem Kontext sowohl die Verbreitung von Wissen
jeglicher Art46 als auch eine klare Positionierung, wenn es um eine Aufdeckung

41 NAEF, 1996: 370.

42 NAEF, 1996: 369.

43 Für eine detailliertere Aufzählung der Themen in al- Irf—n vgl. NAEF, 1996: 372ff.
44 Vgl. GLASS, 2004: 150. Hier erwähnt Glaß, dass auf dem Titelblatt der Ausgabe V aus dem

Jahr 1913/14, explizit erwähnt wurde, dass in der Zeitschrift die šu´Ìn al-š¯µa (“die
Angelegenheiten

AS/EA LXVI•3•2012, S. 711–748

der Schia”) behandelt werden.
45 MERVIN, 2000: 193.

46 Wichtige und wiederkehrende Rubriken in al- Irf—n waren z.B. “Iktišaf—t wa-ªtir— —t” (“Ent¬

deckungen und Erfindungen”), “al-âi¤¤a wa-l-tadb¯r al-manzil” (“Gesundheit und
Haushaltsführung”), “al-tarbiya wa-l-ta l¯m” (“Erziehung und Bildung”), “Ahamm al-aªb—r wa-l-



726 MIRIAM YOUNES

von gesellschaftlichen, politischen und religiösen Zuständen der damaligen Zeit
ging, die als im Niedergang begriffen wurden und dementsprechend einer
Reform oder Veränderung bedurften. Im gleichen Atemzuge fanden natürlich auch
Zustände und Ereignisse, die als erfolgreich oder nachahmenswert betrachtet

wurden, ihren Platz in der Zeitschrift. Als neues mediales Kommunikationsorgan
kann al-µIrf—n durchaus mit den von –rif al-Zayn als Vorbild genannten und
etwas früher gegründeten Zeitschriften al-Man—r und al-Muqta af verglichen
werden.

Sowohl Silvia Naef als auch Dagmar Glaß betonen den Forumscharakter
von al-µIrf—n, der stark leserorientiert war und das Publikum in den Prozess der

Veröffentlichung miteinbezog. 47 In diesem Zusammenhang findet auch der
schiitische Charakter der Zeitschrift wieder seinen Platz: Nicht nur die Mitwirkenden

von al-µIrf—n, sondern auch das lesende Publikum waren vor allem die
schiitischen Bevölkerungen in den Regionen wie Irak und der Ûabal –mil, die
thematische Auswahl orientierte sich durchaus an den Bedürfnissen dieser
Leserschaft. Zusammen mit dem aufklärerischen Charakter der Zeitschrift kann
aber eine allgemeine Tendenz beobachtet werden, das schiitisch-religiöse
Bezugssystem, verkörpert durch die µulam—´ und die Êawza, zu kritisieren und ihre
Geltung in Frage zu stellen.48 Der Schiismus, den al-µIrf—n vertrat und diskutierte,

war mehr ein “Shi’ism [...] [as] an attitude of mind rather than a sectarian

commitment.”49 Die zugrundeliegende Funktion von al-µIrf—n kann also als eine
der Identitätsstiftung und -findung einer Gemeinschaft gelten, in Zeiten und
unter Umständen, die als verändert, und dadurch aufklärungs- und reformbedürftig

empfunden wurden. Die thematische Vielfalt entspricht in diesem Sinne
der Vielfalt der identitären Narrativen, die unter den verschiedenen Schiiten in
al-µIrf—n im Angesicht politischen und gesellschaftlichen Wandels ausgehandelt

wurden und die sich von nationalen Tendenzen hin zu Panislamismus, Kommunismus,

Sozialismus oder einem politisierten Schiismus erstreckten.50 Durch die
“Herstellung einer Verbindung von µulam—´ und udab—´ d.h. Literaten, M.Y.)

________________________________

—r—Ž” (“Die wichtigsten Nachrichten und Meinungen”), “Sair al- ilm” (“Das Neueste aus der
Wissenschaft”), “Fann al-zir— a” (“Die Kunst der Landwirtschaft”), “al-taqr¯ wa-l-intiq—d”
(“Rezension und Buchkritik”). Vgl. GLASS, 2004: 148.

47 Vgl. NAEF, 1996: 371 und GLASS, 2004: 14.
48 Vgl. dazu MERVIN, 2000: 157.
49 KHALIDI, 1981: 114.
50 Vgl. CHALABI, 2006: 160.

AS/EA LXVI•3•2012, S. 711– 748



REFORMKONZEPTE IN UND ÜBER DIE ÉAWZA IM 20. JH 727

des Iraks und des Ûabal –mil sowie denen anderer Länder”51, welche –rif al-
Zayn als ein weiteres Ziel der Zeitschrift definiert hatte, die hohe Verbreitung
von al-µIrf—n52 und die aufklärerische Agenda, die eine thematische Vielfalt
garantierte, kann al-µIrf—n sowohl als “faithful mirror of its region and period

[and] [...] a direct agent and medium of intellectual change”53, oder wie Mervin
es ausdrückt “un véritable magistère spirituel”54 der damaligen Zeit betrachtet
werden.

Die Zeitschrift al-µIrf—n verkörpert sinnbildlich den aktivistischen und
intellektuellen Lifestyle im Zeichen des Wandels, der auch der Agenda der šab¯ba
entspricht. Die schriftlichen Aktivitäten der šab¯ba in der Zeitschrift al-µIrf—n
zeichnen diese dementsprechend auch als Protagonisten eines neuen medialen
Organs aus und damit als Vertreter und Gestalter des Wandels und der
Transformation

AS/EA LXVI•3•2012, S. 711–748

in der damaligen Zeit.

5. Najafi Reformkonzepte in al-µIrf—n

Für eine exemplarische Darstellung der Najafi Reformkonzepte sollen im
Folgenden sechs Artikel von Mitgliedern der šab¯ba behandelt werden, die Ende der

1920er Jahre in al-µIrf—n veröffentlicht wurden. Die Auswahl erfolgt aufgrund
der thematischen Ausrichtung nach Kritik an den herrschenden Zuständen und
darauf aufbauenden Reformwünschen von Seiten der Autoren. Folgende
Schwerpunkte werden berücksichtigt, die in den Reformkonzepten der šab¯ba
grundlegend waren: 1) Konkrete Reformvorschläge werden anhand der Texte zu

Darstellung und Kritik am schiitisch-religiösen Erziehungssystem der Êawza in
Najaf oder der religiösen madrasas im Ûabal –mil sowie einer darauf aufbauenden

notwendigen Reform der religiösen Bildung untersucht. 2) Hintergrund
und gleichzeitig Legitimation dieser konkreten Reformvorschläge bilden in den
meisten Fällen eine Konstruktion der arabischen, islamischen sowie irakischen
Geschichte. Dieser Bezug mündet oft in Exkursen zu 3) den aktuellen politischen

Umständen, die vor allem die Politik der Mandatsmächte und eine als
notwendige erachtete Gegenposition betreffen. Diese drei Punkte bilden die
Eckpunkte der Debatten, die einer dezidierten Selbstpositionierung der Autoren

51 NAEF, 1996: 373.

52 Vgl. NAEF, 1996: 375f.
53 KHALIDI, 1981: 110.
54 MERVIN, 2000: 192.



728 MIRIAM YOUNES

dienen. 4) Ein vierter Fokus liegt demnach auf der weltanschaulichen Selbstpositionierung,

in der sowohl ideologische Strömungen und ihre Vertreter der damaligen

Zeit dargestellt werden, als auch die eigene reformorientierte Positionierung

ihren Platz findet.
Die Aufteilung in vier thematische Unterpunkte gelingt – wie aus den

folgenden Ausführungen deutlich wird – sehr schwer, da die behandelten Artikel
eher durch disparate Inhalte und Argumente sowie wenig Kohärenz
gekennzeichnet sind. Dennoch soll hier der Versuch einer systematischen Darstellung
unternommen werden, auch um den Fokus auf das Spannungsverhältnis aus

versuchter Kohärenz und thematischem sowie ideologischem Mäandern
offenzulegen und somit der Frage nachzugehen, ob und wie die verschiedenen Artikel
in einem kontextualen Zusammenhang betrachtet werden können. Die gefundene

Disparität bei gleichzeitiger Kohärenz innerhalb der einzelnen Artikel als auch

in ihrer Gesamtbetrachtung soll hier also auf einen möglichen Sinnzusammenhang

hin untersucht werden.

5.1. “Erziehung und Bildungswesen”: Die Reform des religiösen Êawza-Systems

Die Debatte um das religiöse Erziehungssystem von Mitgliedern der šab¯ba
wurde vor allem von Mu¤sin Šar—ra initiiert, der in den Monaten August,
September und Oktober 1928 in al-µIrf—n einen dreiteiligen Artikel unter dem Titel
al-tarbiya wa-l-taµl¯m. Bayna-l-faw²a wa-l-taµl¯m al- aÊ¯Ê (“Erziehung und
Bildungswesen. Zwischen Chaos und richtigem Bildungswesen”) veröffentlichte.
Šar—ras Artikel beschäftigt sich einerseits mit einer Darstellung der Zustände in
Najaf, unterzieht diese, wie der Untertitel des Artikels bereits andeutet, einer
profunden Kritik und bietet ausserdem Reform- und Veränderungsvorschläge.

Da der Artikel in seinen drei Teilen bereits im Detail von Werner Ende, Sabrina
Mervin und Rainer Brunner untersucht wurde,55 wird hier auf eine eingehendere

Beschreibung der Argumente Šar—ras verzichtet und werden nur die zentralen
Punkte von Šar—ras Kritik und seine Reformvorschläge angesprochen.

Den chaotischen Zustand in der Êawza von Najaf al-nazaµ—t al-faw²aw¯

beschreibt Šar—ra vor allem im zweiten Teil seines Artikels. Nach einer anfänglichen

Kritik an der allgemeinen geographischen Lage Najafs, den schlechten
klimatischen Bedingungen dort sowie der schwierigen wirtschaftlichen Lage, die
vor allem von hohen Preisen gekennzeichnet ist, geht Šar—ra über zu einer

55 Vgl. ENDE, 1997: 64–70; MERVIN, 2000: 217–220; BRUNNER, 1996: 34ff.

AS/EA LXVI•3•2012, S. 711– 748



REFORMKONZEPTE IN UND ÜBER DIE ÉAWZA IM 20. JH 729

Beschreibung und Kritik am intellektuellen Leben in Najaf. Dieses sei – trotz der
Hervorbringung einiger grosser Gelehrter56 und Dichter57 – desolat und benötige

dringender Reformen.58 Hier verweist Šar—ra auf einen Artikel Al¯ al-Šarq¯s, der

in der Zeitschrift al-Na af unter dem Titel al-Êaraka al-fikr¯ya f¯l-Na af (“Die
geistige Bewegung in Najaf”) veröffentlicht wurde. Obwohl Šar—ra mit al-Šarq¯

nicht im Detail übereinstimmt, so betont er doch die Dringlichkeit des “
literarischen Muts” ur´a adab¯ya), wie al-Šarq¯ ihn beispielhaft bewiesen habe, und
der in der gegenwärtigen Zeit nötig sei, um das herrschende Chaos zu
überwinden.59 Das Vorbild für die nötige Reformierung der Êawza von Najaf hat
Šar—ra bereits im ersten Teil seines Artikels dargelegt: die Reformen an der
sunnitischen al-Azh—r, die unter Mu¤ammad Abduh initiiert wurden und deren
genaue Beschreibung Šar—ra einem 1905 in al-Muqtaìaf publizierten Artikel
entnommen hat.60

Šar—ras Artikel verursachte wohl einigen Aufruhr in der Welt der µulam—´
was dazu führte, dass das Thema weiter diskutiert wurde. Einen Monat später,

im November 1928, veröffentlichte £usayn MurÌwa die bereits oben zitierte
Rede —l—m wa-am—n¯ (“Schmerzen und Hoffnungen”), die er, wie explizit
erwähnt, als Replik auf den Artikel seines Kollegen Šar—ra und die daraufhin
folgenden überwiegend negativen Reaktionen von Seiten einiger µulam—´ gehalten

hatte.61 Der Artikel liest sich, wie bereits in der Einleitung erwähnt, eher als

Selbstpositionierung MurÌwas und der šab¯ba, im Zuge dieser Positionierung
geht MurÌwa aber auch auf das Erziehungssystem und den gegenwärtigen
Zustand der Êawza von Najaf ein und adressiert mit seiner Kritik die
Rechtsgelehrten,

AS/EA LXVI•3•2012, S. 711–748

vor denen er spricht:

Und wir, oh Gelehrte, mit unserem Gefühl für all diese Folgen und Pflichten, die
zusammentreffen mit unseren religiösen Qualifikationen als Studenten, die sich spezialisieren auf
diesem Gebiet von den wissenschaftlichen Kenntnissen – meint ihr, wir akzeptieren den

vorherrschenden chaotischen Zustand in der Lehre und der Moral in Najaf [...]??? 62

56 Šar—ra nennt hier als Beispiele M¯rz— £usayn al-N—Ž¯n¯ Sayyid AbÌ al-£asan Iâfah—n¯ und
al-Šayª Mu¤ammad £usayn K—šif al-¤iì—Ž

57 Šar—ra nennt hier als Beispiele Mu¤ammad Sa ¯d al-£abÌb¯ Hibat al-D¯n al-£usayn¯ al¬

Šahrast—n¯ Al¯ al-Šarq¯ Mu¤ammad RiŒ— al-Šab¯b¯ und Mu¤ammad Mahd¯ al-Ûaw—hir¯
58 Vgl. ŠAR–RA, Mu¤sin, 1928, 2: 202.
59 Vgl. ŠAR–RA, Mu¤sin, 1928, 2: 205.
60 Vgl. ŠAR–RA, Mu¤sin, 1928, 1: 97–100.

61 MURËWA, 1928: 413.

62 MURËWA, 1928: 413.



730 MIRIAM YOUNES

Der schlechte Zustand von Lehre und Moral in Najaf wird von MurÌwa in
Verbindung gebracht mit einer allgemeinen Kritik an den Zuständen von Gesellschaft

und Religion, wobei er hier vor allem das religiöse System und seine

fehlende oder falsche Wirkung auf die Gesellschaft anspricht. Nach einem
Exkurs in die glorreiche Reformvergangenheit des Islam, fährt MurÌwa fort:

[…] dann kehren wir zurück und betrachten die gegenwärtige Zeit unseres Lebens und die

Unterschiedlichkeit ihrer Erscheinungen und Formen und von welchen Fehlern, welchem
Werteverlust und welcher Dekadenz sie geprägt ist. [...] Und wir haben gespürt, dass die Sitten

zerfallen und die gesellschaftlichen Bindungen geschwächt werden und das individuelle
Leben unter den Angehörigen der Konfession überwiegt.63

Die Lösung dieses desolaten Zustandes liegt für MurÌwa in der “Verbreitung der

religiösen Geisteslage und der islamischen Prinzipien.”64 Diese Ausbreitung
kann nur durch die Verbesserung und Reformierung des religiösen Erziehungssystems

geschehen, das sich eben in der gegenwärtigen Zeit durch Dekadenz
und Niedergang darstellt. Ein reformiertes Erziehungssystem der Êawza gründet
MurÌwa auf der einen Seite auf einer Reformierung des Lehrplans und auf der

anderen Seite auf der Rolle der µulam—´ welche die Verantwortung für die
Verbreitung einer neuen Moral und neuen Wissens tragen. So fährt er über die Rolle
des Rechtsgelehrten fort:

[…] und die Masse empfängt dies mit Leichtigkeit und es ist der Wunsch, wann immer sich

für sie ein tugendhafter Wegweiser murš¯d naz¯h) erhebt, der die Wege der Überzeugung

und die Methoden der nahen angenehmen und glänzenden Predigt kennt, dann verstehen sie

das Wesen der Religion, und er verbreitet unter ihnen jene Lehre, die zu edlen
Charaktereigenschaften, zur Zusammenarbeit und zur Vollendung der vertrauensvollen Bindungen
zwischen den Herzen der Bevölkerung der einen Region und des einen Vaterlandes anspornt

[…]. Und wir spürten, dass die Religion ein grosses Bedürfnis hat nach jemandem, der sie

beschützt, jemandem, den sie in der Zeit als Rüstzeug erfordert.65

Die Verbreitung der Religion alleine reicht jedoch nach MurÌwa nicht aus, um
die desolate Lage zu retten; der Rechtsgelehrte, der die Gesellschaft aus dieser
Lage herausführen soll, muss den Anforderungen der Zeit gewachsen sein. In
diesem Sinne plädiert MurÌwa für die Vereinheitlichung des traditionell religiösen

Lehrsystems der verschiedenen madrasas in der arabisch-islamischen Welt

63 MURËWA, 1928: 411f.
64 MURËWA, 1928: 412.

65 MURËWA, 1928: 412.

AS/EA LXVI•3•2012, S. 711– 748



REFORMKONZEPTE IN UND ÜBER DIE ÉAWZA IM 20. JH 731

sowie der entstandenen säkularen Bildungsinstitutionen, eine Vereinheitlichung,
die aus einem gemischten Curriculum besteht, in dem sowohl das traditionell
religiöse Wissen als auch modernes Wissen vermittelt wird. Die Rolle des

Rechtsgelehrten ist es demnach, diese beiden Wissensformen innerhalb eines

vereinheitlichten und reformierten Lehrsystems zu integrieren und zu vermitteln:

Hier betrachten wir die Reformergruppe am Anfang ihrer Reformarbeit, die sich am meisten

sorgt um die Einheit der arabisch-ägyptischen Kultur und die Vereinheitlichung der
Lehrprogramme in allen ihren Phasen und Stufen unter den Instituten der Azh —r und den

offiziellen säkularen Instituten der Länder, sowie die Vereinheitlichung der Qualifikation,
damit es keinen ihrer Absolventen gibt, der als unwissend gilt in einer fremden Welt durch

sein Wissen und seine Gedanken in seiner Erziehung […]. Dann wird die Rolle der
Geistlichen sehr schwierig, denn sie erfordert, dass man sich viel informiert und in erster

Linie erfordert sie das Verständnis des Islam in seiner Wahrheit, seiner Essenz und seinen

Wissenschaften, auf die der Koran in vielen Versen hingewiesen hat, nicht in einer kleinen
Zahl, auf die in den mannigfachen Fachrichtungen hingewiesen wird, und deswegen muss er

in zweiter Linie die arabische Sprache, ihre Regeln, ihre Literatur und ihre Geschichte genau

studiert haben, so dass sein Studium der modernen Perspektive in der Sprachforschung und
der Literaturforschung entspricht und seiner Betrachtung auf die modernen Neuerungen im
wissenschaftlichen Leben und was sich darin erneuert von den Kenntnissen und Meinungen.

Er muss bewandert sein in der Geschichte der Religionen und in den Konfessionen, und
seine Vertrautheit mit der Soziologie ist notwendig für jeden Wissenschaftler dieser

Religion, denn viele religiöse Themen setzen eine Kenntnis von den Zuständen der
Gesellschaft voraus.66

Ein Jahr nach der Veröffentlichung von MurÌwas Artikel, im November und
Dezember 1929, erschien in al-µIrf—n ein zweiteiliger Artikel, in dem sich der
Verfasser Mu¤ammad Šar—ra ebenfalls mit einer notwendigen Reform des

schiitischen Erziehungssystems auseinandersetzte. Der mit µ—mil wa-l-mad—ris
(“ –mil und die Schulen”) benannte Artikel beschrieb den Zustand des
Erziehungssystems im südlibanesischen Ûabal –mil und plädiert auch hier für eine

AS/EA LXVI•3•2012, S. 711–748

Agenda der Reform.
Nach einer eher allgemeinen Einführung zu Gedanken von religiöser und

politischer Reform, auf die später noch eingegangen wird, benennt Mu¤ammad
Šar—ra das Anliegen seines Essays: der von ihm als katastrophal eingeschätzte

intellektuelle Zustand im Ûabal –mil und die darauf aufbauende notwendige
Etablierung eines umfassenden Erziehungssystems.

66 MURËWA, 1928: 412f.



732 MIRIAM YOUNES

Die Mehrheit der Bewohner des Ûabal –mils verkörpert in der gegenwärtigen Zeit Unwissen,

soweit, dass sie nicht einmal den Koran lesen können, dabei war er [der Ûabal –mil,
M.Y.] vorher die Wiege der Genialität, das Vaterland der Begabung und der Ort des

Wissens und der Literatur. Ja, so waren die Regionen des Ûabal –mil, aber heute gibt es

hierzu keinen Bezug mehr.67

Im zweiten Teil seines Artikels wird Mu¤ammad Šar—ra sehr viel konkreter, was

seine Vorstellungen einer Reform des Erziehungssystems im Ûabal –mil
angeht. Inhaltlich geht er in eine ähnliche Richtung wie MurÌwa, wenn er auch

einen anderen Argumentationsweg wählt. Nachdem er moniert, dass immer noch
weitläufig die Inkompatibilität der modernen µu r¯ya) Wissenschaft mit religiösem

Wissen postuliert wird, sieht er es als seine Pflicht, diese Behauptung zu

widerlegen – und zwar ausdrücklich nicht von einer gesellschaftlichen, sondern

von einer religiösen, bzw. rechtlichen Seite. Die Notwendigkeit, modernes und
religiöses Wissen zu vereinbaren, begründet Mu¤ammad Šar—ra vor allem durch
den Rückgriff auf die schiitische Geistes- und Rechtsgeschichte. So verweist er

auf die Praxis des i tih—d68 und die Betonung der Vernunft bei den 12er-Schiiten
und bringt hier als Beispiel Shaykh MurtaŒ— und Shaykh Anâ—r¯ die beide die
Integration von neuen Wissensformen durch die schiitische Rechtswissenschaft

betonen:

Und wir sagen, dass ihre Lehre Pflicht ist, vor allem in dieser Zeit […] und jenes hat der

Lehrer Shaykh MurtaŒ— bestätigt, indem er einige von den Bedingungen des vollkommenen

i tih—d einführte und jenes wie die Medizin, die Naturwissenschaft, die Mathematik, die
Geographie, die Geometrie und die Geschichte. Und er gehörte zu den überlegenen Männern

in der Wissenschaft und ich glaube nicht, dass irgend jemand von den Gegnern, seine
Vorzüglichkeit und Gründlichkeit leugnen kann.69

Deutlich wird an den drei Beispielen von Mitgliedern der šab¯ba, dass die
Reform des schiitischen Erziehungssystems hier bereits sehr früh thematisiert und
als wichtiges Anliegen der Zeit betrachtet wurde. An den drei hier ausgewählten

Artikeln wird ausserdem bereits ersichtlich, dass die Mitglieder der šab¯ba so-

67 ŠAR–RA, Mu¤ammad, 1929, 1: 444.

68 Die Praxis des i tih—d bezieht sich auf eine in der islamischen Rechtswissenschaft übliche
selbstständige Interpretation der Quellen der Rechtsfindung u Ìl al-fiqh), in welcher der
Rechtsgelehrte nach eigenem vernünftigen Ermessen im Rahmen der šar¯µa ein Rechtsurteil

fällt.
69 ŠAR–RA, Mu¤ammad, 1929, 2: 551.

AS/EA LXVI•3•2012, S. 711– 748



REFORMKONZEPTE IN UND ÜBER DIE ÉAWZA IM 20. JH 733

wohl in einem ähnlichen diskursiven Rahmen argumentierten, als auch die
Argumente ihrer Studienkollegen kannten und aufgriffen.

AS/EA LXVI•3•2012, S. 711–748

5.2. Die Geschichte als Vor- und Traumbild

All jenes ging an meinen Erinnerungen vorbei und hat mein Ohr und mein Herz
durchdrungen, als ich es gehört habe und deinen [d.h. die Wellen, M.Y.] wütenden Zorn, dann

blieb ich stehen vor deiner Rede schweigend und denkend und habe verglichen zwischen

unserer Zeit und jener, die diese Helden bezeugt haben.70

Der Wunsch nach Veränderung und Reform wurde in den meisten hier gewählten

Artikeln mit einem Exkurs in die Geschichte begründet. Die von den Autoren

hier gewählten Exkurse setzen sich aus verschiedenen Narrativen zusammen,

in denen sowohl eine arabische, irakische als auch islamische Geschichte ihren
Raum findet. Das Gemeinsame dieser Geschichtsrekurse ist vor allem die Betonung

des glorreichen Charakters dieser Vergangenheiten, zu denen die im
Niedergang begriffene Gegenwart in scharfem Kontrast steht. Exemplarisch für
diese(s) Geschichtsbild(er) ist das im Juni 1927 von dem irakischen Dichter Al¯
al-Šarq¯ veröffentlichte Gedicht mit dem Namen al-aÊl—m f¯-l-µIr—q (“Die
Träume im Irak”), in dem dieser den Irak in einem Traumzustand der
glorreichen Vergangenheit beschreibt, ein Traumzustand, der verhindert, dass sich
das Land mit seiner desolaten Gegenwart konfrontiert. Seinen Gang durch die
Träume von der Geschichte beginnt al-Šarq¯ mit seiner Erzählung der antiken
irakischen Geschichte, deren Glanz er sinnbildlich an den antiken Ausgrabungen

ihrer Städte verdeutlicht. Das Vergangene und Verlorene des Glanzes wird
dementsprechend auch durch den gegenwärtigen zerstörten Zustand dieser Stätten

verdeutlicht.

Ninive ist untergegangen und die Träume von Babel,

die Plätze mit üppigem Baumwuchs sind den Blicken entschwunden.

Fragt Ur) und sie ist die Mutter der Tempel,
über den Weg der Chaldäer und der Ruinen

der sassanidischen und der Irak verfinstert sich. [...]
Unsere Träume haben uns nach Ktesiphon und Seleukia geführt,

aber wir fanden sie kaputt und begraben.71

70 ŠAR–RA, Mu¤ammad, 1928: 898.
71 ŠARQ® 1927: 27.



734 MIRIAM YOUNES

Dieser von al-Šarq¯ als guter Traum Êulm ayyib 72 bezeichnete Teil der
Geschichte endet in seinem Ausführungen mit der Erwähnung der Schlacht von
Q—dis¯ya73, in der die muslimischen Araber im Zuge der ersten Eroberungen die
Perser besiegten und “jede persische Flagge [...] umgedreht”74 haben und geht

über in eine Beschreibung der desolaten Gegenwart, auf die später eingegangen

wird.
Einen ähnlichen Gang durch die Geschichte unternimmt Mu¤ammad Šar—ra

in seinem im April 1928 veröffentlichten essayistischen Artikel al-amw— aln
— iqa (“die sprechenden/vernünftigen Wellen”), in dem dieser einen fiktiven

Dialog mit den Wellen führt, bei denen er Rat für die Notlagen der Gegenwart
sucht und die ihm ebenfalls einen Einblick in die glorreiche Vergangenheit des

Iraks, der Araber und des Islam geben, der im Kontrast zu der traurigen Realität
der Gegenwart steht:

Ja, ich habe diese Welt übervoll mit Heuchelei, Betrug, List und Neid verlassen und ich zu
dir gekommen, um das in Brand geratene Glühen in meinem Herzen zu löschen, und meine

Traurigkeit wurde erneuert und Erinnerungen wurden wieder wach, die verborgene schöne

Erinnerungen waren, die sich vermischen mit den Schmerzen, die mich zurückgeholt haben

in alte Zeiten, in denen der Orient klar erscheint in seiner Grösse und auch klar in den

sehenden Augen seiner Bewohner, die nicht durch den Makel des Unwissens verborgen

waren, und nicht durch die Binde des tadelnswerten Fanatismus bedeckt waren. Dort
erscheint der Stolz der Chaldäer durch ihr Wissen, und ihre Kunst und ihr Handwerk und der

Mut der Assyrer [...]. Und jene Vorzüge der Araber, auf die die Zeit stolz ist und deren

Vorzüge die Geschichte auf jenen goldenen Tafeln zu verzeichnen hat.75

Der Glanz der antiken Geschichte des Iraks, hier verkörpert durch die Periode

der Chaldäer und die Assyrer setzt sich mit der islamischen Geschichte fort, “in
jener Zeit, in der die Flagge des Islam über al-Q—dis¯ya und al-Mad—́ in76

flatterte, und die Löwen der Muslime brüllten, bis die Ungläubigen und die
Feueranbeter in die tiefsten Abgründe niedergerissen wurden.”77 Die hier gepriesene

72 ŠARQ® 1927: 27.
73 Der Begriff al-Q—dis¯ya bezieht sich auf die “Schlacht von Q—dis¯ya”. Bei dieser Schlacht

besiegte das muslimische Heer im Jahre 636 das persische Heer der Sassaniden und eroberte

in der Folge die Gebiete des heutigen Irans und Iraks.

74 ŠARQ® 1927: 28.
75 ŠAR–RA, Mu¤ammad, 1928: 897.
76 Der Begriff al-Mad—´in steht für die beiden südlich von Bagdad gelegenen antiken Städte

Ktesiphon und Seleukia.

77 ŠAR–RA, Mu¤ammad, 1928: 897.

AS/EA LXVI•3•2012, S. 711– 748



REFORMKONZEPTE IN UND ÜBER DIE ÉAWZA IM 20. JH 735

islamische Überlegenheit wird von Šar—ra auch in Bezug auf das europäische

Gegenüber dargestellt.

Währenddessen irrten die Völker Europas in der Wüste des Unwissens und es strahlte ein
starkes Licht von der Seite der islamischen umma durch die Künste, die Literatur, die
Philosophie, das Handwerk und die Handwerkskunst. Und die Städte Bagdad, Basra, Samarkand,

Damaskus, Qairawan, Tunis, Granada, Kairo und Cordoba waren grosse Zentren für
die Verbreitung des Wissens, das sich von dort unter den Völkern verbreitet hat. Und die

Völker Europas haben sich die Entdeckungen, Handwerkskünste und die wissenschaftlichen

Disziplinen angeeignet und die Grundlagen ihrer Herrschaft auf den Prinzipien des Islam
aufgebaut.78

Einen Exkurs in die islamische Geschichte und ihre glorreichen Taten bietet
auch MurÌwa in —l—m wa-am—n¯ und stellt diese auch hier als Vorbild und
Lösung für die Probleme der Gegenwart dar:

[...] dann werfen wir den Blick auf den Weg unserer rechtschaffenen Vorgänger und was sie

gemacht haben an guten Taten – auf dem Weg der Reformen und der Vereinigung von
verschiedenen Bereichen der Wissenschaften und Künste, und durch den i tih—d, um die Religion

zu verbreiten und die Massen zu überzeugen von der Richtigkeit ihrer Lehren.79

Während es bei MurÌwa – wie in 5.1. aufgezeigt – vor allem die intellektuellen
Mängel und Probleme des religiös-traditionellen Systems sind, die es durch seinen

Reformdiskurs und damit durch seinen Geschichtsdiskurs darzustellen und
zu beheben gilt, sind es vor allem die Artikel von al-Šarq¯ Mu¤ammad Šar—ra
und ß—li¤ al-Ûa far¯ die ihre Darstellung der glorreichen Vergangenheit mit
einer direkten Kritik an den politischen Umständen ihrer Zeit verbinden, wie der

folgende Abschnitt zeigt.

5.3. Fremdherrschaft und fehlender Widerstand

Obwohl der Gründer von al-µIrf—n –rif al-Zayn explizit betonte, dass politische
Themen nicht in der Zeitschrift behandelt werden sollten,80 sind die Bezüge zu
den aktuellen politischen Umständen, die die Mitglieder der šab¯ba in ihren
Artikeln aufgriffen, dennoch sowohl häufig zu finden, als auch in ihren Positio-

AS/EA LXVI•3•2012, S. 711–748

78 ŠAR–RA, Mu¤ammad, 1928: 897f.
79 MURËWA, 1928: 411.

80 Vgl. NAEF, 1996: 372; GLASS, 2004: 147.



736 MIRIAM YOUNES

nierungen recht explizit. Thematisch geht es hier vor allem um die Verfassungsbewegungen

im türkischen und iranischen Kontext sowie die gegenwärtige
Fremdherrschaft durch das britische Mandat. Während erstere den positiven
Aufbruch von Reform und Veränderung in der modernen Zeit verkörpern, wird
vor allem die britische Mandatsherrschaft und der fehlende Widerstand dagegen

als eine Ursache für den Niedergang der Zeit betrachtet.
Seine Träume von der Vergangenheit setzt Al¯ al-Šarq¯ dementsprechend

mit den Träumen von einer veränderten Zukunft fort, die von Träumen von der
Unabhängigkeit begleitet werden, die letzten Endes in einer fremdbestimmten
Politik durch die Briten münden und verharren.

[…] In welchen Nächten

haben die Träume dir von der Unabhängigkeit erzählt?

An jedem Tag, an dem ich die Armee der Besatzung sah

In deinen Liedern aus alten Zeiten.
Nach jenen kriegerischen Erschütterungen

hat uns die ausländische Politik schlafen gelegt.

Dann haben wir von einem arabischen Staat geträumt

Und von einem bedeutenden Mann, einem Abgeordneten und einem Minister
Dann haben wir ein Haus gebaut mit 1000 Türen

Und haben einen Staat der Ehrentitel gefeiert

Ist das die Politik des Mandats?81

Angesichts dieser traurigen Realität der ausländischen Politik des Mandats bittet
al-Šarq¯ zwar selber, in der “Stadt der Träume” bleiben zu dürfen, bemerkt aber

auch am Ende des Gedichts mit einer gewissen Bitterkeit, dass das Verbleiben in
den “Träumen im Irak” dafür verantwortlich sei, dass die Augen vor der Realität
verschlossen bleiben und dem Niedergang so weiterhin Raum gewährt werde:

Lass mich in der Stadt der Träume

Stampfend einhergehend in ihrem Privaten und Allgemeinen [...]
Wir sind ein Traumbild in der literarischen Welt,
wir singen von unserem goldenen Zeitalter

und dennoch haben wir Bagdad den Ausländern überlassen.82

Eine ähnlich pessimistisch Bilanz der Mandatsherrschaften gibt ß—li¤ al-Ûa far¯
in afÊa min siy—sat al-¥arb (“eine Phase westlicher Politik”), in der die arabi-

81 ŠARQ® 1927: 28.
82 ŠARQ® 1927: 28.

AS/EA LXVI•3•2012, S. 711– 748



REFORMKONZEPTE IN UND ÜBER DIE ÉAWZA IM 20. JH 737

schen Länder von Aufruhr, Unruhen und Kriegen geprägt sind, während die
westlichen Länder ihre Fremdbesetzung und -herrschaft dieser Länder weiter
verfolgen.83

Während die Gedichte al-Šarq¯s und al-Ûa far¯s also mit einer negativen
Sicht auf die politische Gegenwart enden, die vor allem durch die Realität der
Mandatsherrschaft geprägt ist, dient der Bezug auf die stattfindenden politischen
Reformbewegungen in den Artikeln als Beispiel für die Wirkung und Geltungskraft

solcher Bewegungen in Zeiten politischen Niedergangs. In µ—mil wa-
lmad—ris wählt Mu¤ammad Šar—ra das Beispiel Midhat Paschas als Vater der
türkischen Verfassung von 1876 und dessen Einfluss auf die jungtürkische
Bewegung als Beispiel für die Widerstandsfähigkeit von politischen Reformideen
und geht in diesem Zusammenhang auch auf die konstitutionelle Bewegung im

Iran ein):

Eine Gruppe erhob sich im türkischen Kontext in der Zeit Abd al-£am¯ds und vorneweg

Midhat Pasha – der Präsident der Befreiung und der Vater des Grundgesetzes – und, als er

und seine Kameraden den schwächlichen Zustand des Staates genau in Augenschein genommen

und offen Reformen erklärt hatten, wurde jener Staat stark durch den Einfluss dieser

prominenten Persönlichkeiten. [...] dann flog eine Bombe von der Seite des Komitees der

Einheit, die den Thron von Abd al-£am¯d krümmte, und ihn von Grund aus herausriss, und

das Vermächtnis von Midhat Pasha bestand in der brennenden Glut, die in den Herzen der
Männer der Revolution kochte. So verhält es sich, wenn wir die Gedanken der Reformer aus

der politischen Perspektive heraus betrachten.84

5.4. “ein kleines Leuchten von den Lichtern des Lebens”85 –

AS/EA LXVI•3•2012, S. 711–748

Selbstpositionierung der šab¯ba

Sowohl der Bezug auf die Vergangenheit als auch die Stellungnahme zu aktuellen

politischen Realitäten dient der Selbstpositionierung der Mitglieder der
šab¯ba innerhalb dieser Kontexte. Während hier bereits deutlich wurde, dass die
jungen Studenten eine Agenda der Reform im politischen sowie religiösen
Bereich verfolgten und doch einem glorifizierenden Vergangenheitsdiskurs in
beiden Bereichen anhingen, soll in diesem Abschnitt noch einmal verstärkt auf
die explizite Selbstpositionierung der šab¯ba in den Artikeln eingegangen wer-

83 ÛA FAR® 1928: 566–567.

84 ŠAR–RA, Mu¤ammad, 1929, 1: 442.

85 MURËWA, 1928: 411.



738 MIRIAM YOUNES

den, um der Frage nachzugehen, in welchen Kontexten sich die šab¯ba selber

verortet.
Wie bereits in der Einleitung angesprochen sehen sich die Mitglieder der

šab¯ba in der sie umgebenden Umwelt vor allem in einer Aussenseiterposition
und mit ablehnenden Reaktionen konfrontiert. Diese Rolle wird insbesondere

von MurÌwa in —l—m wa-am—n¯ betont, indem der Autor auch hervorhebt, dass

seine Rede aufgrund der negativen Reaktionen auf Mu¤sin Šar—ras Artikel
verfasst und publiziert wurde. Die “Unzufriedenheit”, der “Groll” und die “Zweifel
an der Wahrhaftigkeit meines Glaubens”, mit denen MurÌwa konfrontiert wird,
führt er zurück auf den “starken Neid in der Seele, der beeinflusst wurde nur
durch Vermutung”, während nur wenige “sich freuen, [...] über einen jungen
Mann, der dürstet nach den Quellen des Wissens.”86 Während MurÌwa seine

Position vor allem gegenüber den etablierten Rechtsgelehrten in Najaf und im
Ûabal –mil abgrenzt, die er als die “Erstarrten” —midÌn) bezeichnet, er aber

gleichzeitig auch immer wieder die Hoffnung äussert, dass er doch von einigen
Gelehrten angehört werden könnte, grenzt sich Mu¤ammad Šar—ra am Ende von
al-amw— al-n— iqa auch innerhalb der Gruppe der Reformer ab und macht
diese für die Rückständigkeit gegenüber der westlichen Welt verantwortlich. So
schreibt er über die gegenwärtigen Intellektuellen der nah²a im Unterschied zu
ihren Vorgängern:

Jener und ähnlicher Dinge rühmen sie sich gegenüber den Ersteren d. h. die früheren
Intellektuellen, M.Y.) und die Bürger des Westens lachen darüber und machen sich lustig über

sie und ihre Gedanken, weil sie von Beginn ihres Aufbruchs nah²a) oder was sie nah²a)
[sic] nennen, nichts von ihnen übernommen haben, ausser dummes Geschwätz, aber die

nützlichen Dinge, die haben sie nicht übernommen.87

Die Selbstpositionierung als unbeliebte Aussenseiter geht einher mit einer eigenen

Zuschreibung als Reformer und Erneuerer, denen im Chaos der gegenwärtigen

Zeit eine besondere Verantwortung zukommt, die vor allem daher rührt,
dass sie die Probleme sowie nötige Veränderungen und Lösungen kennen. Dieses

Wissen, das MurÌwa als das “kleine Leuchten, von den Lichtern des Lebens,
das uns berührte in der Mitte der Dunkelheit”88 bezeichnet, wird als eine schwere

Verantwortung empfunden. MurÌwa bezeichnet sich und seine Gleichgesinnten

als “Verfechter der Religion” Êamlat al-d¯n), deren Aufgabe die Anpassung

86 MURËWA, 1928: 410.

87 ŠAR–RA, Mu¤ammad, 1928: 898.
88 MURËWA, 1928: 411.

AS/EA LXVI•3•2012, S. 711– 748



REFORMKONZEPTE IN UND ÜBER DIE ÉAWZA IM 20. JH 739

der Religion an die veränderten Zustände sowie die Verbreitung der religiösen
Prinzipien ist. Diese eigene Verantwortung, die von MurÌwa direkt angesprochen

und thematisiert wird, wird in den anderen Artikeln eher implizit und subtil
deutlich. Die Notwendigkeit, auf verschiedenen Gebieten Reformen und Veränderung

anzustreben, wird oft eher durch die Positionierung der eigenen Argumente

und Gedanken in frühere und gegenwärtige Reformbewegungen
untermauert. Während die Gleichsetzung mit religiösen Gelehrten in der früheren
islamischen Geschichte bereits erwähnt wurde, so betonen vor allem Mu¤sin und
Mu¤ammad Šar—ra – trotz der Kritik Mu¤ammads an den Vertretern der nah²a –
in ihren Artikeln die Zugehörigkeit zu den grossen Reformern in der
arabischislamischen Welt ihrer Zeit, wie Ûam—l al-D¯n al-Af¥—n¯ und Mu¤ammad
Abduh. Für Mu¤sin Šar—ra ist es vor allem der letztere, dem die al-Azh—r ihre

Reformen und die Anpassung an die moderne Zeit verdankt, und dessen Beispiel
die Êawza von Najaf folgen soll, während Mu¤ammad Šar—ra seine Notwendigkeit

für den Aufbau eines neuen Bildungssystems im Ûabal –mil mit einem
Exkurs zu den Reformen al-Af¥—n¯s begründet. Dieser habe sowohl die “islamische

Gemeinschaft und ihren Niedergang aus der Perspektive eines erfahrenen

Philosophen betrachtet”, als auch “mit einem zweiten Blick die europäischen
Staaten und ihr Vorhaben gegen die Muslime betrachtet”.89 Obwohl al-Af¥—n¯

angesichts dieser Umstände “gewaltig schrie”, und “trotz seiner Aufrichtigkeit,
die deutlich wird in jedem Wort, das er sagte [...] entrann er nicht den Zungen
der Heuchler” und wurde – ähnlich wie MurÌwa die Reaktionen auf die šab¯ba
beschreibt – von den eigenen muslimischen Leuten der Ketzerei beschuldigt.90

Die Positionierung innerhalb aktueller Reformbewegungen in der islamischen
Welt steht im Kontrast zu der harten Kritik, die die Êawza von Najaf in den Artikeln

erfährt. Obwohl MurÌwa am Ende seines Artikels vor den Rechtsgelehrten
des Ûabal –mils die Hoffnung äussert, dass einige von ihnen seiner Position
anhängen und versuchen, das “gefährliche Projekt” al-mašrÌµ al-Ða ¯r) zu
verwirklichen, so liest sich seine Rede als auch der Artikel von Mu¤sin Šar—ra
auch als eine Darstellung der Zugehörigkeit zur šab¯ba und seinen Mitgliedern.
So erwähnt Mu¤sin Šar—ra Mu¤ammad RiŒ— al-Šab¯b¯ und Al¯ al-Šarq¯ als

Beispiele und Vorbilder für den intellektuellen Geist in Najaf und zitiert den

Artikel des letzteren im Zuge seiner Kritik an der Êawza. MurÌwa wiederum
positioniert seine Argumente klar in den Kontext der šab¯ba und beendet seinen

Artikel mit seiner Rückkehr nach Najaf, eine Rückkehr, die trotz der dort

AS/EA LXVI•3•2012, S. 711–748

89 ŠAR–RA, Mu¤ammad, 1929, 1: 442.

90 ŠAR–RA, Mu¤ammad, 1929, 1: 442f.



740 MIRIAM YOUNES

herrschenden Widrigkeiten auch eine Rückkehr zu seinen Weggefährten ist,
denen er gute Nachrichten zu überbringen wünscht:

Und meine Krise hat sich gelöst, Gott sei Dank, und ich habe beschlossen zu meinen

Weggefährten zurückzukehren, damit zu uns der Schmerz wieder kommt, den wir erduldet
haben eine Zeitlang aufgrund unserer Unfähigkeit, durchzuführen, was die Pflicht erfordert,

die wir spüren. Jenes ist der Schmerz, auf den unser Weggefährte, Shaykh Mu¤sin in seinen

Worten hingewiesen hat. [...] Wir dürfen auf die Ergebnisse der kommenden Sitzungen

hoffen. Diese Hoffnung gibt uns etwas Geduld, jenes herrschende Chaos im Studium und in
der Moral auszuhalten dort und ich bitte jetzt, oh Gelehrte, dass ich in meiner Wahrheit
meinen Brüdern etwas von den guten Nachrichten über das Ergebnis dieser Versammlung
überbringen kann.91

6. Fazit: Verwirrungen im Zeichen des Wandels

Die hier behandelten Debatten der šab̄ ba am Ende der 20er Jahre in Najaf
machen deutlich, dass Diskussionen über Reformkonzepte in der Êawza von
Najaf innerhalb dieser Zeit stattfanden und diese neben einer Reform der Êawza
selber auch eine profunde Kritik an den allgemeinen politischen und
gesellschaftlichen Zuständen der Zeit beinhalteten. So werden sowohl das
religiösschiitische Bildungssystem in Najaf und im Ûabal –mil, als auch die
Mandatsherrschaften in der arabischen Welt, die Verfassungsbewegungen in der heutigen

Türkei und Iran, sowie die Moderne und ihre ideologischen, wie technischen und
wissenschaftlichen Anforderungen und Errungenschaften dem kritischen Blick
der šab̄ ba unterworfen. Der Zusammenschluss zur šab¯ba im Jahre 1925 unter
jungen Studenten aus Najaf und die rege Veröffentlichungstätigkeit ihrer
Mitglieder in al- Irf—n zeigen hier ebenfalls auf, dass diese Reformdebatten nicht
nur von Seiten aktivistischer Rechtsgelehrter geführt wurden, sondern ab Mitte
der 20er Jahre auch von jungen Studenten aus Najaf, die die sie umgebende

Krise und die gleichzeitig daraus resultierende Aufbruchsstimmung spürten und
aufgriffen. Die šab¯ba zeichnet sich hier als recht frühe, junge und aktive
Reformgruppe innerhalb der Êawza von Najaf aus, und damit als frühe Vertreter
einer Reformbewegung, die vor allem in den 30er Jahren weiter an Zuwachs
gewann. In den ausgewählten Debatten zeigen sich also sowohl eine neue Art
des Wissenstransfers, verkörpert durch die Zeitschrift al-µIrf—n als auch neue

Akteure, die diesen Wissenstransfer repräsentieren und den Wandel hierin ge-

91 MURËWA, 1928: 413.

AS/EA LXVI•3•2012, S. 711– 748



REFORMKONZEPTE IN UND ÜBER DIE ÉAWZA IM 20. JH 741

stalten. Die weitere Bedeutung dieses einerseits laufenden als auch geforderten
Wandels wird auch bei der näheren Betrachtung der ausgewählten Texte
deutlich: So präsentieren die Autoren in ihren Artikeln eine bereits genannte

thematische Vielfalt, die durch die umfassende Kritik sowie den ebenso

umfassenden Wunsch nach Reformen und Wandel verbunden wird. Der Begriff der
Reform i l—Ê der in den Debatten von den Protagonisten für den geforderten
Wandel gewählt und verwendet wird, erhält in diesem Sinne insofern eine klare
Bedeutung, als damit der umfassende Veränderungswunsch und somit gleichzeitig

die tiefgreifende Unzufriedenheit mit den dominierenden Zuständen ausgedrückt

wird. Der Begriff i l—Ê wird demnach vor allem in direktem Zusammenhang

mit und quasi als Gegenbegriff zu den ebenfalls häufig vorkommenden
Termini wie Chaos, Niedergang, Korruption, Mangel und Krise verwendet, die
der Beschreibung der gegenwärtigen Zustände dienen. In diesem Sinne ist der

Begriff weniger mit konkreten inhaltlichen Vorschlägen verbunden, sondern

verweist eher auf die bereits angesprochene Hinwendung und Hingabe zu einem
aktivistischen und intellektuellen “lifestyle”, der für einen umfassenden Wandel
einsteht und allein dadurch an Bedeutung gewinnt. Die Selbstbeschreibung der

Mitglieder der šab¯ba als mu liÊÌn Reformer) verweist hier auf eine klare
Selbstpositionierung als Verantwortliche für den notwendigen Wandel. Hier
zeigt sich einerseits noch ein deutlicher Bezug zur Êawza und ihren Zuständen,

die von der šab¯ba reformiert werden sollen, und sich auch in der am Ende
angesprochenen Rückkehr und “Hoffnung” MurÌwas ausdrückt. Andererseits spricht
die Selbstbezeichnung als mu liÊÌn auch bereits für eine Positionierung in einen
grösseren Bezugsrahmen, der von der schiitischen Êawza wegführt. In den Artikeln

zeigt sich bereits eine ambivalente Haltung, in der alternative Positionierungen

jenseits vom schiitischen Transnationalismus in national-irakische und
sunnitisch-panislamische Kontexte deutlich werden. Dies zeigen z.B. die Exkurse

in die irakische sowie irakisch-islamische Geschichte, und die Ausführungen
zu den politischen Umständen im irakischen Nationalstaat, aber auch die postulierte

Nähe zu anderen religiösen-sunnitischen Reformern wie al-Af¥—n¯ und
Mu¤ammad Abduh. In der Positionierung der “angry young shaykhs” wird
demnach ein gewisses ideologisches und religiöses Mäandern deutlich, in dem
sich eine unvermeidliche Verlorenheit sowie Verwirrung der jungen Zöglinge
zeigen und die eher als immer neue Versuche einer Positionsbestimmung zu
verstehen sind. Der Begriff des Wandels gewinnt hier noch eine weitere
Bedeutungsebene dazu. Während einerseits die schiitisch-religiöse Welt der Êawza
trotz ihres desolaten Zustandes immer noch als dominantes Bezugssystem zu

sehen ist, so wird in dem Wunsch, sie zu reformieren, auch ein paradoxes Hin-

AS/EA LXVI•3•2012, S. 711–748



742 MIRIAM YOUNES

wenden zu anderen Kontexten deutlich, die bereits darauf hinweisen, dass die
Êawza und die schiitische transnationale Verflechtung unter den neuen
Umständen der Zeit ein möglicherweise nicht mehr tragbares System darstellt. Die
Verwirrungen der Zöglinge Najafs, wie sie hier die šab¯ba verkörpern, sind im
Zeichen des Wandels und unter dem Vorzeichen weiterer Transformation zu
verstehen und sind Vorboten einer neuen Art von Intellektualität und
politischem Aktivismus.

Bibliographie

ABISAAB, Rula J.
2006 “The Cleric as Organic Intellectual: Revolutionary Shi ism in the Le¬

banese Hawzas.” In: H.E. CHEHABI Hg.): Distant Relations: Iran and
Lebanon in the last 500 years. London: I.B.Tauris, pp. 231–258.

2008 “Deconstructing the Modular and the Authentic: Husayn Muroeh’s
Early Islamic History.” Critique: Critical Middle Eastern Studies

17.3: 239–259.
ABUKHALIL, As ad
1995 “Iâl—¤ ” In: John L. ESPOSITO Hg.): The Oxford Encyclopedia of the

Modern Islamic World. Vol.2. New York: Oxford University Press,

pp. 242–243.
1995 “Revival and Renewal.” In: John L. ESPOSITO Hg.): The Oxford En¬

cyclopedia of the Modern Islamic World. Vol.3. New York: Oxford
University Press, pp. 431–434.

AHMAD, Aziz
2012 “Iâl—¤ ” In: Encyclopaedia of Islam, Second Edition. Leiden: Brill.

<http://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-

2/islah-COM_0386> last visited 2012.6.25).
AMIRPUR, Katajun
1997 “Reformen an theologischen Hochschulen in Iran – Revolutionäres

Establishment contra religiöse Aufklärer.” Orient 38.3: 535–557.
BASHKIN, Orit
2009 The Other Iraq. Pluralism and Culture in Hashemite Iraq. Stanford:

Stanford University Press.

2009,2 “The Iraqi Afghanis and ‘Abduhs: Debate over reform among Shiiite
and Sunni ‘Ulama’ in interwar Iraq.” In: Meir HATINA Hg.): Guar-

AS/EA LXVI•3•2012, S. 711– 748



REFORMKONZEPTE IN UND ÜBER DIE ÉAWZA IM 20. JH 743

dians of Faith in Modern Times: ‘Ulama’ in the Middle East. Leiden:
Brill, pp. 141–170.

BROWERS, Michaelle
2009 “Between Najaf and Jabal Amil: A Portrait of three Generations of

Shi i Intellectuals.” TAARII Newsletter 4.1: 6–9.
BRUNNER, Rainer
1996 Annäherung und Distanz: Schia, Azhar und die islamische Ökumene

im 20. Jahrhundert. Berlin: Klaus Schwarz Verlag.
CHALABI, Tamara
2006 The Shi’is of Jabal ‘Amil and the New Lebanon. Community and

Nation-state, 1918–1943. New York: Palgrave Macmillan.
CORRADO, Monika
2011 Mit Tradition in die Zukunft: der ta d̄ d-Diskurs in der Azhar und

AS/EA LXVI•3•2012, S. 711–748

ihrem Umfeld. Würzburg: Ergon-Verlag.
DJAVID KHAYATI, Sarah

2011 “Ich wurde als alter Mann geboren und werde als Kind sterben”.
Éusain MurÌwa: Zum Werdegang, Denken und Wirken eines µ—

militischen Intellektuellen im 20. Jahrhundert. Münster Unveröffentlichte
Magisterarbeit).

ECCEL, A. Chris
1984 Egypt, Islam and Social Change: al-Azhar in Conflict and Accom¬

modation. Berlin: Klaus-Schwarz Verlag.
ENDE, Werner
1997 “From Revolt to Resignation: The Life of Shaykh Muhsin Sharara.”

In: Asma AFSARUDDIN Hg.): Humanism, Culture, and Language in
the Near East: Studies in Honor of Georg Krotkoff. Winona Lake,
Ind.: Eisenbrauns, pp. 61–70.

ÛA FAR® ß—li¤ al-
1929 “áif¤at min siy—sat al-¥arb.” al-µIrf—n 18: 566–567.
GESINK, Indira Falk
2010 Islamic Reform and Conservatism: Al-Azhar and the Evolution of

Modern Sunni Islam. London: I.B. Tauris.
GIBB, H.A.R.
1947 Modern trends in Islam. Chicago.
GLASS, Dagmar

2004 Der Muqta af und seine Öffentlichkeit: Aufklärung, Räsonnement und
Meinungsstreit in der frühen arabischen Zeitschriftenkommunikation.
Würzburg: Ergon-Verlag.



744 MIRIAM YOUNES

HADDAD, Mahmoud
2008 “The Manarists and Modernism. An attempt to fuse society and

religion.” In: Stéphane A. DUDOIGNON / Komatsu HISAO / Kosugi
YASUSHI Hg.): Intellectuals in the Modern Islamic World.
Transmission, Transformation, Communication. London / New York:
Routledge, pp. 55–73.

©–Q–N® Al¯ al-
1955 Šuµar—´ al-¤ar¯ au-l-Na af¯y—t, vol. 7. Al-NaÜaf.
1956 Šuµar—´ al-¤ar¯ au-l-Na af¯y—t, vol. 11. Al-NaÜaf.
HAMARNEH, Saleh K.
1973 “Aš-Šab¯b¯ – Poet and Scholar.” Folia Orientalia 14: 293–297.
HEINE, Peter

1990 “Traditionelle Formen und Institutionen schiitischer Erziehung in der
Gegenwart am Beispiel der Stadt Nadjaf/Irak.” Zeitschrift für
Missionswissenschaft

AS/EA LXVI•3•2012, S. 711– 748

und Religionswissenschaft 74.3: 204–218.
HOURANI, Albert
1984 Arabic Thought in the Liberal Age, 1798–1939. Cambridge: Cam¬

bridge University Press.

JAMAL, Muhammad Fadhil
1960 “The Theological Colleges of Najaf.” The Moslem World 50.1: 15–22.

KADHEM, Fouad

2010 Najaf Ulama and secular movements in Iraq between 1950 and 1963.

<www.shiaresearch.com/research/Najaf_ulama.pdf> last visited
2012.5.15).

KASSAB, Elizabeth Suzanne

2010 Contemporary Arab Thought. Cultural Critique in Comparative
Perspective. New York: Columbia University Press.

KEDOURI, Elie.
1997 Afghani and µAbduh: An Essay on Religious Unbelief and Political

Activism in Modern Islam. London: Frank Cass.

KERR, Malcolm
1966 Islamic Reform. The Political and Legal Theories of MuÊammad

µAbduh and Rash¯d Ri²— Berkeley: University of California Press.

KHALIDI, Tarif
1981 “Shaykh Ahmad Arif al-Zayn and al- Irfan.” In: Marwan R. BUHEIRY

Hg.): Intellectual Life in the Arab East, 1890–1939. Beirut: American
University of Beirut.



REFORMKONZEPTE IN UND ÜBER DIE ÉAWZA IM 20. JH 745

KHAN, Mohammad Sharif / SALEEM, Mohammad Anwar
1994 Muslim Philosophy and Philosophers. New Delhi: Ashish Publishing

AS/EA LXVI•3•2012, S. 711–748

House.
LEMKE, Wolf-Dieter
1980 MaÊmÌd ŠaltÌt 1893–1963) und die Reform der Azhar: Untersu¬

chungen zu Erneuerungsbestrebungen im ägyptisch-islamischen
Erziehungssystem. Frankfurt: Peter Lang.

LITVAK, Meir
2000 “The Finances of the Ulam—Ž Communities of Najaf and Karbal—Ž

1796–1904.” Die Welt des Islam 40.1: 41–66.
2000,2 “Madrasa and Learning in 19th Century Najaf and Karbal—Ž ” In:

Rainer BRUNNER / Werner ENDE Hg.): The Twelver Schia in Modern
Times. Religious Culture & Political History. Leiden: Brill, pp. 58–78.

MALLAT, Chibli
1988 Shi’i Thought from the South of Lebanon. Oxford: Centre for Leba¬

nese Studies.

1993 Renewal of Islamic Law. Muhammad Baqer as-Sadr, Najaf, and theM
Shi’i International. Cambridge: Cambridge University Press.

MERVIN, Sabrina
2000 Un réformisme chiite. Ulémas et lettrés du abal ‘–mil actuel Liban-

Sud) de la fin de l’Empire ottoman à l’indépendance du Liban. Paris:
Karthala.

2010 “La quête du savoir à NaÜaf. Les études religieuses chez les chi ites

imâmites de la fin du XIXe siècle à 1960.” In: Denis HERMANN /
Sabrina MERVIN Hg.): Shi‘i Trends and Dynamics in Modern Times

XVIIIth-XXth centuries) / Courants et dynamiques chiites à l’époque
moderne XVIIIe-XXe siècles). Beirut/Würzburg: Ergon-Verlag, pp.
95–112.

MOTTAHEDEH, Roy
1985 The Mantle of the Prophet. Religion and Politics in Iran. New York:

Simon and Schuster.

MU¤NIYYA, Mu¤ammad Ûaw—d
1980 Ta —rib MuÊammad aw—d Mu¥niyya. Beirut: D—r al-Ûaw—d.

MURËWA, £usayn
1928 “–l—m wa am—n¯ !” al- µIrf—n 16: 410–413.



746 MIRIAM YOUNES

1995 Wulidtu šayÐan wa amÌtu iflan. S r̄a ´—t¯ya f¯ Êad¯ a r—hu maµahu
µAbb—s Bai²Ìn. Beirut: D—r al-Far—b¯

1997 “Min al-NaÜaf daªala ¤ay—t¯ M—rks.” In: al-MaÜlis al-íaqaf¯ li-
Lubn—n AL-ÛANËB Hg.): Éusain MurÌwa f¯ mas¯ratihi l-ni²—l¯ya
fikran wa mum—rasatan. Beirut: D—r al-Far—b¯ pp. 89–113.

NAEF, Silvia
1996 “Aufklärung in einem schiitischen Umfeld: Die libanesische Zeit¬

schrift al- Irf—n.” Die Welt des Islam 36.3: 365–378.
1996, 2 “La presse en tant que moteur du renouveau culturel et litteraire: la

revue chiite libanaise al-‘Irfan.” Etudes Asiatiques 2: 385–397.
2001 “Sh¯ ¯-ShuyÌ ¯ or: How to become a Communist in a Holy City.” In:

Rainer BRUNNER / Werner ENDE Hg.): The Twelver Schia in Modern
Times. Religious Culture & Political History. Leiden: Brill, pp. 255–
67.

2002 “Les chiites du Liban et le Mandat Francais: La Position de la Revue

al-Irfan.” In: Ch. HERZOG / R. MOTIKA / M. URSINUS Hg.):
Querelles privées et contestations publiques. Le rôle de la presse dans la
formation de l’opinion publique au Proche-Orient. Istanbul: Isis.

2004 “Literature and Social Criticism in the Iraqi Press of the First Half of
the 20th Century – Ja far al-Khal¯l¯ and the Periodical al-H—tif.” In:
Horst UNBEHAUN Hg.): The Middle Eastern Press as a Forum for
Literature. Frankfurt: Peter Lang, pp. 143–150.

NAKASH, Yitzhak
1994 The Shi’is of Iraq. Princeton: Princeton University Press.

NETTON, Ian Richard
1991 Muslim Neoplatonists: An Introduction to the Thought of the Brethren

of Purity. Edinburgh: Edinburgh University Press.

1996 “The Brethren of Purity. Ikhw—n al-áaf—Ž .” In: Seyyed Hossein
NASR / Oliver LEAMAN Hg.): History of Islamic Philosophy, Teil 1.
London: Routledge, pp. 222–230.

PETERS, Rudolph
2005 “Erneuerungsbewegungen im Islam vom 18. bis zum 20. Jahrhun¬

dert.” In: Werner ENDE / Udo STEINBACH Hg.): Der Islam in der
Gegenwart. München: C.H. Beck, pp. 90–127.

RYAD, Umar
2009 Islamic Reformism and Christianity: A Critical Reading of the Works

of Muhammad Rash¯d Ri²— and His Associates 1898–1935). Leiden:
Brill.

AS/EA LXVI•3•2012, S. 711– 748



REFORMKONZEPTE IN UND ÜBER DIE ÉAWZA IM 20. JH 747

SANKARI, Jamal
2005 Fadlallah. The Making of a Radical Shi‘ite Leader. London: SAQI.
ŠAR–RA, Mu¤ammad
1928 “al-Amw— Ü al-n—ìiqa.” al-µIrf—n 15: 896–898.
1929, 1 “ –mil wa-l-mad—ris 1.” al-µIrf—n 18: 441–446.
1929, 2 “ –mil wa-l-mad—ris 2.” al-µIrf—n 18: 550–553.
ŠAR–RA, Mu¤sin
1928, 1 “al-Tarb¯ya wa-l-ta l¯m. Bayna-l-fawŒa wa-l-ta l¯m al-âa¤¯¤ 1.” al-

AS/EA LXVI•3•2012, S. 711–748

µIrf—n 16: 95–100.

1928, 2 “al-Tarb¯ya wa-l-ta l¯m. Bayna-l-fawŒa wa-l-ta l¯m al-âa¤¯¤ 2.” al-
µIrf—n 16: 201–207.

1928, 3 “al-Tarb¯ya wa-l-ta l¯m. Bayna-l-fawŒa wa-l-ta l¯m al-âa¤¯¤ 3.” al-
µIrf—n 16: 331–336.

ŠARQ® Al¯ al-
1927 “al-A¤l—m fi-l- ir—q.” al-µIrf—n 13: 27–28.
SINDAWI, Khalid
2007 “Éawza Instructions and Its Role in Shaping Modern Sh¯ ite Identity:

The Éawzas of al-Najaf and Qumm as a Case Study.” Middle Eastern
Studies 43.6: 831–856.

2009 “The Zaynabiyya Éawza in Damascus and its Role in Sh¯ ite Reli¬

gious Instruction.” Middle Eastern Studies 45.6: 859–879.
VOLL, John O.
1983 “Renewal and Reform in Islamic history: tajdid and islah.” In: John L.

ESPOSITO Hg.): Voices of Resurgent Islam. New York: Oxford
University Press: 32–47.

WEISS, Max
2007 “The Cultural Politics of Shi i Modernism: Morality and Gender in

Early 20th-Century Lebanon.” International Journal of Middle East
Studies 39: 249–270.

2010 In the Shadow of Sectarianism. Law, Shi’ism, and the Making of
Modern Lebanon. Cambridge: Harvard University Press.

ZAMAN, Muhammad Qasim
2007 “Epilogue: Competing Conceptions of Religious Education.” In: Ro¬

bert W. HEFNER / Muhammad Qasim ZAMAN Hg.): Schooling Islam.
The Culture and Politics of Modern Muslim Education. Princeton:
Princeton University Press, pp. 242–268.



748 MIRIAM YOUNES

ZEGHAL, Malika
2007 “The ‘Recentering’ of Religious Knowledge and Discourse: The Case

of al-Azhar in Twentieth Century Egypt.” In: Robert W. HEFNER /
Muhammad Qasim ZAMAN Hg.): Schooling Islam. The Culture and
Politics of Modern Muslim Education. Princeton: Princeton University
Press, pp. 107–130.

AS/EA LXVI•3•2012, S. 711– 748


	Die Verwirrungen der Zöglinge Najafs : Reformkonzepte in der und über die "hawza" im frühen 20. Jahrhundert

