
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 66 (2012)

Heft: 3

Artikel: Der Islam als Feind der Anthropologie : Anmerkungen zu Leo Frobenius
und zur Islamwissenschaft

Autor: Schulze, Reinhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-309775

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-309775
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DER ISLAM ALS FEIND DER ANTHROPOLOGIE.
ANMERKUNGEN ZU LEO FROBENIUS

UND ZUR ISLAMWISSENSCHAFT

Reinhard Schulze, Universität Bern

Abstract

In this contribution the question is raised how the relationship between anthropology and the

science of Islam Islamic Studies) has developed since the beginning of the institutionalization of
both traditions as academic disciplines at the turn of the 20th century. Starting from the

observation that from the foundation of social and cultural anthropology to the 1960s, Islam hardly
found consideration as an empirical field, this essay discusses the function Islam had taken in the
discursive structure of anthropological research. The essay draws particular attention to the

German anthropologist Leo Frobenius 1873–1938), who as one of the few anthropologists
engaged in a vivid yet short lived discussion with the just emerging science of Islam over the role

of Islam in cultural diffusion. Using his image of Islam as an example, the difference of the

anthropological design of Islam and that which the science of Islam has created will be explored.

Finally, the essay addresses the consequences for both academic traditions which follow from the

crumbling of the epistemological wall erected some 100 years ago due to the differentiation
between social sciences and geisteswissenschaften.

AS/EA LXVI•3•2012, S. 653–709

I

Theologie und Anthropologie vertraten lange Zeit sehr gegensätzliche
Geltungsansprüche. Dass die Theologie auch über das Menschsein lehrte, war so
selbstverständlich wie das Amen in der Kirche. Dass aber die Anthropologie, die ja
eigentlich im Sinne Kant den Menschen über sein Menschsein aufklären sollte1,

nun den Anspruch erhob, auch über die Religion aufklären zu können, war für
Theologen gewiss eine Provokation. Polemisch vermerkte hierzu 1844 der

1 “Eine Lehre von der Kenntniß des Menschen systematisch abgefaßt Anthropologie), kann

entweder in physiologischer oder in pragmatischer Hinsicht seyn. – Die physiologische

Menschenkenntniß geht auf die Erforschen dessen was die Natur aus dem Menschen macht,

die pragmatische auf das was Er, als freyhandelndes Wesen, aus sich selber macht oder
machen kann und soll” KANT, 1800: iv).



654 REINHARD SCHULZE

britische Theologie und Orientalist William Hodge Mill 1792–1853) in einer
Predigt:

It is thought wise, in the language of some, that our cultivation of theology properly so

called, where our materials are necessarily most imperfect or beyond our mastery, should in
a great measure give place to that of the anthropology of religion, where materials are ample

and ever at hand to our use.2

Es dauerte aber noch bis zum Ende des 19. Jahrhunderts, bis die Anthropologie
explizit den Anspruch formulierte, auch eine “Anthropologie der Religion” zu
sein. So wurden erst dann die Werke des britischen Anthropologen des
Kulturevolutionismus, Edward Tylor als Beitrag zur Begründung einer “anthropology
of religion” angesehen.

Trotz dieser Hinwendung zum Religiösen stellte der Islam für die
kulturevolutionistischen Anthropologen offenbar aber kein interessantes und fruchtbares

Forschungsfeld dar. Bei Tylor finden sich nur wenige Hinweise.3 Da der
Islam als kultureller Spätkömmling angesehen wurde, galt er allenfalls als spätere

Rahmung oder gar als Totengräber “ursprünglicher” Traditionen. Als Tylor
1906 in Oxford die “cultural anthropology” institutionalisierte4 und damit
programmatisch die Trennung der “physischen” von der “Kulturanthropologie”
vollendete, nahm der Islam nur eine marginale Stellung innerhalb der
anthropologischen Forschung ein. Auch bei der Etablierung der “social anthropology”
war zunächst der Blick auf den Islam verstellt. James Frazer begründete diesen

Ausschluss indirekt wie folgt:

Thus the sphere of Social Anthropology […] is limited to the crude beginning, the rudimentary

development of human society; it does not include the maturer phases of that complex

growth, still less does it embrace the practical problems with which our modern statesmen

and lawgivers are called upon to deal. The study might accordingly be described as the

embryology of human thought and institutions, or, to be more precise, as that enquiry which
seeks to ascertain, first, the beliefs and customs of savages, and, second, the relics of these

beliefs and customs which have survived like fossils among peoples of higher culture.5

Zwar wurde auch Frazers Werk als “anthropology of religion” gelesen, doch galt
der Blick eben nicht den “grossen” Religionen, schon gar nicht dem Islam.

2 MILL, 1844: 3.
3 TYLOR, 1906 [1881]: 160.

4 STATUTA UNIVERSITATISOXONIENSIS. Oxford: Clarendoniano, 1907: 253 f.
5 Cf. FRAZER, 1908: 6.

AS/EA LXVI•3•2012, S. 653– 709



LEO FROBENIUS UND DIE ISLAMWISSENSCHAFT 655

Allgemein überwog die Annahme, dass der Islam als Erobererreligion ältere
religiöse Traditionen, die für die Anthropologen von Belang waren, schlicht
ausgemerzt habe.6 Er war gewissermassen, wie der katholische Theologe Thomas
Lucien Mainage 1878–1931) sagte, der Feind des Anthropologen.7 Desinteresse

hingegen spiegelte sich auch in der Religionssoziologie Durkheims. Auch bei

ihm ist der Islam allenfalls eine Fussnote Wert. Die Wahrnehmung der
Anthropologen, die das Religiöse “sehen” wollten, endete eben dort, wo das Religiöse
auf einen absolut transzendenten Gott reduziert erschien. Das galt für den Islam
also gesetzt. So verwundert es nicht, dass später die Anthropologen, die im
“islamischen Feld” arbeiteten, sich zunächst fast ausschliesslich mit sufischen
Traditionen befassen sollten.

Die parallel zur Etablierung der Sozialanthropologie verlaufende Enthistorisierung

der Erkenntnisziele der Anthropologie8 verzögerte weiter die Aufnahme

islamischer Kontexte. So fiel das Interesse der Anthropologen an “
Islamischem” weiterhin eher bescheiden aus.9 Bis 1945 sollte nur ein Mitglied des

Royal Anthropological Institute in London, der “Folklorist” William Crooke
1848–1923) thematisch den “Islam” aufgreifen. Nicht anders war die Situation

im deutschsprachigen Raum, wo die “kulturhistorische Methode” die
Bemühungen um eine Religionsethnologie lange Zeit bestimmt hatte.10 Da sich die
deutschsprachige Ethnologie mit dieser soziologischen Wende zugleich sehr

schwer tat und mangels Möglichkeit zur Entfaltung empirischer Forschung über

6 In der Zeitschrift Anthropos, die Wilhelm Schmidt seit 1906 herausgab, finden sich hierfür
zahlose Belege, u.a. vom französischen Afrikanisten Louis Martrou 1876–1925): “Si nos

peuples de l’Equateur ne sont pas pétrifiés et immobilisés par l’Islam, comme ceux du Nord
de l’Afrique, du Soudan et du pays des Sables, on retrouve pourtant chez eux des doctrines

et des croyances qui ont jeté sur eux une forte emprise et qu’on doit connaître, souvent

longuement et patiemment combattre, quand on veut élever ces races en leur portant notre

idéal de justice, de liberté et d’amour” MARTROU, 1906: 761). Wenn in Anthropos über den

Islam berichtet wurde was sehr selten der Fall war), dann meist nur als Quelle für vorislamische

“Zustände”, fast alle verfasst vom Ordenspriester Joseph HENNINGER 1906– 1991).

Der erste in Anthropos zum “islamischen Feld” veröffentlichte Artikel ist EICKELMAN, 1977.

7 MAINAGE, 1909: 581.

8 FRAZER, 1908: 8: “To construct a history of human society by starting from absolutely prim¬

ordial man and working down through thousands or millions of years to the institutions of
existing savages might possibly have merits as a flight of imagination, but it could have

none as a work of science.” Siehe auch RADCLIFFE-BROWN, 1923: 124–147.

9 U.a. CROOKE, 21917; CROOKE, 1921.
10 Diese war natürlich nicht auf den deutschsprachigen Raum beschränkt, cf. KWIATKOWSKI,

AS/EA LXVI•3•2012, S. 653–709

1923.



656 REINHARD SCHULZE

kein “eigenes” Territorium mehr verfügte, blieb der Islam auch hier “aussen

vor”. Richard Thurnwald beschränkte ihn auf die Funktion eines Übertragers11,

und Wilhelm Mühlmann reduzierte ihn zu einer “Rassenbrücke”. 12 Da die
deutsche Soziologisierung der Ethnologie, wie oft festgestellt, massgeblich

durch den Paradigmenwechsel des Nationalsozialismus, der den alten
nationalkonservativen Diskurs vor allem im Kontext der NS-“Volkstumspolitik” im
Osten in eine “Soziologie der Volksgemeinschaft” transformiert hatte, bestimmt
war13, fiel der Islam zunächst aus dem Interpretationsraum heraus. Zwar
verschob sich damit das ältere Deutungsschema, das deskriptiv und akkumulativ
arbeitend, theoretisch primär historisch-diffusionistisch ausgerichtet die
Geographie an die Stelle der Soziologie gesetzt, die Differenz von materieller und
geistiger Kultur, von Naturvölkern und Kulturvölkern behauptet und im
Psychologismus eine Grundlage angenommen hatte. Doch ergab die deutsche “
soziologische” Wende der 1930er und 1940er Jahre anders als in Frankreich,
Grossbritannien und den Niederlanden keine Konsolidierung der Ethnologie durch den

Aufbau neuer soziologischer Theorien, die zu einer neuen Wahrnehmung des

Islam hätte führen können.14

Als das britische Colonial Office 1926 dem Anthropologen Charles Gabriel
Seligman 1873–1940) den Auftrag zu Forschungen unter der einheimischen
Bevölkerung im Anglo-britischen Sudan durchzuführen, gegeben hatte, zeichnete

sich der Beginn einer Einbettung des Islam in das Diskursfeld der Ethnologen ab.
Es war Edward E. Evans-Pritchard 1902–1973), der 1926 an Stelle von Seligman

diese Forschungen übernommen hatte, vorbehalten, diese Hinwendung zum

“islamischen Feld” als Thema der Sozialanthropologie zu konkretisieren.15 Möglich

machte ihm dies auch seine historisierende Perspektive, die ihn deutlich von
Alfred Radcliffe-Brown unterschied. 16 Da der Islam auch in Grossbritannien

11 THURNWALD, 1951: 53. Thurnwald deutete Muhammad und den “Schiitischen Ali” als

“letzte Religionsbegründer” 408).
12 MÜHLMANN, 1936: 449 f.
13 HÖRNING, 2008: 41–58, hier 45; ÜNER, 2000: 25–50.
14 Hier BOCK, 1995: 202–218; SCHIPPERS, 1995: 234–244.

15 Allerdings zögerlich, denn noch in EVANS-PRITCHARD, 1940 findet sich kein Hinweis auf
den Islam. Wie Seligman suchte er eben das Pagane, nicht das Islamische. Erst nach seiner

Anstellung bei der britischen Militärverwaltung in der Cyrenaica eröffnete er sich ein
explizit “islamisches” Forschungsfeld; siehe EVANS-PRITCHARD, 1949.

16 Später betonte er diesen Standpunkt: “If one has any regard for scholarship one cannot be a

student of Arab Bedouin or peasants without a knowledge not only of their spoken language

but also of the classical language of their cultural hinterland, or of Indian peasant communi-

AS/EA LXVI•3•2012, S. 653– 709



LEO FROBENIUS UND DIE ISLAMWISSENSCHAFT 657

primär als Staatsinstitution begriffen wurde17, war er selbst für Sozialanthropologen

wie Radcliffe-Brown unbedeutend, ging es ihnen doch primär darum zu

zeigen, wie “Gesellschaften ohne Staat” verstanden werden könnten. So waren
es vielfach Quereinsteiger in die Anthropologie wie der finnische Soziologe
Edvard Westermarck, die das “islamische Feld” als relevant erachteten. 18 Im
französischen Kontext hatte sich der Jurist Raoul de la Grasserie 1839–1914)
dafür stark gemacht, die vergleichende Religionsforschung ganz einer
soziologischen Sichtweise zu unterstellen und die Geschichte als sekundär für eine

AS/EA LXVI•3•2012, S. 653–709

Religionsbetrachtung anzusehen:

La sociologie religieuse est celle qui examine la constitution des diverses sociétés

religieuses; elle étudie, par exemple, le catholicisme, le protestantisme, l’islamisme à ce point
de vue, pas encore, il faut bien se garder de confondre, en tant que la société religieuse peut

influer sur la société civile, ou celle-ci sur la première, ce qui forme un chapitre à part, mais

en tant que la société religieuse, à l’instar de la société ordinaire, forme un véritable être
organique ayant ses lois de composition, d’action, de réaction, et en définitive, de vitalité.19

Die französischen Kolonialwissenschaften hatten natürlich den Islam im Blick20,

doch die tonangebenden Soziologen wie Marcel Mauss liessen den Islam hier
nur als Kurzname für soziale Formationen, in denen der Islam als Tradition ein
wichtiges Deutungsgefüge darstellt) ganz aus, da der Islam keine “totales
Phänomen” darstelle. Radikaler äusserte sich Claude Lévi-Strauss. Bei ihm
findet sich eine klare Begründung für die Nichtberücksichtigung des Islam
1954/5, hier auf Indien bezogen):

[…] Plutôt que parler de tolérance, il vaudrait mieux dire que cette tolérance, dans la mesure

où elle existe, est une perpétuelle victoire sur eux-mêmes. […] En face de la bienveillance

universelle du bouddhisme, du désir chrétien de dialogue, l’intolérance musulmane adopte

une forme inconsciente chez ceux qui s’en rendent coupables; car s’ils ne cherchent pas

toujours, de façon brutale, à amener autrui à partager leur vérité, ils sont pourtant et c’est

________________________________

ties without having some knowledge both of the literature of their language and of Sanskrit,

the classical language of their ritual and religious tradition” EVANS-PRITCHARD, 1951: 15).
17 So natürlich auch in Frankreich, cf. den Beitrag des Folkloristen SAINTYVES 1933: 417–430.

18 WESTERMARCK, 1920, 1921, 1933.

19 DE LA GRASSERIE, 1899: 16.

20 Mit dem Dekret vom 24. November 1902 war am Collège de France ein Lehrstuhl für “so¬

ciologie et en sociographie musulmanes” als Gründung des “gouvernement général de

l’Algérie, du protectorat de Tunis, et du gouvernement de l’Afrique occidentale” errichtet
worden.



658 REINHARD SCHULZE

plus grave) incapables de supporter l’existence d’autrui comme autrui. Le seul moyen pour
eux de se mettre à l’abri du doute et de l’humiliation consiste dans une ‘néantisation’
d’autrui, considéré comme témoin d’une autre foi et d’une autre conduite.21

Levi-Strauss ging noch einen Schritt weiter. Für ihn war der Islam Spiegelbild
dessen, was der Ethnologe zu überwinden hatte:

Ce malaise ressenti au voisinage de l’Islam, je n’en connais que trop les raisons: je retrouve

en lui l’univers d’où je viens; l’Islam, c'est l’Occident de l’Orient. Plus précisément encore,

il m’a fallu rencontrer l’Islam pour mesurer le péril qui menace aujourd’hui la pensée

française. […] Que l’Occident remonte aux sources de son déchirement: en s’interposant
entre le bouddhisme et le christianisme, l’Islam nous a islamisés, quand l’Occident s’est

laissé entraîner par les croisades à s’opposer à lui et donc à lui ressembler […].22

Damit stelle der Islam eine Barriere dar, die nur schwer zu überwinden sei, weil
selbst für den Ethnologen in Indien die meisten Gesprächsteilnehmer Muslime
seien, die gewissermassen einen islamischen Blick definierten.23 Entscheidendes

Moment des Ausschlusses des Islam aus dem Feld der Ethnologie aber sei, dass

er Traditionen zerstöre:

Déjà, l’Islam me déconcertait par une attitude envers l’histoire contradictoire à la nôtre et
contradictoire en elle-même: le souci de fonder une tradition s’accompagnait d’un appétit
destructeur de toutes les traditions antérieures.24

Lévi-Strauss sprach das aus, was bis in den 1960er Jahre einen common sense

unter Ethnologen zu sein schien. Julie Marcus vermerkte hierzu:

In his brief encounter with India and Islam in 1950 we see how one of the most important

scholars of the century can falter when anthropology comes into contact with Islam.25

21 LÉVI-STRAUSS, 1984: 481, 484. Zur Islamdeutung von Lévi-Strauss siehe auch die Kritik
von DJAÏT, 1974: 72 ff.

22 LÉVI-STRAUSS, 1984: 485, 490.
23 “Un autre destin est possible, celui, précisément, que l’Islam interdit en dressant sa barrière

entre un Occident et un Orient qui, sans lui, n’auraient peut-être pas perdu leur attachement

au sol commun où plongent leurs racines” LÉVI-STRAUSS, 1984: 487).

24 LÉVI-STRAUSS, 1984: 476.

25 MARCUS, 2001: 113.

AS/EA LXVI•3•2012, S. 653– 709



LEO FROBENIUS UND DIE ISLAMWISSENSCHAFT 659

Lévi-Strauss stand hier nicht allein. Die Zurückhaltung der Sozialanthropologie
bei der Berücksichtigung islamisch gedeuteter Lebenswelten und sozialer
Ordnungen wurde erst in den 1960er Jahren allmählich aufgegeben.

Anders verhielt es sich mit der “Wiener Schule”.26 Die Kulturmorphologen
schien es nicht zu stören, dass sich einige ihrer Studenten auch einem “islamischen

Feld” zuwandten.27 Zwar hatte nach 1945 Wilhelm Koppers die alte Tradition

der “Wiener Schule” wieder aufgenommen, doch konnte sich diese weder
theoretisch noch methodisch behaupten. 1956 erklärten Josef Haekel 1907–
1973) 28 und Robert Heine-Geldern 1885–1968) die Tradition der “Wiener
Schule” nun für überholt und beendet.29 Dies öffnete jüngeren Forschern wie
Walter Dostal 1928–2011) den Weg hin zu einer Neukonzeptionalisierung der
Aufgabenbereich der Ethnologie. Für den Marxisten Dostal trat nun auch die

“Hochkulturforschung”30 in den Vordergrund; dank seines Interesses an semitischen

Sprachen erschloss sich Dostal die arabische Halbinsel als empirisches

AS/EA LXVI•3•2012, S. 653–709

Feld. Zugleich aber meinte er:

In contrast [zu Koppers, R.S.], Heine-Geldern was a real revelation. Frobenius, with his
phenomenological approach, was another one who impressed me with his ideas about emotion

and the essence of things.31

Zeitgleich begannen im angelsächsischen Kontext Ernest Gellner32 und Clifford
Geertz33 aus völlig unterschiedlicher wissenschaftlicher Perspektive auf “Islamisches”

Bezug zu nehmen.34 Neben Indonesien galt nun Marokko als bevorzugtes

26 Für Westdeutschland siehe HALLER, 2012: 102 ff., 178 ff.
27 Eine besondere Rolle fiel Umar Rolf [von] Ehrenfels 1901–1980) zu, der nach seiner

Konversion zum Islam 1927 an der Universität Wien mit einer Arbeit zum Thema Mutterrecht

in Vorderindien 1937) in Völkerkunde promoviert wurde. Von 1949 bis 1961 lehrte er

Sozialanthropologie an der Universität Madras. Ein anderer war Ludwig Zöhrer 1899–?),

der 1938 mit der Arbeit Studien über die Tuareg Imohag) der Sahara promoviert wurde.
28 Er wurde 1957 Nachfolger von Koppers.
29 Dazu programmatisch HAEKEL, 1956: 17–90.

30 HOHENWART-GERLACHSTEIN, 1956: 101–110.

31 GINGRICH / HAAS, 2007: 431; Verweis auf FROBENIUS, 1921.

32 V. a. GELLNER, 1961.
33 GEERTZ, 1968. Dazu VARISCO, 2005.
34 Noch 1962 bezeichneten nur 33 der ca. 2300 im International Directory of Anthropologists

verzeichneten Wissenschaftler den Nahen oder Mittleren Osten als Forschungsfeld. 25
verwiesen auf “Arab”, 15 weitere, darunter von Grunebaum und Maxime Rodinson, verwiesen

auch auf “Islam” KRADER, 1962). Bemerkenswert ist, dass etwa zur gleichen Zeit an

arabischen Universitäten die Sozialanthropologie als Disziplin institutionalisiert wurde. The-



660 REINHARD SCHULZE

Forschungsfeld. Geertz folgend arbeiteten unter anderem Paul Rabinow35 und
Dale Eickelman36 im Forschungsfeld von Sefrou Nordmarokko) zu sufisch-
berberischen Traditionen. Das Interesse galt zunächst fast ausschliesslich sufischen
Traditionen37 oder der Verwandtschaftsethnologie.38

Auch wenn die neuere Anthropologie im Rahmen ihres internen
Differenzierungsprozesses seit den 1990er Jahren immer neue Anschlussstellen für
“islamische” Themen ermöglichte, blieb die Zahl den Islam berücksichtigender
anthropologischer Forschungen gemessen am gesamten Output relativ gering.39

II

Es kann hier nun nicht darum gehen, allgemein die Gründe für die Zurückhaltung

der Ethnologie40, der Sozial- und der Kulturanthropologie gegenüber

“islamischen” Forschungsfeldern zu vertiefen. Gewiss spiegelte sich hier ein
altes Urteil, wonach der Islam dem Ethnologen den Zugang zur “Welt der
Eingeborenen” versperre, eine wichtige Rolle. Der Islam war, wie Lévi-Strauss deutlich

machte, eben ein Störfaktor. Auch geht es hier nicht um eine Diskussion des

ethnologischen Orientalismus. Stattdessen soll hier die Frage gestellt werden,
wie sich die Ethnologie und die Islamwissenschaft wissenschaftlich begegneten.

Denn auch die Islamwissenschaft zeigte eine grosse Zurückhaltung gegenüber
der Ethnologie. So irritierte die Vertreter der Islamwissenschaft vielfach der
Anspruch der Ethnologen, jenseits philologischer oder linguistischer Kompetenz
das islamische Feld beobachten zu können. Das Selbstbewusstsein, das Lévi-
Strauss in Aussagen wie “Même sans connaître la langue et privé d’interprète, je

________________________________

matisch wurden die unterschiedlichen anthropologischen Theorien natürlich schon früher in
der arabischen Öffentlichkeit diskutiert, cf. z.B. die Übersetzung von WALLAS, 1930, ins
Arabische al-muq ataf 78 1931): 181–186 Ism—å¯l Ma har)).

35 RABINOW, 1975.
36 EICKELMAN, 1976.

37 GILSENAN, 1973.

38 ASAD, 1970.

39 Ich schätze, dass zwischen 1993 und 2012 nur knapp 1% der ethnologischen Forschungen

einen Islambezug hatten. Lediglich knapp 500 der im online-Katalog <http://gso.gbv.de>
verzeichneten ca. 70’000 Titel weisen einen solchen Islambezug auf.

40 Ich benutze im Folgenden die konventionelle Bezeichnung “Ethnologie”, sofern ich die
deutschsprachige wissenschaftliche Tradition vor 1970 meine.

AS/EA LXVI•3•2012, S. 653– 709



LEO FROBENIUS UND DIE ISLAMWISSENSCHAFT 661

pouvais essayer de pénétrer certains aspects de la pensée et de la société
indigène”41 zum Ausdruck brachte, empfanden Islamwissenschaftler vielfach als
Anmassung. Gellners oft zitierte Feststellung “Orientalists are at home with texts.
Anthropologists are at home in villages. […] The natural consequence is that the
former tend to see Islam from above, the latter from below”42 wurde geradezu

emblematisch für diese Differenz. Implizit konnten sich die Islamwissenschaftler
durchaus mit Gellners Bestimmung einer “Hochultur” als “a literate codified
culture which permits context-free communication”43 identifizieren, da sie sich
ja selbst die Kompetenz für die philologische Aufbereitung diese Kultur zuwiesen.

Diese Oben-Unten-Stratifikation des Islam erlaubte mithin eine Arbeitsteilung

und befriedete die seit etwa 1900 bestehende Auseinandersetzung zwischen
Ethnologen und Islamwissenschaftlern. Dies bedeutete natürlich nicht, dass sich
die Islamwissenschaftler hinsichtlich des negativen Islamimage von den Ethnologen

unterschieden. Noch bis in den 1950er Jahre verweigerten sie dem Islam
Statusbezeichnung “Hochkultur”. Im Gegenteil, Henrik Samuel Nyberg
vermerkte

AS/EA LXVI•3•2012, S. 653–709

1953:

Die hochklassische griechische Literatur blieb dagegen dem Islam völlig unbekannt, von

Plato abgesehen, der aber nicht direkt studiert wurde. Der Islam stand dieser Hochkultur
völlig fern und hat bis zum heutigen Tag für sie nicht das geringste Verständnis.44

Und wenn, was selten und wenn überhaupt erst seit den 1930er Jahren der Fall
war, von einer “islamischen Hochkultur” gesprochen wurde, dann meinten die
Orientalisten stets eine vergangene historische Epoche oft 9./10. Jahrhundert).

41 LÉVI-STRAUSS, 1984: 396.

42 GELLNER, 1981: 99 GELLNER, 1973: 191.

43 GELLNER, 1996: 357–370, 368; ausführlicher Ernest GELLNER: Nations and Nationalism

[1983]. 2. Aufl. Oxford: Blackwell, 2006: 32–34; das klingt doch anders als bei MERKEL

1827: 957: “Bei den Grönländern ist alles, was aus dem Geiste hervorgeht, unreif, seicht und
flach. Man könnte sagen: Sie haben als Menschen zwar ein Gestern, an dem sie aufhörten

Thiere zu seyn, aber kein Vorgestern. Bei den Neuseeländern deutet Alles auf eine längst

vor aller Erinnerung verflossene Vorzeit zurück, auf einen dunkeln tiefen Hintergrund, aus

dem fern, fernher gespenstische leise Stimmen in abgebrochenen Lauten herüberrufen; und

was? Das ist das Ueberraschendste! das ist im ersten Augenblicke des Wahrnehmens fast

schauderhaft! Bruchstücke sind es desselben Triumphliedes, das unsere Hochkultur den

halbnackten Menschenfressern gegenüber anstimmt; – und doch uralt!” Der ursprünglich
landwirtschaftliche Begriff “Hochkultur” wurde gegen 1825 in theologischen Debatten auf

“menschliche Kulturen” übertragen.

44 NYBERG, 1953:13.



662 REINHARD SCHULZE

Die Welt, die die Islamwissenschaftler erzeugten, unterschied sich so

fundamental von der der Ethnologen. Es ist so nicht verwunderlich, dass es zu
keiner Zitiergemeinschaft kam. Ernest Gellner wurde in der Zeitschrift der
morgenländischen Gesellschaft nur ein einziges Mal genannt.45 Malinowski und
Lévi-Strauss wurden mit drei46, Evans-Pritchard mit vier,47 Clifford Geertz mit
sieben Nennungen48 bedacht.49 Ihre Namen wurden allerdings selten in
wissenschaftlichen Beiträgen, sondern fast ausschliesslich in Buchbesprechungen

erwähnt. Gewiss, heute werden viele Islamwissenschaftler sagen, dass die
Ethnologie für ihre Wissenschaft eine gewisse Relevanz hat, und auch Sozialoder

Kulturanthropologen nehmen zum Teil explizit Bezug auf die Forschungen
der Islamwissenschaft. Die Studienkombination Islamwissenschaft und Ethnologie

erfreut sich sogar einer gewissen Beliebtheit. Studierende der Islamwissenschaft

werden auch auf die Ethnologie verweisen, wenn sie zum Beispiel
qualitative Interviews durchführen und diese dann interpretieren, oder wenn sie
auf “Feldforschung”, “teilnehmende Beobachtung”, “dichte Beschreibungen”
oder “ethnographic writing” aufmerksam gemacht werden. Auch spielen
ethnologisch bestimmte Begriffe wie Kultur, Stamm und Verwandtschaft eine wichtige

Rolle innerhalb der Islamwissenschaft. Und doch: von einer systematischen
Rezeption der Ethnologie durch die Islamwissenschaft kann genauso wenig
gesprochen werden wie von einer systematischen Rezeption der Islamwissenschaft
durch die Ethnologie.50

Warum ist das so? Um dem Konflikt zwischen Ethnologie und Islamwissenschaft

nachzuspüren, möchte ich auf die Gründerzeit beider Traditionen als

45 CONERMANN, 1999: 418.

46 U.a. PIEWLOW, 1997: 355–371; HEINE, 1989: 318–328.
47 Nur in Buchanzeigen, u.a. BAUMANN, 1963: 172–173.
48 U.a. LOHLKER, 1999: 221–244.

49 In den Zeitschriften Die Welt des Islams 1913 bis 2005, ohne Rezensionen) bzw. Der Islam
1910–2000, ohne Rezensionen) wurde auf Gellner elf-, auf Geertz zehn-, auf Evans-

Pritchard sieben-, auf Levi-Strauss sechs- und auf Malinowski einmal verwiesen. Viele
Verweise stammen aus dem Beitrag ARKOUN, 1989: 1–29. Allerdings wurde in diesen
Zeitschriften Max Weber auch nur 29-mal angesprochen, am häufigsten im Beitrag von BECKER,

1922: 19–36.
50 Peter Heine bemerkte 1988: “Und wenn ich mich hier im folgenden mit Formen der Be¬

trachtung oder der wissenschaftlichen Beschäftigung mit dieser Kultur [der des Nahen und

Mittleren Ostens, R.S.] auseinandersetze, dann stelle ich zugleich die Frage nach dem

Verhältnis zweier Wissenschaften zueinander, die Frage nach der Beziehung zwischen Ethnologie

und Islamwissenschaft. Lange Zeit war dieses Verhältnis recht negativ, es war praktisch

nicht existent” HEINE, 1990: 255–263).

AS/EA LXVI•3•2012, S. 653– 709



LEO FROBENIUS UND DIE ISLAMWISSENSCHAFT 663

Universitätsdisziplinen zu sprechen kommen. Hier kommt nun endlich auch der

im Titel genannte Leo Frobenius 1873–1938) ins Spiel. Selbst wenn er keine
akademischen Positionen innehatte, so hat er doch wie Franz Boas 1858–1942)
massgeblich die Konfiguration der Ethnologie als eigenständige geisteswissenschaftliche

Disziplin mit bestimmt. Zugleich war er – anders als Boas – einer der
ersten Ethnologen, der in einen Konflikt mit der Orientalistik geriet, insofern er
den Islam ähnlich wie später Lévi-Strauss als Störfeld innerhalb ethnologischer
Forschung interpretierte und begründete.

Im Unterschied zu ethnographisch arbeitenden Orientalisten wie dem Semitisten

Eduard Glaser 1855–1908)51 nahm die klassische Orientalistik von Frobenius

kaum Notiz. In der Zeitschrift der morgenländischen Gesellschaft finden
sich bis heute nur sehr wenige Verweise auf seinen Namen. Zu seinen Lebzeiten
wurde Frobenius hier nur viermal zitiert, erstmals 1913.52 Andere fachwissenschaftliche

Zeitschriften wie Der Islam oder Die Welt des Islams berichteten
über Frobenius nur im Rahmen einer Kontroverse zwischen Carl Heinrich
Becker und Frobenius, die ebenfalls 1913 ausgetragen wurde und auf die noch
zurückzukommen ist. Die gross angelegte Enzyklopädie des Islam nennt Frobenius

sowohl in der ersten wie in der zweiten Auflage jeweils nur an einer einzigen

Stelle.53 Nicht anders verhält es sich, wenn man einschlägige Bibliographien
zurate zieht. Der Index Islamicus, der immer noch als das wichtigste Referenzwerk

für fachwissenschaftliche Veröffentlichungen der Orientalistik gilt, zitiert
nur einige wenige, meist französischsprachige Aufsätze, die Frobenius nach

1908 im Zusammenhang mit seiner Sammlung von Erzählungen der Kabylen
publiziert hatte. Erst in jüngerer Zeit hat Frobenius bei einigen wenigen
Islamwissenschaftlern Aufmerksamkeit erregt. Hier ging es aber nicht um seine

ethnologischen Forschungen, sondern um die skurrile Expedition, die Frobenius
1915 über Damaskus und den Hijaz nach Eritrea geführt hatte. Auch auf diese

Expedition soll später noch kurz angesprochen werden.

51 DOSTAL, 1990.

52 ROEDER, 1913: 398: “Der Ägyptologe glaubt in Frobenius’ Funden [Verweis auf FROBE¬

NIUS, 1912, R.S.] Bekanntes wiederzusehen; aber einstweilen stehe man seinen historischen
Konsequenzen noch mit Skepsis gegenüber. Auch was auf ethnologischer Seite aus

gelegentlich von Reisen mitgebrachten Stücken gefolgert wird, möge nur mit Kritik benützt

AS/EA LXVI•3•2012, S. 653–709

werden.”
53 A. WERNER in seinem Eintrag zu “Pul” EI1) und W. Björkman in seinem Eintrag zu

“lith—m” EI2). In der noch nicht abgeschlossenen dritten Auflage der Encyclopaedia of
Islam gibt es bislang Stand Mai 2012) keinerlei Hinweis auf Frobenius.



664 REINHARD SCHULZE

Doch auch Frobenius schien nicht gerade ein grosses Interesse an den

Arbeiten der Orientalisten gezeigt zu haben. Ich habe nicht alle seine über 100
Publikationen durchlesen können, doch wage ich behaupten zu dürfen, dass

Frobenius in seinem Werk kaum jemals auf Forschungsergebnisse der Orientalisten
zurückgegriffen hat. Auch habe ich keine Stelle gefunden, an der er einen in
seiner Zeit aktiven Orientalisten direkt zitiert hätte. Dabei teilten sich gerade zu

Beginn des 20. Jahrhunderts manche Orientalisten das Forschungsfeld mit
Frobenius. Man denke da an den Leipziger Orientalisten Martin Hartmann 1851–
1918)54, der fast zur selben Zeit wie Frobenius in der libyschen Wüste gewesen

war und der ebenfalls wie Frobenius ein grosses Interesse an den so genannten
Volkserzählungen gehabt hatte. Martin Hartmann nannte zwar den Namen
Frobenius.55 Frobenius hingegen Hartmann nicht. Hartmann gestand der Ethnologie
in der Erforschung zeitgenössischer islamischer Kulturen sogar eine wichtige
Rolle zu:

Zwei Klassen von Forschern sind vor allem berufen, die Entwicklung zu verfolgen und ihr,
so viel in ihren Kräften steht, die Richtung zu geben, als Männer von Erfahrung und
Übersicht: der Sprachforscher und der Ethnolog.56

Doch Hartmanns Sicht war gewiss eine Ausnahme. Frobenius und die Orientalisten

seiner Zeit ignorierten sich gegenseitig. Diese Nichtbeachtung steht
paradigmatisch für eine Distanz, die zwischen der Ethnologie und der
Islamwissenschaft bzw. der Orientalistik geherrscht hatte. Hier standen sich zwei
Wissenskulturen gegenüber, die sich zwar ein und dasselbe “Forschungsobjekt”
teilten, aber dieses in so unterschiedliche Art und Weise begriffen, dass von
einer akademischen Kommunikationseinheit nicht gesprochen werden kann.

III

Bis in die Mitte des 19. Jahrhunderts, als die Ethnologie noch geographisch

ausgerichtete Ethnographie war und die Islamwissenschaft als eigenständige

Disziplin noch nicht einmal dem Namen nach existierte, war das “islamische”
Forschungsfeld noch anders differenziert. Mit dem Islam selbst befassten sich

54 KRAMER, 1989: 283–300.

55 Z.B. ATTUNISI, 1915.
56 HARTMANN, 1910: 90.

AS/EA LXVI•3•2012, S. 653– 709



LEO FROBENIUS UND DIE ISLAMWISSENSCHAFT 665

Theologen, mit den Muslimen die Geographen und mit den arabischen,
persischen oder osmanisch-türkischen Texten die Philologen. Querverweise waren
damals noch selbstverständlich. Ein Philologe, vor allem jemand, der sich der
Sachphilologie zugewandt hatte, hatte keinerlei Schwierigkeiten, ethnographische

Informationen zur Interpretation seines Textmaterials heranzuziehen.
Daher war der Hebraist Emil Rödiger 1801–1874) noch 1856 überzeugt: “Mit
der vergleichenden Sprachkunde geht die Ethnologie Hand in Hand.” 57 In
Forschungsfeldern, die mit dem Konzept der Mythologie verbunden waren,
wirkten sowohl Völkerkundler als auch Orientalisten hinein. Auch gab es damals
noch so etwas wie einen begrifflichen Konsens, der sich zum Beispiel in
Ausdrücken wie Volk, Geschichte, Rasse, Psychologie, Kultur, Religion, Wort und

Schrift niederschlug. Ethnographen wie Orientalisten verzichteten darauf, eigene

grosse kulturgeschichtliche Entwürfe auszuarbeiten, sondern unterstellten sich
einer allgemeinen Theorie, die sich jeweils aus geschichtsphilosophischen und
religionshistorischen Annahmen der Zeit ergab.

Ende des 19. Jahrhunderts aber konnten sich auch Orientalisten wie
Ethnographen nicht mehr dem Druck entziehen, die neue kulturwissenschaftliche
Traditionen entfalteten. Die religionsgeschichtliche Schule in Göttingen produzierte
nun nicht nur philologische Erkenntnisse über biblische Texte, sondern formulierte

durch ihre historische Kritik zugleich eine Kritik an den regionstheologischen

Anschauungen, die bislang einen Konsens gebildet hatten. Was die
orientalistische Seite anbetraf, so war es im deutschsprachigen Raum zunächst

Ignaz Goldziher 1850–1921), der diese Wende einleitete.58 Auf der ethnographischen

Seite hatte Friedrich Ratzel 1844–1904) diese Aufgabe übernommen59

und dadurch den Diffusionismus mit begründet. Goldziher wie Ratzel waren
Männer des Übergangs. Sie formulierten noch nicht eine direkte Abwendung
von den alten Paradigmen, die ihre ethnographischen bzw. philologischen
Studien betrafen, sondern versuchten, ihre primären Fachperspektive – bei Ratzel
die Anthropogeographie – durch einen historisch-systematischen Aspekt zu
erweitern. Für Goldziher war dies die historische Mythen- und dann die
Religionsforschung, für Ratzel die historische Anthropologie. Ratzels Programm

“Die geographische Verbreitung gerade der ethnographischen Gegenstände zu
studieren, ist darum von besonderem Werte für die Geschichte der Völker, weil

57 RÖDIGER, 1856: 793.

58 Zum Ganzen auch SCHULZE, 2010: 81–202.

59 Goldziher hatte von 1869 bis 1871 an der Universität Leipzig studiert, wo er beim strengen

Philologen Heinrich Leberecht Fleischer promoviert wurde. Ratzel kam zwar erst 1886 nach

Leipzig. Doch sollte das Leipziger Milieu für beide massgeblich werden.

AS/EA LXVI•3•2012, S. 653–709



666 REINHARD SCHULZE

diese Gegenstände leicht Variationen noch erkennen lassen, welche dazu dienen
können, Herkunft und Wege jener zu bestimmen”60 deckte sich der Sache mit
dem Anliegen vor allem der Mythenkundler. Philologie beziehungsweise
Geographie wurden so in einen neuen Begründungszusammenhang eingebettet,

wobei die enge Beziehung von Text- und Welterfassung, die sich in der Philologie

beziehungsweise Geographie spiegelte, nicht unbeachtet bleiben soll. Diese
Funktionserweiterung, die zu einer allerdings heftig umstrittenen Differenzierung

zwischen Philologie und Islamwissenschaft beziehungsweise Geographie
und Ethnologie führen sollte, kam nicht aus heiterem Himmel. Für Ratzel lässt
sich eine intellektuelle Genealogie bestimmen, die über die Geographen Georg
Gerland 1833–1919) und Moritz Wagner 1813–1887) sowie dem
Anthropopsychologen Franz Theodor Waitz 1821–1864) auf Johann Friedrich Herbart
1776–1841) zurückgeführt werden kann. Herbart wiederum war der Ahnherr

des Völkerpsychologen Moritz Lazarus 1824–1903), der zusammen mit dem
Mythologen Heymann Steinthal 1823–1899) den ersten intellektuelle Bezugspunkt

für Goldziher darstellte.61

Neben der Geschichte und der Geographie war die Psychologie zum Mass
aller Dinge geworden. Adolf Bastian 1826–1905), selbst keineswegs ein
Verfechter des Historismus, vermerkte:

Die Psychologie ist die Wissenschaft der Zukunft, die den weiter und immer weiter aus

einander klaffenden Zwiespalt zwischen Glauben und Wissen allein zu vermitteln vermag.

Die Psychologie darf nicht jene beschränkte Disciplin bleiben, die mit unterstützender
Herbeiziehung pathologischer Phänomene, der von den Irrenhäusern und durch die Erziehung

gelieferten Daten sich auf die Selbstbeobachtung des Individuums beschränkt. Die Menschheit,

ein Begriff, der kein Höheres über sich kennt, ist zum Ausgangspunkte zu nehmen; als

das einheitliche Ganze, innerhalb welchem das einzelne Individuum nur als integrirender
Bruchtheil figurirt.62

Ein weiterer Schüler von Waitz war der Historiker Ernst Bernheim 1850–1942),
der für den später oft verfemten Historiker Karl Lamprecht 1856–1915) wichtig
werden sollte. Lamprecht und Ratzel bildeten Ende des 19. Jahrhunderts in Leipzig

den Kern einer Gelehrtengemeinschaft, die später unter dem Namen Leipzi-

60 RATZEL, 1891: 598.

61 Für Ratzel wie Goldziher galt, was Moritz Lazarus betonte: “Als den bedeutendsten Erfolg
alles geistigen Zusammenlebens bezeichnen wir die Entstehung eines erzeugten, erschaffenen,

vorhandenen, eines objectiven Geistes” LAZARUS, 1865: 41 ff).
62 BASTIAN, 1860: XIII; KOEPPING, 1995: 75–93.

AS/EA LXVI•3•2012, S. 653– 709



LEO FROBENIUS UND DIE ISLAMWISSENSCHAFT 667

ger Positivisten bekannt werden sollte.63 Es handelte sich aber nicht um jene
Geschichte, deren Prinzipien von den Übervätern des deutschen Historismus
bestimmt worden waren. Vielmehr war es eine nomothetisch gedachte Geschichte:
es galt, die Gesetze zu finden, die einen historischen Prozess bestimmten, und

zwar in den Felder Wirtschaft und Kultur. Die Triangulierung von Kultur in
Raum Geographie), Zeit Geschichte) und Geist/Seele Psychologie) bildete
nun das geschlossene Paradigma einer Wissensordnung, die in den “Tatsachen”
ihre Grundlage zu finden glaubte.

Das Ende des 19. Jahrhunderts brachte schliesslich den letzten entscheidenden

Wandel, indem diese Wissensordnung zu einer radikalen Differenzierung im
Bereich der Ethnographie wie der Orientalistik führte: Zwei Namen stehen für
den Wandel Pate: für die Ethnographie ist dieser zweifellos Leo Frobenius. 64

Kernpunkt seiner Wende war die Ablösung der Ethnologie von der deskriptiven
Ethno-Geographie, also der klassischen Völkerkunde, kurz die Freisetzung der

Ethnologie durch Abtrennung von der Geographie. Dasselbe Programm wollte
der Leipziger Orientalist Martin Hartmann, enger Gefolgsmann von Karl Lamprecht,

für die orientalische Philologie verwirklichen: hier ging es um die
Ausdifferenzierung einer – wie er es damals nannte Islamologie – aus der orientalischen

Philologie. Es dürfte wohl kaum zufällig sein, dass beide, Frobenius und
Hartmann, ihre Visionen erstmals zwischen 1897 und 1899 veröffentlichten.65

Der Leipziger Hintergrund ist für Frobenius nur indirekt zu etablieren, insofern
sein Lehrer Heinrich Schurtz 1863–1903) selbst in Leipzig Schüler von Ratzel
gewesen war. Und doch möchte ich behaupten, dass es jenes Milieu der Leipziger

Positivisten war, das Frobenius genauso geprägt hatte wie den Orientalisten
Martin Hartmann. Vielleicht ist es kein Zufall, dass Hartmann, der sich vehement

für die “entwicklungsgeschichtliche” soziologische Behandlung der
islamischen Welt aussprach, in der “Völkerkunde und Wirtschaftskunde” die “
wichtigsten Hilfen zum richtigen Verständnis der historischen Entwicklung” sah.66

Nun war es Martin Hartmann nicht vergönnt, als Begründer einer von der
orientalischen Philologie distinkten Islamwissenschaft gefeiert zu werden. Dieses

Privileg wird meist einem anderen zugewiesen, nämlich dem Heidelberger

63 ESPAGNE, 2009.
64 Eigentlich wäre hier Franz Boas zu nennen, dessen Anthropologie eine grosse Familienähn¬

lichkeit zu der von Frobenius aufweist. Da Boas aber keinen Bezug zur Islamwissenschaft

hatte, soll dessen Anthropologie hier nicht weiter verfolgt werden.

65 HARTMANN, 1899: 1–4.
66 HARTMANN, 1902/3: 39, hier zitiert nach MANGOLD, 2004: 260 f.

AS/EA LXVI•3•2012, S. 653–709



668 REINHARD SCHULZE

Orientalisten Carl Heinrich Becker.67 Mit Carl Heinrich Becker und Leo Frobenius

stehen sich zwei der wichtigsten Vertreter einer neuen Wissenschaftsgeneration

gegenüber, die massgeblich an der Neuorientierung ihrer Disziplinen
mitgewirkt haben. Carl Heinrich Becker, geboren 1876 und damit drei Jahre

jünger als Frobenius, machte anders als Frobenius eine steile akademische und

dann auch politische Karriere, in der er es bis zum preussischen Kultusminister
schaffte. Noch wichtiger war aber ein zweiter Unterschied: Während Frobenius
eher dem Milieu der Leipziger Positivisten zuzuordnen war, gehörte Becker in
den Kreis der Heidelberger Neukantianier. Becker stand damit Max Weber, aber

vor allem Ernst Troeltsch nahe, dem er sich in vielerlei Hinsicht verpflichtet
fühlte, mit dem er sich aber auch manche wissenschaftliche Fehde lieferte. 68

Beckers Kritik an Frobenius, auf die gleich zurückzukommen ist, entsprach so

auch seiner Kritik der an den Leipziger Positivisten und an deren Zunftgenossen
Hartmann, die an Schärfe nicht zu wünschen liess. Elfriede Üner fasste die
Grundannahmen der Leipziger Positivisten wie folgt zusammen:

Die Entwicklung der Kulturformen, Institutionen, Gesellschaften, wie auch der Persönlichkeit,

kann letztendlich als “emergentes”, d.h. ein sich mit fortlaufender Erfahrung
ausdifferenzierendes “Gesetz” aufgefaßt werden, das sowohl den konstanten Faktor der Persönlichkeit

darstellt, wie auch in der geschichtlichen Welt das strukturierende Kontinuum bildet.
Diese Gesetzmäßigkeit ist keinesfalls reduktionistisch als statische oder natürliche
Grundkonstante zu verstehen, sie ist vielmehr als ein sich mit zunehmender Erfahrung
ausdifferenzierender “Code” oder eine “Grammatik” aufzufassen.69

Weber hatte diese “induktive Metaphysik” und den Versuch, in der Kulturentwicklung

objektive Gesetze festzustellen als platten Hegelianismus, der nichts
anderes bedeutete als die Übertragung der metaphysischen Annahmen auf eine

vermeintliche objektive Wirklichkeit, heftig kritisiert.70 Es verwundert also nicht,

67 Zu Becker ist viel publiziert worden, hier eine Auswahl: RITTER, 1937; WENDE, 1959;
WAARDENBURG, 1962: 249–253, 274–278, 295–300; VAN ESS, 1980; BATUNSKY, 1981;
HEINE, 1984; ESSNER / WINKELHANE, 1988; MÜLLER, 1991; HARIDI, 2005: 69–78;
MORRONE, 2006.

68 Guido Müller sah Becker allerdings als “Außenseiter des Heidelberger Kreises”. Sein Ver¬

ständnis der Religions- und Wirtschaftsgeschichte sei eher traditionell, das seiner Religionssoziologie

und seiner soziologischen Methodik überhaupt unzureichend gewesen. MÜLLER,

1991: 57.

69 ÜNER, 1998.

70 Siehe CHICKERING, 1997: 243 f. Webers Abrechnung mit den Leipzigern findet sich in WE¬

BER, 1988: 1–145; WEBER, 1909. In der Tat zeigte sich in der “panpsychischen Naturphilo-

AS/EA LXVI•3•2012, S. 653– 709



LEO FROBENIUS UND DIE ISLAMWISSENSCHAFT 669

dass der Neukantianer Becker im Positivisten Hartmann einen Gegenspieler
vermutete, der eigentlich etwas anderes als Wissenschaft im Sinne hätte. 1912
vermerkte er:

Hartmann sucht in der Geschichte des Islam die Bestätigung seiner politischen Staats- und
Gesellschaftsauffassung und formuliert seine subjektiven Werturteile in der Terminologie
des modernen Radikalismus.71

AS/EA LXVI•3•2012, S. 653–709

Das klingt ganz nach Webers Kritik an Lamprecht.
Becker war es, der sich programmatisch für die Etablierung einer

Islamwissenschaft aussprach, die in bewusster Differenz zur klassischen orientalischen

Philologie treten sollte. Indem er die Islamwissenschaft mit dem Begriff
der Zivilisation in Bezug setzt, verschaffte er dem Islam einen neuen Deutungsrahmen,

der sich nicht mehr allein die Philologie orientalischer Texte bezog. In
ähnlicher, wenn auch völlig anders geartete Perspektive versuchte Leo Frobenius
das Profil der so genannten Völkerkunde oder Ethnologie neu zu bestimmen.
Allerdings profitierte Frobenius nicht von der neuen soziologischen Wende, die

mit Namen wie Durkheim und Weber verbunden gewesen war, sondern orientierte

sich an der kulturwissenschaftlichen Wende, die in der Völkerkunde mit
Namen wie Bastian und Ratzel verknüpft war. Becker wie Frobenius teilten sich
die Auffassung, dass im Gegensatz zu einem kulturwissenschaftlichen
Universalismus, der einen evolutionistischen Gang von Kultur oder Zivilisation72 an
sich postuliert hatte, von einem Diffusionismus auszugehen sei, der in ganz

unterschiedliche Art und Weise zur Ausprägung von Kulturen geführt habe. Der
Diffusionismus war eine Grundidee der Philologie und vor allem der
Sprachwissenschaft sowie der aus ihr abgeleiteten Mythenforschung gewesen. Indem
Frobenius die Ethnologie in die Geisteswissenschaften überführte, übernahm er
das Entlehnungsparadigma, mit dem die Philologen und Sprachwissenschaftler

ihre Forschungen bislang begründet hatten. Die von Wilhelm Dilthey geforderte

________________________________

sophie” CHICKERING) der Leipziger eine deutliche Nähe zur monistischen Bewegung von

Ernst Haeckel.
71 BECKER, 1912: 535. Becker bezog sich auf HARTMANN, 1909. Beckers Beitrag ist eine Art

Werkschau zur bisherigen “Islamforschung”. Vgl. HANISCH, 1992.

72 Die Schwankung im Sprachgebrauch zwischen “Kultur” und “Zivilisation” ist bezeichnend.

Gewiss konnotierte “Zivilisation” noch im späten 19. Jahrhundert die französisch geprägte

Auffassung eines gemeinmenschlichen Telos, während “Kultur” dem Herderschen
deutschsprachigen Muster entsprechend eher auf einen mythischen, vielfach partikularen Ursprung
verwies.



670 REINHARD SCHULZE

“Wissenschaft der geistigen Welt” im Sinne einer “Erfahrungswissenschaft der
geistigen Erscheinungen” bildete ein Modernisierungsparadigma, das den
Evolutionismus auf die Naturwissenschaften beschränkte und den Diffusionismus zum
Leitthema der Geisteswissenschaften erkor. Diese systematische Trennung
kulminierte schliesslich in der radikalen Unterscheidung von Natur und Kultur.

Bei Becker wurde die Philologie zu einer Methode kulturbezogener
Erkenntnis, bei Frobenius spielte die Ethnographie dieselbe Rolle. Und weiter
verallgemeinert gründete Becker die Erfahrungswelt auf Texte, Frobenius auf
Artefakte. Beide erachteten ihre Objekte zum einen als Zeugen für etwas, zum

anderen als Träger einer weit über den Text oder das Artefakt hinausgehenden

Bedeutung, die verstehend Becker) oder intuitiv Frobenius) erkannt werden
müsse. Frobenius war ein Mensch des Museums. Becker war ein Mensch der

Bibliothek. Für Frobenius passte der Islam nicht in ein Museum, da er nicht
ausstellbar erschien. Artefakte, die auf ihn bezogen werden könnten, mussten so

ihrer Islamität entkleidet werden, um ausgestellt werden zu können.73 Natürlich
ging es eigentlich um zwei praktische Dinge: zum einen trachtete Leo Frobenius
danach, Artefakte, Antiquitäten und andere Materialien, die in Museen zuhauf
herumlagen, in “Räumen” so zu ordnen, dass sie ausstellbar wurden. Die Räume
des Museums wurden gleichsam zum Ort der Kulturen, und diese “Kulturräume”
des Museums gerieten zur Metapher der Kulturkreise.74 Zum anderen trachtete

Frobenius auch danach, diesen Zugriff auf die materielle Kultur so aufzuwerten,
dass sie in den grossen intellektuellen Diskussionen der spätwilhelminischen
Zeit ihren Platz fand. Dazu aber musste er sich den Diskursen anpassen, die in
jener Zeit dominant waren. Und das war natürlich die Geschichte. Da das

historische Denken die dominante Grösse Intellektueller Tätigkeit war, musste
Frobenius seine Ethnologie als historische Forschungsrichtung definieren.

73 Seit Ende des 19. Jahrhunderts galt allenfalls die “muhammedanische Kunst” als ausstellbar;

die 1910 von Friedrich Paul Theodor Sarre 1865–1945) und Hugo von Tschudi 1851–

1911) in München kuratierte Ausstellung “Meisterwerke muhammedanischer Kunst, Musik,
Feste” legte hierfür ein beredtes Zeugnis ab. Siehe SARRE / MARTIN, 1910; SHALEM, 2010:
3–15; DERCON / KREMPEL / SHALEM, 2010.

74 Die metaphorische Nutzung des Begriff “Kulturraum”, der noch um 1860 den Bereich eines

Gewächshauses oder allgemein einer spezifischen Ökosphäre bezeichnen konnte, geht auf
den liberalen Historiker Georg Gottfried Gervinus 1805–1871) zurück, den schon 1849

einen “geistigen CulturRaum” sic!) des elisabethanischen Englands erkennen zu können
glaubte. GERVINUS, 1849: 328.

AS/EA LXVI•3•2012, S. 653– 709



LEO FROBENIUS UND DIE ISLAMWISSENSCHAFT 671

Die Differenz zwischen Islamwissenschaft und Ethnologie beruhte so nicht
primär auf der Unterscheidung zwischen Textbezogenheit und Schriftlosigkeit,
zu der Peter Heine feststellte:

Die Konzentration auf die Schriftlosigkeit führte dazu, daß die islamische Welt als
wissenschaftliches Objekt ausgeblendet wurde; denn die islamische Kultur ist auf den ersten Blick

AS/EA LXVI•3•2012, S. 653–709

eine Schriftkultur.75

Auch die Tatsache, dass Becker die Ethnologie bei seiner Absteckung des

Aufgabenbereichs der Islamwissenschaft, als er 1920 den Antrag auf Errichtung
einer Professur für “Islamistik” an der Universität Berlin zu begründen hatte,

nicht aufnahm, kann nicht darauf bezogen werden, dass “sich die Völkerkunde
oder Ethnologie primär mit Völkern ohne Schrift beschäftigte”.76 Bei Ratzel
hiess es dazu:

Dem Geographen, der alle Völker der Erde gleichmäßig ins Auge zu fassen hat, kommt es

aber natürlich ganz ungerechtfertigt vor, eine so scharfe Grenzelinie, wie sie die zwischen

geschichtlichen und ungeschichtlichen Völkern und demgemäß zwischen Geschichte und

Völkerkunde gezogen wird, auf die zufällige Thatsache des Besitzes einer zu dauernden

Aufzeichnungen befähigenden Schrift, bezw. das Fehlen derselben zu begründen. Er würde

indessen dieses Verhältnis als etwas Gegebenes betrachten, dessen Kritik nicht ihm zustehe,

wenn nicht durch dasselbe die Last seiner Aufgaben so ungemessen sich vermehrte. Denn
was die Geschichte aus ihrem Gebiet wegen Schriftlosigkeit zurückweist, das fällt der
Geographie im Sinn der älteren Länder- und Völkerkunde zu.77

Wichtiger war die systematische Stellung der Ethnologie im Kontext der sich
gerade etablierenden Geisteswissenschaft. Wilhelm Dilthey definierte sie in seiner

Einleitung in die Geisteswissenschaften 1883) wie folgt:

Sie [d.h. die erste deskriptive Zusammenordnung von Gleichartigem, R. S.] schließt sich

naturgemäß an die Anthropologie des Einzelmenschen. Entwickelte diese den allgemeinen

menschlichen Typus, die allgemeinen Gesetze des Lebens der psychologischen Einheiten,
die in diesen Gesetzen angelegten Differenzen von Einzeltypen: so geht die Ethnologie oder

75 HEINE, 1990: 255, analog: “Einer der Gründe dafür [, dass sich die Ethnologen mit musli¬

mischen Gesellschaften, R.S.] mag sein, daß die übliche Definition des wissenschaftlichen

Objekts der Ethnologie: Schriftlose Völker auf die Muslime nicht zutrifft. Die Definition
wurde u.a. entwickelt, weil das vorher gebrauchte Attribut ‘primitiv’ so vorurteilsbelastet

erschien, daß Ethnologen es ablehnen mußten” HEINE, 1980a: 97).

76 HANISCH, 2003: 99.

77 RATZEL, 1882: 30.



672 REINHARD SCHULZE

vergleichende Anthropologie von hier aus weiter; ihren Gegenstand bilden Gleichartigkeiten
engeren Umfangs, durch welche Gruppen innerhalb der Gesamtheit sich abgrenzen und als

Einzelglieder der Menschheit sich darstellen: die natürliche Gliederung des Menschengeschlechts

und die durch sie unter den Bedingungen des Erdganzen entstehende Verteilung
des geistigen Lebens und seiner Unterschiede auf der Oberfläche der Erde. Diese Völkerkunde

erforscht also, wie auf der Grundlage des Familienverbandes und der Verwandtschaft,

in durch den Grad der Abstammung gebildeten konzentrischen Kreisen, das Menschengeschlecht

natürlich gegliedert ist, d.h. wie in jedem engeren Kreise zusammenhängend mit
näherer Verwandtschaft neue gemeinsame Merkmale auftreten. Von der Frage nach der Einheit

der Abstammung und Art, nach dem ältesten Wohnsitze, dem Alter und den gemeinsamen

Merkmalen des Menschengeschlechts wendet diese Wissenschaft sich zur Abgrenzung
der einzelnen Rassen und der Bestimmung ihrer Merkmale, zu den Gruppen, welche jede

dieser Rassen in sich faßt; auf der Grundlage der Geographie entwickelt sie die Verteilung
des geistigen Lebens und seiner Unterschiede auf der Oberfläche der Erde: man sieht den

Strom der Bevölkerung sich verbreiten, der Richtung der leichtesten Befriedigung folgend,
wie das Wassernetz sich den Bedingungen des Bodens anschmiegt.78

Man mag an diesem Zitat sehen, wie stark Ratzel dem geisteswissenschaftlichen
Zeitgeist verpflichtet war. Die Unterscheidung zwischen der sich in diesem Kontext

etablierenden Islamwissenschaft und der historischen) Ethnologie vollzog
sich so vorrangig aus der Differenz zwischen Mensch/Volk und Text/Bücher.
Diese Differenz wurde im Kontext der Institutionalisierung der Wissenstraditionen

als distinkte akademische Disziplinen 1880–1920) funktional. Zuvor war
die Zahl der Grenzgänger keineswegs gering. 79 Erwähnt sei nur der Theologe
William Robertson Smith 1846–1894), der im Jahre 1885 sein Buch Kinship
and Marriage in Early Arabia veröffentlicht und mit ihm einen der Gründertexte
der Islamwissenschaft beigesteuert hatte. Smith war einerseits Schüler von Paul

de Lagarde 1827–1891) und Freund von Julius Wellhausen, den Vertretern der
Göttinger religionsgeschichtlichen Schule, andererseits integrierte er wie dann
auch James Frazer 1854–1941) die evolutionistische Sichtweisen, die Edward

Tylor ausgearbeitet hatte. Im Kern ging es darum, aus der historischen Kritik der

Texte der monotheistischen Religionen Erkenntnisse über die “elementaren”
Formen menschlichen Daseins und Zusammenlebens zu gewinnen. Mit der
Differenzierung und Kanonisierung der akademischen Disziplinen aber trat das

Grenzgängertum in den Hintergrund. Während die Ethnologen nun für “ihre”
Völker Texte erschufen, indem sie in archäologischer Manier aus Artefakten

“Kulturschichten”80 identifizierten, unterwarfen die Orientalisten “ihre” Texte

78 DILTHEY, 1883: 50 f.
79 Mehr dazu bei KOHL, 2010.

80 Dieser archäologische Begriff kam in den 1840er Jahren auf.

AS/EA LXVI•3•2012, S. 653– 709



LEO FROBENIUS UND DIE ISLAMWISSENSCHAFT 673

einer historischen Kritik, indem sie in ihnen “Textschichten” 81 ausfindig
machten.

AS/EA LXVI•3•2012, S. 653–709

IV

Die ablehnende Haltung der Ethnologen gegenüber dem Islam wurde durch die
Vorstellung verstärkt, dass der Islam eine Barriere vor der Erforschung der

“Naturvölker” errichtet habe. Dies war nicht allein die Sicht der Diffusionisten.
So vermerkte Wilhelm Emil Mühlmann:

Erst die islamische Expansion hat einen Riegel zwischen das christliche Europa und

Schwarzafrika geschoben und so die Kontinente auch bewußtseinsmäßig voneinander

geschieden.82

Frobenius teilte diese Grundauffassung, die schon Carl Ritter 1779–1859) mit
den Worten “[d]ie mohammedanische Religion war unstreitig ein großer Riegel
für ihre [d.h. der menschlichen Gesellschaft, R.S.] fortschreitende Entwicklung
überhaupt”83 umschrieben hatte. Die Orientalisten wurden damit aus Sicht der

Ethnologen zu Akteuren dieser “Verriegelung”. Dabei galt die Kritik der Ethnologen

auch dem Philologismus der Orientalisten. Der Berliner Anatom Robert
Hartmann 1831/2–1893), der 1869 mit Bastian die Zeitschrift für Ethnologie
gegründet hatte, meinte hierzu:

Gar häufig lassen wir uns durch seichte Uebereinstimmungen zwischen Vokabeln eines

Idioms mit denen eines anderen, sehr entfernten, täuschen. Wir übersehen nur zu oft die viel
bestimmtere Aehnlichkeit einer Sprache mit einer derselben geographisch näher benachbarten,

eine Aehnlichkeit, die wir früher gar nicht beachtet, ja gar nicht geahnt gehabt. Welche
Verwirrungen, welche falsche Schlüsse sind da möglich! Erst noch neulich machte ein
berühmter Orientalist in einer wissenschaftlichen Versammlung darauf aufmerksam, dass

Franzosen und Spanier zwar römisch sprächen, dennoch aber als Nationen nur höchst wenig
Römisches repräsentirten. Wie viele aborigine Stämme Nord- und Centralafrikas sprechen

nicht arabisch und zwar ein ziemlich reines Arabisch. Sind sie nun deshalb etwa Ureingeborene

Arabiens?84

81 Dieser Begriff ist seit den 1890er Jahren belegt.

82 MÜHLMANN, 1984: 33.

83 RITTER, 1840: 899.

84 HARTMANN, 1869: 30 f.



674 REINHARD SCHULZE

Die Orientalisten wehrten sich, indem sie ihrerseits die Anthropologie
beziehungsweise Ethnologie auf den Status einer Hilfswissenschaft reduziert. Ernst
Kuhn 1846–1920) und Richard Pietschmann 1851–1923) stellten schon 1879
fest:

Mit Nutzen werden Orientalisten die sorgfältigen statistischen Untersuchungen über die
Bevölkerung der Erde von Behm und Wagner zu Rathe ziehen können. Zwar hat die
naturwissenschaftliche Anthropologie eine Reihe besonnener und ernster empirischer Arbeiten
aufzuweisen. Die von diesen gewonnenen Thatsachen isoliren sich aber von denen der
linguistisch-historischen Forschung noch in dem Masse, dass in Fragen allgemeiner Art […],
bei welchen daneben auch noch philosophische, mitunter auch metaphysische Bedürfnisse

sich geltend machen, die Antwort sehr verschieden ausfällt, je nachdem der Beantwortende

mehr in naturwissenschaftlichen oder in sprachlich-geschichtlichen Studien heimisch ist.
Dieser Mangel an festen Prinzipien, der, wie wir vorweg bemerken können, auch auf dem

culturgeschichtlichen und mythologischen Gebiete sehr fühlbar ist, verbunden mit der

Beschaffenheit des kritisch schwer zu handhabenden Stoffes, und das rege Interesse, welches

ein weit verzweigtes Publicum daran hat, in diesen Dingen Klarheit zu gewinnen, machen es

erklärlich, dass diese Fächer besonders viel dilettantische Leistungen und barocke
Hypothesen zu Tage fördern.85

Dieser Vorwurf stellte den Kern der Reaktion der Orientalisten dar. Aus ihrer
Sicht sei es allein der Text, der Objektivität schaffe, nicht die von Reisenden

gesammelten sprachlosen Artefakte. 86 Schon gar nicht dürfte das Privileg der
Ethnologen und Reisenden, sich eines breiten Publikums zu erfreuen, Massstab

für Wissenschaftlichkeit sein. Der Vorwurf von Kuhn und Pietschmann87 nimmt
fast wörtlich die Kritik der Orientalisten an Frobenius vorweg: Dilettantismus
und Hang zu populistischen skurrilen Hypothesen. Dem galt es, einen Riegel
vorzuschieben. Der Altorientalist Felix Ernst Peiser 1862–1921) vermerkte
angesichts der Publikumserfolgs der Ethnologie in den 1890er Jahren:

Ich bin stets dafür eingetreten, dass der Orientalist für Ethnologie, Folkloristik etc. sich

interessieren soll; auch die Haltung der OLZ spricht dafür wohl von Anfang an; aber dass

nun auf Orientalistenkongressen für alle solche Zweige Sektionen gegründet werden sollten,
das Hauptgewicht also ganz verschoben wird, das halte ich für ebenso verfehlt, als wenn
man ein andermal juristische, medizinische, mathematische Sektionen eingerichtet werden

85 KUHN / PIETSCHMANN, 1879: 9.
86 Der Anthropologe Theodor Poesche 1824–1899) pointierte: “Max Müller meint freilich ge¬

lassen: für ihn sei ein griechisch sprechender in Athen geborener Türke ein Grieche, womit
der Ethnologie aber schlecht gedient ist” POESCHE, 1878: 7).

87 Immerhin selbst ein Schüler von Bastian in Leipzig.

AS/EA LXVI•3•2012, S. 653– 709



LEO FROBENIUS UND DIE ISLAMWISSENSCHAFT 675

würden, weil von orientalistischen Schriftstellern und danach von Orientalisten juristische
Werke etc. behandelt worden sind.88

Diese Bemerkung fiel genau in jene Zeit, als die Orientalisten erstmals auf Leo
Frobenius aufmerksam gemacht wurden. In einer Besprechung von Frobenius’
Aufsatz “Ideen über die Entwickelung der primitiven Weltanschauung”89 der
1899 in der Orientalistischen Literaturzeitung erschien, bemerkte Felix Peiser:

Weit hinaus über den Wortschwall der Durchschnittsethnologen führt L. Frobenius in “Ideen

über die Entwickelung der primitiven Weltanschauung” diese gedankenreichen Sätze in
wuchtigen Worten, für die die Redaktion ganz unnötig die Verantwortung ablehnt, wollen
zeigen, wie die “Primitivsten” nur vegetierten, wie dann die “Wildlinge”, die heutigen

Naturvölker, eine Kulturwelt schufen und die Sklaven ihrer Schöpfung wurden: geheimnisvoll

erwuchsen die ‘Motive’, deren Rhythmus bald die Herrschaft übt; die Ausführungen

F.’s lassen sich etwa so zusammenfassen: Im ersten Anfang reines Naturleben; dann

Synthese-Deduktion, die zu Formen Formeln) führt; sind diese gewonnen, so schiebt sich
knechtende Analyse-Induktion an die Stelle, die herrschend bleibt, bis die Triebkraft der

Instinkte und Gedanken synthetisch-deduktiv neu schafft).90

Die Orientalistische Literaturzeitung nahm Frobenius also zunächst weniger als
Ethnologen, sondern als Mythenkundler wahr. 91 “Was Frobenius anbahnt,”
heisst es bei dem Iranisten Georg Hüsing 1869–1930)92 in seiner Besprechung

von Frobenius’ Das Zeitalter des Sonnengottes 1905), “ist nun eine
geographische Mythenforschung oder eine Geographie des Mythos”. Und weiter:

Frobenius behandelt die Mythologie, wie bisher der Geograph “Fauna” und “Flora” behandelt

hat. Das ist dann keine “Mythologie” mehr, denn diese entspricht den Begriffen der

“Zoologie” und “Botanik”. Man muss ein neues Wort prägen: es muss zweisilbig sein, mit F
beginnen und mit a endigen, etwa wie “Fama”.93

88 PEISER, 1899: 395.

89 FROBENIUS, 1899.
90 OLZ 2 1899) 6: 206.
91 Allerdings oft nur sekundär, z.B. in einer Rezension der Zeitschrift der Gesellschaft für

Erdkunde 1898 in OLZ 1 1898) 7: 230: “L. Frobenius, Der Ursprung der afrikanischen
Kulturen: Zerlegt in nigritische, nialaio-nigritische und semito-negritische. Die letztere sei nicht
zu überschätzen, da im materiellen Kulturbesitz ihr Einfluss sich kaum bemerkbar mache.”

92 Georg Hüsing habilitierte sich 1912 an der Universität Wien für “Geschichte des alten

AS/EA LXVI•3•2012, S. 653–709

Orients”.
93 OLZ 8 1905) 1: 25.



676 REINHARD SCHULZE

Einen anderen Kontakt zwischen Frobenius und den Orientalisten stellte die
Zeitschrift Archiv für Religionswissenschaft dar, die der Bremer94 Philosoph und
Mythenforscher Thomas Achelis 1850–1909) 1898 ins Leben gerufen hatte.

Ihm gelang es, prominente Orientalisten, darunter auch Becker, zur Mitarbeit zu

gewinnen.95 Achelis hatte in seinem ersten Beitrag “Der Ursprung als
sozialpsychologisches Problem” 96 das Leitthema vorgegeben, das nicht nur Frobenius
zum Kern seiner wissenschaftlichen Arbeiten erkoren hatte: die Frage nach dem

Ursprung. Im Hintergrund stand der klassische Philologe Hermann Usener, der

auch als Redaktor mitwirkte und dessen Tradition später für den Frankfurter
Frobenius wichtig werden sollte.97 Frobenius selbst trug im zweiten Band seinen
Aufsatz “Ideen über die Entwicklung der primitiven Weltanschauung” bei. Das

war aber – soweit ich sehe – sein einziger Beitrag in dieser Zeitschrift. Nach
Erscheinen seinen Buchs Zeitalter des Sonnengottes wurde Frobenius fast nur
noch als Informant zitiert. In seiner Besprechung dieses Buch konnte Konrad
Preusz, dessen Buch Die geistige Kultur der Naturvölker von 1914 lange Zeit als
Gegenentwurf zu Frobenius galt, nichts erkennen, was Philologen nicht schon
zuvor erarbeitet hätten.98

Die Tatsache, dass Frobenius im Archiv für Religionswissenschaft publizieren

konnte, zeigt, wie sehr sich Frobenius an der sich damals etablierenden
Religionswissenschaft orientierte.99 Der Leipziger Joachim Wach sollte ihn wie
überhaupt die gesamte Kulturkreisforschung später als Vorbild für eine
theoretisch orientierte, systematische Religionswissenschaft portraitieren.100 Bei den

Mythenkundlern und Religionswissenschaftlern war Frobenius wohl gelitten.
Umstritten war er vor allem bei den geographisch ausgerichteten Völkerkundlern,

also den “Ethnophilologen”. In der Deutschen Kolonialzeitung griff 1912

94 Frobenius hatte während seiner Tätigkeit am völkerkundlichen Museum in Bremen den dort

angestellten Ethnologen Heinrich Schurtz und auch Achelis kennengelernt.

95 Auch Heymann Steinthal und der Sozialpsychologe Alfred Vierkandt finden sich unter den

frühen Autoren.
96 AR 1 1898): 188–190.
97 WESSEL, 2003. An der Redaktion der Zeitschrift war zudem Konrad Preusz beteiligt; Bern¬

hard Ankermann trat ebenfalls in Erscheinung.

98 PREUSZ in seiner Besprechung in AR 9 1906) S. 106: “Ein jeder wird hier auf Bekanntes

stoßen. Auch die Deutungen sind zum größten Teile bereits von den einzelnen Philologien
ausgesprochen.”

99 Bemerkenswert ist, dass von 1898 bis 1902 nur die Orientalisten Theodor Nöldeke und
Friedrich Schwally in dieser Zeitschrift kurze Beiträge zur islamischen Tradition
publizierten.

100 WACH, 1924: 101, Anm. 3.

AS/EA LXVI•3•2012, S. 653– 709



LEO FROBENIUS UND DIE ISLAMWISSENSCHAFT 677

und 1913 der Geograph Siegfried Passarge 1867–1958) Frobenius selbst für
damalige Verhältnisse ungewöhnlich scharf an.101 Passarge wollte Frobenius am
liebsten aus der Wissenschaftsgemeinschaft exkommuniziert sehen. In einem
Brief vom 19.1.1919 an Lucian Scherman, damals Direktor des Museums für
Völkerkunde München, vermerkte er später:

Von Hause aus reich begabt, erstaunlich belesen und gedankenreich, besitzt Frobenius leider
gleichzeitig eine so zügellose Fantasie, dass er nicht gelernt hat, sich das Zaumzeug
wissenschaftlicher Kritik und Mäßigung anzulegen. Dazu kommt, dass ihn Eitelkeit und

Schauspielerlust so gänzlich knechten, dass ihn in der Tiefe seiner Seele der Wunsch beherrscht

aufzufallen, aufzufallen um jeden Preis. Wahrheit und Dichtung werden nicht mehr
auseinandergehalten, und so befindet sich denn der wissenschaftliche Leser den Arbeiten von F.

gegenüber in der peinlichen Lage, erklären zu müssen, dass es ihm unmöglich sei, ihren
Wert zu beurteilen. Solange Herr F. nicht in Afrika war, konnte man ihn kontrollieren und

Flüchtigkeiten und Fantastereien festnageln. Seit er aber selbstständig geforscht hat, fällt die

Kontrolle durch die Literatur fort.102

Passarge betonte die Bedeutung, die der Islam für die westafrikanischen Kulturen

habe und zog den Wert der ethnographischen Sammlungen von Frobenius
grundsätzlich in Zweifel. Immerhin: Georg Thilenius 103 Hamburg), Karl
Weule104 Leipzig) und Bernhard Ankermann105 Berlin) gaben dann doch eine
Ehrenerklärung für Frobenius ab, in der sie auf den Iranisten Joseph Marquart
Markwart)106 verweisen. Sie zitieren ihn mit den Worten:

Ich möchte wünschen, dass was ich über die angebliche Rolle des Islam als Kulturträger,

speziell in Afrika, festgestellt zu haben glaube, allgemeinere Beachtung fände […]. Die-

101 PASSARGE, 1913: 616f. u. 641f.
102 Zitiert nach: Stefan EISENHOFER, 2009 <http://www.about-africa.de/leo-frobenius-nigeria/

124-truemmer-atlantis-leo-frobenius-zwischen-forschung-vision>; Auf den Trümmern von
Atlantis – Leo Frobenius zwischen Forschung und Vision - FM-2009HT-2 letzter Zugriff
20.5.2012).

103 Der Mediziner und Ethnologe Georg Christian Thilenius 1868–1937 in Hamburg) war ab

AS/EA LXVI•3•2012, S. 653–709

1904 Direktor des Museums für Völkerkunde Hamburg.

104 Der Geograph Karl Weule 1864–1926) popularisierte in vielen Werken die Völkerkunde.
105 Bernhard Ankermann 1859–1943) galt als prominenter Vertreter der kulturhistorischen

Methode und der Kulturkreislehre. Zum Ganzen siehe KOHL, 1999: 63–82.

106 Damals gerade als Extraordinarius für iranische und armenische Philologie an die Universi¬

tät Berlin berufen.



678 REINHARD SCHULZE

jenigen, welche gewohnt sind, vor dem Glanze des heiligen iår—b107 in Verzückung zu
geraten108, werde ich nicht bekehren.109

Und schlossen mit der einer stereotypen Ehrenerklärung:

Auch wenn die Folgerungen aus dem reichen Material sich mit der Zeit zum Teil oder ganz

als irrig erweisen und damit das Schicksal sehr vieler wissenschaftlicher Hypothesen teilen
sollten, wird sich die Völkerkunde doch sehr ernsthaft mit ihnen auseinandersetzen müssen.

Einen Orientalisten als Verteidiger von Frobenius anzuführen, war natürlich
pikant.110 Marquart sollte dann auch für Frobenius die wichtigste Bezugsperson für
die Legitimation seiner Position gegenüber dem Islam werden. Auch wenn der
Hamburger Thilenius diese Ehrenerklärung für Frobenius mitunterzeichnet hatte,

so herrschte doch an der Universität Hamburg der Konsens, dass die Afrikanistik
den Islam grundsätzlich einbeziehen müsste. So begründeten die Hamburger
Professoren gegenüber dem Senat ihre Forderung, einen Orientalisten zu berufen,

mit den Worten:

Der Islam ist in Afrika in erheblich weiterem Umfange, als im Allgemeinen bekannt, die

Grundlage der eigenen angeborenen Kultur. Nicht nur in Ostafrika, unserer wichtigsten
Kolonie, auch in Westafrika, im Hinterland von Kamerun und Togo beherrscht er das Leben

der Eingeborenen. Das Kolonialinstitut bedarf daher eines ständigen Dozenten, der fähig ist,
über das ganze Leben des modernen Islam, wirtschaftlich, politisch, geistig, zu lesen.111

107 Gemeint ist die Desinentialflexion im Arabischen.

108 Diese Idee nahm Becker 1920 in seinem Nachruf auf Martin Hartmann mit folgenden oft

zitierten Worten auf: “[...] Wo waren denn in Deutschland im ausgehenden 19. Jahrhundert

die Orientalisten, die einen Blick für die Probleme des zeitgenössischen islamischen Orients

hatten, der doch gerade damals für Deutschland so wichtig zu werden begann? Gewiß, man

war aus der FLEISCHERschen Ära heraus, man wußte, daß c–'ischa auch noch etwas anderes

war als ein Partizipium der ersten Form […]” BECKER, 1920: 229).

109 OLZ 16 1913): 522–523; das Zitat bezieht sich auf MARQUART, 1913: 11

110 Marquart hatte in Tübingen Theologie, orientalische und klassische Philologie studiert. Er
folgte der Evolutionstheorie und stand damit im deutlichen Gegensatz zum so genannten

Monogenismus, den die Kirche offiziell als Lehrmeinung vertreten hatte. Er musste das

Priesterseminar verlassen und studierte daraufhin in Bonn orientalische Philologie und

wurde Assistent bei dem Philologen Eugen Prym. Marquart konvertierte später zum

Katholizismus.
111 VON MELLE, 1923: 478.

AS/EA LXVI•3•2012, S. 653– 709



LEO FROBENIUS UND DIE ISLAMWISSENSCHAFT 679

Wortführer war der Weber-Freund, der Nationalökonom und Gründungsrektor
der Universität Hamburg, Karl Rathgen 1856–1921), dem es zu verdanken war,
dass Carl Heinrich Becker 1908 auf diese Professur berufen wurde.

AS/EA LXVI•3•2012, S. 653–709

V

Ich schätze, dass Frobenius elf Jahre, also einen Viertel seines Erwachsenenlebens,

in Ländern verbracht hat, die wir heute der “islamischen Welt” zuordnen.

Der früheste Kontakt ergab sich bei seiner Reise in den Sudan, die er mit seinem

Vater Hermann Frobenius 1841–1916) 1892 angetreten hatte. Hermann Frobenius

war nun alles andere als ein Freund des Islam. In seinem 1893 publizierten
Buch Die Heiden-Neger des ägyptischen Sudan machte er aus seiner Verachtung
für den “fanatischen Islam” keinen Hehl. Die Muslime erachtete er als
Kolonialherren, die keine “eigenen Erzeugnisse der Kunst und des Gewerbefleisses”
mehr aufwiesen und die zweifellos Schuld am Niedergang der lokalen “
Negerstaaten, welche dem Islam verfielen”, trügen. 112 Frobenius übernahm die Sicht
von einem “unheilvollen Einfluss des Mohammedanismus”113 schon in seiner
Arbeit “Der Ursprung der afrikanischen Kulturen” von 1898.114 Zugleich aber

vermerkte er: “Vom Norden und Osten schiebt sich der Islam vor, der für die
Neger eigentlich keine weitere Bedeutung hat: Fabrikation neuer Amulette.”115

112 Typisch für ihn sind Sätze wie: “Nur die mohammedanischen Priester heulten und schrien

vor ihren Hütten die gewohnten Beschwörungsformeln […]” FROBENIUS, 1893: 142, 203,
224). Das Ganze ist natürlich konventionell. Vgl. Albert Schweizer: “Ich selber habe den

Negermohammedanismus an kranken schwarzen Mohammedanern, die ich in meinem Spital
hatte, studieren können. Er hat seine guten Seiten. Der mohammedanische Neger lernt, dass

das Branntweintrinken eine Sünde ist. Auch wird er angehalten, wahrhaftig und ehrlich zu
sein. […] Aber auf eine wirklich höhere Stufe gehoben wird er durch diese Religion nicht.

Der Mohammedanismus läßt sich zu den Naturvölkern herab, aber er hebt sie nicht zu sich

empor. Was Mitleid und Güte ist, erfahren sie durch ihn nicht. Die religiöse Sehnsucht des

Naturkindes bleibt durch ihn ungestillt. Im Gegenteil: er ertötet sie. Der Mohammedanismus

ist für den Neger ein kleiner wirklicher Fortschritt, der jeden weiteren Fortschritt für immer
unmöglich macht. […] Der Mohammedanismus ist seinem Wesen nach kulturfeindlich. Wo
er herrscht, ist jeder Fortschrift, ob in geistiger, sozialer oder materieller Hinsicht,
ausgeschlossen” SCHWEIZER, 2003: 334). Dazu auch FENDRI, 1996: 404 ff.

113 Und des Christentums. Allerdings unterschied sich Frobenius’ Haltung zum Christentum
deutlich von dessen Islam-Interpretation. Dies kann hier aber nicht weiter verfolgt werden.

114 FROBENIUS, 1898.
115 FROBENIUS, 1898: 20.



680 REINHARD SCHULZE

Ganz dem Ursprungsmystizismus verhaftet erachtete er den Islam als eine
sekundäre Erscheinung, die aus einem voluntaristischem Akt Muhammads heraus

entstanden sei. Da der Islam von Frobenius nicht mit dem Begriff “Kultur”
interpretiert wurde, gab es auch bei ihm keinen “islamischen Kulturkreis”. Genau

hier unterschied sich Frobenius von Waitz und Bastian: Waitz hatte ja noch eine
Differenz von Natur- und Culturvölkern postuliert; mit “Culturkreise” bezeichnete

er daher zum Beispiel das Christentum und den Buddhismus – allerdings
nicht den Islam. Anders Heinrich Rückert: In seinem Lehrbuch der
Weltgeschichte in organischer Darstellung von 1857 hatte er recht ausführlich einen

“arabischen oder islamischen Culturkreis” diskutiert. 116 Ich will hier der
Geschichte des Klassifikationsbegriffs “Culturkreis”, der seit Beginn des 19.
Jahrhunderts belegt ist, nicht weiter nachgehen.117 Für unseren Zusammenhang

allein ist wichtig, dass in dem Masse, wie Frobenius den Culturbegriff118
völkerkundlich universalisierte und ihn zum Grundparadigma seiner Morphologie
erhob, er ihn gleichsam säkularisierte.119 Aus dem bis dahin gepflegten
Nebeneinander von Cultur und Religion wurde so ein hierarchisches Gefüge: Cultur
geriet zum säkularen Interpretationsbegriff von Religion. Anders als bei Edward
Burnett Tylor 1832–1917) war Cultur aber nicht das “komplexe Ganze”120,

sondern eine autonome beseelte biologische Determinante, die das hervorbringe,
was der Mensch mache. Der Islam war somit – wie Religion überhaupt – kulturell

determiniert. Er konnte mithin selbst nicht Kultur sein. Das entsprach dem
konventionellen Bild eines “kulturlosen” oder “kulturfeindlichen” Islam.

Nach der Rückkehr von der zweiten Innerafrika-Expedition konkretisierte
Frobenius sein Urteil über den Islam wie folgt:

116 RÜCKERT, 1857, II: 803.

117 STRECK, 1999: 31–43.

118 Die Schreibung “Cultur” soll die spezifische Verwendung des Kulturbegriffs im späten 19.
Jahrhundert andeuten.

119 Der Begriff “Kulturkreis” ist irgendwie dem hegelschen Milieu geschuldet. Erste Belege fin¬
den sich aus dem Jahr 1814. Er war zum Teil synonym mit Culturwelt. Eine “orientalische

Culturwelt” wurde schon 1844 beschrieben. Cf. ROSENKRANZ, 1848: 85: “Jeder Culturkreis
enthält eine gewisse Summe von Kenntnissen und Fertigkeiten, die als das gleichsam

ausgemachte Resultat der Bildung angesehen werden kann.”
120 TYLOR, 1871: 1: “Culture, or civilization, taken in its broad, ethnographic sense, is that com¬

plex whole which includes knowledge, belief, art, morals, law, custom, and any other
capabilities and habits acquired by man as a member of society.” Bemerkenswert ist hier die
Gleichsetzung von Kultur und Zivilisation.

AS/EA LXVI•3•2012, S. 653– 709



LEO FROBENIUS UND DIE ISLAMWISSENSCHAFT 681

Hier muss ich den Islam noch einmal einige Worte widmen, um die kulturgeschichtliche
Bedeutung Mangus [also Sansanne Mangu in Togo] ganz verständlich zu machen. – Über
die nationalisierende Bedeutung des Islam habe ich mich bereits ausgesprochen. Die
zeremonielle Bedeutung ist die wesentliche. Wo der Islam eine Moschee gebaut hat, da ist für
jeden Mohammedaner auch ein Marktplatz gegeben. Die Gemeinschaft der Islamiten in
religiöser Hinsicht ist gleichbedeutend mit einer Gemeinschaft von Handelsinteressenten, die
stets bereit sind, sich bei der merkantilen Ausnutzung nicht-islamitischer, also heidnischer

Völker zu unterstützen. Die unzähligen kleinen Kolonien der Mohammedaner, die über die
Heidenländer ausgestreut sind, sind nichts anderes als Kolonien von Handeltreibenden, die

die Produkte der Heidenstämme in Umsatz und Austausch bringen. Also in Wahrheit bedeutet

diese Gruppe von Mohammedaner einen “Kaufmannsbund”.121

Schon jetzt ging es ihm darum zu zeigen, dass der Islam fälschlicherweise für
“die höheren Kultursymptome dieser Länder” d.h. Westafrikas) verantwortlich
gemacht werde.122

Der Islam war so für Frobenius keine Cultur, die sich durch Artefakte, sich
also materiell bestimmen liesse. Daher konnte er auch nicht seiner frühen
Kulturkreislehre entsprechend dar- oder besser ausgestellt werden. Den Ausschluss
des Islam vollendete Frobenius durch seine Mythenforschung. Der Mythus, oder

wie Frobenius zu sagen pflegte, die Mythe, definierte er komplementär zum
Artefakt als die äussere Form eines Kulturkreises. Nun war es unter den Orientalisten

und frühen Mythologen Konsens, dass der Islam – wie auch das Judentum

– eine anti-mythische Tradition sei. Das hatte schon Ernest Renan so postuliert
und in dieser scheinbaren “Tatsache” den “trockenen Geist des semitischen

Monotheismus” wirken gesehen. Das Christentum wurde hiervon ausgenommen,
da es – nach Europa gekommen – sich dort mit vorchristlichen Mythen
verschmolzen und sich so aus dem semitischen Monotheismus befreit habe. Der
Orientalist Goldziher trachtete nun danach nachzuweisen, dass das Judentum,
dann auch der Islam durchaus “mythenfähig” gewesen seien. Doch auch hier
wurde ihm ein Riegel vorgeschoben: De Lagarde und Marquart postulierten,
dass das Mythische im Islam und im Judentum lediglich grobe Übernahmen aus

der arischen Tradition der Perser gewesen sei. Der semitische Monotheismus
galt so als Antithese zur “mythischen Cultur”. Hier entfaltete sich ein altes

Grundmotiv, das Frobenius nachhaltig prägen sollte: das “Schöpferisch-
Mythische” als das Ursprüngliche menschlicher Cultur sei durch das Semitische,

AS/EA LXVI•3•2012, S. 653–709

121 FROBENIUS, 1911: 358.
122 FROBENIUS, 1911: 349.



682 REINHARD SCHULZE

bei Frobenius später das Hamitische genannt, zerstört worden.123 Nicht zufällig
vermutete Frobenius den “Ursprung” der Äthiopen im “arischen” Persien.124 Der
Islam war somit der die prinzipielle Antithese zu dem, was Frobenius historisch
zu rekonstruieren gedachte, nämlich die Welt vor der Welt, die ursprüngliche
Welt, die er schliesslich in Atlantis, das er in Westafrika lokalisierte, fand. Die
Atlantis-These belegt zugleich, dass es nun einen deutlichen Widerspruch
zwischen den Philologen und den Kulturkundlern gab.125 Philologen wie Althistoriker

erachteten Atlantis als eine reine philosophische Spekulation, die
Kulturkundler hingegen als Realität, als Geschichte vor der Geschichte.

123 Die Stereotypenzuordnung macht die Differenz überdeutlich: Hamiten s.l. die Muslime)
seien umherirrend 440), tierverbunden 441), in Clans organisiert 492), ablehnend gegenüber

Assimilation 465), matriarchalisch 473), mutig 470), kräftig 470), kampfeslustig

471, 475), faul 477), grausam 470), ungerecht 472), rationalistisch, materialistisch,

zweckmässig 454), abergläubisch 505), pietätlos 504), fatalistisch 472), egoistisch 476)
und egozentrisch 509); die Äthiopen s.l. die Altafrikaner) seien hingegen sesshaft 480),
bodenverbunden 459), in Sippen organisiert 457, 493), offen gegenüber Assimilation
465), patriarchalisch 484), gehemmt 484), schwerfällig 484), gemütsvoll 485), fleissig
499), harmoniebedürftig 465), mitfühlend 458), sinnentief 462), religiös 500), pietätvoll
464), demütig 500), schicksalsbereit 501) und sozial 494). Hier zusammengestellt von

WITTMANN, 2001: 34. WITTMANN verweist auf FROBENIUS, 1929.

124 Der britische Anthropologe C. G. Seligman, wie Frobenius 1873 geboren, hingegen setzte

“das Hamitische” als die ursprüngliche “grosse zivilisatorische Kraft in Schwarzafrika” an,

siehe SELIGMAN, 1930: 18. Hierzu KUKLICK, 1993: 268.

125 Analog zum Beispiel der Babel-Bibelstreit, der seinen Anfang nahm mit einem öffentlichen
Vortrag des deutschen Assyriologen Friedrich Delitzsch 1850–1922) am 13. Januar 1902

vor der Deutschen Orientgesellschaft in der Sing-Akademie zu Berlin. Hauptkontrahenten

waren der protestantische sächsische Theologe Friedrich Eduard König 1848–1936) und
der Jesuit und Mathematiker Franz Xaver Kugler 1862–1929). Die Lehre vom “Panbabylonismus”,

die der Altorientalist Hugo Winkler 1863–1913) vertrat, radikalisierte die
Anschauung von Delitzsch. Bemerkenswert ist die positive Stellungnahme von Wilhelm
Schmidt zu Kugler SCHMIDT, 1908), dies obwohl gerade die Panbabylonisten sich dem
Diffusionismus verschrieben hatten. Schmidt, der noch am “Elementargedanken” von
Bastian festhaltend betonte: “Unter ‘Elementargedanke’ verstehen wir zunächst die
allgemeine Tatsache, daß eine ganze Anzahl von inneren und äußeren Erzeugnissen des menschlichen

Geisteslebens und der vom Geiste geleiteten äußeren Tätigkeit des Menschen so sehr

aus der auf der ganzen Welt im wesentlichen gleichen Natur des Menschen oder auch aus

solchen ebenfalls auf der ganzen Erde gleichen äußeren Bedingungen hervorgeht, daß sie in
ihren Grundzügen ebenfalls einander ähnlich sein müssen”, nutzte diese Auseinandersetzung

gleich zu einer Abrechnung mit Frobenius’ Theorie eines “Pansolarismus”: “Dem Panbabylonismus

sind wir freilich entronnen, aber dafür mitten in den Pansolarismus von FROBENIUS

hineingeraten” SCHMIDT, 1908: 71, 79).

AS/EA LXVI•3•2012, S. 653– 709



LEO FROBENIUS UND DIE ISLAMWISSENSCHAFT 683

Nun war auch Frobenius gezwungen, zum Islam Stellung zu beziehen. Er
machte dies in längerer Form nur einmal in seinem ganzen Werk, nämlich im
ersten und zweiten Band von Und Afrika sprach.126 Im ersten Band beliess es

Frobenius nur bei sehr allgemeinen Bemerkungen. Hier ging es vor allen Dingen
um die islamische “Invasion aus dem Norden” und darum, dass der Islam in
erster Linie den Handel bestimmt habe, dass der Islam das Heidentum ausrotten

wolle, dass die grossen sudanesischen Städte schon vor dem Islam zerstört worden

seien, dass der Islam noch mehr als die Europäer die afrikanischen Kulturen
vernichtet habe, dass der Islam eigentlich gar kein Islam sei, sondern nur der
Name für Kolonialisten, und dass das, was man bislang als islamisch identifiziert
habe, im Grunde nur eine islamische Aneignung von ursprünglich Afrikanischen
gewesen sei. Im zweiten Band finden wir dann das Kapitel, auf das sich später

Carl Heinrich Becker beziehen sollte und das die Überschrift “Die Brille des

Islam” trägt. Damit meinte Frobenius die Sichtweise, die afrikanischen Kulturen
durch die Brille des Islam wahrzunehmen, das heisst anzunehmen, dass alles was

heute als Kultur in der afrikanischen Welt erkannt wird, das Ergebnis der

islamischen Eroberung gewesen sei. Diese Metapher konkretisierte Frobenius in
dem Vorwurf, dass die Europäer bei ihren Reisen nach Afrika stets von
Muslimen geführt worden seien und daher verführt wurden, Afrika mit islamischem
Blick zu sehen. Er selbst verstand die “Eroberungen” als Kolonialismus. Dabei
unterschied er zwischen einem “Oststrom” und einem “Weststrom” arabischer

Eroberungen, wobei er dem “Weststrom” eine deutlich stärkere Macht zuweist.

Zwei Merkmale würden vor allen Dingen den so genannten Oststrom betreffen:
erstens die Auffassung des “Islam”, die Muslime seien höher stehend als die
Ungläubigen, und zweitens die Lehre vom Fatalismus. Beides gemischt habe ein
Phlegma unter den Afrikanern hervorgerufen. Gewiss mag auch Frobenius nicht
bestreiten, dass der Islam den Afrikanern ein paar Dinge gebracht habe, doch
selbst diese sind eigentlich nicht islamischen Ursprungs. Denn das Islamische
selbst sei nur Ergebnis eines Entwicklungsprozesses, der durch die hamitische
Tradition bestimmt gewesen sei. Originell Islamisches gäbe es damit nicht. Für
einen Orientalisten etwas provozierend schrieb Frobenius, der wohl nur wenig
Arabisch sprach:

Wenn wir die Quellen, die in Arabisch geschrieben sind, durchforsten, dann finden wir
immer wieder die Erwähnung von Arabern, die sich als Führer älterer afrikanischer Dynastien

durchgesetzt haben. Aus arabischen Quellen lässt sich sehr leicht beweisen, dass der

AS/EA LXVI•3•2012, S. 653–709

Islam lediglich als Befruchter und Stimulanz wirksam war.

126 FROBENIUS, 1912–1913.



684 REINHARD SCHULZE

Das sei das einzige positive, was es über den Islam zu berichten gäbe. Darüber
hinaus sprach Frobenius dem Islam überhaupt den Charakter einer Religion ab.

Er sah in ihm lediglich eine Herrschaftsform, die sich durch die machtvolle
Wanderung Cultur angeeignet habe. Der Islam sei in seinem Ursprung eines sehr

primitive Religion, dessen Kern aus nichts anderem bestünde als aus einer
willkürlichen Aneignung der grossen Glaubenssysteme der Antike, des Judentums

und des Christentums, angestrichen mit den Farben hellenistischer und
persischer Cultur. Und dann kam er auf jenes Phänomen zu sprechen, auf dass er
die Metapher “die Brille des Islam” konkret bezieht: nämlich die Tatsache, dass

die meisten europäischen Reisenden in Afrika von Muslimen geführt worden
seien, oder besser gesagt durch Muslime verführt worden seien, Afrika als
islamisch zu sehen. Besonders bedrückend empfand Frobenius, dass der Islam
nur zwischen Gläubigen und Ungläubigen unterscheide. Damit entfielen alle
Unterscheidungen, die auf rassischer oder kultureller Grundlage beruhten.

Ich will die weiteren Ausführungen von Frobenius über die Auswirkungen
des Islam auf die westafrikanischen Kulturen hier nicht weiter nachvollziehen.
Sie betreffen nicht den Islam, sondern das von Frobenius postulierte Faktum,
dass aus der islamischen Oberfläche die Trümmer einer längst vergangenen Zeit
hervorragten, die er als die Atlantische Zeit, die Perso-Byzantinische Zeit und
die Äthiopische Zeit interpretierte. Über diese afrikanischen Ursprünge, die
selbst gar nicht afrikanisch seien, habe der Islam als “Herr” der arabischen
Wanderung seine Macht entfaltet. Die Tatsache, dass diese Ursprünge in Vergessenheit

geraten seien, sei wiederum das Ergebnis des Islam gewesen: schliesslich
gründe der Islam darauf, das ihn beherrschende Gesetz, den Islam, islamisches
Leben und islamische Kulturen als das einzige anzusehen, was menschlich
genannt werden dürfe; alles andere hingegen sei als heidnisch anzusehen, auszurotten

und so schnell wie möglich aus der Erinnerung der Völker zu streichen.

Frobenius verzichtet darauf, den Islam überhaupt in sein Klassifikationsschema

aufzunehmen. Er portraitiert ihn als einen form- und gestaltlosen
Antagonismus, den die spezifischen “Kulturen” unterschiedlich bewältigt hätten.

Der Islam der “Araber” sei eine “weltumspannende[n], verbindende[n],
vereinheitlichende[n] Religion”, die “überall gleich ist”. Als Beispiel für die kulturelle
Bewältigung des Islam führt er die Berber an: sie erachten den Islam als
Ausdruck des Mikrokosmos ihrer Heimat:

Die Weltanschauung des Arabers ist eine nebelhafte, eine formarme. Die Weltanschauung
des Berbers ist eine konstruktive, eine gegliederte. Die Weltanschauung des Arabers kennt

nur allgemeine Ideale und Legenden, die des Berbers persönliche Ideen und kosmogonische

AS/EA LXVI•3•2012, S. 653– 709



LEO FROBENIUS UND DIE ISLAMWISSENSCHAFT 685

Mythen. Die Schöpfungskraft des Arabertums äußerte sich in dem einen Ideal des Islam; das

Dämonische des Berbertums gab dem Christentum eine große Reihe von christlichen
Kirchenvätern.

AS/EA LXVI•3•2012, S. 653–709

127

Frobenius sah im Islam den Kulturzerstörer per excellence. Die Araber
beziehungsweise die Semitoiden seien ihm ganz erlegen, der Berber hingegen hätte es

geschafft, trotz des Einflusses des Islam “seinem Grundwesen” treu zu bleiben.
Das gelang ihnen auch deshalb weil “der Islam, obwohl er und seine formende
Gesetzgebung nicht bedingungsweise, sondern absolut herrschten, sie nur als
Formen herrschen, nur Werkzeuge sind, nicht Inhalt und nicht Werkmeister.”128

Diese Äusserlichkeit zeige sich im Wissen der Marabut, das in der Wiederholung

“heiliger Sprüche” bestehe, durch die die “Neger” die Fähigkeit verlören,
eigene Sätze und eigene Gedanken zu entwickeln.129 “Der zersetzenden Einfluß
des ganz anders dirigierenden Islam”130 habe durch die “islamischen Stürme, die
zwischen dem 10. und 17. Jahrhundert mit langwellenden Stößen über diese

Länder hinbrausten”, viel verschüttet, aber dennoch ragten immer noch Reste

der Kulturen aus den “Massen” hervor.131 Der “Islam und seine mechanistische
Ausdehnung” wurden von Frobenius als eine “grosse Form” bezeichnet.132 Er sei
damit allenfalls “Geist”, niemals aber “Seele”; so gehöre er also nicht zum “
Paideuma der Völker”, also zur “Völkerzucht”. Er sei etwas, das in das “Seelenleben”

der Kulturen hineinwirken könne, niemals selbst “Zucht”.
Frobenius deutet den Islam so im Kontext seiner von Ludwig Klages

übernommenen “pan-romantischen Mystifikation” der Seele.133 Dazu passte der alte,
schon seit dem frühen 19. Jahrhundert gepflegte Topos, der Islam sei “seelenlos“,

blosser Geist. Der Wiener Kunsthistoriker Alois Riegl 1858–1905) zum
Beispiel behauptete:

127 FROBENIUS, 1921–1928, hier I 1921): 4.

128 FROBENIUS, 1921–1928, hier I 1921): 26. Dies übernimmt direkt auf Frobenius verweisend

ROSENBERG, 1934: 365 f.
129 FROBENIUS, 1921–1928, hier VI 1926): 7 f.
130 FROBENIUS, 1921–1928, hier VI 1926): 45.

131 FROBENIUS, 1921–1928, hier VI 1926): 25.

132 FROBENIUS, 1921: 97.
133 REHBERG, 1981: 168. Klages hingegen sah in Frobenius und Spengler nichts als “abscheu¬

liche Modegrössen”, siehe FALTER, 2003: 151.



686 REINHARD SCHULZE

Der Islam geht zurück auf den einen geistigen Jahwe und verwirft alle Trinität und damit

alle Vermengung von Geist und Materie. Die Materie ist einfach tot, seelenlos. Folge: das

sichtbare materielle Symbol der Gottheit ist ein Stein.134

Der Islam sei sogar anti-psychisch, indem er den Frauen und den “Ungläubigen”
eine Seele abspräche. Den “islamischen Geist” hingegen gäbe es, allerdings war
er gemäss Jakob Burckhardt und Ernest Renan spröde, öde und trocken. Der
österreichischer Volkskundler und Indologe Michael Haberlandt 1860–1940)
führte ihn in seiner Einleitung zur indischen Geschichte wie folgt ein:

Als der islamitische Geist die indischen Zustände verunreinigte, als dann gar die wahrhaft

pestilenzialischen Einflüsse mongolischer Horden, die nur die viehischeste Brutalität und
der Instinct der Zerstörung trieb, […].135

Ähnlich hatte sich der Redaktor Eduard Widenmann 1801–1854) in der
Zeitschrift Das Ausland geäussert:

Der islamitische Geist kann seinen Ursprung nicht verläugnen: er ist wesentlich kriegerisch

und zerstörungssüchtig, mit seinem schroffen Monotheismus dem indischen Götterthum

nicht allein, sondern dem ganzen Gedankengang des Volkes zuwider.136

Für Frobenius hingegen gab es noch nicht einmal einen solchen “islamitischen
Geist”: Der Islam sei schlicht das Werk Muhammads gewesen.137

134 RIEGL, 1966: 237.

135 HABERLANDT, 1887: 29.

136 Das Ausland 343 9.12.1845): 1372. Natürlich gab es um 1900 auch klare Gegen¬

stellungnahmen. Der Schweizer Mathematikhistoriker Heinrich Suter 1848–1922) zum
Beispiel meinte einen produktiven islamischen Geist zu erkennen: “Über die Entwicklung
des wissenschaftlichen Lebens der Araber und die Beteiligung der einzelnen Nationalitäten
an demselben mag man wohl den wunderbaren Einfluss erkennen, den der

arabischislamitische Geist auf die verschiedensten ja sogar in ihrer Naturanlage rohe Völker
ausgeübt hat – eine Erscheinung, die dem denkenden Forscher auf dem Gebiete der

Kulturgeschichte sich stets als eine interessante, des tiefern Studiums würdige aufdrängen muss”
SUTER, 1900: 207). Doch offensichtlich beschränkte sich diese eher positive Stellungnahme

auf Orientalisten.

137 FROBENIUS, 1903: 401: “Von all den Flutwellen, welche der Volksreichtum Arabiens über
Vorderasien entwendet hat, ist die des siebten Jahrhunderts die gewaltigste, weitestgreifende

und erfolgreichste gewesen; während früher nur einzelne Scharen, in gewissen Zeiträumen

einander folgend und ohne Zusammenhang, in Mesopotamien und Syrien eindrangen und

als vereinzelte Wellen sich verliefen, gab Mohammed seinem Volke mit dem Islam ein
einheitliches Ziel.”

AS/EA LXVI•3•2012, S. 653– 709



LEO FROBENIUS UND DIE ISLAMWISSENSCHAFT 687

Frobenius’ Deutung des Islam als “Anti-Kultur”, “Anti-Religion” und

“Anti-Psychisches” ist bemerkenswert. So, wie Ernst Troeltsch den Islam aus

der Absolutheit der Religion, Ernest Renan und Max Müller ihn aus dem

Mythos, und Jakob Burckhardt ihn aus der Geschichte verbannt hatten 138

schloss Frobenius den Islam aus der “Kultur” als gestaltende “Zucht” aus. Die
Elementarisierung und Archaisierung des Unbewussten, die sich gemäss

damaliger Völkerpsychologie in der Ursprungsmystik vereinigten, vollzog
Frobenius daher nicht am Islam nach.

Frobenius blieb diesem negativen Islamkonzept bis in seine späten Schriften

treu. An keiner Stelle wird er ihn nochmals so ausführlich ansprechen wie
1912 im zweiten Band von Und Afrika sprach. Der Islam war für ihn eine
vernachlässigbare Grösse: geschichtlich zwar wirksam, selbst aber geschichtslos
entzöge er sich dem intuitiven Verstehen, mit dem Frobenius der Ursprünglichkeit

von Kulturen beziehungsweise ihrem Paideuma auf die Spur kommen
wollte. Der Islam stand so für das, was er auch im Kontext der Lebensphilosophie

erkenntnistheoretisch kritisierte: eine auf das geschrieben Wort zentrierte
Geistestradition, die den Zugang zum intuitiven Verstehen der in Mythen
sprechenden und sich in Artefakten manifestierenden archaischen Kulturseelen
versperre.

Damit ist das Grundthema angesprochen, das Beckers Kritik an Frobenius

in seiner Zeitschrift Der Islam 1913) hervorgerufen hat, nämlich die Behauptung

von Frobenius, den Islam ignorieren zu dürfen.139 In seiner Besprechung
der ersten beiden Bände von Und Afrika sprach mokierte sich Becker zunächst
über den Titel der Bücher von Frobenius, über den künstlerisch-persönlichen
Charakter seiner Arbeit und über den Schwung seiner Fantasie. Positiv
vermerkte er allein, dass Frobenius gerne der Sache auf den Grund gehen möchte,
aber dennoch bleibe festzuhalten: “Da wird wohl manches schöne Gebäude

zusammenbrechen, aber immer noch genug übrig bleiben, das unseren Dank
verdient.”

138 “Der Islam, der eine so furchtbar kurze Religion ist, ist mit dieser seiner Trockenheit und

trostlosen Einfachheit der Kultur wohl vorwiegend eher schädlich als nützlich gewesen, und
wäre es auch nur, weil er die betreffenden Völker gänzlich unfähig macht, zu einer andern

Kultur überzugehen. Die Einfachheit erleichterte sehr seine Verbreitung, war aber mit
derjenigen höchsten Einseitigkeit verbunden, welche der starre Monotheismus bedingt, und
aller politischen und Rechtsentwicklung stand und steht der elende Koran entgegen; das

Recht bleibt halbgeistlich” BURCKHARDT, 2000: 211).

AS/EA LXVI•3•2012, S. 653–709

139 Zum Ganzen auch MORRONE, 2006: 145–150.



688 REINHARD SCHULZE

Im Kern geht es Becker um die Frage, ob die Staatenbildung in Afrika erst

mit dem Islam begonnen habe. Frobenius teilte natürlich nicht diese Auffassung,
und Becker kommentierte: “Frobenius macht sich davon frei, und ein lodernder
Hass gegen den Islam durchzieht das ganze Buch, das auch darin eine
merkwürdige Ähnlichkeit mit dem Marquartschen hat.” Während Becker allerdings in
Marquart jemanden sah, der den Islam immerhin “kennt”, warf er Frobenius
nicht nur Oberflächlichkeit, sondern überhaupt mangelnde Islamkenntnis vor.
Das einzige positive Element, das Becker Frobenius abzuringen vermag, ist, dass

Frobenius auf alte “Volkskulturen”, die der Islam nur übernommen hätte,
verwiesen hat. Ich will nun nicht Beckers Kritik im Einzelnen nachvollziehen, die
sich sich unter anderem auf die Tradition des Sandzaubers bezieht, sondern

lediglich den Grundtenor ansprechen: Da Frobenius die Verhältnisse eben nicht
aus einer “islamischen Perspektive” analysiert habe, hätte er übersehen, das

vieles, was er als atlantisch, byzantinisch oder äthiopisch klassifiziert, schlicht
weg islamische Traditionen seien. Martin Hartmann, der als Leipziger Positivist
und Gefolgsmann von Lamprecht dem neukantianischen Becker nicht viel
abzuringen vermochte, kam nicht umhin zu kommentieren:

Becker bespricht eine Reihe von Studien, deren erste unter “Leo Frobenius und die Brille
des Islams” den “fesselnden historischen Roman”, den Frobenius in den Atlantis-Büchern
geliefert hat, zerpflückt unter Anerkennung der Verdienste des Afrikaforschers als Sammler

wichtigen neuen Materials und als Erreger neuer oder neubegründeter Erkenntnis.140

Frobenius reagierte in der Einleitung des dritten Bandes seines Werkes Und
Afrika sprach pikiert. Offenbar hat ihn die Besprechung von Becker tief
gekränkt. Sonst wäre es nicht verständlich, warum er seiner Erwiderung so viel
Raum zuwies. Becker fühle sich, so Frobenius, offenbar sehr eingeengt. Er freue
sich, dass Becker auf den Autor verweist, mit dem sich Frobenius einig wusste,

nämlich auf Joseph Marquart, denn dessen Buch Die Beninsammlung des

Reichsmuseums für Völkerkunde, das zeitgleich mit dem dritten Band von
Frobenius Und Afrika sprach erschien, achtete Frobenius als einen Partner, da
Marquart wie er auch alles daran setzten, den Islam als bislang für Afrika
überschätzte Kulturmacht beiseitezuschieben. Frobenius verwahrte sich gegen den

Vorwurf, den Islam einfach nur zu hassen. Zugleich betonte Frobenius, dass er

“die Seite des Islam hasse, die alles zerstört und vernichtet hat.” Die Kritik von
Becker tat Frobenius mit ein paar Worten ab. Implizit begründet er, warum er

140 HARTMANN, 1913: 226.

AS/EA LXVI•3•2012, S. 653– 709



LEO FROBENIUS UND DIE ISLAMWISSENSCHAFT 689

sich in seiner Forschung nicht auf Islamwissenschaft bzw. die Orientalistik
bezieht,

AS/EA LXVI•3•2012, S. 653–709

mit folgenden Worten:

Das, was den Islam und seine Bedeutung so schwer einzuschätzen macht, ist seine schlechte

Literatur. Diese Literatur, die in allen kulturellen Fragen stets immer wieder alles vom allein
selig machenden Mohammed herleiten will, ist derartig verlogen, dass sie schwer handlich

ist.

Und weiter:

Allzu lange haben wir in Afrika unter dem Druck eines überschätzten Islam gearbeitet. Allzu

hoch gehen heute noch die Wogen der Begeisterung für den Islam. Heute noch treten

neue Gruppen von Europäern zusammen, um den Islam weiteres Arbeitsfeld und
Ausdehnungsgebiet in den Kolonien zu verschaffen. Niemand bedenkt dabei, dass der Islam die

innerafrikanischen Völker in Kasten gegliedert und dazu sich eine Kaste geschafft, die selbst

der produktiven Arbeit abhold, stets geneigt ist, die Heiden für sich tätig sein zu lassen.

Abschliessend vermerkt er:

Ich bin Professor Becker sehr dankbar, dass er mir mit dieser seiner Rezension und mehr

noch durch den Briefwechsel Anregung und Möglichkeit zur Vertiefung in die Probleme des

Islam bietet. Ich bin mir bewusst, dass ich vielleicht islamische äusserliche Einflüsse
unterschätzt habe. Das eine aber bleibt bestehen: die ganze grosse, wesentliche Kultur des

tropischen Afrika hat entwicklungsgeschichtlich und in seinen Fundamenten nichts mit dem

Islam zu tun.141

Becker wird später nur noch einmal auf Frobenius kurz zurückkommen, und
zwar in seiner Kritik an Spengler von 1923.142 Damit war Frobenius für die
junge Islamwissenschaft “gestorben”. Nur einmal noch sollte er von einem
Islamwissenschaftler gewürdigt werden, nämlich von Oskar Rescher 1882–
1972). 1927 besprach er den ersten Band der Volksmärchen aus der Kabylei und
vermerkte:

Etwas auffällig ist die starke Vorliebe von FROBENIUS für das Berbertum, die seinen ganzen

Ausführungen meines Erachtens einen etwas zu subjektiv gefärbten Anstrich gibt. Denn
wenn wir auch einige gute Eigenschaften der berberischen Stämme Fleiss in der Bebauung

des Bodens, eine gewisse Leichtigkeit der Auffassungsgabe) nicht in Abrede stellen wollen,
so hat doch die geschichtliche Entwicklung vom Altertum bis in die Gegenwart herein ge-

141 FROBENIUS, 1913: xxi–xxiv.
142 BECKER, 1923: 258.



690 REINHARD SCHULZE

zeigt, dass die hamitischen Stämme Vorderafrikas zu keiner Zeit als Träger einer besonderen

Kultur aufgetreten sind. […] Diese Nachweise dürften wohl, denke ich, zur Genüge
aufzeigen, dass die von FROBENIUS aufgezeichneten Märchen im wesentlichen nichts anderes

als eine Wiederholung längst bekannter Motive teils vorderasiatischer teils indischer Provenienz

sind, so dass man also besser von “unter den Kabylen kursierenden Märchen” als von

“Kabylischen Volksmärchen” sprechen würde. Jedenfalls wäre durch diese Klarstellung
einer immerhin möglichen Irrmeinung vorgebeugt, als ob diese Märchen irgendwie den

Kabylen ihre Entstehung verdankten.143

Reschers Kritik meint im Kern, dass schriftliche wie mündlichen Quellen nur
durch akribische Philologie richtig erschlossen werden könnte. Das Intuitionsverstehen,

mit dem Frobenius zu operieren meinte, würde nichts als Fabulieren
hervorrufen.

Als Frobenius nach Erscheinen des Paideuma-Buchs einen festen Platz
unter den lebensphilosophisch ausgerichteten Spätromantikern und Mystizisten
gefunden hatte, war er für die meisten Orientalisten untragbar geworden. Natürlich

mussten sie zur Kenntnis nehmen, dass Geistesgrössen der damaligen Zeit
wie Ernst Troeltsch Frobenius geradezu in den Himmel hoben. Troeltsch adelte
ihn, indem er ihn in seinem Aufsatz “Die Revolution in der Wissenschaft” von
1921 aufnahm. Er sah in ihm einen Vertreter des so genannten George-Kreises,
nannte er ihn in einem Atemzug mit Gelehrten wie Simmel, Gundolf, Graf
Keyserling 144 und Spengler und feierte ihn als “Befreier vom Naturalismus als
Weltanschauung”:

Weniger bekannt, aber verwandten Geistes ist das “Paideuma” betitelte Buch des bekannten

und viel umstrittenen Afrikaforschers Frobenius. Paideuma heißt hier das, was bei Gundolf

“Tendenz”, “Kraft” oder “Bewegung” heißt, also der Kulturgeist einer bestimmten Periode

und Gruppe, der auf eigentümlichem Urerlebnis beruht und nur in völlig antikausaler, intuitiver

Weise in historischen Symbolen erfaßt werden kann. Frobenius hat diese Methode auf

innerafrikanische Stämme angewendet und, wenn seine Beobachtungen richtig sind, das

Bild des Menschlichen ungeheuer erweitert, freilich auch relativiert. Aber eine Befreiung
vom Naturalismus als Weltanschauung und als Forschungsmethode will auch dieses Buch
sein.145

143 RESCHER, 1927: 164–165.

144 Keyserling jubilierte geradezu anlässlich eines Vortrags von Frobenius anlässlich der
Tagungen der Schule der Weisheit 1927: “Nach Frobenius’ Vortrag waren wir dazu reif
geworden, die Sonderstellung des Menschen zu begreifen. Uns wurde klar, inwiefern ihn, und

ihn allein auf Erden, wesentlich unirdischer Geist beseelt” KEYSERLING, 1927).

145 TROELTSCH, 1925: 664.

AS/EA LXVI•3•2012, S. 653– 709



LEO FROBENIUS UND DIE ISLAMWISSENSCHAFT 691

Allein das, was er zu Spengler sagte, hielt er wohl auch Frobenius vor, nämlich

“ein freilich sehr viel loseres Verhältnis zur Spezialforschung und eine größere

Verachtung für die gemeine Richtigkeit” als zum Beispiel Gundolf zu haben.146

Mit seinem Eintritt in das Milieu, das ihn mit den Leipziger Monisten
Ostwald und Haeckel, den Kosmikern Karl Wolfskehl, Alfred Schuler, Ludwig
Klages, Stefan George und Albert Verwey und den Lebensphilosophen Scheler,
Spengler und Keyserling verband, schied Frobenius aus dem Horizont der

Orientalisten endgültig aus. Der Soziologe Alfred Vierkandt 1867–1953)
beschrieb fast euphorisch Frobenius mit folgenden Worten:

Spätere Forscher, die sich mit der Geistesgeschichte des zwanzigsten Jahrhunderts beschäftigen,

werden in der vorliegenden Schrift vielleicht ein besonders lehrreiches Dokument
erblicken für den grossen Wandel in der geisteswissenschaftlichen Denkweise, wie er sich in
unserer Zeit vollziehen. Frobenius’ Buch hat einen genialen Zug. Es zeigt uns, wie sein Verf.
sich von den Fesseln des Positivismus befreit und in die neue Denkweise hineingearbeitet

hat, die gekennzeichnet ist durch Begriffe wie Totalitatskausalität, Ganzheit und schöpferische

Entwicklung und durch Namen wie Bergson, Spengler, Spranger und Wertheimer.
Das Verdienst dieser Entwicklung ist um so grösser, als Frobenius sich auf keine philosophische

Theorie stützt, keine Helfer im Kampf hat, seinen Weg vielmehr als reiner “Autodidakt”

gegangen ist; und abermals um so grösser, als Frobenius einer Wissenschaft angehört,

die bis auf den heutigen Tag vom Positivismus bis zur Verknöcherung beherrscht ist,
nämlich der Völkerkunde. Leider hat Fr. seine Gedanken nur ganz kurz skizziert und sich

überall auf knappe Andeutungen beschränkt.147

Dabei schien es 1914/15 doch noch so, als ob Frobenius in den Kreis der
Orientalisten vorstossen könnte. Als Frobenius im November 1914 dem Grossen
Hauptquartier vorschlug, eine Expedition über Damaskus, Medina und dem

Roten Meer in den Sudan auszurüsten, um dort einen antibritischen Aufstand zu
inszenieren, war es Martin Hartmann als spiritus regens der von Max von
Oppenheim 1860–1946) geleiteten Nachrichtenstelle für den Orient, der ihm bei
der Organisation der Operation beistand oder beistehen musste). Über diese

gescheiterte Expedition ist schon oft berichtet worden, deshalb erspare ich hier

146 Dass Spengler Frobenius positiv zitiert, verwundert natürlich nicht. Zu Spenglers Deutung
des Islam als Teil einer “magischen Kultur” siehe jetzt auch RADTKE, 2009: 129. Nach der
kritischen Darlegung von Spenglers Islamdeutung kommt RADTKE zum Schluss: “Diese

kleinen fehler bringen zudem sein system nicht zum einsturz. Aber daneben stehen treffliche
einsichten, so über das wesen des islams, über die nachzudenken sich noch immer lohnt.”

AS/EA LXVI•3•2012, S. 653–709

147 VIERKANDT, 1924: 569.



692 REINHARD SCHULZE

weitere Details.148 Für unseren Zusammenhang sind nur zwei Dinge von Bedeutung:

erstens die Tatsache, dass sich Frobenius als Araber und Muslim tarnen

musste, zweitens die Folge, dass Frobenius 1915 Mitglied der Deutschen Gesellschaft

für Islamkunde wurde, die Martin Hartmann mitbegründet hatte. Für
kurze Zeit schien es, als ob Frobenius zumindest im Kreis der Hartmannschen
Tradition der Islamwissenschaft, die ja eng mit dem Leipziger Positivisten-
Milieu verbunden war, Anerkennung gefunden hat. Fast schon symbolisch muss

hier sein “pragmatischer Übertritt” zum Islam gewertet werden, ironischerweise
also just zu der Religion, die er am meisten hasste. Doch mit dem Tode von
Hartmann im Dezember 1918 endete diese Zusammenarbeit.

VI

Die geisteswissenschaftliche Wende in der Anthropologie und Ethnologie, für
die – neben Ratzel – der Name Frobenius steht, hat so zu keiner Diskursgemeinschaft

mit der Islamwissenschaft geführt, die ja ebenfalls das Produkt dieser

Wende, diesmal im Bereich der Orientalistik, gewesen war. Trotz dieser
genealogischen Nähe konnte der Widerspruch zwischen der textorientierten
Islamwissenschaft und der Ethnologie nicht überwunden werden.

Eine bemerkenswerte Ausnahme bildet die amerikanische kulturrelativistische

Tradition, die Franz Boas begründet hatte. Boas’ historischer Partikularismus,

der analog zu Ratzel und Frobenius auf der geisteswissenschaftlichen
Wende der deutschsprachigen Ethnologie gründete, 149 und sein linguistisches
Profil erlaubten es Orientalisten wie Gustav von Grunebaum, ihre Forschungen
der Kulturanthropologie zuzuordnen. So vermerkte von Grunebaum 1962:

Ich möchte behaupten, dass für längere Zeit die Kulturanthropologie als menschliche
Selbstanalyse mittels einer “Kulturlehre” Kulturanalyse) verstanden, heute die Schlüsselposition

im Gefüge der Wissenschaften innehat. […]. Was auch immer letzten Endes die
erkenntnistheoretische Richtigkeit dieser Interpretation unseres heutigen Strebens und seiner
Durchführung in den in einer Kulturlehre zusammenlaufenden, wenn nicht in ihr kulminierenden
Einzelwissenschaften, die sich durch die Kulturanthropologie entwickelten, sei, sie ermöglicht

es uns, die Kulturanalysen im islamischen Bereich wie auch in anderen) zu klassi-

148 HEINE, 1980; MCMEEKIN, 2010: 141–166; BRAUKÄMPER, 1994: 553–561; DA RIVA, 2009:
29–111.

149 BOAS, 1889.

AS/EA LXVI•3•2012, S. 653– 709



LEO FROBENIUS UND DIE ISLAMWISSENSCHAFT 693

fizieren und zu bewerten, hinsichtlich ihrer Nutzanwendung für unsere wichtigsten Bestrebungen

und für die Vernünftigkeit unserer methodologischen Erfordernisse.150

Diese Definition der relativistischen) Kulturanthropologie als auch für Orientalisten

gültige Leitdisziplin wurde u.a. durch Alfred Kroeber 1876–1960)
ermöglicht. Immerhin zeigte sich dieser gegenüber islamischen Themen offen.
So nahm er einen Beitrag des Anatomen und Anthropologen Felix von Luschan
1854–1924) zur Anthropographie in Westasien, in dem von Luschan auch auf

“Mohammedaner” behandelte, in seinem oft benutzten Source Book auf. 151

Zudem berücksichtigte er den Islam in seiner 1944 erschienen Monographie
Configurations of Culture Growth,152 aus der von Grunebaum später ausgiebig
Nutzen zog.

Bis in die frühen 1960er Jahre war der Islam also allenfalls in den
relativistischen Programmen der amerikanischen Kulturanthropologie präsent. Frobenius’

Hass auf den Islam und dessen radikale Abwertung durch Lévi-Strauss

verblassten zwar im Laufe der Zeit, doch blieben die von Anthropologen und
Islamwissenschaftler erhobenen Geltungsansprüche gegenüber “dem Islam”
getrennt. Tilman Nagel begründete dies mit den Worten:

Die Soziologie ist der Versuch, das Maß der Naturwissenschaft auf die Erforschung der
menschlichen Gesellung auszuweiten. Es liegt nahe, daß Geisteswissenschaftler die
soziologische Überformung ihrer Disziplinen begrüßten, weil sie ihnen einen Weg aus der
vermeintlichen Irrelevanz zu weisen schien. Für die Arabistik bedeutete diese Wende, daß man

den Orient lediglich als ein Fallbeispiel von Theorien zu betrachten habe, die nicht aus der

Erkundung orientalischer Überlieferung und Gegenwart gewonnen wurden. Die philologische

Durchdringung und die historisch-kritische Interpretation der arabischen Texte gelangte

in den Geruch des Überholten. […] Daß die Annahme globaler “Strukturen” keine Leitidee

wissenschaftlicher Erkenntnisarbeit ist, sondern eine pure Ideologie, liegt mithin auf

der Hand. […] Der Orientalist befaßt sich zudem mit Kulturen, die in einer für den Europäer,

zumal für den Deutschen kaum nachzuvollziehenden Weise aus einer historischen Tiefe

leben. Daher ist der Orientalist gehalten, nicht nur die Gegenwart in Rede und Widerrede zu

erkunden, sondern muß in die in der Gegenwart zur Erscheinung kommende Vergangenheit

eindringen.

Nagel beharrte so darauf, dass der Islam “das unvergleichbar Fremde”, dessen

Erschliessungprivileg der philologisch arbeitenden Orientalistik zufiele, da nur
sie das Fremde fremd sein lassen und sich der “Geisteshaltung” erwehren könne,

AS/EA LXVI•3•2012, S. 653–709

150 VON GRUNEBAUM, 1969: 150 f.
151 VON LUSCHAN, 1920.

152 KROEBER, 1944: 665–669.



694 REINHARD SCHULZE

auf deren “Boden” “die Ideologie der Interkulturalität wuchert” und die “für
alles und jedes Verständnis bekundet und stets die Anstrengung des Verstehens

schuldig bleibt”.153 Die Islamwissenschaft bleibt diesem Anspruch folgend eine
idiographisch ausgerichtete Geisteswissenschaft, die ihre Erkenntnisse über eine
philologisch verankerte Texthermeneutik zu gewinnen versucht, das “Islamische”

also in die Geschichte so zurückbindet, dass seine postulierte Unvergleichbarkeit

sichtbar wird.
Die Diskussion von Frobenius’ Islamverständnis hat gezeigt, dass in dem

Moment, wo sich Ethnologie und Islamwissenschaft als Geisteswissenschaft
begegneten (~1890–~1950), ihre jeweiligen Geltungsansprüche kollidierten. Die
sozialwissenschaftliche Wende der Ethnologie, durch die auf einem mühevollen
Weg die alten diffunionistischen und evolutionistischen Modelle überwunden
wurden (~1920–~1970), bekräftigte zunächst die systematische Differenz beider
Wissenschaftstraditionen und erlaubte auf Seiten der Anthropologie – wie das

Beispiel von Lévi-Strauss zeigt – Urteilsbildungen, die von der Islamwissenschaft

nicht zur Kenntnis genommen wurde. In dem Moment aber, wo die seit
den 1880er Jahren wohl definierten Grenzen zwischen Geistes- und
Sozialwissenschaften zumindest durchlässig, wenn nicht gar zu einem Relikt
historischer Wissenschaftsdifferenzierung wurden ein Prozess, der vor allem im
Kontext der Weber-Rezeption seit den 1960er Jahren im Gange ist)154, wo durch
die Orientalismuskritik ein sowohl die Geistes- wie die Sozialwissenschaften
gemeinsamer Metadiskurs offengelegt wurde, stellte sich auch die Frage nach

der Beziehung zwischen Anthropologie und Islamwissenschaft neu. Doch noch
immer bilden die Begriffe Islamwissenschaft und Anthropologie beziehungsweise

Ethnologie kein Syntagma.155 Der etwas pathetisch wirkende Aufruf von
Ulrich Rebstock aus dem Jahr 2003 vermag an diesem Sachverhalt kaum etwas
ändern:

Aus dem Umkreis ihrer Autoren [d.h. der Autoren der besprochenen Arbeit, R.S.] ist seit

Beginn der Neunzigerjahre eine Reihe von Publikationen hervorgegangen, die ein
unüberhörbarer Appell zusammenhält: […] Ethnologie und Islamwissenschaft vermögen nur
unter gegenseitiger Öffnung aus mehreren lang erprobten, “klassischen” Analysemodellen

153 NAGEL, 1998: 371, 376, 377; dazu u.a. PHILIPP, 2000.

154 Dazu BORA, 2003.
155 Dies ungeachtet der Tatsache, dass die Kombination beider Disziplinen in Studienbiogra¬

phien seit den 1990er Jahren an Bedeutung gewinnt.

AS/EA LXVI•3•2012, S. 653– 709



LEO FROBENIUS UND DIE ISLAMWISSENSCHAFT 695

auszubrechen und entsprechende Antworten auf die zwischen Historizität und Permanenz

gegründeten gegenwärtigen Entwicklung in der arabisch-islamischen Welt zu finden.156

Die Unbekümmertheit, mit der sich nun die Anthropologie einem “islamischen”
Feld zuwendet und sogar bereit ist, ihre “Forschungsgegenstände” islamisch zu
attribuieren,157 spiegelt sich in einer postkolonialen Situation, wo das “Islamische”

nicht mehr geographisch, historisch oder philologisch von der “westlichen

Welt” abgekoppelt werden kann. Wie schon im Kontext der “peasant studies”,
die das Bäuerliche nicht mehr auf exotische Runddörfer in Afrika beschränkte,
sondern analoge “westliche” Lebenswelten in ihre Forschung integrierte, wo
also die Ethnologie aufhörte, Ethnologie zu sein und statt dessen zu einer
systematischen Disziplin wurde, konstituierte sich ein das “islamische Feld” bearbeitendes

Geflecht von Wissenschaften, das die klassische, gerade einmal 100 Jahre

alte Islamwissenschaft in ihrem Traditionskern herausforderte. Der Islamwissenschaft

mag es ein Trost sein, dass auch die Anthropologie in dem aktuellen
Entdifferenzierungsprozess der Geistes-und Sozialwissenschaften ihre Praxis an
ihren Kanon und an Begriffe “Feldforschung” zurückbindet, um den Schwierigkeiten,

die Anthropologie systematisch von der Soziologie zu trennen, zu
entgehen. Auch die Islamwissenschaft wird so weiterhin ihren Kanon herausstellen
und ihre historisch-hermeneutischen Kompetenzen betonen. Faktisch aber sind
soziologische, anthropologische, historische und philologische Forschungen zum

“Islamischen” längst zu einem Gewebe verflochten, deren Differenz sich allein
aus der Wahrnehmung der Forschung ergibt.

AS/EA LXVI•3•2012, S. 653–709

Bibliographie

Abkürzungen:

AR: Archiv für Religionswissenschaft

EI: Encyclopaedia of Islam
OLZ: Orientalistische Litteratur-Zeitung
ZMDG: Zeitschrift der deutschen morgenländischen Gesellschaft

156 REBSTOCK, 2003: 273, zu BONTE / CONTE / DRESCH Hg.), 2001.

157 Z.B. KRAUS, 2004: 49 f.



696 REINHARD SCHULZE

ARKOUN, Mohammed
1989 “Actualité du problème de la personne dans la pensée islamique.” Die

Welt des Islams, N.S., 29.1/4: 1–29.
ASAD, Talal
1970 Kababish Arabs: Power, Authority, and Consent in a Nomadic Tribe.

New York: Praeger Publishers.
ATTUNISI, Schaich Salih Aschscharif [á—li¤ aš-Šar¯f at-TÌnis¯]
1915 Éaq¯qat aldschih—d. Die Wahrheit über den Glaubenskrieg. Aus dem

Arabischen übers. von Karl E. SCHABINGER; mit einem Geleitwort
von Martin HARTMANN. Berlin: Reimer.

BASTIAN, Adolf
1860 Der Mensch in der Geschichte. Zur Begründung einer psychologi¬

schen Weltanschauung. Bd. 1. Leipzig: Otto Wigand.
BATUNSKY, Marc,
1981 “Carl Heinrich Becker: From Old to Modern Islamology.” Inter¬

national Journal of Middle East Studies 13: 287–310.
BAUMANN, Herrmann
1963 “Robert Hertz. Death and the Right Hand 1960).” ZDMG 113: 172–

173.
BECKER, Carl Heinrich
1912 “Islam.” Archiv für Religionswissenschaft 15: 530–602.
1920 “Martin Hartmann.” Der Islam 10: 228–233.

1922 “Der Islam im Rahmen einer allgemeinen Kulturgeschichte.” ZDMG
76: 19–36.

1923 “Spenglers magische Kultur.” ZDMG 77: 255–271.
BOAS, Franz
1889 Die Ziele der Ethnologie: Vortrag gehalten im Deutschen gesellig¬

wissenschaftlichen

AS/EA LXVI•3•2012, S. 653– 709

Verein von New York, am 8. März 1888. New
York: H. Bartsch.

BOCK, Nikola Susanne

1995 “Historical anthropology and the history of anthropology in
Germany.” In.: Han F. VERMEULEN / Arturo Alvarez ROLDÁN Hg.):
Fieldwork and Footnotes. Studies in the History of European Anthropology.

London and New York: Routledge, pp. 202–218.
BONTE, Pierre / Edouard CONTE / Paul DRESCH Hg.)
2001 Emirs et présidents. Figures de la parenté et du politique dans le

monde arabe. Préface de Jean-Claude Vatin. Paris: CRNS Editions.



LEO FROBENIUS UND DIE ISLAMWISSENSCHAFT 697

BORA, Alfons
2003 “‘Whatever its causes’ – Emergenz, Koevolution und strukturelle

Kopplung.” In: Ulrich WENZEL / Bettina BRETZINGER / Klaus HOLZ

Hg.): Subjekte und Gesellschaft. Zur Konstitution von Sozialität.
Weilerswist: Velbrück, pp. 117–138.

BRAUKÄMPER, Ulrich
1994 “Frobenius as political agent: journey to Eritrea in 1915.” In: Harold

G. MARCUS Hg.): New Trends in Ethiopian Studies: Ethiopia ’94.
Papers of the 12th International Conference of Ethiopian Studies,

Michigan State University 1994. Volume 1: Humanities and Human
Resources. Lawrenceville, NJ.: The Red Sea Press, pp. 553–561.

BURCKHARDT, Jacob

2000 “Über geschichtliches Studium. Neues Schema.” [1868]. In: Peter F.
GANZ HG.): Jacob Burckhardt. Aesthetik der bildenden Kunst: Über
das Studium der Geschichte: mit dem Text der “Weltgeschichtlichen
Betrachtungen” in der Fassung von 1905. München: Beck Werke.
Kritische Gesamtausgabe. Bd. 10).

CHICKERING, Roger

1997 “Das Leipziger ‘Positivisten-Kränzchen’ um die Jahrhundertwende.”
In: Gangolf HÜBINGER / Rüdiger VON BRUCH / Friedrich Wilhelm
GRAF Hg.): Kultur und Kulturwissenschaft um 1900. II: Idealismus
und Positivismus. Stuttgart: Steiner, pp. 227–245.

CONERMANN, Stephan
1999 “Besprechung von Robert Ilbert. Alexandrie 1830–1930. Kairo 1996.”

AS/EA LXVI•3•2012, S. 653–709

ZDMG 149: 418.
CROOKE, William Hg.) / Meer Hasan ALI
1917 Observations on the Mussulmauns of India: Descriptive of their Man¬

ners, Customs, Habits and Religious Opinions; made during a twelve
years’ residence in their immediate society. London: Oxford University

Press.

CROOKE, William Hg.) / Šar¯f ÛA FAR

1921 Islam in India or the Q—nÌn-i Isl—m: the Customs of the Musalm—ns of
India comprising a full and exact account of their various rites and

ceremonies from the moment of birth to the hour of death. London:
Oxford University Press.

DA RIVA, Rocio
2009 “Lawrence of Arabia’s forerunner: the bizarre enterprise of Leo

Frobenius, aka Abdul Kerim Pasha, in Arabia and Eritrea. 1914–



698 REINHARD SCHULZE

1915).” Wiener Zeitschrift für die Kunde des Morgenlandes 99: 29–
111.

DE LA GRASSERIE, Raoul Guérin
1899 Des religions comparées au point de vue sociologique. Paris: Girard

& Brière.
DERCON, Chris / León KREMPEL / Avinoam SHALEM Hg.)
2010 The Future of Tradition – the Tradition of Future. 100 Years after the

Exhibition Masterpieces of Muhammadan Art in Munich. München:
Prestel.

DILTHEY, Wilhelm
1883 Einleitung in die Geisteswissenschaften. Versuch einer Grundlegung

für das Studium der Gesellschaft und ihrer Geschichte. Bd. 1. Leipzig:
Duncker & Humblot.

DJAÏT, Hichem
1974 L’Europe et l’Islam. Paris: Le Seuil.
DOSTAL, Walter
1990 Eduard Glaser – Forschungen im Yemen: eine quellenkritische Unter¬

suchung in ethnologischer Sicht. Wien: Verlag der Österreichischen
Akademie der Wissenschaft Österreichische Akademie der Wissenschaft

Phil-hist. Kl. Sitz. 545 Bd. Veröffentlichungen der Arabischen
Kommission, Nr. 4.).

EICKELMAN, Dale F.
1976 Moroccan Islam. Tradition and Society in a Pilgrimage Center.

Austin, TX: University of Texas Press.

1977 “Form and Composition in Islamic Myths. Four Texts from Western
Morocco.” Anthropos 72: 447–464.

EL-ZEIN, Abdul Hamid
1977 “Beyond Ideology and Theology: The Search for the Anthropology of

Islam.” Annual Review of Anthropology 6: 227–254.
ESPAGNE, Michel
2012 “Le cercle positiviste de Leipzig: une anthropologie en germe?” Revue

germanique internationale [Online], 10 | 2009, mis en ligne le 26
novembre 2012 sic URL: <http://rgi.revues.org/322> [letzter Zugriff
18 Juni 2012].

ESSNER, Cornelia / Gerd WINKELHANE

1988 “Carl Heinrich Becker 1876–1933) – Orientalist und Kulturpolitiker.”
Die Welt des Islams 28: 154–177.

AS/EA LXVI•3•2012, S. 653– 709



LEO FROBENIUS UND DIE ISLAMWISSENSCHAFT 699

EVANS-PRITCHARD, Edward E.
1940 The Nuer: A Description of the Modes of Livelihood and Political

Institutions of a Nilotic People. Oxford: At the Clarendon Press.

1949 The Sanusi of Cyrenaica. Oxford: Clarendon.
1951 Social Anthropology. London, Cohen.
FALTER, Reinhard
2003 Ludwig Klages: Lebensphilosophie als Zivilisationskritik. München:

AS/EA LXVI•3•2012, S. 653–709

Books on demand.
FENDRI, Mounir
1996 Kulturmensch in “barbarischer” Fremde: deutsche Reisende im Tu¬

nesien des 19. Jahrhunderts. München: Iudicium.
FRAZER, James George
1908 The Scope of Social Anthropology: A Lecture Delivered Before the

University of Liverpool, May 14th, 1908. London: Macmillan.
FROBENIUS, Hermann
1893 Die Heiden-Neger des ägyptischen Sudan. Der östliche Sudan in geo¬

graphischscher, historischer und ethnographischer Beziehung. Berlin:
Riemer.

FROBENIUS, Leo
1898 Der Ursprung der Kultur. I. Band. Ursprung der afrikanischen Kul¬

turen. Mit vielen Karten, Tafeln und Textillustrationen. Berlin:
Bomträger, Berlin. 1898.

1898a “Der Ursprung der afrikanischen Kulturen.” Zeitschrift der Gesell¬

schaft für Erdkunde zu Berlin 33:111–125.
1899 “Ideen über die Entwicklung der primitiven Weltanschauung.” Archiv

für Religionswissenschaft 2: 64–85.
1903 Weltgeschichte des Krieges, unter Mitwirkung von Oberstleutnant

a.D. H. Frobenius und Korvetten-Kapitän a.D. W. Kohlhauer. Jena:

Thüringer Verlagsanstalt.
1911 Auf dem Wege nach Atlantis: Bericht über den Verlauf der zweiten

Reise-Periode der D. I. A. F. E. in den Jahren 1908 bis 1910. Berlin-
Charlottenburg: Vita.

1921 Paideuma – Umrisse einer Kultur- und Seelenlehre. München: Beck.
1921–28 Atlantis: Volksmärchen und Volksdichtungen Afrikas. München. Jena:

Eugen Diederichs [Veröffentlichungen des Forschungsinstituts für
Kulturmorphologie: Bd. 1: Weisheit; Bd. 2: Das Ungeheuerliche; Bd.
3: Das Fabelhafte; Bd. 4: Märchen aus Kordofan; Bd. 5: Dichten und
Denken im Sudan; Bd. 6: Spielmannsgeschichten der Sahel; Bd. 7:



700 REINHARD SCHULZE

Dämonen des Sudan; Bd. 8: Erzählungen aus dem Westsudan; Bd. 9:
Volkserzählungen und Volksdichtungen aus dem Zentral-Sudan; Bd.
10: Die Atlantische Götterlehre; Bd. 11: Fabuleien dreier Völker; Bd.
12: Dichtkunst der Kassaiden].

1929 Monumenta Africana. Der Geist eines Erdteils. Frankfurt am Main:
Societäts-Druckerei.

FROBENIUS, Leo Hg.):
1912–3 Und Afrika sprach: wissenschaftlich erweiterte Ausgabe des Berichtes

über den Verlauf der dritten Reiseperiode der Deutschen Inner-
Afrikanischen Forschungs-Expedition in den Jahren 1910 bis 1912.
Berlin: Vita Bd. 1: Auf den Trümmern des klassischen Atlantis; Bd.
2: An der Schwelle des verehrungswürdigen Byzanz; Bd. 3: Unter den

unsträflichen Aethiopen).
GEERTZ, Clifford
1968 Islam Observed: Religious Development in Morocco and Indonesia.

Chicago: University of Chicago Press.

GELLNER, Ernest
1973 “Post-traditional forms in Islam: The turf and trade, and votes and

peanuts.” Daedalus 102.1: 191–206.
1981 Muslim Societies. Cambridge: Cambridge University Press.

1996 “The nation: real or imagined? The Warwick Debates on Nationalism.
Ernest Gellner’s reply. ‘Do nations have navels?’” Nations and
Nationalism 2.3: 357–370.

2006 Nations and Nationalism [1983]. 2. Aufl. Oxford: Blackwell.
1961 Organization and the Role of a Berber Zawiya. Ph.D. thesis, Univer¬

sity of London.
GERVINUS, Georg Gottfried
1849 Shapespeare. Bd. II. Leipzig: Wilhelm Engelmann.
GILSENAN, Michael
1973 Saint and Sufi in Modern Egypt: An Essay in the Sociology of

Religion. Oxford: Clarendon Press.

GINGRICH, Andre / Sylvia M. HAAS

2007 “An Interview with Walter Dostal.” Current Anthropology 48.3: 429–
437.

HABERLANDT, Michael
1887 Der altindische Geist: in Aufsätzen und Skizzen. Leipzig: Liebeskind.

AS/EA LXVI•3•2012, S. 653– 709



LEO FROBENIUS UND DIE ISLAMWISSENSCHAFT 701

HAEKEL, Josef
1956 “Zum heutigen Forschungsstand der historischen Ethnologie.” In:

Josef HAEKEL et al. Hg.): Die Wiener Schule der Völkerkunde.
Festschrift anlässlich des 25-jährigen Bestandes des Institutes für Völkerkunde

der Universität Wien, 1929–1954. Horn, Wien: F. Berger, pp.

AS/EA LXVI•3•2012, S. 653–709

17–90.
HALLER, Dieter
2012 Die Suche nach dem Fremden: Geschichte der Ethnologie in der

Bundesrepublik 1945–1990. Frankfurt am Main: Campus.
HANISCH, Ludmilla Hg.)
1992 Islamkunde und Islamwissenschaft im deutschen Kaiserreich: Der

Briefwechsel zwischen Carl Heinrich Becker und Martin Hartmann
1900–1918). Documentatiebureau Islam-Christendom, Faculteit der

Godgeleerdheid, Rijksuniversiteit.
HANISCH, Ludmila
2003 Die Nachfolger der Exegeten: deutschsprachige Erforschung des Vor¬

deren Orients in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts. Wiesbaden:
Harrassowitz.

HARIDI, Alexander
2005 Das Paradigma der “islamischen Zivilisation” – oder, Die Begrün¬

dung der deutschen Islamwissenschaft durch Carl Heinrich Becker
1876–1933). Eine wissenschaftsgeschichtliche Untersuchung. Würzburg:

Ergon.
HARTMANN, Martin
1910 “Deutschland und der Islam.” Der Islam 1: 72–92.
1899 “Islamologie.” Orientalische Literatur-Zeitung 2: 1–4.
1902/3 “Neue Bahnen der Orientalistik.” Beiträge für die Kenntnis des

Orients 1: 26–46.
1909 Der Islam, Geschichte, Glaube, Recht. Leipzig: Haupt.
1913 “Besprechung ‘Der Islam’.” Die Welt des Islams 3: 226–228.
HARTMANN, Robert
1869 “Untersuchungen über die Völkerschaften Nord-Ost-Afrikas I.” Zeit¬

schrift für Ethnologie und ihre Hülfswissenschaften 1: 23–45.
HEINE, Peter

1980 “Leo Frobenius als politischer Agent. Ein Beitrag zu seiner Biogra¬

phie.” Paideuma 26:1–5.

1980a “Zur Ethnographie muslimischer Völker.” Der Islam 57: 97–100.



702 REINHARD SCHULZE

1984 “C. Snouck Hurgronje versus C. H. Becker. Ein Beitrag zur Geschich¬

te der angewandten Orientalistik.” Die Welt des Islams 23/24: 378–
387.

1989 “Kochen im Exil – Zur Geschichte der arabischen Küche.” ZDMG
139: 318–328.

1990 “Qui est donc cette dame? Oder: Die Heiligen des Atlas.” In: Werner
DIEM / Abdoldjavad FALATURI: XXIV. Deutscher Orientalistentag
vom 26. bis 30. September 1988 in Köln. Ausgewählte Vorträge.
Stuttgart: Steiner, pp. 255–263.

HOHENWART-GERLACHSTEIN, Anna
1956 “Hochkultur und Ethnologie.” In: Josef HAEKEL et al. Hg.): Die Wie¬

ner Schule der Völkerkunde. Festschrift anlässlich des 25-jährigen
Bestandes des Institutes für Völkerkunde der Universität Wien, 1929–
1954. Horn, Wien: F. Berger, pp. 101–110.

HÖRNING, Karl H.
2008 “Schwieriges Verhältnis. Schwellen zwischen Ethnologie und Sozio¬

logie.” Paideuma 54 2008),: 41–58, hier: 45.
KANT, Immanuel
1800 Anthropologie in pragmatischer Hinsicht. 2. Aufl. Königsberg:

Nicicolovius.
KEYSERLING, Hermann
1927 Mensch und Erde in Darstellungen von Graf Hermann Keyserling,

Hans Much, C.G. Jung, Leo Frobenius, Max Scheler, Hans Prinzhorn,
Richard Wilhelm, Wilhelm Salomon, Leonie von Ungern-Sternberg,
Egenolf Roeder von Diersburg, Carl Welkisch. Darmstadt: Reichl.

KOEPPIN, Klaus-Peter

1995 “Enlightenment and Romanticism in the work of Adolf Bastian: the
historical roots of anthropology in the nineteenth century.” In: Han F.
VERMEULEN / Arturo Alvarez ROLDÁN Hg.): Fieldwork and
Footnotes. Studies in the History of European Anthropology. London and

New York: Routledge, pp. 75–93.
KOHL, Karl-Heinz
1999 “Der sakrale Königsmord: Zur Geschichte der Kulturmorphologie.”

Paideuma 45: 63–82.
2010 “Religion als Thema der Ethnologie.” In: Friedrich Wilhelm GRAF /

Friedemann VOIGT Hg.): Religion(en) deuten. Transformationen der
Religionsforschung. Berlin: de Gruyter pp. 65–79.

AS/EA LXVI•3•2012, S. 653– 709



LEO FROBENIUS UND DIE ISLAMWISSENSCHAFT 703

KRADER, Lawrence
1962 “The International Directory of Anthropologists.” Current Anthro¬

pology,

AS/EA LXVI•3•2012, S. 653–709

3.3: 318–368.
KRAMER, Martin
1989 “Arabistik and Arabism: The Passions of Martin Hartmann.” Middle

Eastern Studies 25. 3: 283–300.
KRAUS, Wolfgang
2004 Islamische Stammesgesellschaften: Tribale Identitäten im Vorderen

Orient in sozialanthropologischer Perspektive. Wien: Böhlau.
KROEBER, Alfred L.
1944 Configurations of Culture Growth. [Berkeley, Cal.]: Univ. California

Press, pp. 665–669.

KUHN, Ernst / R. PIETSCHMANN

1879 “Allgemeine Arbeiten über alte Geschichte, über Länder- und
Völkerkunde, Cultur- und Religionsgeschichte des Morgenlandes.” In:
Ernst KUHN / Albert SOCIN Hg.): Wissenschaftlicher Jahresbericht
über die Morgenländischen Studien, von October 1876 bis December
1877. Heft 1. Leipzig: Brockhaus, pp. 1–20.

KUKLICK, Henrika
1993 The Savage Within: The Social History of British Anthropology,

1885–1945. Cambridge: Cambridge University Press.

KWIATKOWSKI, Wincenty
1923 Metoda kulturalno-historyczna w etnologji religijnej. Warschau:

Nak adem ksi garni Przegl du katolickiego.
LAZARUS, Moritz
1865 “Einige synthestische Gedanken zur Völkerpsychologie.” Zeitschrift

für Völkerpsychologie und Sprachwissenschaft 3: 1–94.
LÉVI-STRAUSS, Claude
1984 Tristes tropiques. Paris: Plon.
LOHLKER, Rüdiger
1999 “‘Unstatthafte Neuerungen’ oder das Feld der religiösen Diskussion

im Islam.” ZDMG 140: 221–244.
MAINAGE, Thomas Lucien
1909 “Bulletin de Science des religions Religions sémitiques).” Revue des

sciences philosophiques et théologiques 3.3: 571–587.

MANGOLD, Sabine
2004 Eine “weltbürgerliche Wissenschaft” – die deutsche Orientalistik im

19. Jahrhundert. Stuttgart: Franz Steiner.



704 REINHARD SCHULZE

MARCUS, Julie
2001 “Orientalism.” In: Paul ATKINSON et. al. Hg.): Handbook of Ethno¬

graphy. London: Sage, pp. 109–117.
MARQUART, Joseph

1913 Die Benin-Sammlung des Reichsmuseums für Völkerkunde in Leiden:
beschrieben und mit ausführlichen Prolegomena zur Geschichte der
Handelswege und Völkerbewegungen in Nordafrika. Leiden: Brill.

MARTROU, Louis
1906 “Les ‘Eki’ des Gangs.” Anthropos 1: 745–761.
MCMEEKIN, Sean

2010 The Berlin-Baghdad Express: The Ottoman Empire and Germany’s
Bid for World Power. London: Allen Lane.

MERKEL, Garlieb Helwig
1827 “Roh oder verwildert. Ein Beitrag zur Völkerkunde.” Zeitung für die

elegante Welt 27/120 22. Juni 1827): 957.

MILL, William Hodge
1844 “The Definiteness of Christian Faith. Preached on the Second Sunday

in Lent, March 3,1844.” In: William Hodge MILL: Five Sermons on
the Temptation of Christ Our Lord in the Wilderness. Preached before
the University of Cambridge in Lent 1844. Cambridge: At the
University, pp. 1–24.

MORRONE, Giovanni
2006 Incontro di civiltà. L’Islamwissenschaft di Carl Heinrich Becker. Tesi

di dottorato, Universitá Degli Studi Di Napoli Federico II, Publ.
Liguori.

MÜHLMANN Wilhelm E.
1936 Rassen- und Völkerkunde. Lebensprobleme der Rassen, Gesellschaf¬

ten und Völker. Braunschweig: Vieweg.
1984 Geschichte der Anthropologie [1968]. Wiesbaden: Aula-Verlag.
MÜLLER, Guido
1991 Weltpolitische Bildung und akademische Reform. C. H. Beckers Wis-senschafts-

und Hochschulpolitik 1908–1930. Köln: Bölau.
NAGEL, Tilman
1998 “Die Ebenbürtigkeit des Fremden – Über die Aufgaben arabistischer

Lehre und Forschung in der Gegenwart.” ZDMG 148: 367–378.
NYBERG, Henrik Samuel
1953 “Das Studium des Orients und die europäische Kultur.” ZDMG 103:

10–22.

AS/EA LXVI•3•2012, S. 653– 709



LEO FROBENIUS UND DIE ISLAMWISSENSCHAFT 705

PASSARGE, Siegfried
1913 “Die Forschungen des Herrn Frobenius im Sudan.” Deutsche Kolo¬

nialzeitung

AS/EA LXVI•3•2012, S. 653–709

30: 616f. u. 641f.
PEISER, Felix E.
1899 “Zum Jahresschluss.” OLZ 2.12: 393–396.
PHILIPP, Thomas

2000 “Das unvergleichbar Fremde – oder die Notwendigkeit der Sozialwis¬
senschaften in der Orientalistik. Eine Antwort auf Tilman Nagel.”
Orient 41.3: 515–518.

PIEWLOW, Dorothee
1997 “Dämonenabwehr am Beispiel des Z—rs und des islamischen Amu¬

lettwesens.” ZDMG 147: 355–371.
POESCHE, Theodor
1878 Die Arier: Ein Beitrag zur historischen Anthropologie. Jena: Coste¬

noble.
RABINOW, Paul
1975 Symbolic Domination. Cultural Form and Historical Change in

Morocco. Chicago: University of Chicago Press.

RADCLIFFE-BROWN, A. R.
1923 “The Methods of Ethnology and Social Anthropology.” South African

Journal of Science 20: 124–147.
RADTKE, Bernd
2009 “Spengler und der Islam. Nachdenkliches und Persönliches.” In:

Benjamin JOKISCH / Ulrich REBSTOCK / Lawrence I. CONRAD Hg.):
Fremde, Feinde und Kurioses: Innen- und Aussenansichten unseres

muslimischen Nachbarn. Berlin; New York: de Gruyter, pp. 115–131.
RATZEL, Friedrich
1882 Anthropo-Geographie oder Grundzüge der Anwendung der Erdkunde

auf die Geschichte [Bd. 1.]. Stuttgart: J. Engelhorn.
1891 Anthropo-Geographie, oder Grundzüge der Anwendung der Erdkunde

auf die Geschichte. Bd. 2. Stuttgart: J. Engelhorn.
REBSTOCK, Ulrich
2003 “Zwischen Anthropologie und Politik: Ein ‘Nouveau Regard’ für die

Islamwissenschaft?” Die Welt des Islams, N.S. 43.2: 273–283.
REHBERG, Karl-Siegbert
1981 “Philosophische Anthropologie und die ‘Soziologisierung’ des Wis¬

sens vom Menschen. Einige Zusammenhänge zwischen einer
philosophischen Denktradition und der Soziologie in Deutschland.” In: R.



706 REINHARD SCHULZE

M. LEPSIUS Hg.): Soziologie in Deutschland und Österreich von 1918
bis 1945. Materialien zu Entwicklung, Emigration und Wirkungsgeschichte.

Kölner Zeitschrift für Soziologie und Sozialpsychologie, SH
23: 160–198.

RESCHER, Oskar
1927 “Volksmärchen der Kabylen, I.” Der Islam 16: 164–165.
RIEGL, Alois
1966 Historische Grammatik der bildenden Künste: aus dem Nachlass

herausgegeben von Karl M. Swoboda und Otto Pächt. Köln: Böhlau.
RITTER, Carl
1840 Die Erdkunde im Verhältniß zur Natur und zur Geschichte des Men¬

schen, oder allgemeine vergleichende Geographie […]. 9. Teil, 3. Bd.
Berlin: Reimer.

RITTER, Hellmut
1937 “Carl Heinrich Becker als Orientalist.” Der Islam 24: 175–185.
RÖDIGER, Emil
1856 “Wissenschaftlicher Jahresbericht über das zweite Halbjahr 1854 und

das Jahr 1855.” ZDMG 10: 793.
ROEDER, Günther
1913 “Ägyptologie 1911–12).” ZDMG 67: 391–404.
ROSENBERG, Alfred
1934 Der Mythos des 20. Jahrhunderts. München: Hoheneichen.
ROSENKRANZ, Karl
1848 Die Pädagogik als System. Königsberg: Vornträger.
RÜCKERT, Heinrich
1857 Lehrbuch der Weltgeschichte in organischer Darstellung I–II, Leip¬

zig: Weigel.
SAINTYVES, Pierre [= Émile NOURRY]

1933 “L’Islam et le progrès ou l’évolution des coutumes en régime
théocratique.” Revue anthropologique 43.10–12: 417–430.

SARRE, Friedrich Paul Theodor / Frederick R. MARTIN

1910 Die Ausstellung von Meisterwerken Muhammedanische Kunst in Mün¬

chen 1910. Bd. I–III. München: Bruckmann.
SCHIPPER, Thomas K.
1995 “A history of paradoxes: anthropologies of Europe.” In: Han F. VER¬

MEULEN / Arturo Alvarez ROLDÁN Hg.): Fieldwork and Footnotes.
Studies in the History of European Anthropology. London and New
York: Routledge, pp. 234–244.

AS/EA LXVI•3•2012, S. 653– 709



LEO FROBENIUS UND DIE ISLAMWISSENSCHAFT 707

SCHMIDT, Wilhelm
1908 “Panbabylonismus und ethnologischer Elementargedanke: Vortrag,

gehalten in der Monatsversammlung vom 8. Januar 1908.”
Mitteilungen der anthropologische Gesellschaft in Wien 38.2 [= 3. Folge,

AS/EA LXVI•3•2012, S. 653–709

8]: 73–88.
SCHULZE, Reinhard
2010 “Islamwissenschaft und Religionswissenschaft.” In: Friedrich Wil¬

helm GRAF / Friedemann VOIGT Hg.): Religion(en) deuten. Transformationen

der Religionsforschung. Berlin: de Gruyter, pp. 81–202.
SCHWEIZER, Albert
2003 “Von der Mission. Gedanken und Erfahrungen.” [1919]. In: Albert

SCHWEIZER: Vorträge, Vorlesungen, Aufsätze. Werke aus dem Nachlaß.

München: Beck, pp. 316–350.
SELIGMAN, Charles Gabriel
1930 Races of Africa. London: T. Butterworth.
SHALEM, Avinoam
2010 “The 1910 exhibition ‘Meisterwerke Muhammedanische Kunst’, re¬

visited.” In: Andrea LERMER / Avinoam SHALEM Hg.): After One
Hundred Years. The 1910 Exhibition ‘Meisterwerke muhammedanischer

Kunst’ Reconsidered. Leiden: Brill, pp. 3–15.
STATUTA UNIVERSITATIS OXONIENSIS

1907 Oxford: Clarendoniano.
STRECK, Bernhard
1999 “Leo Frobenius oder die Begeisterung in der deutschen Völkerkunde.”

Paideuma 45: 31–43.

SUTER, Heinrich
1900 Die Mathematiker und Astronomen der Araber und ihre Werke.

Teubner.
THURNWALD, Richard
1951 Des Menschengeistes Erwachen, Wachsen und Irren. Versuch einer

Paläopsychologie von Naturvölkern mit Einschluß der archaischen
Stufe und der allgemeinen menschlichen Züge. Berlin: Duncker &
Humblot.

TROELTSCH, Ernst
1925 “Besprechungen fremder Werke zur Geistesgeschichte und ihrer Me¬

thodik. Die Revolution in der Wissenschaft.” In: Ernst TROELTSCH:

Gesammelte Schriften. Bd. IV. Tübingen: Mohr, pp. 653–814.



708 REINHARD SCHULZE

TYLOR, Edward
1871 Primitive Culture: Researches into the Development of Mythology,

Philosophy, Religion, Arts, and Culture. Vol. I. London: John Murray.
1906 Anthropology. An Introduction to the Study of Man and Civilization.

New York: Appleton [11881].

ÜNER, Elfriede
1998 “Kulturtheorie an der Schwelle der Zeiten. Exemplarische Entwick¬

lungslinien der Leipziger Schule der Sozial- und
Geschichtswissenschaften.”

AS/EA LXVI•3•2012, S. 653– 709

Archiv für Kulturgeschichte 80.2: 375–415.
2000 “Soziologie der Volksgemeinschaft – Hans Freyer.” In: Bernhard

STRECK Hg.): Ethnologie und Nationalsozialismus. Gehren: Escher

[Veröffentlichungen des Instituts für Ethnologie der Universität
Leipzig. Reihe: Fachgeschichte, Bd. 1], pp. 25–50.

VAN ESS, Josef

1980 “From Wellhausen to Becker. The Emergence of Kulturgeschichte in
Islamic Studies.” In: Malcom H. KERR Hg.): Levi della Vida
Conferences VII. Islamic Studies: A Tradition and its Problems. Malibu,
Cal.: Undena, pp. 27–51.

VARISCO, Daniel
2005 Islam Obscured. The Rhetoric of Anthropological Representation.

Contemporary Anthropology of Religion. London: Palgrave
Macmillan.

VIERKANDT, Alfred
1924 “Leo Frobenius. Paideuma. Umrisse einer Kultur- und Seelenlehre.”

Kant-Studien, 29:569.
VON GRUNEBAUM, Gustav E.

1969 “Analyse der islamischen Kultur und Kulturanthropologie.” In: Gus¬

tav E. VON GRUNEBAUM: Studium zum Kulturbild und Selbstverständnis

des Islams. Stuttgart/Zürich: Artemis, pp.145–180.

VON LUCHAN, Felix
1920 “The Early Inhabitants of West Asia.” In: A. L. KROEBER / T. T. WA¬

TERMAN Hg.): Source Book in Anthropology. Berkeley, Cal.:
University of California Press, pp. 185–202.

VON MELLE, Werner
1923 Dreißig Jahre Hamburger Wissenschaft: 1891–1921; Rückblicke und

persönliche Erinnerungen. Bd 1. Hamburg: Broschek.



LEO FROBENIUS UND DIE ISLAMWISSENSCHAFT 709

WAARDENBURG, Jean-Jacques

1962 L’Islam dans le miroir de l’occident. Comment quelques orientalistes
occidentaux se sont penchés sur l’Islam et se sont formé une image de
cette religion. Paris: Mouton.

WACH, Joachim
1924 Religionswissenschaft. Prolegomena zu ihrer wissenschaftstheore¬

tischen

AS/EA LXVI•3•2012, S. 653–709

Grundlegung. Leipzig: Hinrich.
WALLAS, Graham
1930 Physical and Social Science. London: Macmillan.
WEBER, Max
1909 “‘Energetische’ Kulturtheorien. Besprechung von Wilhelm Ostwalds

‘Energetische Grundlagen der Kulturwissenschaft’ 1909).” Archiv für
Sozialwissenschaft und Sozialpolitik 29.2: 575–598.

1988 “Roscher und Knies und die logischen Probleme der historischen Na¬

tionalökonomie.” [1903–1906]. In: Max WEBER: Gesammelte
Aufsätze zur Wissenschaftslehre. Tübingen: UTB, pp. 1–145.

WENDE, Erich
1959 C. H. Becker. Mensch und Politiker. Ein biographischer Beitrag zur

Kulturgeschichte der Weimarer Republik. Stuttgart: Deutsche Verlags-
Anstalt.

WESSEL, Antje
2003 Ursprungszauber: zur Rezeption von Hermann Useners Lehre von der

religiösen Begriffsbildung. Berlin: De Gruyter.
WESTERMARCK, Edvard Alexander
1920 The Belief in Spirits in Morocco. Helsingfors: The Finnish Literary

Society.
1921 Les cérémonies du mariage au Maroc. Paris: E. Leroux.
1933 Pagan Survivals in Mahometan Civilization. London: Macmillan.
WITTMANN, Frank
2001 Probleme ethnographischer Lesarten. Eine kritische Untersuchung

zur Bedeutung der Kulturmorphologie von Leo Frobenius innerhalb
der Neubegründung einer Kulturwissenschaft. Unveröffentlichte
Lizentiatsarbeit, Universität Bern.




	Der Islam als Feind der Anthropologie : Anmerkungen zu Leo Frobenius und zur Islamwissenschaft

