Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 66 (2012)

Heft: 3

Artikel: Der Islam als Feind der Anthropologie : Anmerkungen zu Leo Frobenius
und zur Islamwissenschaft

Autor: Schulze, Reinhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-309775

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-309775
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DER ISLAM ALS FEIND DER ANTHROPOLOGIE.
ANMERKUNGEN ZU LEO FROBENIUS
UND ZUR ISLAMWISSENSCHAFT

Reinhard Schulze, Unmiversitit Bern

Abstract

In this contribution the question is raised how the relationship between anthropology and the
science of Islam (Islamic Studies) has developed since the beginning of the institutionalization of
both traditions as academic disciplines at the tum of the 20th century. Starting from the
observation that from the foundation of social and cultural anthropology to the 1960s, Islam hardly
found consideration as an empirical field, this essay discusses the function Islam had taken in the
discursive structure of anthropological research. The essay draws particular attention to the
German anthropologist Leo Frobenis (1873-1938), who as one of the few anthropologists
engaged in a vivid vet short lived discussion with the just emerging science of Islam over the role
of Islam in cultural diffusion. Using his image of Islam as an example, the difference of the
anthropological design of Islam and that which the science of Islam has created will be explored.
Finally, the essay addresses the consequences for both academic traditions which follow from the
crumbling of the epistemological wall erected some 100 vears ago due to the differentiation
between social sciences and geisteswissenschafien.

Theologie und Anthropologie vertraten lange Zeit sehr gegensitzliche Geltungs-
anspriiche. Dass die Theologie auch tiber das Menschsein lehrte, war so selbst-
verstindlich wie das Amen in der Kirche. Dass aber die Anthropologie, die ja
eigentlich im Sinne Kant den Menschen tiber sein Menschsein aufkliren sollte!,
nun den Anspruch erhob, auch tiber die Religion autkldren zu kénnen, war tur
Theologen gewiss eine Provokation. Polemisch vermerkte hierzu 1844 der

1 “Eine Lehre von der Kenntnif3 des Menschen systematisch abgefalit (Anthropologie), kann
entweder in physiologischer oder in pragmatischer Hinsicht seyn. — Iie physiologische
Menschenkenntnif} geht auf die Erforschen dessen was die Natur aus dem Menschen macht,
die pragmatische auf das was Er, als freyhandelndes Wesen, aus sich selber macht oder
machen kann und soll” (KanT, 1800 1v).

AS/EA LXVI=3-2012, S. 633-709



654 REINHARD SCHULZE

britische Theologie und Orientalist William Hodge Mill (1792-1853) in einer
Predigt:

It is thought wise, in the language of some, that our cultivation of theology properly so
called, where our materials are necessarily most imperfect or beyond our mastery, should in

a great measure give place to that of the anthropology of religion, where materials are ample

and ever at hand to our use.2

Es dauerte aber noch bis zum Ende des 19. Jahrhunderts, bis die Anthropologie
explizit den Anspruch formulierte, auch eine “Anthropologie der Religion™ zu
sein. So wurden erst dann die Werke des britischen Anthropologen des Kultur-
evolutionismus, Edward Tylor als Beitrag zur Begriindung einer “anthropology
of religion™ angesehen.

Trotz dieser Hinwendung zum Religitsen stellte der Islam fir die kultur-
evolutionistischen Anthropologen offenbar aber kein interessantes und frucht-
bares Forschungsfeld dar. Bei Tylor finden sich nur wenige Hinweise.? Da der
Islam als kultureller Spatkommling angesehen wurde, galt er allenfalls als spa-
tere Rahmung oder gar als Totengriaber “urspriinglicher” Traditionen. Als Tylor
1906 in Oxford die “cultural anthropology™ institutionalisierte* und damit pro-
grammatisch die Trennung der “physischen™ von der “Kulturanthropologie™
vollendete, nahm der Islam nur eine marginale Stellung innerhalb der anthro-
pologischen Forschung ein. Auch bei der Etablierung der ““social anthropology™
war zundchst der Blick aut den Islam verstellt. James Frazer begriindete diesen
Ausschluss indirekt wie folgt:

Thus the sphere of Scocial Anthropology [...] is limited to the crude beginning, the rudimen-
tary development of human society; it does not include the maturer phases of that complex
growth, still less does it embrace the practical problems with which our modern statesmen
and lawgivers are called upon to deal. The study might accordingly be described as the
embryology of human thought and institutions, or, to be more precise, as that enquiry which
seeks to ascertain, first, the beliefs and customs of savages, and, second, the relics of these
beliefs and customs which have survived like fossils among peoples of higher culture.?

Zwar wurde auch Frazers Werk als “anthropology of religion™ gelesen, doch galt
der Blick eben nicht den “grossen™ Religionen, schon gar nicht dem Islam.

MiLL, 1844 3.

Tv1or, 1906 [1881]: 160.

STATUTA UNIVERSITATIS OXONIENSIS. Oxford: Clarendoniano, 1907: 253 f.
Cf. FrRaZER, 1908: 6.

[ TN SN L S

AS/EA LXVI=32012, 8. 653-709



LEO FROBENIUS UND DIE [SLAMWISSENSCHAFT 655

Allgemein tiberwog die Annahme, dass der Islam als Erobererreligion &ltere reli-
gitse Traditionen, die fir die Anthropologen von Belang waren, schlicht aus-
gemerzt habe.® Er war gewissermassen, wie der katholische Theologe Thomas
Lucien Mainage (1878-1931) sagte, der Feind des Anthropologen.” Desinteresse
hingegen spiegelte sich auch in der Religionssoziologie Durkheims. Auch bei
thm ist der Islam allenfalls eine Fussnote Wert. Die Wahrnehmung der Anthro-
pologen, die das Religidse “sehen™ wollten, endete eben dort, wo das Religitse
auf einen absolut transzendenten Gott reduziert erschien. Das galt fiir den Islam
also gesetzt. So verwundert es nicht, dass spiter die Anthropologen, die im
“1slamischen Feld™ arbeiteten, sich zundchst fast ausschliesslich mit sufischen
Traditionen befassen sollten.

Die parallel zur Etablierung der Sozialanthropologie verlaufende Enthisto-
risierung der Erkenntnisziele der Anthropologie® verzdgerte weiter die Aufnah-
me islamischer Kontexte. So fiel das Interesse der Anthropologen an “Isla-
mischem” weiterhin eher bescheiden aus.® Bis 1945 sollte nur ein Mitglied des
Roval Anthropological Institute in London, der “Folklorist” William Crooke
(1848-1923) thematisch den “Islam™ aufgreifen. Nicht anders war die Situation
im deutschsprachigen Raum, wo die “kulturhistorische Methode™ die Bemii-
hungen um eine Religionsethnologie lange Zeit bestimmt hatte.!® Da sich die
deutschsprachige Fthnologie mit dieser soziologischen Wende zugleich sehr
schwer tat und mangels Maoglichkeit zur Entfaltung empirischer Forschung tiber

6 In der Zeitschrift Anthropos, die Wilhelm Schmidt seit 1906 herausgab, finden sich hierfiir
zahlose Belege, u.a. vom franzosischen Afrikanisten Louis Martrou (1876-1925). “Si nos
peuples de 1"Equateur ne sont pas pétrifiés et immobilisés par 1'[slam, comme ceux du Nord
de I"Afrique, du Soudan et du pays des Sables, on retrouve pourtant chez eux des doctrines
et des crovances qui ont jeté sur eux une forte emprise et qu’on doit connaitre, souvent
longuement et patiemment combattre, quand on veut élever ces races en leur portant notre
1déal de justice, de liberté et d’amour” (MarRTROU, 1906: 761). Wenn in Anthropos iiber den
Islam berichtet wurde (was sehr selten der Fall war), dann meist nur als Quelle fiir vorisla-
mische “Zustinde”, fast alle verfasst vom Ordenspriester Joseph HENNINGER (1906-1991).
Der erste in Anthropos zum “islamischen Feld” veroffentlichte Artikel ist EICKELMAN, 1977
MAINAGE, 1909; 581.

8 FrAZER, 1908: 8: “To construct a history of human society by starting from absolutely prim-
ordial man and working down through thousands or millions of years to the institutions of
existing savages might possibly have merits as a flight of imagination, but it could have
none as a work of science.” Siehe auch RaDCLIFFE-BrOWN, 1923: 124-147.

9  U.a CROOKE, 1917, CROOKE, 1921.

10 Dhese war natiirlich nicht auf den deutschsprachigen Raum beschrinkt, ¢f KwIATKOWSKI,
1923,

AS/EA LXVI=3-2012, S. 633-709



656 REINHARD SCHULZE

kein “eigenes” Territorium mehr verfiigte, blieb der Islam auch hier “aussen
vor”. Richard Thurnwald beschriinkte ihn auf die Funktion eines Ubertragers!!,
und Wilhelm Mithlmann reduzierte ithn zu einer “Rassenbricke” 12 Da die
deutsche Soziologisierung der Ethnologie, wie oft festgestellt, massgeblich
durch den Paradigmenwechsel des Nationalsozialismus, der den alten national-
konservativen Diskurs vor allem im Kontext der NS-“Volkstumspolitik” 1m
Osten 1n eine “Soziologie der Volksgemeinschaft™ transformiert hatte, bestimmt
warl3, fiel der Islam zundchst aus dem Interpretationsraum heraus. Zwar ver-
schob sich damit das dltere Deutungsschema, das deskriptiv und akkumulativ
arbeitend, theoretisch primir historisch-diffusionistisch ausgerichtet die Geo-
graphie an die Stelle der Soziologie gesetzt, die Differenz von materieller und
geistiger Kultur, von Naturvélkern und Kulturvélkern behauptet und im Psycho-
logismus eine Grundlage angenommen hatte. Doch ergab die deutsche “sozio-
logische” Wende der 1930er und 1940er Jahre anders als in Frankreich, Gross-
britannien und den Niederlanden keine Konsolidierung der Ethnologie durch den
Aufbau neuer soziologischer Theorien, die zu einer neuen Wahrnehmung des
Islam hatte fithren kénnen.

Als das britische Colonial Oftice 1926 dem Anthropologen Charles Gabriel
Seligman (1873—-1940) den Auftrag zu Forschungen unter der einheimischen Be-
volkerung im Anglo-britischen Sudan durchzufiihren, gegeben hatte, zeichnete
sich der Beginn einer Einbettung des Islam in das Diskursfeld der Ethnologen ab.
Es war Edward E. Evans-Pritchard (1902-1973), der 1926 an Stelle von Selig-
man diese Forschungen tibernommen hatte, vorbehalten, diese Hinwendung zum
“1slamischen Feld” als Thema der Sozialanthropologie zu konkretisieren.!> Még-
lich machte ithm dies auch seine historisierende Perspektive, die ihn deutlich von
Alfred Radcliffe-Brown unterschied.!® Da der Islam auch in Grossbritannien

11 TaHURNWALD, 19531: 53. Thurnwald deutete Muhammad und den “Schiitischen Ali” als
“letzte Religionsbegriinder” (408).

12 MUHLMANN, 1936: 449 f.

13  HORNING, 2008: 41-58, hier 45; UNER, 2000: 25-50.

14 Hier Bock, 1995: 202-218; SCHIPPERS, 1995 234244,

15  Allerdings zo6gerlich, denn noch in Evans-PRITCHARD, 1940 findet sich kein Hinweis auf
den Islam. Wie Seligman suchte er eben das Pagane, nicht das Islamische. Erst nach seiner
Anstellung bei der britischen Militdrverwaltung in der Cyrenaica eréffnete er sich ein ex-
plizit “islamisches™ Forschungsfeld, siche Evans-PRITCHARD, 1949,

16 Spiter betonte er diesen Standpunkt: “If one has any regard for scholarship one cannot be a
student of Arab Bedouin or peasants without a knowledge not only of their spoken language

but also of the classical language of their cultural hinterland, or of Indian peasant communi-

AS/EA LXVI=32012, 8. 653-709



LEO FROBENIUS UND DIE [SLAMWISSENSCHAFT 657

primédr als Staatsinstitution begriffen wurde!”, war er selbst fiir Sozialanthro-
pologen wie Radcliffe-Brown unbedeutend, ging es ithnen doch primér darum zu
zeigen, wie “Gesellschaften ohne Staat” verstanden werden kénnten. So waren
es vielfach Quereinsteiger in die Anthropologie wie der finnische Soziologe
Edvard Westermarck, die das “islamische Feld™ als relevant erachteten.!® Im
franzosischen Kontext hatte sich der Jurist Raoul de la Grasserie (1839-1914)
dafiir stark gemacht, die vergleichende Religionsforschung ganz einer sozio-
logischen Sichtweise zu unterstellen und die Geschichte als sekundér fir eine
Religionsbetrachtung anzusehen:

La sociologie religicuse est celle qui examine la constitution des diverses sociétés reli-
gieuses, elle étudie, par exemple, le catholicisme, le protestantisme, 1’islamisme 4 ce point
de vue, pas encore, il faut bien se garder de confondre, en tant que la société religieuse peut
influer sur la société civile, ou celle-ci sur la premiére, ce qui forme un chapitre a part, mais
en tant que la société religieuse, a ’instar de la société ordinaire, forme un véritable étre
organique ayant ses lois de composition, d’action, de réaction, et en définitive, de vitalité.!?

Die franzosischen Kolomalwissenschaften hatten natirlich den Islam 1m Blick?,
doch die tonangebenden Soziologen wie Marcel Mauss liessen den Islam (hier
nur als Kurzname fiir soziale Formationen, in denen der Islam als Tradition ein
wichtiges Deutungsgefiige darstellt) ganz aus, da der Islam keine “totales
Phanomen™ darstelle. Radikaler dusserte sich Claude L.évi-Strauss. Bei 1thm
findet sich eine klare Begrindung fiir die Nichtberticksichtigung des Islam
(1954/5, hier auf Indien bezogen):

[...] Plutét que parler de tolérance, il vaudrait mieux dire que cette tolérance, dans la mesure
on elle existe, est une perpétuelle victoire sur eux-mémes. [...] En face de la bienveillance
universelle du bouddhisme, du désir chrétien de dialogue, ['intolérance musulmane adopte
une forme inconsciente chez ceux qui s’en rendent coupables; car s’ils ne cherchent pas

toujours, de fagon brutale, & amener autrui a partager leur vérité, ils sont pourtant (et c’est

ties without having some knowledge both of the literature of their language and of Sanskrit,
the classical language of their ritual and religious tradition” (EvANS-PRITCHARD, 1951: 13).
17  So natiirlich auch in Frankreich, cf den Beitrag des Folkloristen SAINTYVvES 1933 417-430.
18  WESTERMARCK, 1920, 1921, 1933,
19  DE LA GRASSERIE, 1899: 16.
20 Mit dem Dekret vom 24. November 1902 war am Collége de France ein Lehrstuhl fiir “so-
ciologie et en sociographie musulmanes” als Grindung des “gouvernement général de
1’Algérie, du protectorat de Tunis, et du gouvernement de 1’ Afrique occidentale™ errichtet

worden.

AS/EA LXVI=3-2012, S. 633-709



658 REINHARD SCHULZE

plus grave) incapables de supporter [’existence d’antrui comme autrui. Le seul moyen pour
eux de se mettre a ’abri du doute et de I"humiliation consiste dans une ‘néantisation’

d’autrui, considéré comme témoin d’une autre foi et d"une autre conduite.?!

Levi-Strauss ging noch einen Schritt weiter. Iiir thn war der Islam Spiegelbild
dessen, was der Fthnologe zu tiberwinden hatte:

Ce malaise ressenti an voisinage de 1’Islam, je n’en connais que trop les raisons: je retrouve
en lui I'univers d’on je viens, I’ Islam, c'est I’Occident de 1’Orient. Plus précisément encore,
il m’a fallu rencontrer I’Islam pour mesurer le péril qui menace aujourd’hui la pensée
frangaise. [...] Que 1’Occident remonte aux sources de son déchirement: en s’interposant
entre le bouddhisme et le christianisme, [’Islam nous a islamisés, quand 1'Occident s’est

laissé entrainer par les croisades a s’opposer a lui et donc a lui ressembler [...].22

Damit stelle der Islam eine Barriere dar, die nur schwer zu tiberwinden sei, weil
selbst fir den Ethnologen 1n Indien die meisten Gespréachsteilnehmer Muslime
seien, die gewissermassen einen islamischen Blick definierten.?? Entscheidendes
Moment des Ausschlusses des Islam aus dem Feld der Ethnologie aber sei, dass
er Traditionen zerstore:

[Déja, I’Islam me déconcertait par une attitude envers 1’histoire contradictoire a la nétre et
contradictoire en elle-méme: le souci de fonder une tradition s’accompagnait d’un appétit

destructeur de toutes les traditions antérieures. 4

Lévi-Strauss sprach das aus, was bis in den 1960er Jahre einen common sense
unter Ethnologen zu sein schien. Julie Marcus vermerkte hierzu:

In his brief encounter with India and Islam in 1950 we see how cne of the most important
scholars of the century can falter when anthropology comes into contact with Islam.2?

21  LEvI-STRaUuss, 1984: 481, 484, Zur Islamdeutung von Lévi-Strauss siche auch die Kritik
von Diait, 1974: 72 {.

22 LEvI-STRAUSS, 1984: 485, 490.

23 “Un autre destin est possible, celui, précisément, que 1'Islam interdit en dressant sa barriére
entre un Occident et un Orient qui, sans lui, n’auraient peut-étre pas perdu leur attachement
au sol commun ou plongent leurs racines” (LEVI-STRAUSS, 1984: 487).

24 LEvI-STRAUSS, 1984 476.

25  Marcus, 2001: 113,

AS/EA LXVI=32012, 8. 653-709



LEO FROBENIUS UND DIE [SLAMWISSENSCHAFT 659

Lévi-Strauss stand hier nicht allein. Die Zurtickhaltung der Sozialanthropologie
bei der Berticksichtigung islamisch gedeuteter l.ebenswelten und sozialer
Ordnungen wurde erst in den 1960er Jahren allmdhlich aufgegeben.

Anders verhielt es sich mit der “Wiener Schule™.2¢ Die Kulturmorphologen
schien es nicht zu stéren, dass sich einige ihrer Studenten auch einem “islami-
schen Feld” zuwandten.?” Zwar hatte nach 1945 Wilhelm Koppers die alte Tradi-
tion der “Wiener Schule” wieder aufgenommen, doch konnte sich diese weder
theoretisch noch methodisch behaupten. 1956 erklédrten Josef Haekel (1907—
1973)2% und Robert Heine-Geldern (1885-1968) die Tradition der “Wiener
Schule™ nun fiir tberholt und beendet.? Dies oftnete jingeren Forschern wie
Walter Dostal (1928-2011) den Weg hin zu einer Neukonzeptionalisierung der
Aufgabenbereich der Ethnologie. Fiir den Marxisten Dostal trat nun auch die
“Hochkulturforschung™® in den Vordergrund; dank seines Interesses an semiti-
schen Sprachen erschloss sich Dostal die arabische Halbinsel als empirisches
Feld. Zugleich aber meinte er:

In contrast [zu Koppers, R.S.], Heine-Geldern was a real revelation. Frobenius, with his phe-
nomenological approach, was another one who impressed me with his ideas about emotion
and the essence of things.?!

Zeitgleich begannen im angelsdchsischen Kontext Ernest Gellner3? und Clifford
Geertz’? aus vollig unterschiedlicher wissenschaftilicher Perspektive auf “Islami-
sches” Bezug zu nehmen.?* Neben Indonesien galt nun Marokko als bevorzugtes

26  Pir Westdeutschland siche HALLER, 2012: 102 ff, 178 {1,

27  Eine besondere Rolle fiel Umar Rolf [von] Ehrenfels (1901-1980) zu, der nach seiner
Konversion zum Islam 1927 an der Universitit Wien mit einer Arbeit zum Thema Mutter-
recht in Vorderindien (1937) in Vélkerkunde promoviert wurde. Von 1949 bis 1961 lehrte er
Sozialanthropologie an der Universitit Madras. Ein anderer war Ludwig Zoéhrer (1899-7),
der 1938 mit der Arbeit Studien iiber die Tuareg (Imohag) der Sahara promoviert wurde.

28  Erwurde 1957 Nachfolger von Koppers.

29  Dazuo programmatisch HAEKEL, 1956: 17-90.

30  HOHENWART-GERLACHSTEIN, 1956: 101-110.

31  GINGRICH/ Haas, 2007: 431, Verweis auf FROBENIUS, 1921.

32 V. a GELLNER, 1961.

33 GEERTZ, 1968. Dazu VARISCO, 2005,

34 Noch 1962 bezeichneten nur 33 der ca. 2300 im nternational Directory of Anthropologists
verzeichneten Wissenschaftler den Nahen oder Mittleren Osten als Forschungsfeld. 25 ver-
wiesen auf “Arab”, 13 weitere, darunter von Grunebaum und Maxime Rodinson, verwiesen
auch auf “Islam™ (KRADER, 1962). Bemerkenswert 1st, dass etwa zur gleichen Zeit an arabi-

schen Universititen die Sozialanthropologie als Disziplin institutionalisiert wurde. The-

AS/EA LXVI=3-2012, S. 633-709



660 REINHARD SCHULZE

Forschungsfeld. Geertz folgend arbeiteten unter anderem Paul Rabinow?3? und
Dale Eickelman’® im Forschungsteld von Setrou (Nordmarokko) zu sufisch-ber-
berischen Traditionen. Das Interesse galt zundchst fast ausschliesslich sufischen
Traditionen” oder der Verwandtschaftsethnologie.®

Auch wenn die neuere Anthropologie im Rahmen ihres internen Differen-
zierungsprozesses seit den 1990er Jahren immer neue Anschlussstellen fir
“1slamische™ Themen erméglichte, blieb die Zahl den Islam berticksichtigender
anthropologischer FForschungen gemessen am gesamten Output relativ gering.*”

II

Es kann hier nun nicht darum gehen, allgemein die Griinde fur die Zurtick-
haltung der Ethnologie®, der Sozial- und der Kulturanthropologie gegentiber
“1slamischen” Forschungsfeldern zu vertiefen. Gewiss spiegelte sich hier ein
altes Urteil, wonach der Islam dem Ethnologen den Zugang zur “Welt der Einge-
borenen” versperre, eine wichtige Rolle. Der Islam war, wie [évi-Strauss deut-
lich machte, eben ein Stérfaktor. Auch geht es hier nicht um eine Diskussion des
ethnologischen Orientalismus. Stattdessen soll hier die Frage gestellt werden,
wie sich die Fthnologie und die Islamwissenschaft wissenschatilich begegneten.
Denn auch die Islamwissenschatt zeigte eine grosse Zuriickhaltung gegentiber
der Ethnologie. So irritierte die Vertreter der I[slamwissenschaft vielfach der An-
spruch der Ethnologen, jenseits philologischer oder linguistischer Kompetenz
das i1slamische Feld beobachten zu kénnen. Das Selbstbewusstsein, das Lévi-
Strauss in Aussagen wie “Méme sans connaitre la langue et privé d’interpréte, je

matisch wurden die unterschiedlichen anthropologischen Theorien natiirlich schon frither in
der arabischen Offentlichkeit diskutiert, ¢f. z.B. die Ubersetzung von WaLLas, 1930, ins
Arabische (al-mugrataf 78 (1931): 181186 (Isma‘il Mazhar)).

35  RaBmNOw, 1975,

36  EICKELMAN, 1976,

37  GILSENAN, 1973,

38  AsAD, 1970,

39 Ich schitze, dass zwischen 1993 und 2012 nur knapp 1% der ethnologischen Forschungen
emen [slambezug hatten. Lediglich knapp 500 der im online-Katalog <http://gso.gbv.de>
verzeichneten ca. 70’000 Titel weisen einen solchen Islambezug auf.

40  Ich benutze im Folgenden die konventionelle Bezeichnung “Ethnologie”, sofern ich die

deutschsprachige wissenschaftliche Tradition vor 1970 meine.

AS/EA LXVI=32012, 8. 653-709



LEO FROBENIUS UND DIE [SLAMWISSENSCHAFT 661

pouvais essayver de pénétrer certains aspects de la pensée et de la société
indigene™! zum Ausdruck brachte, empfanden Islamwissenschaftler vielfach als
Anmassung. Gellners oft zitierte Feststellung “Orientalists are at home with texts.
Anthropologists are at home in villages. [...] The natural consequence 1s that the
tormer tend to see Islam from above, the latter from below™? wurde geradezu
emblematisch fiir diese Ditferenz. Implizit konnten sich die Islamwissenschaftler
durchaus mit Gellners Bestimmung einer “Hochultur™ als “a literate codified
culture which permits context-free communication™? identifizieren, da sie sich
ja selbst die Kompetenz fiir die philologische Autbereitung diese Kultur zuwie-
sen. Diese Oben-Unten-Stratifikation des Islam erlaubte mithin eine Arbeitstei-
lung und befriedete die seit etwa 1900 bestehende Auseinandersetzung zwischen
Ethnologen und Islamwissenschaftlern. Dies bedeutete natiirlich nicht, dass sich
die Islamwissenschaftler hinsichtlich des negativen Islamimage von den Ethno-
logen unterschieden. Noch bis in den 1950er Jahre verweigerten sie dem Islam
Statusbezeichnung “Hochkultur”. Im Gegenteil, Henrik Samuel Nyberg ver-
merkte 1953:

Die hochklassische griechische Literatur blieb dagegen dem Islam véllig unbekannt, von
Plato abgesehen, der aber nicht direkt studiert wurde. Der Islam stand dieser Hochkultur
véllig fern und hat bis zum heutigen Tag fiir sie nicht das geringste Verstindnis. **

Und wenn, was selten und wenn tiberhaupt erst seit den 1930er Jahren der Fall
war, von einer “islamischen Hochkultur” gesprochen wurde, dann meinten die
Orientalisten stets eine vergangene historische Epoche (oft 9./10. Jahrhundert).

41  LEvI-STRAUSS, 1984 396.

42  GELLNER, 1981: 99 = GELLNER, 1973: 191.

43  GELLNER, 1996: 337-370, 368, ausfithrlicher Emest GELLNER: Nations and Nationalism
[1983]. 2. Aufl. Oxford: Blackwell, 2006: 32-34; das klingt doch anders als bei MERKEL
1827: 957: “Bei den Gronldndern 1st alles, was aus dem Geiste hervorgeht, unreif, seicht und
flach. Man kénnte sagen: Sie haben als Menschen zwar ein Gestern, an dem sie aufhérten
Thiere zu seyn, aber kein Vorgestern. Bei den Neuseeldndern deutet Alles auf eine lingst
vor aller Erinnerung verflossene Vorzeit zuriick, auf einen dunkeln tiefen Hintergrund, aus
dem fern, fernher gespenstische leise Stimmen in abgebrochenen Lauten heritberrufen; und
was? Das 1st das Ueberraschendste! das ist im ersten Augenblicke des Wahrmehmens fast
schanderhaft! Bruchstiicke sind es desselben Triumphliedes, das unsere Hochkultur den
halbnackten Menschenfressern gegeniiber anstimmt; — und doch uralt!” Der urspriinglich
landwirtschaftliche Begriff “Hochkultur” wurde gegen 1825 in theologischen Debatten auf
“menschliche Kulturen” iibertragen.

44  NYBERG, 1953:13.

AS/EA LXVI=3-2012, S. 633-709



662 REINHARD SCHULZE

Die Welt, die die Islamwissenschaftler erzeugten, unterschied sich so
fundamental von der der Ethnologen. Es ist so nicht verwunderlich, dass es zu
keiner Zitiergemeinschatt kam. Ernest Gellner wurde in der Zeitschrift der
morgenlandischen Gesellschaft nur ein einziges Mal genannt.*> Malinowski und
Lévi-Strauss wurden mut dre1*, Evans-Pritchard mit vier,*” Clifford Geertz mit
sieben Nennungen*® bedacht.** Thre Namen wurden allerdings selten in wissen-
schaftlichen Beitrigen, sondern fast ausschliesslich in Buchbesprechungen
erwihnt. Gewiss, heute werden viele Islamwissenschaftler sagen, dass die
Ethnologie fiir ihre Wissenschaft eine gewisse Relevanz hat, und auch Sozial-
oder Kulturanthropologen nehmen zum Teil explizit Bezug auf die Forschungen
der Islamwissenschaft. Die Studienkombination Islamwissenschaft und Ethno-
logie erfreut sich sogar einer gewissen Beliebtheit. Studierende der Islamwissen-
schaft werden auch auf die Ethnologie verweisen, wenn sie zum Beispiel
qualitative Interviews durchfithren und diese dann interpretieren, oder wenn sie
auf “Feldforschung”, “teilnehmende Beobachtung”, “dichte Beschreibungen™
oder “ethnographic writing” aufmerksam gemacht werden. Auch spielen ethno-
logisch bestimmte Begriffe wie Kultur, Stamm und Verwandtschaft eine wich-
tige Rolle innerhalb der Islamwissenschaft. Und doch: von einer systematischen
Rezeption der Ethnologie durch die Islamwissenschaft kann genauso wenig ge-
sprochen werden wie von einer systematischen Rezeption der Islamwissenschaft
durch die Ethnologie.”

Warum ist das so? Um dem Konflikt zwischen Ethnologie und Islamwis-
senschaft nachzuspiiren, moéchte ich auf die Griinderzeit beider Traditionen als

45  CONERMANN, 1999: 418,

46  U.a PIEwLOw, 1997: 355371, HEINE, 1989 318-328.

47  Nur in Buchanzeigen, n.a. BauMann, 1963 172-173.

48  U.a. LOHLKER, 1999: 221-244.

49 In den Zeitschrifien Die Welt des Islams (1913 bis 2005, ohne Rezensionen) bzw. Der Isiam
(1910-2000, ohne Rezensionen) wurde auf Gellner elf-, auf Geertz zehn-, auf Evans-
Pritchard sieben-, auf Levi-Strauss sechs- und auf Malinowski einmal verwiesen. Viele
Verweise stammen aus dem Beitrag ARKouN, 1989: 1-29. Allerdings wurde in diesen Zeit-
schriften Max Weber auch nur 29-mal angesprochen, am héufigsten im Beitrag von BECKER,
1922: 19-36.

50  Peter Heine bemerkte 1988: “Und wenn ich mich hier im folgenden mit Formen der Be-
trachtung oder der wissenschaftlichen Beschiftigung mit dieser Kultur [der des Nahen und
Mittleren Ostens, R.8.] auseinandersetze, dann stelle ich zugleich die Frage nach dem Ver-
hiltnis zweier Wissenschaften zueinander, die Frage nach der Bezichung zwischen Ethno-

logie und Islamwissenschaft. Lange Zeit war dieses Verhiltnis recht negativ, es war prak-
tisch nicht existent” (HEINE, 1990: 255-263).

AS/EA LXVI=32012, 8. 653-709



LEO FROBENIUS UND DIE [SLAMWISSENSCHAFT 663

Universitatsdisziplinen zu sprechen kommen. Hier kommt nun endlich auch der
im Titel genannte Leo Frobenius (1873-1938) ins Spiel. Selbst wenn er keine
akademischen Positionen innehatte, so hat er doch wie Franz Boas (1858-1942)
massgeblich die Konfiguration der Ethnologie als eigenstindige geisteswissen-
schaftliche Disziplin mit bestimmt. Zugleich war er — anders als Boas — einer der
ersten Ethnologen, der in einen Konflikt mit der Orientalistik geriet, insofern er
den Islam dhnlich wie spiter Lévi-Strauss als Storfeld innerhalb ethnologischer
Forschung interpretierte und begriindete.

Im Unterschied zu ethnographisch arbeitenden Orientalisten wie dem Semi-
tisten Eduard Glaser (1855-1908)°! nahm die klassische Orientalistik von Frobe-
nius kaum Notiz. In der Zeitschrift der morgenlindischen Gesellschaft finden
sich bis heute nur sehr wenige Verweise auf seinen Namen. Zu seinen lebzeiten
wurde Frobenius hier nur viermal zitiert, erstmals 1913.52 Andere fachwissen-
schaftliche Zeitschriften wie Der [slam oder Die Welt des Islams berichteten
tiber Irobenius nur im Rahmen einer Kontroverse zwischen Carl Heinrich
Becker und Frobenius, die ebenfalls 1913 ausgetragen wurde und auf die noch
zurtickzukommen ist. Die gross angelegte Fnzyklopddie des Isiam nennt Frobe-
nius sowohl in der ersten wie in der zweiten Autlage jeweils nur an einer einzi-
gen Stelle.3? Nicht anders verhilt es sich, wenn man einschliagige Bibliographien
zurate zieht. Der Index Islamicus, der immer noch als das wichtigste Referenz-
werk fur fachwissenschaftliche Verdffentlichungen der Orientalistik gilt, zitiert
nur einige wenige, meist franzosischsprachige Aufsidtze, die Frobenius nach
1908 1m Zusammenhang mit seiner Sammlung von Erzdhlungen der Kabylen
publiziert hatte. Erst in jingerer Zeit hat Frobenius bei einigen wenigen Islam-
wissenschaftlern Autmerksamkeit erregt. Hier ging es aber nicht um seine
ethnologischen Forschungen, sondern um die skurrile Expedition, die Frobenius
1915 tiber Damaskus und den Hijaz nach Eritrea getiihrt hatte. Auch aut diese
Expedition soll spiter noch kurz angesprochen werden.

51  DostaL, 1990

52  ROEDER, 1913: 398: “Der Agyptologe glaubt in Frobenius’ Funden [Verweis auf FROBE-
nNiUs, 1912, R.S.] Bekanntes wiederzuschen, aber einstweilen stehe man seinen historischen
Konsequenzen noch mit Skepsis gegeniiber. Auch was auf ethnologischer Seite aus gele-
gentlich von Reisen mitgebrachten Stiicken gefolgert wird, mége nur mit Kritik beniitzt
werden.”

53 A. WERNER in seinem Eintrag zu “Pul” (EI') und W. Bjérkman in seinem Eintrag zu
“litham” (EI*). In der noch nicht abgeschlossenen dritten Auflage der Encyclopaedia of
Isiam gibt es bislang (Stand Mai 2012) keinerlei Hinweis auf Frobenius.

AS/EA LXVI=3-2012, S. 633-709



664 REINHARD SCHULZE

Doch auch Frobenius schien nicht gerade ein grosses Interesse an den
Arbeiten der Orientalisten gezeigt zu haben. Ich habe nicht alle seine tiber 100
Publikationen durchlesen kénnen, doch wage ich behaupten zu diirfen, dass Fro-
benius in seinem Werk kaum jemals auf Forschungsergebnisse der Orientalisten
zurtickgegriffen hat. Auch habe ich keine Stelle gefunden, an der er einen in
seiner Zeit aktiven Orientalisten direkt zitiert hétte. Dabei teilten sich gerade zu
Beginn des 20. Jahrhunderts manche Orientalisten das Forschungsfeld mit Fro-
benius. Man denke da an den Leipziger Orientalisten Martin Hartmann (1851
1918)4, der fast zur selben Zeit wie Frobenius in der libyschen Wiiste gewesen
war und der ebenfalls wie Frobenius ein grosses Interesse an den so genannten
Volkserzihlungen gehabt hatte. Martin Hartmann nannte zwar den Namen Fro-
benius.> Frobenius hingegen Hartmann nicht. Hartmann gestand der Ethnologie
in der Erforschung zeitgendssischer islamischer Kulturen sogar eine wichtige
Rolle zu:

Zwel Klassen von Forschern sind vor allem berufen, die Entwicklung zu verfolgen und ihr,
so viel in ithren Kriften steht, die Richtung zu geben, als Minner von Erfahrung und
Ubersicht: der Sprachforscher und der Fthnolog.

Doch Hartmanns Sicht war gewiss eine Ausnahme. Frobenius und die Orienta-
listen seiner Zeit ignorierten sich gegenseitig. Diese Nichtbeachtung steht para-
digmatisch fiir eine Distanz, die zwischen der Ethnologie und der Islam-
wissenschaft bzw. der Orientalistik geherrscht hatte. Hier standen sich zwet
Wissenskulturen gegentiber, die sich zwar ein und dasselbe “Forschungsobjekt™
teilten, aber dieses in so unterschiedliche Art und Weise begriffen, dass von
einer akademischen Kommunikationseinheit nicht gesprochen werden kann.

II1

Bis 1n die Mitte des 19. Jahrhunderts, als die Ethnologie noch geographisch
ausgerichtete Fthnographie war und die Islamwissenschaft als eigenstindige
Disziplin noch nicht einmal dem Namen nach existierte, war das “islamische™
Forschungsfeld noch anders differenziert. Mit dem Islam selbst befassten sich

54  KRAMER, 1989: 283-300.
55  Z.B. ArTunisy 1915,
56  HarRTMANN, 1910: 90.

AS/EA LXVI=32012, 8. 653-709



LEO FROBENIUS UND DIE [SLAMWISSENSCHAFT 665

Theologen, mit den Muslimen die Geographen und mit den arabischen, persi-
schen oder osmanisch-tiirkischen Texten die Philologen. Querverweise waren
damals noch selbstverstindlich. Ein Philologe, vor allem jemand, der sich der
Sachphilologie zugewandt hatte, hatte keinerlei Schwierigkeiten, ethnogra-
phische Informationen zur Interpretation seines Textmaterials heranzuziehen.
Daher war der Hebraist Emil Rédiger (1801-1874) noch 1856 tiberzeugt: “Mit
der vergleichenden Sprachkunde geht die Ethnologie Hand in Hand.”37 In
Forschungsfeldern, die mit dem Konzept der Mythologie verbunden waren,
wirkten sowohl Volkerkundler als auch Orientalisten hinein. Auch gab es damals
noch so etwas wie einen begrifflichen Konsens, der sich zum Beispiel in Aus-
driicken wie Volk, Geschichte, Rasse, Psychologie, Kultur, Religion, Wort und
Schrift niederschlug. Ethnographen wie Orientalisten verzichteten darauf, eigene
grosse kulturgeschichtliche Entwiirfe auszuarbeiten, sondern unterstellten sich
einer allgemeinen Theorie, die sich jeweils aus geschichtsphilosophischen und
religionshistorischen Annahmen der Zeit ergab.

Ende des 19. Jahrhunderts aber konnten sich auch Orientalisten wie Ethno-
graphen nicht mehr dem Druck entziehen, die neue kulturwissenschaftliche Tra-
ditionen entfalteten. Die religionsgeschichtliche Schule in Géttingen produzierte
nun nicht nur philologische Erkenntnisse tiber biblische Texte, sondern formu-
lierte durch ihre historische Kritik zugleich eine Kritik an den regionstheolo-
gischen Anschauungen, die bislang einen Konsens gebildet hatten. Was die
orientalistische Seite anbetraf, so war es im deutschsprachigen Raum zunéichst
Ignaz Goldziher (1850-1921), der diese Wende einleitete.’® Auf der ethnogra-
phischen Seite hatte Friedrich Ratzel (1844—-1904) diese Aufgabe tibernommen™
und dadurch den Diffusionismus mit begriindet. Goldziher wie Ratzel waren
Minner des Ubergangs. Sie formulierten noch nicht eine direkte Abwendung
von den alten Paradigmen, die ihre ethnographischen bzw. philologischen Stu-
dien betraten, sondern versuchten, ithre priméiren Fachperspektive — bei Ratzel
die Anthropogeographie — durch einen historisch-systematischen Aspekt zu
erweitern. Fir Goldziher war dies die historische Mythen- und dann die
Religionsforschung, fiir Ratzel die historische Anthropologie. Ratzels Programm
“Die geographische Verbreitung gerade der ethnographischen Gegenstinde zu
studieren, 1st darum von besonderem Werte fiir die Geschichte der Volker, weil

57  RODIGER, 1836; 793,

58  Zum Ganzen auch ScHULZE, 2010: 81-202.

59  Goldziher hatte von 1869 bis 1871 an der Universitit Leipzig studiert, wo er beim strengen
Philologen Heinrich Leberecht Fleischer promoviert wurde. Ratzel kam zwar erst 1886 nach

Leipzig. Doch sollte das Leipziger Milieu fiir beide massgeblich werden.

AS/EA LXVI=3-2012, S. 633-709



666 REINHARD SCHULZE

diese Gegenstiande leicht Variationen noch erkennen lassen, welche dazu dienen
koénnen, Herkunft und Wege jener zu bestimmen™? deckte sich der Sache mit
dem Anliegen vor allem der Mythenkundler. Philologie beziehungsweise Geo-
graphie wurden so in einen neuen Begriindungszusammenhang eingebettet,
wobei die enge Beziehung von Text- und Welterfassung, die sich in der Philolo-
gie beziehungsweise (Geographie spiegelte, nicht unbeachtet bleiben soll. Diese
Funktionserweiterung, die zu einer allerdings heftig umstrittenen Differenzie-
rung zwischen Philologie und Islamwissenschaft beziehungsweise Geographie
und Ethnologie fithren sollte, kam nicht aus heiterem Himmel. Fiir Ratzel lésst
sich eine intellektuelle Genealogie bestimmen, die tiber die Geographen Georg
Gerland (1833-1919) und Moritz Wagner (1813-1887) sowie dem Anthropo-
psychologen Franz Theodor Waitz (1821-1864) auf Johann Friedrich Herbart
(1776-1841) zurtckgefithrt werden kann. Herbart wiederum war der Ahnherr
des Volkerpsychologen Moritz Lazarus (1824-1903), der zusammen mit dem
Mythologen Heymann Steinthal (1823-1899) den ersten intellektuelle Bezugs-
punkt fiir Goldziher darstellte.5!

Neben der Geschichte und der Geographie war die Psychologie zum Mass
aller Dinge geworden. Adolf Bastian (1826-19035), selbst keineswegs ein Ver-
fechter des Historismus, vermerkte:

Die Psychologie ist die Wissenschaft der Zukunft, die den weiter und immer weiter aus
emander klaffenden Zwiespalt zwischen Glauben und Wissen allein zu vermitteln vermag,
e Psychologie darf nicht jene beschrinkte Disciplin bleiben, die mit unterstiitzender Her-
beizichung pathologischer Phinomene, der von den Irrenhiéinsern und durch die Frziehung
gelieferten Daten sich auf die Selbstbeobachtung des Individuums beschrinkt. e Mensch-
heit, ein Begriff, der kein Héheres iiber sich kennt, ist zum Ausgangspunkte zu nehmen; als
das einheitliche Ganze, inmerhalb welchem das einzelne Individuum nur als integrirender
Bruchtheil figurirt.5?

Ein weiterer Schiiler von Waitz war der Historiker Ernst Bernheim (1850-1942),
der fiir den spéter oft verfemten Historiker Karl Lamprecht (1856—1915) wichtig
werden sollte. Lamprecht und Ratzel bildeten Ende des 19. Jahrhunderts in Leip-
zig den Kern einer Gelehrtengemeinschaft, die spéter unter dem Namen Leipzi-

60  RaTzEL, 1891: 598.

61  Fir Ratzel wie Goldziher galt, was Moritz Lazarus betonte: “Als den bedeutendsten Erfolg
alles geistigen Zusammenlebens bezeichnen wir die Entstehung eines erzeugten, erschaffe-
nen, vorhandenen, eines objectiven Geistes” (LazaRUs, 1865 41 {1).

62  Bastian, 1860: XIII, KoepPING, 1995: 75-93.

AS/EA LXVI=32012, 8. 653-709



LEO FROBENIUS UND DIE [SLAMWISSENSCHAFT 667

ger Positivisten bekannt werden sollte.®® Es handelte sich aber nicht um jene
Geschichte, deren Prinzipien von den Uberviitern des deutschen Historismus be-
stimmt worden waren. Vielmehr war es eine nomothetisch gedachte Geschichte:
es galt, die Gesetze zu finden, die einen historischen Prozess bestimmten, und
zwar in den Felder Wirtschaft und Kultur. Die Triangulierung von Kultur in
Raum (Geographie), Zeit (Geschichte) und Geist/Seele (Psychologie) bildete
nun das geschlossene Paradigma einer Wissensordnung, die in den “Tatsachen™
thre Grundlage zu finden glaubte.

Das Ende des 19. Jahrhunderts brachte schliesslich den letzten entscheiden-
den Wandel, indem diese Wissensordnung zu einer radikalen Differenzierung im
Bereich der Ethnographie wie der Orientalistik fithrte: Zwei Namen stehen fiir
den Wandel Pate: fiir die Ethnographie ist dieser zweifellos I.eo Irobenius.%
Kernpunkt seiner Wende war die Ablosung der Ethnologie von der deskriptiven
Ethno-Geographie, also der klassischen Volkerkunde, kurz die Freisetzung der
Ethnologie durch Abtrennung von der Geographie. Dasselbe Programm wollte
der Leipziger Orientalist Martin Hartmann, enger Gefolgsmann von Karl Lamp-
recht, fiir die orientalische Philologie verwirklichen: hier ging es um die Ausdit-
terenzierung einer — wie er es damals nannte Islamologie — aus der orienta-
lischen Philologie. Es dirfte wohl kaum zufillig sein, dass beide, Frobenius und
Hartmann, ithre Visionen erstmals zwischen 1897 und 1899 veréffentlichten.®s
Der Leipziger Hintergrund ist fir Frobenius nur indirekt zu etablieren, insofern
sein Lehrer Heinrich Schurtz (1863—-1903) selbst in Leipzig Schiiler von Ratzel
gewesen war. Und doch méchte ich behaupten, dass es jenes Milieu der Leipzi-
ger Positivisten war, das Frobenius genauso geprigt hatte wie den Orientalisten
Martin Hartmann. Vielleicht ist es kein Zufall, dass Hartmann, der sich vehe-
ment fir die “entwicklungsgeschichtliche™ soziologische Behandlung der 1sla-
mischen Welt aussprach, in der “Vélkerkunde und Wirtschaftskunde™ die “wich-
tigsten Hilfen zum richtigen Verstdndnis der historischen Entwicklung™ sah.5¢

Nun war es Martin Hartmann nicht vergénnt, als Begriinder einer von der
orientalischen Philologie distinkten Islamwissenschaft gefeiert zu werden. Die-
ses Privileg wird meist einem anderen zugewiesen, nimlich dem Heidelberger

63  ESPAGNE, 2009,

64 Eigentlich wire hier Franz Boas zu nennen, dessen Anthropologie eine grosse Familiendhn-
lichkeit zu der von Frobenius aufweist. Da Boas aber keinen Bezug zur [slamwissenschaft
hatte, soll dessen Anthropologie hier nicht weiter verfolgt werden.

65  HARTMANN, 1899: 1-4.

66  HarRTMANN, 1902/3: 39, hier zitiert nach MaANGOLD, 2004 260 f.

AS/EA LXVI=3-2012, S. 633-709



668 REINHARD SCHULZE

Orientalisten Carl Heinrich Becker.5” Mit Carl Heinrich Becker und Leo Frobe-
nius stehen sich zwei der wichtigsten Vertreter einer neuen Wissenschafts-
generation gegentiber, die massgeblich an der Neuorientierung ihrer Disziplinen
mitgewirkt haben. Carl Heinrich Becker, geboren 1876 und damit drei Jahre
junger als Frobenius, machte anders als Frobenius eine steile akademische und
dann auch politische Karriere, in der er es bis zum preussischen Kultusminister
schaffte. Noch wichtiger war aber ein zweiter Unterschied: Wiahrend Frobenius
eher dem Milieu der Leipziger Positivisten zuzuordnen war, gehorte Becker in
den Kreis der Heidelberger Neukantianier. Becker stand damit Max Weber, aber
vor allem Ernst Troeltsch nahe, dem er sich in vielerler Hinsicht verpflichtet
fithlte, mit dem er sich aber auch manche wissenschaftliche Fehde lieferte.5®
Beckers Kritik an Frobenius, auf die gleich zuriickzukommen ist, entsprach so
auch seiner Kritik der an den Leipziger Positivisten und an deren Zunftgenossen
Hartmann, die an Schirfe nicht zu wiinschen liess. Elfriede Uner fasste die
Grundannahmen der Leipziger Positivisten wie folgt zusammen:

e Entwicklung der Kulturformen, Institutionen, Gesellschaften, wie auch der Persénlich-
keit, kann letztendlich als “emergentes”, d.h. ein sich mit fortlaufender Erfahrung ausdiffe-
renzierendes “Gesetz” aufgefalit werden, das sowohl den konstanten Faktor der Persénlich-
keit darstellt, wie auch in der geschichtlichen Welt das strukturierende Koentinuum bildet.
Diese Gesetzmiliigkeit ist keinesfalls reduktionistisch als statische oder natirliche Grund-
konstante zu versiehen, sie ist vielmehr als ein sich mit zunehmender Erfahrung ausdifTe-

renzierender “Code” oder eine “Grammatik” aufzufassen.®”

Weber hatte diese “induktive Metaphysik™ und den Versuch, in der Kulturent-
wicklung objektive Gesetze festzustellen als platten Hegelianismus, der nichts
anderes bedeutete als die Ubertragung der metaphysischen Annahmen auf eine
vermeintliche objektive Wirklichkeit, heftig kritisiert.” Es verwundert also nicht,

67  7u Becker ist viel publiziert worden, hier eine Auswahl: RITTER, 1937, WENDE, 1959,
WAARDENBURG, 1962: 249253, 274278, 295300, van Ess, 1980, Barunsky, 1981,
HEeNE, 1984; ESSNER / WINKELHANE, 1988; MULLER, 1991, Harip1, 2005: 69-78;, MoOR-
RONE, 2006.

68  Guido Miiller sah Becker allerdings als “Auflenseiter des Heidelberger Kreises”. Sein Ver-
stindnis der Religions- und Wirtschaftsgeschichte sei eher traditionell, das seiner Religions-
soziologie und seiner soziologischen Methodik iiberhaupt unzureichend gewesen. MULLER,
1991: 37.

69  TUNER, 1998.

70 Siche CHICKERING, 1997: 243 f. Webers Abrechnung mit den Leipzigern findet sich in WE-
BER, 1988: 1-145, WEBER, 1909. In der Tat zeigte sich in der “panpsychischen Naturphilo-

AS/EA LXVI=32012, 8. 653-709



LEO FROBENIUS UND DIE [SLAMWISSENSCHAFT 669

dass der Neukantianer Becker im Positivisten Hartmann einen Gegenspieler
vermutete, der eigentlich etwas anderes als Wissenschaft im Sinne hétte. 1912
vermerkte er:

Hartmann sucht in der Geschichte des Islam die Bestitigung seiner politischen Staats- und

Gesellschaftsauffassung und formuliert seine subjektiven Werturteile in der Terminologie

des modernen Radikalismus. 7!

Das klingt ganz nach Webers Kritik an Lamprecht.

Becker war es, der sich programmatisch fiir die Etablierung einer Islam-
wissenschaft aussprach, die in bewusster Differenz zur klassischen orientali-
schen Philologie treten sollte. Indem er die Islamwissenschaft mit dem Begriff
der Zivilisation in Bezug setzt, verschaffte er dem Islam einen neuen Deutungs-
rahmen, der sich nicht mehr allein die Philologie orientalischer Texte bezog. In
dhnlicher, wenn auch vollig anders geartete Perspektive versuchte I.eo Frobenius
das Profil der so genannten Volkerkunde oder Ethnologie neu zu bestimmen.
Allerdings profitierte Frobenius nicht von der neuen soziologischen Wende, die
mit Namen wie Durkheim und Weber verbunden gewesen war, sondern orien-
tierte sich an der kulturwissenschaftlichen Wende, die in der Vélkerkunde mit
Namen wie Bastian und Ratzel verkniipft war. Becker wie Frobenius teilten sich
die Auffassung, dass im Gegensatz zu einem kulturwissenschaftlichen Univer-
salismus, der einen evolutionistischen Gang von Kultur oder Zivilisation™ an
sich postuliert hatte, von einem Diffusionismus auszugehen sei, der in ganz
unterschiedliche Art und Weise zur Ausprigung von Kulturen gefiithrt habe. Der
Diffusionismus war eine Grundidee der Philologie und vor allem der Sprach-
wissenschaft sowie der aus ihr abgeleiteten Mythenforschung gewesen. Indem
Frobenius die Ethnologie in die Geisteswissenschatten tibertihrte, tibernahm er
das Entlehnungsparadigma, mit dem die Philologen und Sprachwissenschaftler
thre Forschungen bislang begriindet hatten. Die von Wilhelm Dilthey geforderte

sophie” (CHICKERING) der Leipziger eine deutliche Nidhe zur monistischen Bewegung von
Ermnst Haeckel.

71  BECKER, 1912: 535. Becker bezog sich auf HARTMANN, 1909, Beckers Beitrag ist eine Art
Werkschau zur bisherigen “Islamforschung”. Vgl. Hanisch, 1992,

72 Ihe Schwankung im Sprachgebrauch zwischen “Kultur” und “Zivilisation™ ist bezeichnend.
Gewiss konnotierte “Zivilisation” noch im spiéten 19. Jahrhundert die franzdsisch gepriigte
Auffassung eines gemeinmenschlichen Telos, withrend “Kultur” dem Herderschen deutsch-
sprachigen Muster entsprechend cher auf einen mythischen, vielfach partikularen Ursprung

VErwies.

AS/EA LXVI=3-2012, S. 633-709



670 REINHARD SCHULZE

“Wissenschaft der geistigen Welt” im Sinne einer “Erfahrungswissenschaft der
geistigen Erscheinungen™ bildete ein Modernisierungsparadigma, das den Evolu-
tionismus auf die Naturwissenschaften beschrinkte und den Diftfusionismus zum
Leitthema der Geisteswissenschaften erkor. Diese systematische Trennung kul-
minierte schliesslich in der radikalen Unterscheidung von Natur und Kultur.

Bei Becker wurde die Philologie zu einer Methode kulturbezogener Er-
kenntnis, bei Frobemius spielte die Ethnographie dieselbe Rolle. Und weiter
verallgemeinert griindete Becker die Erfahrungswelt auf Texte, Frobenius auf
Artefakte. Beide erachteten ihre Objekte zum einen als Zeugen fiir etwas, zum
anderen als Tréger einer weit Uiber den Text oder das Artefakt hinausgehenden
Bedeutung, die verstehiend (Becker) oder intuitiv (Frobenius) erkannt werden
miisse. Frobenius war ein Mensch des Museums. Becker war ein Mensch der
Bibliothek. Fir Frobenius passte der Islam nicht in ein Museum, da er nicht
ausstellbar erschien. Artefakte, die auf ihn bezogen werden kénnten, mussten so
threr Islamitat entkleidet werden, um ausgestellt werden zu kénnen.” Nattirlich
ging es eigentlich um zwei praktische Dinge: zum einen trachtete Leo Frobenius
danach, Artefakte, Antiquititen und andere Materialien, die in Museen zuhaut
herumlagen, in “Rdumen” so zu ordnen, dass sie ausstellbar wurden. Die Raume
des Museums wurden gleichsam zum Ort der Kulturen, und diese “Kulturraume™
des Museums gerieten zur Metapher der Kulturkreise.” Zum anderen trachtete
Frobenius auch danach, diesen Zugriff auf die materielle Kultur so aufzuwerten,
dass sie in den grossen intellektuellen Diskussionen der spatwilhelminischen
Zeit thren Platz fand. Dazu aber musste er sich den Diskursen anpassen, die in
jener Zeit dominant waren. Und das war natiirlich die Geschichte. Da das histo-
rische Denken die dominante Grosse Intellektueller Tatigkeit war, musste Fro-
benius seine Ethnologie als historische Forschungsrichtung definieren.

73 Seit Ende des 19. Jahrhunderts galt allenfalls die “muhammedanische Kunst” als ausstellbar;
die 1910 von Friedrich Paul Theodor Sarre (1865-1945) und Hugo von Tschudi (1831
1911) in Miinchen kuratierte Ausstellung “Meisterwerke muhammedanischer Kunst, Musik,
Feste™ legte hierfiir ein beredtes Zeugnis ab. Siche SARRE / MARTIN, 1910, SHALEM, 2010;
313, DERcoON / KREMPEL / SHALEM, 2010,

74 Dxie metaphorische Nutzung des Begnff “Kulturraum”, der noch um 1860 den Bereich eines
Gewiichshauses oder allgemein einer spezifischen Okosphire bezeichnen konnte, geht auf
den liberalen Historiker Georg Gottfried Gervinus (1805-1871) zuriick, den schon 1849
emen “geistigen CulturRaum™ (sic!) des elisabethanischen Englands erkennen zu kénnen
glaubte. GERvINUS, 1849: 328,

AS/EA LXVI=32012, 8. 653-709



LEO FROBENIUS UND DIE [SLAMWISSENSCHAFT 671

Die Differenz zwischen Islamwissenschaft und Ethnologie beruhte so nicht
primér auf der Unterscheidung zwischen Textbezogenheit und Schriftlosigkeit,
zu der Peter Heine feststellte:

e Konzentration anf die Schriftlosigkeit fithrte dazu, daf die islamische Welt als wissen-
schaftliches Objekt ausgeblendet wurde, denn die islamische Kultur ist auf den ersten Blick
eine Schriftkultur.”?

Auch die Tatsache, dass Becker die Ethnologie bei seiner Absteckung des Auf-
gabenbereichs der Islamwissenschaft, als er 1920 den Antrag auf Errichtung
einer Professur fur “Islamistik™ an der Universitit Berlin zu begriinden hatte,
nicht authahm, kann nicht daraut bezogen werden, dass “sich die Volkerkunde
oder Ethnologie primiar mit Vélkern ohne Schrift beschaftigte™. ¢ Ber Ratzel
hiess es dazu:

Dem Geographen, der alle Vélker der Erde gleichmifig ins Auge zu fassen hat, kommt es
aber natiirlich ganz ungerechtfertigt vor, eine so scharfe Grenzelinie, wie sie die zwischen
geschichtlichen und ungeschichtlichen Vélkern und demgemill zwischen Geschichte und
Volkerkunde gezogen wird, auf die zufiillige Thatsache des Besitzes einer zu daunernden
Aufzeichnungen befidhigenden Schrift, bezw. das Fehlen derselben zu begrinden. Er wiirde
indessen dieses Verhiltnis als etwas Gegebenes betrachten, dessen Kritik nicht ithm zustehe,
wenn nicht durch dasselbe die Last seiner Aufgaben so ungemessen sich vermehrte. Denn
was die Geschichte aus ihrem Gebiet wegen Schriftlosigkeit zuriickweist, das fillt der Geo-

graphie im Sinn der alteren Linder- und Vélkerkunde zu.”’

Wichtiger war die systematische Stellung der Ethnologie im Kontext der sich
gerade etablierenden Geisteswissenschaft. Wilhelm Dilthey definierte sie in sei-
ner Kinleitung in die Geisteswissenschaften (1883) wie folgt:

Sie [d.h. die erste deskriptive Zusammenordnung von Gleichartigem, R. 8] schlielit sich
naturgemil an die Anthropologie des Finzelmenschen. Entwickelte diese den allgemeinen
menschlichen Typus, die allgemeinen Gesetze des Lebens der psychologischen Einheiten,

die in diesen Gesetzen angelegten Differenzen von Finzeltypen: so geht die Ethnologie oder

73 HreNE, 1990: 255, analog: “Einer der Griinde dafiir [, dass sich die Ethnologen mit musli-
mischen Gesellschaften, R.S.] mag sein, dali die itbliche Definition des wissenschaftlichen
Objekts der Ethnologie: Schriftlose Vélker auf die Muslime nicht zutrifft. Die Definition
wurde u.a. entwickelt, weil das vorher gebrauchte Attribut “primitiv’ so vorurteilsbelastet
erschien, dali Ethnologen es ablehnen muften” (HEINE, 1980a: 97).

76  HawiscH, 2003 99,

77  RatrzeL, 1882: 30.

AS/EA LXVI=3-2012, S. 633-709



672 REINHARD SCHULZE

vergleichende Anthropologie von hier aus weiter; ithren Gegenstand bilden Gleichartigkeiten
engeren Umfangs, durch welche Gruppen innerhalb der Gesamtheit sich abgrenzen und als
Einzelglieder der Menschheit sich darstellen: die natiirliche Gliederung des Menschenge-
schlechts und die durch sie unter den Bedingungen des Erdganzen entstehende Verteilung
des geistigen Lebens und seiner Unterschiede auf der Oberfliche der Erde. These Valker-
kunde erforscht also, wie auf der Grundlage des Familienverbandes und der Verwandtschaft,
in durch den Grad der Abstammung gebildeten konzentrischen Kreisen, das Menschen-
geschlecht natiirlich gegliedert 1st, d.h. wie in jedem engeren Kreise zusammenhingend mit
niherer Verwandtschaft neue gemeinsame Merkmale auftreten. Von der Frage nach der Ein-
heit der Abstammung und Art, nach dem éltesten Wohnsitze, dem Alter und den gemeinsa-
men Merkmalen des Menschengeschlechts wendet diese Wissenschaft sich zur Abgrenzung
der einzelnen Rassen und der Bestimmung ithrer Merkmale, zu den Gruppen, welche jede
dieser Rassen in sich faft, auf der Grundlage der Geographie entwickelt sie die Verteilung
des geistigen Lebens und seiner Unterschiede auf der Oberfliche der Frde: man sicht den
Strom der Bevolkerung sich verbreiten, der Richtung der leichtesten Befriedigung folgend,

wie das Wassernetz sich den Bedingungen des Bodens anschmiegt. 7

Man mag an diesem Zitat sehen, wie stark Ratzel dem geisteswissenschaftlichen
Zeitgeist verpflichtet war. Die Unterscheidung zwischen der sich in diesem Kon-
text etablierenden Islamwissenschaft und der (historischen) Ethnologie vollzog
sich so vorrangig aus der Differenz zwischen Mensch/Volk und Text/Biicher.
Diese Differenz wurde im Kontext der Institutionalisierung der Wissenstradi-
tionen als distinkte akademische Disziplinen (1880—-1920) funktional. Zuvor war
die Zahl der Grenzginger keineswegs gering.” Erwihnt sei nur der Theologe
William Robertson Smith (1846—1894), der im Jahre 1885 sein Buch Kinship
and Marriage in Iarly Arabia verdffentlicht und mit ihm einen der Griindertexte
der Islamwissenschaft beigesteuert hatte. Smith war einerseits Schiiler von Paul
de Lagarde (1827-1891) und Freund von Julius Wellhausen, den Vertretern der
Gottinger religionsgeschichtlichen Schule, andererseits integrierte er wie dann
auch James Frazer (1854-1941) die evolutionistische Sichtweisen, die Edward
Tylor ausgearbeitet hatte. Im Kern ging es darum, aus der historischen Kritik der
Texte der monotheistischen Religionen FErkenntnisse iiber die “elementaren”
Formen menschlichen Daseins und Zusammenlebens zu gewinnen. Mit der
Differenzierung und Kanonisierung der akademischen Disziplinen aber trat das
Grenzgiangertum in den Hintergrund. Wihrend die Ethnologen nun fiir “ihre”
Volker Texte erschufen, indem sie in archdologischer Manier aus Artefakten
“Kulturschichten™® i1dentifizierten, unterwarfen die Onentalisten “ihre” Texte

78  DiLTHEY, 1883:50f
79  Mehr dazu bei Kont, 2010.
80  Dheser archdologische Begriff kam in den 1840er Jahren auf

AS/EA LXVI=32012, 8. 653-709



LEO FROBENIUS UND DIE [SLAMWISSENSCHAFT 673

einer historischen Kritik, indem sie in thnen “Textschichten™® ausfindig
machten.

1Y

Die ablehnende Haltung der Ethnologen gegeniiber dem Islam wurde durch die
Vorstellung verstérkt, dass der Islam eine Barriere vor der Erforschung der
“Naturvolker™ errichtet habe. Dies war nicht allein die Sicht der Diffusionisten.
So vermerkte Wilhelm Emil Mithlmann:

Erst die islamische Expansion hat einen Riegel zwischen das christliche Furopa und
Schwarzafrika geschoben und so die Kontinente auch bewuBtseinsmidBig voneinander

geschieden, ®2

Frobenius teilte diese Grundauffassung, die schon Carl Ritter (1779-1859) mit
den Worten “[d]ie mohammedanische Religion war unstreitig ein grofer Riegel
fur ithre [d.h. der menschlichen Gesellschaft, R.S.] fortschreitende Entwicklung
tiberhaupt™? umschrieben hatte. Die Orientalisten wurden damit aus Sicht der
Ethnologen zu Akteuren dieser “Verriegelung”. Dabei galt die Kritik der Ethno-
logen auch dem Philologismus der Orientalisten. Der Berliner Anatom Robert
Hartmann (1831/2-1893), der 1869 nut Bastian die Zeitschrift fiir Ethnologie
gegrindet hatte, meinte hierzu:

Gar hiufig lassen wir uns durch seichte Uebereinstimmungen zwischen Vokabeln eines
Idioms mit denen eines anderen, sehr entfernten, tiuschen. Wir tibersehen nur zu oft die viel
bestimmtere Achnlichkeit einer Sprache mit einer derselben geographisch niher benachbar-
ten, eine Achnlichkeit, die wir frither gar nicht beachtet, ja gar nicht geahnt gehabt. Welche
Verwirrungen, welche falsche Schliisse sind da méglich! Erst noch neulich machte ein be-
rithmter Orientalist in einer wissenschaftlichen Versammlung darauf aufmerksam, dass
Franzosen und Spanier zwar romisch spriichen, dennoch aber als Nationen nur hochst wenig
Rémisches repriasentirten. Wie viele aborigine Stimme Nord- und Centralafrikas sprechen
nicht arabisch und zwar ein ziemlich reines Arabisch. Sind sie nun deshalb etwa Ureinge-
borene Arabiens?%*

81  Dheser Begriff ist seit den 1890er Jahren belegt.
82  MUHLMANN, 1984: 33,

83  RITTER, 1840 899.

84  HaARTMANN, 1869: 30 f

AS/EA LXVI=3-2012, S. 633-709



674 REINHARD SCHULZE

Die Orientalisten wehrten sich, indem sie ihrerseits die Anthropologie bezie-

hungsweise Ethnologie aut den Status einer Hilfswissenschaft reduziert. Ernst
Kuhn (1846-1920) und Richard Pietschmann (1851-1923) stellten schon 1879
fest:

Mit Nutzen werden Orientalisten die sorgfiiltigen statistischen Untersuchungen tiber die Be-
volkerung der Erde von Behm und Wagner zu Rathe ziehen kénnen. Zwar hat die natur-
wissenschaftliche Anthropologie eine Reihe besonnener und ernster empirischer Arbeiten
aufzuweisen. Die von diesen gewonnenen Thatsachen isoliren sich aber von denen der
linguistisch-histerischen Forschung noch in dem Masse, dass in Fragen allgemeiner Art [...],
bei welchen daneben auch noch philosophische, mitunter auch metaphysische Bediirfnisse
sich geltend machen, die Antwort sehr verschieden ausfillt, je nachdem der Beantwortende
mehr in naturwissenschafilichen oder in sprachlich-geschichtlichen Studien heimisch ist.
Dieser Mangel an festen Prinzipien, der, wie wir vorweg bemerken kénnen, auch auf dem
culturgeschichtlichen und mythologischen Gebiete sehr fithlbar ist, verbunden mit der Be-
schaffenheit des kritisch schwer zu handhabenden Stoffes, und das rege Interesse, welches
ein weit verzweigtes Publicum daran hat, in diesen Dingen Klarheit zu gewinnen, machen es
erklirlich, dass diese Ficher besonders viel dilettantische Leistungen und barocke Hypo-

thesen zu Tage fordern.?

Dieser Vorwurf stellte den Kern der Reaktion der Orientalisten dar. Aus threr
Sicht sei es allein der Text, der Objektivitit schatte, nicht die von Reisenden
gesammelten sprachlosen Artefakte.®¢ Schon gar nicht durfte das Privileg der
Ethnologen und Reisenden, sich eines breiten Publikums zu erfreuen, Massstab
fur Wissenschaftlichkeit sein. Der Vorwurt von Kuhn und Pietschmann® nimmt
fast wortlich die Kritik der Orientalisten an Frobenius vorweg: Dilettantismus
und Hang zu populistischen skurrilen Hypothesen. Dem galt es, einen Riegel
vorzuschieben. Der Altorientalist Felix Ernst Peiser (1862-1921) vermerkte
angesichts der Publikumserfolgs der Ethnologie in den 1890er Jahren:

Ich bin stets dafiir eingetreten, dass der Orientalist fiir Ethnologie, Folkloristik etc. sich
interessieren soll; auch die Haltung der OLZ. spricht dafiir wohl von Anfang an; aber dass
nun auf Orientalistenkongressen fiir alle solche Zweige Sektionen gegriindet werden sollten,
das Hauptgewicht also ganz verschoben wird, das halte ich fiir ebenso verfehlt, als wenn

man ein andermal juristische, medizinische, mathematische Sektionen eingerichtet werden

83 KunN/ PIETSCHMANN, 1879: 9,

86  Der Anthropologe Theodor Poesche (1824-1899) pointierte: “Max Miiller meint freilich ge-
lassen: fiir thn se1 ein griechisch sprechender in Athen geborener Tiirke ein Grieche, womit
der Ethnologie aber schlecht gedient ist” (POESCHE, 1878: 7).

87  Immerhin selbst ein Schiiler von Bastian in Leipzig.

AS/EA LXVI=32012, 8. 653-709



LEO FROBENIUS UND DIE [SLAMWISSENSCHAFT 675

wiirden, weil von orientalistischen Schriftstellern und danach von Orientalisten junistische
Werke etc. behandelt worden sind. %3

Diese Bemerkung fiel genau in jene Zeit, als die Orientalisten erstmals auf [eo
Frobenius aufmerksam gemacht wurden. In einer Besprechung von Frobenius’
Aufsatz “Ideen tiber die Entwickelung der primitiven Weltanschauung™® | der
1899 in der Orientalistischen Literaturzeitung erschien, bemerkte Felix Peiser:

Weit hinaus iiber den Wortschwall der Durchschnittsethnologen fithrt 1. Frobenius in “Ideen
itber die Entwickelung der primitiven Weltanschauung” (diese gedankenreichen Sitze in
wuchtigen Worten, fiir die die Redaktion ganz unnétig die Verantwortung ablehnt, wollen
zeigen, wie die “Primitivsten” nur vegetierten, wie dann die “Wildlinge”, die heutigen
Naturvolker, eine Kulturwelt schufen und die Sklaven ihrer Schépfung wurden: geheim-
nisvoll erwuchsen die “Motive’, deren Rhythmus bald die Herrschaft iibt; die Ausfithrungen
F.’s lassen sich etwa so zusammenfassen: Im ersten Anfang reines Naturleben;, dann
Synthese-Deduktion, die zu Formen (Formeln) fithrt, sind diese gewonnen, so schiebt sich
knechtende Analyse-Induktion an die Stelle, die herrschend bleibt, bis die Triebkraft der
Instinkte und Gedanken synthetisch-deduktiv neu schafft). *°

Die Orientalistische Literaturzeitung nahm Frobenius also zundchst weniger als
Ethnologen, sondern als Mythenkundler wahr.°! “Was Frobenius anbahnt,”
heisst es bet dem Iranisten Georg Hiising (1869-1930)%2 in seiner Besprechung
von Frobenius® Das Zeitalter des Somnengottes (1905), “ist nun eine geogra-
phische Mythenforschung oder eine Geographie des Mythos™. Und weiter:

88
89
90
91

92

93

Frobenius behandelt die Mythologie, wie bisher der Geograph “Fauna” und “Flora” behan-
delt hat. Das ist dann keine “Mythologie™ mehr, denn diese entspricht den Begriffen der
“Zoologie” und “Botanik”. Man muss ein neues Wort prigen: es muss zweisilbig sein, mit F

beginnen und mit a endigen, etwa wie “Fama”.?3

PEISER, 1899: 395,

FROBENIUS, 1899,

OLZ 2 (1899) 6: 206.

Allerdings oft nur sekundir, z.B. mn emner Rezension der Zeitschrift der Gesellschaft fiir
Frdkunde 1898 in (3.7 1 (1898) 7: 230: “L. Frobenius, Der Ursprung der afrikanischen Kul-
turen: Zerlegt in nigritische, nialaio-nigritische und semito-negritische. Dhie letztere sei nicht
zu tiberschiitzen, da im materiellen Kulturbesitz ihr Einfluss sich kaum bemerkbar mache.”
Georg Hiising habilitierte sich 1912 an der Umiversitit Wien fiir “Geschichte des alten
Orients™.

OLZ 8 (1905) 1: 25,

AS/EA LXVI=3-2012, S. 633-709



676 REINHARD SCHULZE

Einen anderen Kontakt zwischen Frobenius und den Orientalisten stellte die
Zeitschritt Archiv fiir Religionswissenschaft dar, die der Bremer®* Philosoph und
Mythentorscher Thomas Achelis (1850-1909) 1898 ins Leben gerufen hatte.
Ihm gelang es, prominente Orientalisten, darunter auch Becker, zur Mitarbeit zu
gewinnen.”> Achelis hatte in seinem ersten Beitrag “Der Ursprung als sozialpsy-
chologisches Problem™? das l.eitthema vorgegeben, das nicht nur Frobenius
zum Kern seiner wissenschaftlichen Arbeiten erkoren hatte: die Frage nach dem
Ursprung. Im Hintergrund stand der klassische Philologe Hermann Usener, der
auch als Redaktor mitwirkte und dessen Tradition spiter fur den Frankfurter
Frobenius wichtig werden sollte.®” Frobenius selbst trug im zweiten Band seinen
Aufsatz “Ideen tiber die Entwicklung der primitiven Weltanschauung™ bei. Das
war aber — soweit ich sehe — sein einziger Beitrag in dieser Zeitschritt. Nach
Erscheinen seinen Buchs Zeitalter des Sonnengottes wurde Frobenius fast nur
noch als Informant zitiert. In seiner Besprechung dieses Buch konnte Konrad
Preusz, dessen Buch Die geistige Kultur der Naturvélker von 1914 lange Zeit als
Gegenentwurf zu Frobenius galt, nichts erkennen, was Philologen nicht schon
zuvor erarbeitet hitten.”®

Die Tatsache, dass Frobenius im Archiv fiir Religionswissenschaft publizie-
ren konnte, zeigt, wie sehr sich Frobenius an der sich damals etablierenden
Religionswissenschaft orientierte.”® Der Leipziger Joachim Wach sollte ihn wie
tberhaupt die gesamte Kulturkreisforschung spater als Vorbild fiir eine theo-
retisch orientierte, systematische Religionswissenschaft portraitieren.'® Bei den
Mythenkundlern und Religionswissenschaftlern war Frobenius wohl gelitten.
Umstritten war er vor allem bei den geographisch ausgerichteten Volkerkund-
lern, also den “Ethnophilologen™. In der Deutschen Kolonialzeitung griff 1912

94 Frobenius hatte wihrend seiner Titigkeit am vélkerkundlichen Museum in Bremen den dort
angestellten Ethnologen Heinrich Schurtz und auch Achelis kennengelernt.

93  Auch Heymann Stemthal und der Sozialpsychologe Alfred Vierkandt finden sich unter den
frithen Autoren.

96 AR 1 (1898): 188-190.

97  WESSEL, 2003. An der Redaktion der Zeitschrift war zudem Konrad Preusz beteiligt, Bern-
hard Ankermann trat ebenfalls in Erscheinung,

98 PREUSZ in seiner Besprechung in AR 9 (1906) S. 106: “Ein jeder wird hier auf Bekanntes
stofien. Auch die Deutungen sind zum gréfiten Teile bereits von den einzelnen Philologien
ausgesprochen.”

99  Bemerkenswert ist, dass von 1898 bis 1902 nur die Orientalisten Theodor Néldeke und
Friedrich Schwally in dieser Zeitschrift kurze Beitriige zur islamischen Tradition publi-
zierten.

100 WacH, 1924: 101, Anm. 3.

AS/EA LXVI=32012, 8. 653-709



LEO FROBENIUS UND DIE [SLAMWISSENSCHAFT 677

und 1913 der Geograph Siegfried Passarge (1867-1958) Frobenius selbst fiir
damalige Verhéltnisse ungewohnlich scharf an.’%! Passarge wollte Frobenius am
liebsten aus der Wissenschaftsgemeinschaft exkommuniziert sehen. In einem
Brief vom 19.1.1919 an Lucian Scherman, damals Direktor des Museums fiir
Volkerkunde Miinchen, vermerkte er spiter:

Von Hause aus reich begabt, erstaunlich belesen und gedankenreich, besitzt Frobenius leider
gleichzeitig eine so ziigellose Fantasie, dass er nicht gelernt hat, sich das Zaumzeug wissen-
schaftlicher Kritik und MaBigung anzulegen. [Dazu kommt, dass ithn Fitelkeit und Schau-
spielerlust so ginzlich knechten, dass ithn in der Tiefe seiner Seele der Wunsch beherrscht
aufzufallen, aufzufallen um jeden Preis. Wahrheit und Dichtung werden nicht mehr ausein-
andergehalten, und so befindet sich denn der wissenschaftliche Leser den Arbeiten von F.
gegeniiber in der peinlichen Lage, erkliaren zu miissen, dass es thm unméglich sei, thren
Wert zu beurteilen. Solange Herr F. nicht in Afiika war, konnte man ihn kontrollieren und
Fliichtigkeiten und Fantastereien festnageln. Seit er aber selbststindig geforscht hat, fillt die
Kontrolle durch die Literatur fort.!72

Passarge betonte die Bedeutung, die der Islam fiir die westafrikanischen Kultu-
ren habe und zog den Wert der ethnographischen Sammlungen von Frobenius
grundsétzlich in Zweifel. Immerhin: Georg Thilenius 1 (Hamburg), Karl
Weule'" (Leipzig) und Bernhard Ankermann'®® (Berlin) gaben dann doch eine
Ehrenerklarung fiir Frobenius ab, in der sie auf den Iranisten Joseph Marquart
(Markwart)!% verweisen. Sie zitieren thn mit den Worten:

Ich mochte wiinschen, dass was ich iiber die angebliche Rolle des Islam als Kulturtriger,

speziell in Afrika, festgestellt zu haben glaube, allgemeinere Beachtung finde [...]. Die-

101 PASSARGE, 1913: 616f. u. 641f.

102 Zitiert nach: Stefan Eisennorer, 2009 <http://www.about-africa.de/leo-frobenius-nigeria/
124-truemmer-atlantis-leo-frobenius-zwischen-forschung-vision>, Auf den Triotmmern von
Atlantis — Leo Frobenius zwischen Forschung und Vision - FM-2009HT-2 (letzter Zugriff
20.5.2012).

103 Der Mediziner und Ethnologe Georg Christian Thilenius (1868-1937 in Hamburg) war ab
1904 Dhrektor des Museums fiir Vélkerkunde Hamburg,

104 Der Geograph Karl Weule (1864-1926) popularisierte in vielen Werken die Vélkerkunde.

105 Bernhard Ankermann (1859-1943) galt als prominenter Vertreter der kulturhistorischen
Methode und der Kulturkreislehre. Zum Ganzen siehe KoHL, 1999: 63-82.

106 Damals gerade als Extraordinarius fiir iranische und armenische Philologie an die Universi-

tit Berlin berufen.

AS/EA LXVI=3-2012, S. 633-709



678 REINHARD SCHULZE

jenigen, welche gewohnt sind, vor dem Glanze des heiligen i'rab!%7 in Verziickung zu

108 109

geraten'®, werde ich nicht bekehren.

Und schlossen mit der einer stereotypen Ehrenerklarung:

Auch wenn die Folgerungen aus dem reichen Material sich mit der Zeit zum Teil oder ganz
als 1irmg erweisen und damit das Schicksal sehr vieler wissenschaftlicher Hypothesen teilen

sollten, wird sich die Vélkerkunde doch sehr ernsthaft mit ithnen auseinandersetzen miissen.

Einen Orientalisten als Verteidiger von Frobenius anzufithren, war nattirlich pi-
kant.!1® Marquart sollte dann auch fiir Frobenius die wichtigste Bezugsperson fiir
die Legitimation seiner Position gegeniiber dem Islam werden. Auch wenn der
Hamburger Thilenius diese Fhrenerklarung fiir Frobenius mitunterzeichnet hatte,
so herrschte doch an der Universitit Hamburg der Konsens, dass die Afrikanistik
den Islam grundsitzlich einbeziehen miisste. So begriindeten die Hamburger
Professoren gegeniiber dem Senat ihre Forderung, einen Orientalisten zu beru-
fen, mit den Worten:

Der Islam ist in Afrika in erheblich weiterem Umfange, als im Allgemeinen bekannt, die
Grundlage der eigenen angeborenen Kultur, Nicht nur in Ostafrika, unserer wichtigsten Ko-
lonie, auch in Westafrika, im Hinterland von Kamerun und Togo beherrscht er das Leben
der Eingeborenen. Das Kolonialinstitut bedarf daher eines stindigen Dozenten, der fihig ist,

itber das ganze Leben des modemnen Islam, wirtschafllich, politisch, geistig, zu lesen. 11

107 Gemeint 1st die Desinentialflexion im Arabischen.

108 TDhese Idee nahm Becker 1920 in seinem Nachruf auf Martin Hartmann mit folgenden oft
zitierten Worten auf: “[...] Wo waren denn in Deutschland im ausgehenden 19. Jahrhundert
die Orientalisten, die einen Blick fiir die Probleme des zeitgenossischen islamischen Orients
hatten, der doch gerade damals fiir Deutschland so wichtig zu werden begann? Gewif3, man
war aus der FLEISCHERschen Ara heraus, man wuBte, daB °A'ischa auch noch etwas anderes
war als ein Partizipium der ersten Form [...]” (BECKER, 1920: 229).

109 OLZ 16 (1913): 522523, das Zitat bezieht sich auf MarQuARrT, 1913 11

110  Marquart hatte in Titbingen Theologie, orientalische und klassische Philologie studiert. Er
folgte der Evolutionstheorie und stand damit im deutlichen Gegensatz zum so genannten
Monogenismus, den die Kirche offiziell als Lehrmeinung vertreten hatte. FEr musste das
Priesterseminar verlassen und studierte daraufhin in Bonn onentalische Philologie und
wurde Assistent ber dem Philologen Fugen Prym. Marquart konvertierte spiter zum
Katholizismus.

111 von MELLE, 1923 478.

AS/EA LXVI=32012, 8. 653-709



LEO FROBENIUS UND DIE [SLAMWISSENSCHAFT 679

Wortfithrer war der Weber-Freund, der Nationalékonom und Grindungsrektor
der Universitdt Hamburg, Karl Rathgen (1856-1921), dem es zu verdanken war,
dass Carl Heinrich Becker 1908 auf diese Professur berufen wurde.

v

Ich schitze, dass Frobenius elf Jahre, also einen Viertel seines Erwachsenen-
lebens, in Landern verbracht hat, die wir heute der “1slamischen Welt” zuordnen.
Der tritheste Kontakt ergab sich bei seiner Reise in den Sudan, die er mit seinem
Vater Hermann Frobenius (1841-1916) 1892 angetreten hatte. Hermann Frobe-
nius war nun alles andere als ein Freund des Islam. In seinem 1893 publizierten
Buch Die Heiden-Neger des dgyptischen Sudan machte er aus seiner Verachtung
fur den “fanatischen Islam™ keinen Hehl. Die Muslime erachtete er als Kolo-
nialherren, die keine “eigenen Erzeugnisse der Kunst und des Gewerbefleisses™
mehr aufwiesen und die zweifellos Schuld am Niedergang der lokalen “Neger-
staaten, welche dem Islam verfielen”, triigen.!!? Frobenius {ibernahm die Sicht
von einem “unheilvollen Einfluss des Mohammedanismus™!!? schon in seiner
Arbeit “Der Ursprung der afrikanischen Kulturen™ von 1898.11% Zugleich aber
vermerkte er: “Vom Norden und Osten schiebt sich der Islam vor, der fiir die
Neger eigentlich keine weitere Bedeutung hat: Fabrikation neuer Amulette.”113

112 Typisch fir ihn sind Sitze wie: “Nur die mohammedanischen Priester heulten und schrien
vor ihren Hitten die gewohnten Beschworungsformeln [...]” (FROBENIUS, 1893 142, 203,
224). Das Ganze 1st natiirlich konventionell. Vgl. Albert Schweizer: “Ich selber habe den
Negermohammedanismus an kranken schwarzen Mohammedanern, die ich in meinem Spital
hatte, studieren kénnen. Er hat seine guten Seiten. Der mohammedanische Neger lernt, dass
das Branntweintrinken eine Siinde ist. Auch wird er angehalten, wahrhaftig und ehrlich zn
sein. [...] Aber auf eine wirklich héhere Stufe gehoben wird er durch diese Religion nicht.
Der Mohammedanismus 146t sich zu den Naturvélkern herab, aber er hebt sie nicht zu sich
empor. Was Mitleid und Giite ist, erfahren sie durch ithn nicht. Iie religitse Sehnsucht des
Naturkindes bleibt durch thn ungestillt. Im Gegenteil: er ertétet sie. Der Mohammedanismus
1st fiir den Neger ein kleiner wirklicher Fortschritt, der jeden weiteren Fortschritt fiir immer
unméglich macht. [...] Der Mohammedanismus 1st seinem Wesen nach kulturfeindlich. Wo
er herrscht, ist jeder Fortschrifi, ob in geistiger, sozialer oder materieller Hinsicht, ausge-
schlossen” (SCHWEIZER, 2003: 334). Dazu auch FENDR1, 1996: 404 {f.

113 Und des Christentums. Allerdings unterschied sich Frobenius® Haltung zum Christentum
deutlich von dessen Islam-Interpretation. Thes kann hier aber nicht weiter verfolgt werden.

114 FrROBENIUS, 1898,

115 FroOBENIUS, 1898: 20.

AS/EA LXVI=3-2012, S. 633-709



680 REINHARD SCHULZE

Ganz dem Ursprungsmystizismus verhaftet erachtete er den Islam als eine se-
kundére Erscheinung, die aus einem voluntaristischem Akt Muhammads heraus
entstanden sei. Da der Islam von Frobenius nicht mit dem Begritf “Kultur” inter-
pretiert wurde, gab es auch bei thm keinen “islamischen Kulturkreis™. Genau
hier unterschied sich Frobenius von Waitz und Bastian: Waitz hatte ja noch eine
Differenz von Natur- und Culturvélkern postuliert; mit “Culturkreise™ bezeich-
nete er daher zum Beispiel das Christentum und den Buddhismus — allerdings
nicht den Islam. Anders Heinrich Rickert: In seinem Lehrbuch der Welt-
geschichte in organischer Darstellung von 1857 hatte er recht austiihrlich einen
“arabischen oder islamischen Culturkreis™ diskutiert.!16 Ich will hier der Ge-
schichte des Klassifikationsbegrifts “Culturkreis”, der seit Beginn des 19.
Jahrhunderts belegt ist, nicht weiter nachgehen.!'” Fiir unseren Zusammenhang
allein 1st wichtig, dass in dem Masse, wie Frobenius den Culturbegriff!!® volker-
kundlich universalisierte und ithn zum Grundparadigma seiner Morphologie
erhob, er thn gleichsam sékularisierte.!’ Aus dem bis dahin gepflegten Neben-
einander von Cultur und Religion wurde so ein hierarchisches Gefiige: Cultur
geriet zum sikularen Interpretationsbegrift von Religion. Anders als bei Edward
Burnett Tylor (1832-1917) war Cultur aber nicht das “komplexe Ganze™12,
sondern eine autonome beseelte biologische Determinante, die das hervorbringe,
was der Mensch mache. Der Islam war somit — wie Religion Giberhaupt — kultu-
rell determiniert. Er konnte mithin selbst nicht Kultur sein. Das entsprach dem
konventionellen Bild eines “kulturlosen™ oder “kulturfeindlichen™ Islam.

Nach der Riickkehr von der zweiten Innerafrika-Expedition konkretisierte
Frobenius sein Urteil iiber den Islam wie folgt:

116 RUCKERT, 1857, II: 803.

117 STRECK, 1999: 31-43.

118 Dhe Schreibung “Cultur” soll die spezifische Verwendung des Kulturbegriffs im spiiten 19.
Jahrhundert andeuten.

119 Der Begriff “Kulturkreis™ ist irgendwie dem hegelschen Milien geschuldet. Erste Belege fin-
den sich aus dem Jahr 1814, Er war zum Teil synonym mit Culturwelt. Eine “orientalische
Culturwelt” wurde schon 1844 beschrieben. Cf. ROSENKRANZ, 1848: 83: “Jeder Culturkreis
enthilt eine gewisse Summe von Kenntnissen und Fertigkeiten, die als das gleichsam
ausgemachte Resultat der Bildung angesehen werden kann.”

120 Tvvror, 1871: 1: “Culture, or civilization, taken in its broad, ethnographic sense, 1s that com-
plex whole which includes knowledge, belief, art, morals, law, custom, and any other capa-
bilities and habits acquired by man as a member of society.” Bemerkenswert ist hier die

Gleichsetzung von Kultur und Zivilisation.

AS/EA LXVI=32012, 8. 653-709



LEO FROBENIUS UND DIE [SLAMWISSENSCHAFT 681

Hier muss ich den Islam noch einmal einige Worte widmen, um die kulturgeschichtliche
Bedeutung Mangus [also Sansanne Mangu in Togo] ganz verstiandlich zu machen. — Uber
die nationalisierende Bedeutung des Islam habe ich mich bereits ausgesprochen. e zere-
monielle Bedeutung ist die wesentliche. Wo der Islam eine Moschee gebaut hat, da ist fiir
jeden Mohammedaner auch ein Marktplatz gegeben. Ihe Gemeinschaft der Islamiten in reli-
gioser Hinsicht ist gleichbedeutend mit einer Gemeinschaft von Handelsinteressenten, die
stets bereit sind, sich bei der merkantilen Ausnutzung nicht-islamitischer, also heidnischer
Volker zu unterstiitzen. Die unzihligen kleinen Kolonien der Mohammedaner, die iiber die
Heidenlénder ausgestreut sind, sind nichts anderes als Kolonien von Handeltreibenden, die
die Produkte der Heidenstimme in Umsatz und Austausch bringen. Also in Wahrheit bedeu-

tet diese Gruppe von Mohammedaner einen “Kaufmannsbund™ 12!

Schon jetzt ging es thm darum zu zeigen, dass der Islam falschlicherweise fiir
“die hoheren Kultursymptome dieser Liander” (d.h. Westafrikas) verantwortlich
gemacht werde.!2?

Der Islam war so fiir Frobenius keine Cultur, die sich durch Artefakte, sich
also materiell bestimmen liesse. Daher konnte er auch nicht seiner frithen Kul-
turkreislehre entsprechend dar- oder besser ausgestellt werden. Den Ausschluss
des Islam vollendete Frobenius durch seine Mythenforschung. Der Mythus, oder
wie IFrobenius zu sagen pflegte, die Mythe, definierte er komplementir zum
Artefakt als die dussere Form eines Kulturkreises. Nun war es unter den Orienta-
listen und frithen Mythologen Konsens, dass der Islam — wie auch das Judentum
— eine anti-mythische Tradition sei. Das hatte schon Ernest Renan so postuliert
und in dieser scheinbaren “Tatsache” den “trockenen Geist des semitischen
Monotheismus™ wirken gesehen. Das Christentum wurde hiervon ausgenommen,
da es — nach Europa gekommen — sich dort mit vorchristlichen Mythen ver-
schmolzen und sich so aus dem semitischen Monotheismus befreit habe. Der
Orientalist Goldziher trachtete nun danach nachzuweisen, dass das Judentum,
dann auch der Islam durchaus “mythenfihig” gewesen seien. Doch auch hier
wurde 1thm ein Riegel vorgeschoben: De lagarde und Marquart postulierten,
dass das Mythische im Islam und im Judentum lediglich grobe Ubernahmen aus
der arischen Tradition der Perser gewesen sei. Der semitische Monotheismus
galt so als Antithese zur “mythischen Cultur”. Hier entfaltete sich ein altes
Grundmotiv, das Frobenius nachhaltig prigen sollte: das “Schopferisch-
Mythische™ als das Urspriingliche menschlicher Cultur sei durch das Semitische,

121 FROBENIUS, 1911: 358,
122  FROBENIUS, 1911: 349,

AS/EA LXVI=3-2012, S. 633-709



682 REINHARD SCHULZE

bei Frobenius spater das Hamitische genannt, zerstort worden.!? Nicht zufillig
vermutete Frobenius den “Ursprung” der Athiopen im “arischen” Persien.!2* Der
Islam war somit der die prinzipielle Antithese zu dem, was Frobenius historisch
zu rekonstruieren gedachte, namlich die Welt vor der Welt, die urspringliche
Welt, die er schliesslich in Atlantis, das er in Westafrika lokalisierte, fand. Die
Atlantis-These belegt zugleich, dass es nun einen deutlichen Widerspruch zwi-
schen den Philologen und den Kulturkundlern gab.!?3 Philologen wie Althistori-
ker erachteten Atlantis als eine reine philosophische Spekulation, die Kultur-
kundler hingegen als Realitét, als Geschichte vor der Geschichte.

123 Dhe Stereotypenzuordnung macht die hfferenz iiberdentlich: Hamiten (s.l. die Muslime)
seien umherirrend (440), tierverbunden (441), in Clans organisiert (492), ablehnend gegen-
itber Assimilation (465), matriarchalisch (473), mutig (470), kriftig (470), kampfeslustig
(471, 473), faul (477), grausam (470), ungerecht (472), rationalistisch, materialistisch,
zweckmiéssig (434), aberglidubisch (505), pietiitlos (504), fatalistisch (472), egoistisch (476)
und egozentrisch (509); die Athiopen (s.1. die Allafrikaner) seien hingegen sesshaft (480),
bodenverbunden (459), in Sippen orgamsiert (457, 493), offen gegeniiber Assimilation
(463), patriarchalisch (484), gchemmt (484), schwerfillig (484), gemiitsvoll (485), fleissig
(499), harmoniebediirftig (465), mitfithlend (458), sinnentief (462), religits (300), pietitvoll
(464), demiitig (500), schicksalsbereit (301) und sozial (494). Hier zusammengestellt von
WITTMANN, 2001: 34, WITTMANN verweist auf FROBENIUS, 1929,

124  Der britische Anthropologe C. G. Seligman, wie Frobenius 1873 geboren, hingegen setzte
“das Hamitische™ als die ursprilngliche “grosse zivilisatorische Kraft in Schwarzafrika” an,
siche SELIGMAN, 1930: 18. Hierzu KUKLICK, 1993 268,

125 Analog zum Beispiel der Babel-Bibelstreit, der seinen Anfang nahm mit einem 6ffentlichen
Vortrag des deutschen Assyriologen Friedrich Delitzsch (1850-1922) am 13, Januar 1902
vor der Deutschen Orientgesellschaft in der Sing-Akademie zu Berlin. Hauptkontrahenten
waren der protestantische sichsische Theologe Friedrich Eduard Kénig (1848-1936) und
der Jesuit und Mathematiker Franz Xaver Kugler (1862-1929). Die Lehre vom “Panbabylo-
nismus”, die der Altorientalist Hugo Winkler (1863-1913) vertrat, radikalisierte die An-
schanung von Delitzsch. Bemerkenswert 1st die positive Stellungnahme von Wilhelm
Schmidt zu Kugler (ScHMIDT, 1908), dies obwohl gerade die Panbabylonisten sich dem
Diffusionismus verschrieben hatten. Schmidt, der noch am “Elementargedanken™ wvon
Bastian festhaltend betonte: “Unter ‘Elementargedanke’ verstehen wir zunichst die allge-
meine Tatsache, dali eine ganze Anzahl von inneren und duferen Erzeugnissen des mensch-
lichen Geisteslebens und der vom Geiste geleiteten dufleren Tétigkeit des Menschen so sehr
aus der auf der ganzen Welt im wesentlichen gleichen Natur des Menschen oder auch aus
solchen ebenfalls auf der ganzen FErde gleichen dufieren Bedingungen hervorgeht, dal sie in
thren Grundziigen ebenfalls einander dhnlich sein miissen”, nutzte diese Auseinandersetzung
gleich zu einer Abrechnung mit Frobenius’ Theorie eines “Pansolarismus™ “Dem Panbaby-
lomismus sind wir freilich entronnen, aber dafiir mitten in den Pansolarismus von FROBENIUS
hineingeraten™ (SCHMIDT, 1908: 71, 79).

AS/EA LXVI=32012, 8. 653-709



LEO FROBENIUS UND DIE [SLAMWISSENSCHAFT 683

Nun war auch Frobenius gezwungen, zum Islam Stellung zu beziehen. Er
machte dies in lingerer Form nur einmal in seinem ganzen Werk, ndmlich im
ersten und zweiten Band von Und Afrika sprach.'?® Im ersten Band beliess es
Frobenius nur bei sehr allgemeinen Bemerkungen. Hier ging es vor allen Dingen
um die islamische “Invasion aus dem Norden™ und darum, dass der Islam in
erster Linie den Handel bestimmt habe, dass der Islam das Heidentum ausrotten
wolle, dass die grossen sudanesischen Stadte schon vor dem Islam zerstort wor-
den seien, dass der Islam noch mehr als die Européer die afrikanischen Kulturen
vernichtet habe, dass der Islam eigentlich gar kein Islam sei, sondern nur der
Name fur Kolonialisten, und dass das, was man bislang als islamisch identifiziert
habe, im Grunde nur eine islamische Aneignung von urspriinglich Afrikanischen
gewesen sei. Im zweiten Band finden wir dann das Kapitel, auf das sich spiter
Carl Heinrich Becker bezichen sollte und das die Uberschrift “Die Brille des
Islam™ tragt. Damit meinte Frobenius die Sichtweise, die atrikanischen Kulturen
durch die Brille des Islam wahrzunehmen, das heisst anzunehmen, dass alles was
heute als Kultur in der afrikanischen Welt erkannt wird, das Ergebms der
islamischen Eroberung gewesen sei. Diese Metapher konkretisierte Frobenius in
dem Vorwurf, dass die Européder bei ihren Reisen nach Afrika stets von Mus-
limen gefithrt worden seien und daher verfithrt wurden, Afrika mit islamischem
Blick zu sehen. Er selbst verstand die “Eroberungen™ als Kolonialismus. Dabei
unterschied er zwischen einem “Oststrom™ und einem “Weststrom™ arabischer
Eroberungen, wobei er dem “Weststrom™ eine deutlich starkere Macht zuweist.
Zweil Merkmale wiirden vor allen Dingen den so genannten Oststrom betreffen:
erstens die Auffassung des “Islam”, die Muslime seien hoher stehend als die Un-
glaubigen, und zweitens die L.ehre vom Fatalismus. Beides gemischt habe ein
Phlegma unter den Afrikanern hervorgerufen. Gewiss mag auch Frobenius nicht
bestreiten, dass der Islam den Afrikanern ein paar Dinge gebracht habe, doch
selbst diese sind eigentlich nicht islamischen Ursprungs. Denn das Islamische
selbst se1 nur Ergebnis eines Entwicklungsprozesses, der durch die hamitische
Tradition bestimmt gewesen sei. Originell Islamisches gidbe es damit nicht. Fiir
einen Orientalisten etwas provozierend schrieb Frobenius, der wohl nur wenig
Arabisch sprach:

Wenn wir die Quellen, die in Arabisch geschrieben sind, durchforsten, dann finden wir
immer wieder die Erwihnung von Arabern, die sich als Fihrer ilterer afrikanischer Dyna-
stien durchgesetzt haben. Aus arabischen Quellen lisst sich sehr leicht beweisen, dass der
I[slam lediglich als Befruchter und Stimulanz wirksam war,

126 FrROBENIUS, 1912-1913.

AS/EA LXVI=3-2012, S. 633-709



684 REINHARD SCHULZE

Das se1 das einzige positive, was es liber den Islam zu berichten gébe. Dartiber
hinaus sprach Frobenius dem Islam tiberhaupt den Charakter einer Religion ab.
Er sah in ihm lediglich eine Herrschaftsform, die sich durch die machtvolle
Wanderung Cultur angeeignet habe. Der Islam sei in seinem Ursprung eines sehr
primitive Religion, dessen Kern aus nichts anderem bestiinde als aus einer will-
kuirlichen Aneignung der grossen Glaubenssysteme der Antike, des Judentums
und des Christentums, angestrichen mit den Farben hellenistischer und
persischer Cultur. Und dann kam er auf jenes Phinomen zu sprechen, auf dass er
die Metapher “die Brille des Islam™ konkret bezieht: namlich die Tatsache, dass
die meisten europidischen Reisenden in Afrika von Muslimen gefithrt worden
seien, oder besser gesagt durch Muslime verfithrt worden seien, Afrika als
islamisch zu sehen. Besonders bedriickend empfand Frobenius, dass der Islam
nur zwischen Glaubigen und Ungldubigen unterscheide. Damit entfielen alle
Unterscheidungen, die auf rassischer oder kultureller Grundlage beruhten.

Ich will die weiteren Ausfiihrungen von Frobenius tiber die Auswirkungen
des Islam auf die westafrikanischen Kulturen hier nicht weiter nachvollziehen.
Sie betreffen nicht den Islam, sondern das von Frobenius postulierte Faktum,
dass aus der islamischen Oberfldche die Trimmer einer ldangst vergangenen Zeit
hervorragten, die er als die Atlantische Zeit, die Perso-Byzantinische Zeit und
die Athiopische Zeit interpretierte. Uber diese afrikanischen Urspriinge, die
selbst gar nicht afrikanisch seien, habe der Islam als “Herr™ der arabischen Wan-
derung seine Macht entfaltet. Die Tatsache, dass diese Urspriinge in Vergessen-
heit geraten seien, se1 wiederum das Ergebnis des Islam gewesen: schliesslich
griinde der Islam darauf, das thn beherrschende Gesetz, den Islam, 1slamisches
Leben und islamische Kulturen als das einzige anzusehen, was menschlich ge-
nannt werden dirfe; alles andere hingegen sei als heidnisch anzusehen, auszu-
rotten und so schnell wie méglich aus der Erinnerung der Vélker zu streichen.

Frobenius verzichtet darauf, den Islam tiberhaupt in sein Klassifikations-
schema aufzunehmen. Er portraitiert thn als einen form- und gestaltlosen Ant-
agonismus, den die spezifischen “Kulturen™ unterschiedlich bewiltigt hétten.
Der Islam der “Araber” sei eine “weltumspannende[n], verbindende[n], verein-
heitlichende[n] Religion™, die “uiberall gleich 15t”. Als Beispiel fiir die kulturelle
Bewiltigung des Islam fuhrt er die Berber an: sie erachten den Islam als Aus-
druck des Mikrokosmos ithrer Heimat:

e Weltanschauung des Arabers ist eine nebelhafte, eine formarme. Die Weltanschauung
des Berbers ist eine konstruktive, eine gegliederte. Die Weltanschauung des Arabers kennt

nur allgemeine Ideale und Legenden, die des Berbers persdnliche Ideen und kosmogonische

AS/EA LXVI=32012, 8. 653-709



LEO FROBENIUS UND DIE [SLAMWISSENSCHAFT 685

Mythen. Dhe Schopfungskraft des Arabertums duflerte sich in dem einen Ideal des Islam, das

Ddmonische des Berbertums gab dem Christentum eine grofie Reithe von christlichen Kir-

chenviitern. 127

Frobenius sah im Islam den Kulturzerstérer per excellence. Die Araber bezie-
hungsweise die Semitoiden seien ihm ganz erlegen, der Berber hingegen hitte es
geschafft, trotz des Einflusses des Islam “seinem Grundwesen™ treu zu bleiben.
Das gelang 1thnen auch deshalb weil “der Islam, obwohl er und seine formende
Gesetzgebung nicht bedingungsweise, sondern absolut herrschten, sie nur als
Formen herrschen, nur Werkzeuge sind, nicht Inhalt und nicht Werkmeister.”128
Diese Ausserlichkeit zeige sich im Wissen der Marabut, das in der Wieder-
holung “heiliger Spriiche™ bestehe, durch die die “Neger” die Fahigkeit verloren,
eigene Sitze und eigene Gedanken zu entwickeln.'? “Der zersetzenden Einflufy
des ganz anders dirigierenden Islam™* habe durch die “islamischen Stiirme, die
zwischen dem 10. und 17. Jahrhundert mit langwellenden Stoflen tber diese
Lander hinbrausten™, viel verschittet, aber dennoch ragten immer noch Reste
der Kulturen aus den “Massen” hervor.!*! Der “Islam und seine mechanistische
Ausdehnung™ wurden von Frobenius als eine “grosse Form™ bezeichnet.'?? Er sei
damit allenfalls “Geist”, niemals aber “Seele™, so gehore er also nicht zum “Pai-
deuma der Vélker”, also zur “Vélkerzucht™. Er sei etwas, das in das “Seelen-
leben” der Kulturen hineinwirken koénne, niemals selbst “Zucht™,

Frobenius deutet den Islam so im Kontext seiner von Ludwig Klages tiber-
nommenen “pan-romantischen Mystifikation™ der Seele.!33 Dazu passte der alte,
schon seit dem frithen 19. Jahrhundert gepflegte Topos, der Islam sei “seelen-
los™, blosser Geist. Der Wiener Kunsthistoriker Alois Riegl (1858-1905) zum
Beispiel behauptete:

127 FroBENIUS, 19211928, hier I (1921): 4.

128 Fropewius, 19211928, hier I (1921): 26. Dies tibernimmt direkt auf Frobenius verweisend
ROSENBERG, 1934: 365 f.

129 FROBENIUS, 19211928, hier VI (1926): 7 £

130 FRrRoBENIUS, 1921-1928, hier VI (1926): 45.

131 FroBENIUS, 19211928, hier VI (1926): 25.

132 FROBENIUS, 1921: 97.

133 REHBERG, 1981: 168 Klages hingegen sah in Frobenius und Spengler nichts als “abscheu-
liche Modegréssen”, siche FALTER, 2003: 151.

AS/EA LXVI=3-2012, S. 633-709



686 REINHARD SCHULZE

Der Islam geht zuriick auf den einen geistigen Jahwe und verwirft alle Trimitdt und damit
alle Vermengung von Geist und Materie. Thie Materie ist einfach tot, seelenlos. Folge: das

sichtbare materielle Symbol der Gottheit ist ein Stein.!**

Der Islam sei sogar anti-psychisch, indem er den Frauen und den “Unglaubigen™
eine Seele abspriache. Den “islamischen Geist” hingegen gibe es, allerdings war
er gemiss Jakob Burckhardt und Ernest Renan sprode, 6de und trocken. Der
Osterreichischer Volkskundler und Indologe Michael Haberlandt (1860-1940)
tuhrte ihn in seiner Einleitung zur indischen Geschichte wie folgt ein:

Als der islamitische Geist die indischen Zustinde verunreinigte, als dann gar die wahrhaft
pestilenzialischen Einfliilsse mongolischer Horden, die nur die viehischeste Brutalitit und

der Instinct der Zerstorung trieb, [...].133

Ahnlich hatte sich der Redaktor Eduard Widenmann (1801-1854) in der Zeit-
schrift Das Ausland gedussert:

Der islamitische Geist kann seinen Ursprung nicht verliugnen: er ist wesentlich kriegerisch
und zerstérungssiichtig, mit seinem schroffen Monotheismus dem indischen Gétterthum

nicht allein, sondern dem ganzen Gedankengang des Volkes zuwider. 136

Fir Frobenius hingegen gab es noch nicht einmal einen solchen “islamitischen
Geist”: Der Islam sei schlicht das Werk Muhammads gewesen. 137

134  RIEGL, 1966: 237.

135 HABERLANDT, 1887 26,

136 Das Ausland 343 (9.12.1845). 1372, Natirlich gab es um 1900 auch klare Gegen-
stellungnahmen. Der Schweizer Mathematikhistoriker Heinrich Suter (1848-1922) zum
Beispiel meinte einen produktiven islamischen Geist zu erkennen: “Uber die Entwicklung
des wissenschaftlichen Lebens der Araber und die Beteiligung der einzelnen Nationalititen
an demselben mag man wohl den wunderbaren Finfluss erkennen, den der arabisch-
1slamitische Geist auf die verschiedensten ja sogar in ihrer Naturanlage rohe Vélker
ausgeiibt hat — eine Erscheinung, die dem denkenden Forscher auf dem Gebiete der Kultur-
geschichte sich stets als eine interessante, des tiefern Studiums wiirdige aufdringen muss”™
(SUTER, 1900: 207). Doch offensichtlich beschrinkte sich diese eher positive Stellungnahme
auf Orientalisten.

137 FRrROBENIUS, 1903: 401: “Von all den Flutwellen, welche der Volksreichtum Arabiens iiber
Vorderasien entwendet hat, ist die des siebten Jahrhunderts die gewaltigste, weitestgreifende
und erfolgreichste gewesen; withrend frither nur einzelne Scharen, in gewissen Zeitrdumen
emander folgend und ohne Zusammenhang, in Mesopotamien und Syrien eindrangen und

als veremzelte Wellen sich verliefen, gab Mohammed seinem Volke mit dem Islam ein ein-
heitliches Ziel.”

AS/EA LXVI=32012, 8. 653-709



LEO FROBENIUS UND DIE [SLAMWISSENSCHAFT 687

Frobenius® Deutung des Islam als “Anti-Kultur”, “Anti-Religion” und
“Anti-Psychisches™ ist bemerkenswert. So, wie Ernst Troeltsch den Islam aus
der Absolutheit der Religion, FErnest Renan und Max Miiller thn aus dem
Mythos, und Jakob Burckhardt ihn aus der Geschichte verbannt hatten 138,
schloss I'robenius den Islam aus der “Kultur” als gestaltende “Zucht™ aus. Die
Elementarisierung und Archaisierung des Unbewussten, die sich gemiss
damaliger Volkerpsychologie in der Ursprungsmystik vereinigten, vollzog Fro-
benius daher nicht am Islam nach.

Frobenius blieb diesem negativen Islamkonzept bis in seine spiten Schrit-
ten treu. An keiner Stelle wird er ithn nochmals so ausfiihrlich ansprechen wie
1912 im zweiten Band von Und Afrika sprach. Der Islam war fiir ithn eine ver-
nachlédssigbare Grosse: geschichtlich zwar wirksam, selbst aber geschichtslos
entzége er sich dem intuitiven Verstehen, mit dem Frobenius der Urspriinglich-
keit von Kulturen beziehungsweise ihrem Paideuma auf die Spur kommen
wollte. Der Islam stand so fiir das, was er auch im Kontext der Lebensphilo-
sophie erkenntnistheoretisch kritisierte: eine auf das geschrieben Wort zentrierte
Geistestradition, die den Zugang zum intuitiven Verstehen der in Mythen
sprechenden und sich in Artefakten manitestierenden archaischen Kulturseelen
versperre.

Damit ist das Grundthema angesprochen, das Beckers Kritik an Frobenius
in seiner Zeitschrift Der Islam (1913) hervorgerufen hat, ndmlich die Behaup-
tung von Frobenius, den Islam ignorieren zu diirten.’* In seiner Besprechung
der ersten beiden Béande von Und Afrika sprach mokierte sich Becker zundchst
tiber den Titel der Biicher von Frobenius, tiber den kiinstlerisch-persénlichen
Charakter seiner Arbeit und tiber den Schwung seiner Fantasie. Positiv ver-
merkte er allein, dass Frobenius gerne der Sache auf den Grund gehen mochte,
aber dennoch bleibe festzuhalten: “Da wird wohl manches schéne Gebidude
zusammenbrechen, aber immer noch genug {ibrig bleiben, das unseren Dank ver-
dient.”

138 “Der Islam, der eine so furchtbar kurze Religion ist, ist mit dieser seiner Trockenheit und
trostlosen Einfachheit der Kultur wohl vorwiegend eher schidlich als niitzlich gewesen, und
wire es auch nur, weil er die betreffenden Vélker ginzlich unfithig macht, zu einer andemn
Kultur itberzugehen. The Einfachheit erleichterte sehr seine Verbreitung, war aber mit der-
jenigen héchsten Finseitigkeit verbunden, welche der starre Monotheismus bedingt, und
aller politischen und Rechtsentwicklung stand und steht der elende Koran entgegen, das
Recht bleibt halbgeistlich” (BURCKHARDT, 2000: 211).

139 Zum Ganzen auch MORRONE, 2006: 145-150.

AS/EA LXVI=3-2012, S. 633-709



688 REINHARD SCHULZE

Im Kern geht es Becker um die Frage, ob die Staatenbildung in Afrika erst
mit dem Islam begonnen habe. Frobenius teilte natiirlich nicht diese Auffassung,
und Becker kommentierte: “Frobenius macht sich davon frei, und ein lodernder
Hass gegen den Islam durchzieht das ganze Buch, das auch darin eine merk-
wiirdige Ahnlichkeit mit dem Marquartschen hat.” Wihrend Becker allerdings in
Marquart jemanden sah, der den Islam immerhin “kennt”, warf er Frobenius
nicht nur Oberflachlichkeit, sondern tiberhaupt mangelnde Islamkenntnis vor.
Das einzige positive Element, das Becker Frobenius abzuringen vermag, ist, dass
Frobenius auf alte “Volkskulturen™, die der Islam nur iibernommen hétte, ver-
wiesen hat. Ich will nun nicht Beckers Kritik im Einzelnen nachvollzichen, die
sich sich unter anderem auf die Tradition des Sandzaubers bezieht, sondern
lediglich den Grundtenor ansprechen: Da Frobenius die Verhéltnisse eben nicht
aus einer “islamischen Perspektive™ analysiert habe, hitte er tbersehen, das
vieles, was er als atlantisch, byzantinisch oder dthiopisch klassifiziert, schlicht
weg islamische Traditionen seien. Martin Hartmann, der als Leipziger Positivist
und Gefolgsmann von Lamprecht dem neukantianischen Becker nicht viel abzu-
ringen vermochte, kam nicht umhin zu kommentieren:

Becker bespricht eine Reihe von Studien, deren erste unter “L.eo Frobenius und die Brille
des Islams™ den “fesselnden historischen Roman”™, den Frobenius in den Atlantis-Biichem

geliefert hat, zerpfliickt unter Anerkennung der Verdienste des Afrikaforschers als Sammler

wichtigen neuen Materials und als Erreger neuer oder neubegriindeter Erkenntnis, 147

Frobenius reagierte in der Einleitung des dritten Bandes seines Werkes Und
Afrika sprach pikiert. Offenbar hat ithn die Besprechung von Becker tief ge-
krinkt. Sonst wire es nicht verstindlich, warum er seiner Erwiderung so viel
Raum zuwies. Becker fiihle sich, so Frobenius, offenbar sehr eingeengt. Er freue
sich, dass Becker auf den Autor verweist, mit dem sich Frobenius einig wusste,
ndmlich auf Joseph Marquart, denn dessen Buch Die Beninsammlung des
Reichsmuseums fiir Volkerkunde, das zeitgleich mit dem dritten Band von
Frobenius Und Afrika sprach erschien, achtete Frobenius als einen Partner, da
Marquart wie er auch alles daran setzten, den Islam als bislang fiir Afrika tiber-
schitzte Kulturmacht beiseitezuschieben. Frobenius verwahrte sich gegen den
Vorwurt, den Islam einfach nur zu hassen. Zugleich betonte I'robenius, dass er
“die Seite des Islam hasse, die alles zerstort und vernichtet hat.” Die Kritik von
Becker tat Frobenius mit ein paar Worten ab. Implizit begriindet er, warum er

140 HarRTMANN, 1913: 226.

AS/EA LXVI=32012, 8. 653-709



LEO FROBENIUS UND DIE [SLAMWISSENSCHAFT 689

sich in seiner Forschung nicht auf Islamwissenschaft bzw. die Orientalistik be-
zieht, mit folgenden Worten:

Das, was den Islam und seine Bedeutung so schwer einzuschitzen macht, st seine schlechte
Literatur. Diese Literatur, die in allen kulturellen Fragen stets immer wieder alles vom allein
selig machenden Mohammed herleiten will, ist derartig verlogen, dass sie schwer handlich

18t.

Und weiter:

Allzu lange haben wir in Afrika unter dem Druck eines iiberschiitzten Islam gearbeitet. All-
zu hoch gehen heute noch die Wogen der Begeisterung fiir den Islam. Heute noch treten
neue Gruppen von Furopiern zusammen, um den Islam weiteres Arbeitsfeld und Ausdeh-
nungsgebiet in den Kolonien zu verschaffen. Niemand bedenkt dabei, dass der Islam die
innerafrikanischen Vélker in Kasten gegliedert und dazu sich eine Kaste geschafft, die selbst
der produktiven Arbeit abhold, stets geneigt 1st, die Heiden fiir sich titig sein zu lassen.

Abschliessend vermerkt er:

Ich bin Professor Becker sehr dankbar, dass er mir mit dieser seiner Rezension und mehr
noch durch den Briefwechsel Anregung und Méglichkeit zur Vertiefung in die Probleme des
Islam bietet. Ich bin mir bewusst, dass ich vielleicht islamische dusserliche Einfliisse unter-
schiitzt habe. Das eine aber bleibt bestehen: die ganze grosse, wesentliche Kultur des tropi-
schen Afrika hat entwicklungsgeschichtlich und in seinen Fundamenten nichts mit dem

Islam zu tun.14!

Becker wird spater nur noch einmal auf Frobenius kurz zuriickkommen, und
zwar in seiner Kritik an Spengler von 1923.1%#2 Damit war Frobenius fiir die
junge Islamwissenschaft “gestorben”. Nur einmal noch sollte er von einem
Islamwissenschaftler gewiirdigt werden, ndmlich von Oskar Rescher (1882—
1972). 1927 besprach er den ersten Band der Volksmdrchen aus der Kabylei und
vermerkte:

141
142

Etwas auffillig 1st die starke Vorliebe von FROBENIUS fiir das Berbertum, die seinen ganzen
Ausfithrungen meines FErachtens einen etwas zu subjektiv gefiirbten Anstrich gibt. Denn
wenn wir auch emnige gute Figenschaften der berberischen Stimme (Fleiss in der Bebauung
des Bodens, eine gewisse Leichtigkeit der Auffassungsgabe) nicht in Abrede stellen wollen,

so hat doch die geschichtliche Entwicklung vom Altertum bis in die Gegenwart herein ge-

FROBENIUS, 1913: xx1—xx1v.
BECKER, 1923 258.

AS/EA LXVI=3-2012, S. 633-709



690 REINHARD SCHULZE

zeigt, dass die hamitischen Stimme Vorderafrikas zu keiner Zeit als Tréger einer besonde-
ren Kultur aufgetreten sind. [...] Ihese Nachweise diirften wohl, denke ich, zur Geniige auf-
zeigen, dass die von FROBENIUS aufgezeichneten Mirchen im wesentlichen nichts anderes
als eine Wiederholung lingst bekannter Motive teils vorderasiatischer teils indischer Prove-
nienz sind, so dass man also besser von “unter den Kabylen kursierenden Miérchen™ als von
“Kabylischen Volksmirchen” sprechen wiirde. Jedenfalls wire durch diese Klarstellung
emer immerhin méglichen Irrmeinung vorgebeugt, als ob diese Mirchen irgendwie den

Kabylen ihre Entstehung verdankten. !4

Reschers Kritik meint im Kern, dass schriftliche wie miindlichen Quellen nur
durch akribische Philologie richtig erschlossen werden konnte. Das Intuitions-
verstehen, mit dem Frobenius zu operieren meinte, wiirde nichts als Fabulieren
hervorrufen.

Als Frobenius nach Erscheinen des Paideuma-Buchs einen festen Platz
unter den lebensphilosophisch ausgerichteten Spatromantikern und Mystizisten
gefunden hatte, war er tuir die meisten Orientalisten untragbar geworden. Natiir-
lich mussten sie zur Kenntnis nehmen, dass Geistesgrossen der damaligen Zeit
wie Ernst Troeltsch Frobenius geradezu in den Himmel hoben. Troeltsch adelte
thn, indem er 1hn in seinem Aufsatz “Die Revolution in der Wissenschaft™ von
1921 aufnahm. Er sah in ithm einen Vertreter des so genannten George-Kreises,
nannte er thn in einem Atemzug mit Gelehrten wie Simmel, Gundolf, Graf Key-
serling** und Spengler und feierte ihn als “Befreier vom Naturalismus als
Weltanschauung™

Weniger bekannt, aber verwandten Geistes ist das “Paidenma’ betitelte Buch des bekannten
und viel umstrittenen Afrikaforschers Frobenius. Paideuma heifit hier das, was bei Gundolf
“Tendenz”, “Kraft” oder “Bewegung” heilit, also der Kulturgeist einer bestimmten Periode
und Gruppe, der auf eigentiimlichem Urerlebnis beruht und nur in v6llig antikausaler, intui-
tiver Weise in historischen Symbolen erfalit werden kann. Frobenius hat diese Methode anf
innerafrikanische Stdmme angewendet und, wenn seine Beobachtungen richtig sind, das
Bild des Menschlichen ungeheuer erweitert, freilich auch relativiert. Aber eine Befreiung
vom Naturalismus als Weltanschauung und als Forschungsmethode will auch dieses Buch

sein 14

143 RESCHER, 1927 164-165.

144 Keyserling jubilierte geradezu anlésslich eines Vortrags von Frobenius anldsslich der
Tagungen der Schule der Weisheit 1927: “Nach Frobenius® Vortrag waren wir dazu reif ge-
worden, die Sonderstellung des Menschen zu begreifen. Uns wurde klar, inwiefern ihn, und
ithn allein auf Erden, wesentlich unirdischer Geist beseelt” (KEYSERLING, 1927).

145 TROELTSCH, 1925: 664.

AS/EA LXVI=32012, 8. 653-709



LEO FROBENIUS UND DIE [SLAMWISSENSCHAFT 691

Allein das, was er zu Spengler sagte, hielt er wohl auch Frobenius vor, namlich
“ein freilich sehr viel loseres Verhiltnis zur Spezialforschung und eine gréfere
Verachtung tir die gemeine Richtigkeit™ als zum Beispiel Gundolt zu haben.!46

Mit seinem FEintritt in das Milieu, das ithn mit den Leipziger Monisten
Ostwald und Haeckel, den Kosmikern Karl Wolfskehl, Alfred Schuler, Ludwig
Klages, Stefan George und Albert Verwey und den Lebensphilosophen Scheler,
Spengler und Keyserling verband, schied Frobenius aus dem Horizont der
Orientalisten endgiiltig aus. Der Soziologe Alfred Vierkandt (1867-1953) be-
schrieb fast euphorisch Frobenius mit folgenden Worten:

Spitere Forscher, die sich mit der Geistesgeschichte des zwanzigsten Jahrhunderts beschif-
tigen, werden in der vorliegenden Schrift vielleicht ein besonders lehrreiches Dokument er-
blicken firr den grossen Wandel in der geisteswissenschaftlichen Denkweise, wie er sich in
unserer Zeit vollziehen, Frobenius’ Buch hat einen genialen Zug. Es zeigt uns, wie sein Verf,
sich von den Fesseln des Positivismus befreit und in die neue Denkweise hineingearbeitet
hat, die gekennzeichnet ist durch Begriffe wie Totalitatskausalitit, Ganzheit und schopfe-
rische Entwicklung und durch Namen wie Bergson, Spengler, Spranger und Wertheimer.
Das Verdienst dieser Entwicklung ist um so grésser, als Frobenius sich auf keine philosophi-
sche Theorie stiitzt, keine Helfer im Kampf hat, seinen Weg vielmehr als reiner “Autodi-
dakt™ gegangen ist, und abermals um so grosser, als Frobenius einer Wissenschaft angehért,
die bis auf den heutigen Tag vom Positivismus bis zur Verknécherung beherrscht ist,
namlich der Vélkerkunde. Leider hat Fr. seine Gedanken nur ganz kurz skizziert und sich
iiberall auf knappe Andeutungen beschrinkt. 147

Dabei schien es 1914/15 doch noch so, als ob Frobenius in den Kreis der Ornen-
talisten vorstossen koénnte. Als Frobenius im November 1914 dem Grossen
Hauptquartier vorschlug, eine Expedition iiber Damaskus, Medina und dem
Roten Meer in den Sudan auszuriisten, um dort einen antibritischen Aufstand zu
inszenieren, war es Martin Hartmann als spiritus regens der von Max von
Oppenheim (1860—-1946) geleiteten Nachrichtenstelle fiir den Orient, der thm bet
der Organisation der Operation beistand (oder beistehen musste). Uber diese
gescheiterte Expedition ist schon oft berichtet worden, deshalb erspare ich hier

146 Dass Spengler Frobenius positiv zitiert, verwundert natiirlich nicht. Zu Spenglers Dentung
des Islam als Teil emner “magischen Kultur” siche jetzt auch RapTkg, 2009 129. Nach der
kritischen Darlegung von Spenglers [slamdeutung kommt RADTKE zum Schluss: “Diese
kleinen fehler bringen zudem sein system nicht zum einsturz. Aber dancben stehen treffliche
emsichten, so iiber das wesen des islams, {iber die nachzudenken sich noch immer lohnt.”

147  VIERKANDT, 1924: 569,

AS/EA LXVI=3-2012, S. 633-709



692 REINHARD SCHULZE

weiltere Details.*® Fiir unseren Zusammenhang sind nur zwei Dinge von Bedeu-
tung: erstens die Tatsache, dass sich Frobenius als Araber und Muslim tarnen
musste, zweitens die Folge, dass Frobenius 1915 Mitglied der Deutschen Gesell-
schaft fur Islamkunde wurde, die Martin Hartmann mitbegriindet hatte. Fiir
kurze Zeit schien es, als ob Frobenius zumindest im Kreis der Hartmannschen
Tradition der Islamwissenschaft, die ja eng mit dem Leipziger Positivisten-
Milieu verbunden war, Anerkennung gefunden hat. Fast schon symbolisch muss
hier sein “pragmatischer Ubertritt” zum Islam gewertet werden, ironischerweise
also just zu der Religion, die er am meisten hasste. Doch mit dem Tode von
Hartmann im Dezember 1918 endete diese Zusammenarbeit.

VI

Die geisteswissenschaftliche Wende in der Anthropologie und Ethnologie, fiir
die — neben Ratzel — der Name Frobenius steht, hat so zu keiner Diskursgemein-
schaft mit der Islamwissenschaft geftihrt, die ja ebenfalls das Produkt dieser
Wende, diesmal im Bereich der Orientalistik, gewesen war. Trotz dieser genea-
logischen Nihe konnte der Widerspruch zwischen der textorientierten Islam-
wissenschaft und der FEthnologie nicht iberwunden werden.

Eine bemerkenswerte Ausnahme bildet die amerikanische kulturrelativisti-
sche Tradition, die Franz Boas begriindet hatte. Boas™ historischer Partikularis-
mus, der analog zu Ratzel und Frobenius auf der geisteswissenschaftlichen
Wende der deutschsprachigen Ethnologie griindete,'® und sein linguistisches
Profil erlaubten es Orientalisten wie Gustav von Grunebaum, ihre Forschungen
der Kulturanthropologie zuzuordnen. So vermerkte von Grunebaum 1962:

Ich mochte behaupten, dass fiir langere Zeit die Kulturanthropologie als menschliche Selbst-
analyse mittels emer “Kulturlehre” (Kulturanalyse) verstanden, heute die Schliisselposition
im Gefiige der Wissenschaften innehat. [...]. Was auch immer letzten Endes die erkenntnis-
theoretische Richtigkeit dieser Interpretation unseres heutigen Strebens und seiner Durch-
fithrung in den in einer Kulturlehre zusammenlaufenden, wenn nicht in thr kulminierenden
Einzelwissenschaften, die sich durch die Kulturanthropologie entwickelten, sei, sie ermég-

licht es uns, die Kulturanalysen im islamischen Bereich (wie auch in anderen) zu klassi-

148 HENE, 1980, McMEEKIN, 2010: 141-166, BRAUKAMPER, 1994: 553561, Da Riva, 2009:
29-111.
149 Boas, 1889

AS/EA LXVI=32012, 8. 653-709



LEO FROBENIUS UND DIE [SLAMWISSENSCHAFT 693

fizieren und zu bewerten, hinsichtlich ithrer Nutzanwendung fiir unsere wichtigsten Bestre-

bungen und fiir die Vemiinfligkeit unserer methodologischen Erfordernisse. 1°°

Diese Definition der (relativistischen) Kulturanthropologie als auch fiir Orienta-
listen giltige Leitdisziplin wurde u.a. durch Alfred Kroeber (1876-1960)
erméglicht. Immerhin zeigte sich dieser gegentiber islamischen Themen offen.
So nahm er einen Beitrag des Anatomen und Anthropologen Felix von Luschan
(1854-1924) zur Anthropographie in Westasien, in dem von Luschan auch auf
“Mohammedaner” behandelte, in seinem oft benutzten Source Book auf. 13!
Zudem berticksichtigte er den Islam in seiner 1944 erschienen Monographie
Configurations of Culture Growth,>? aus der von Grunebaum spéter ausgiebig
Nutzen zog.

Bis in die frithen 1960er Jahre war der Islam also allenfalls in den relativi-
stischen Programmen der amerikanischen Kulturanthropologie prisent. Frobe-
nius’ Hass auf den Islam und dessen radikale Abwertung durch Lévi-Strauss
verblassten zwar 1m Laufe der Zeit, doch blieben die von Anthropologen und
Islamwissenschaftler erhobenen Geltungsanspriiche gegeniiber “dem Islam™ ge-
trennt. Tilman Nagel begriindete dies mit den Worten:

Die Soziclogie ist der Versuch, das Mald der Naturwissenschaft auf die Erforschung der
menschlichen Gesellung auszuweiten. Es liegt nahe, dali Geisteswissenschaftler die sozio-
logische Uberformung ihrer Disziplinen begriiBten, weil sie ihnen einen Weg aus der ver-
meintlichen Irrelevanz zu weisen schien. Fiir die Arabistik bedeutete diese Wende, dall man
den Orient lediglich als ein Fallbeispiel von Theorien zu betrachten habe, die nicht aus der
Erkundung orientalischer Uberlieferung und Gegenwart gewonnen wurden. Die philologi-
sche Durchdringung und die historisch-kritische Interpretation der arabischen Texte gelang-
te in den Geruch des Uberholten. [...] DaB die Annahme globaler “Strukturen” keine Leit-
idee wissenschaftlicher Erkenntnisarbeit ist, sondemn eine pure Ideologie, liegt mithin auf
der Hand. [...] Der Orientalist befafit sich zudem mit Kulturen, die in einer fiir den Europier,
zumal fiir den Deutschen kaum nachzuvollziehenden Weise aus einer historischen Tiefe
leben. Daher ist der Orientalist gehalten, nicht nur die Gegenwart in Rede und Widerrede zu
erkunden, sondern muf in die in der Gegenwart zur Erscheinung kommende Vergangenheit

eindringen.

Nagel beharrte so darauf, dass der Islam “das unvergleichbar Fremde™, dessen
Erschliessungprivileg der philologisch arbeitenden Orientalistik zufiele, da nur
sie das IFremde fremd sein lassen und sich der “Geisteshaltung™ erwehren kénne,

130 vonN GRUNEBAUM, 1969: 150 f.
1531 vown LuscHAN, 1920,
152 KROEBER, 1944: 665-669.

AS/EA LXVI=3-2012, S. 633-709



694 REINHARD SCHULZE

auf deren “Boden™ “die Ideologie der Interkulturalitdt wuchert” und die “fiir
alles und jedes Verstindnis bekundet und stets die Anstrengung des Verstehens
schuldig bleibt™.13* Die Islamwissenschaft bleibt diesem Anspruch folgend eine
idiographisch ausgerichtete Geisteswissenschaft, die ihre Erkenntnisse tiber eine
philologisch verankerte Texthermeneutik zu gewinnen versucht, das “Islami-
sche™ also in die Geschichte so zurtickbindet, dass seine postulierte Unvergleich-
barkeit sichtbar wird.

Die Diskussion von Frobenius® Islamverstindnis hat gezeigt, dass in dem
Moment, wo sich Ethnologie und Islamwissenschaft als Geisteswissenschaft
begegneten (~1890—-1950), ihre jeweiligen Geltungsanspriiche kollidierten. Die
sozialwissenschaftliche Wende der Ethnologie, durch die auf einem miihevollen
Weg die alten diffunionistischen und evolutionistischen Modelle iiberwunden
wurden (~1920—-1970), bekraftigte zunichst die systematische Differenz beider
Wissenschaftstraditionen und erlaubte auf Seiten der Anthropologie — wie das
Beispiel von Lévi-Strauss zeigt — Urteilsbildungen, die von der Islamwissen-
schaft nicht zur Kenntnis genommen wurde. In dem Moment aber, wo die seit
den 1880er Jahren wohl definierten Grenzen zwischen Geistes- und Sozial-
wissenschaften zumindest durchlédssig, wenn nicht gar zu einem Relikt histo-
rischer Wissenschaftsdifferenzierung wurden (ein Prozess, der vor allem im
Kontext der Weber-Rezeption seit den 1960er Jahren im Gange ist)!34, wo durch
die Orientalismuskritik ein sowohl die Geistes- wie die Sozialwissenschaften
gemeinsamer Metadiskurs oftengelegt wurde, stellte sich auch die Frage nach
der Bezichung zwischen Anthropologie und Islamwissenschatt neu. Doch noch
immer bilden die Begriffe Islamwissenschaft und Anthropologie beziehungs-
weise Fthnologie kein Syntagma.!> Der etwas pathetisch wirkende Aufruf von
Ulrich Rebstock aus dem Jahr 2003 vermag an diesem Sachverhalt kaum etwas
indern:

Aus dem Umkreis ithrer Autoren [d.h. der Autoren der besprochenen Arbeit, R.S.] ist seit
Beginn der Neunzigerjahre eine Reithe von Publikationen hervorgegangen, die ein un-
iitberhérbarer Appell zusammenhalt: [...] Ethnologie und Islamwissenschaft vermégen nur

unter gegenseitiger Offnung aus mehreren lang erprobten, “klassischen” Analysemodellen

133 NaGEL, 1998: 371, 376, 377, dazu u.a. PHiLIpP, 2000.
1534  Dazu Bora, 2003.
155 Ihes ungeachtet der Tatsache, dass die Kombination beider Disziplinen in Studienbiogra-

phien seit den 1990er Jahren an Bedeutung gewinnt.

AS/EA LXVI=32012, 8. 653-709



LEO FROBENIUS UND DIE [SLAMWISSENSCHAFT 695

auszubrechen und entsprechende Antworten auf die zwischen Historizitit und Permanenz

gegriindeten gegenwirtigen Entwicklung in der arabisch-islamischen Welt zu finden, 1

Die Unbektimmertheit, mit der sich nun die Anthropologie einem “islamischen”
Feld zuwendet und sogar bereit ist, ihre “Forschungsgegenstinde™ islamisch zu
attributeren,’®” spiegelt sich in einer postkolonialen Situation, wo das “Islami-
sche” nicht mehr geographisch, historisch oder philologisch von der “westlichen
Welt” abgekoppelt werden kann. Wie schon im Kontext der “peasant studies”,
die das Bauerliche nicht mehr auf exotische Runddérfer in Afrika beschrinkte,
sondern analoge ““westliche” Lebenswelten in ihre Forschung integrierte, wo
also die Ethnologie authérte, Ethnologie zu sein und statt dessen zu einer syste-
matischen Disziplin wurde, konstituierte sich ein das “islamische Feld” bearbei-
tendes Getlecht von Wissenschaften, das die klassische, gerade einmal 100 Jahre
alte Islamwissenschaft in ithrem Traditionskern herausforderte. Der Islamwissen-
schaft mag es ein Trost sein, dass auch die Anthropologie in dem aktuellen
Entdifferenzierungsprozess der Geistes-und Sozialwissenschaften ihre Praxis an
thren Kanon und an Begriffe “Feldforschung™ zuriickbindet, um den Schwierig-
keiten, die Anthropologie systematisch von der Soziologie zu trennen, zu ent-
gehen. Auch die Islamwissenschaft wird so weiterhin ihren Kanon herausstellen
und ihre historisch-hermeneutischen Kompetenzen betonen. Faktisch aber sind
soziologische, anthropologische, historische und philologische Forschungen zum
“Islamischen™ langst zu einem Gewebe verflochten, deren Differenz sich allein
aus der Wahrnehmung der Forschung ergibt.

Bibliographie

Abkiirzungen:

AR: Archiv fiir Religionswissenschaft

EL Encyclopaedia of Islam

OLZ. Orientalistische Litteratur-Zeitung

ZMDG: Zeitschrift der deutschen morgenlindischen Gesellschaft

156 REBsTOCK, 2003: 273, zu BonTE / ConTE / DRESCH (Hg.), 2001.
157 Z.B. Kraus, 2004: 49 .

AS/EA LXVI=3-2012, S. 633-709



696 REINHARD SCHULZE

ARKOUN, Mohammed

1989 “Actualité du probléme de la personne dans la pensée islamique.” Die
Welt des Islams, N.S.., 29.1/4. 1-29.

AsAD, Talal

1970 Kababish Arabs: Power, Authority, and Consent in a Nomadic Tribe.
New York: Praeger Publishers.

ATTUNISI, Schaich Salih Aschscharif [Salih as-Sarif at-TlnisT|

1915 Hagiqgat aldschihad. Die Wahrheit iiber den Glaubenskrieg. Aus dem
Arabischen tbers. von Karl E. SCHABINGER;, mit einem Geleitwort
von Martin HARTM ANN. Berlin: Reimer.

BASTIAN, Adolf

1860 Der Mensch in der Geschichte. Zur Begriindung einer psychologi-
schen Weltanschauung. Bd. 1. Leipzig: Otto Wigand.

BATUNSKY, Marc,

1981 “Carl Heinrich Becker: From Old to Modern Islamology.” /nter-
national Jowrnal of Middle East Studies 13: 287-310.

BAUMANN, Herrmann

1963 “Robert Hertz. Death and the Right Hand (1960).” ZDAMG 113: 172—
173

BECKER, Carl Heinrich

1912 “Islam.” Archiv fiir Religionswissenschaft 15: 530-602.

1920 “Martin Hartmann.” Der Islam 10: 228-233.

1922 “Der Islam 1m Rahmen einer allgemeinen Kulturgeschichte.” ZDAMG

76: 19-36.
1928 “Spenglers magische Kultur.” ZDMG 77: 255-271.
Boas, Franz

1889 Die Ziele der Ethnologie: Vortrag gehalten im Deutschen gesellig-
wissenschaftlichen Verein von New York, am 8. Mdrz 1888. New
York: H. Bartsch.

BockK, Nikola Susanne

1995 “Historical anthropology and the history of anthropology in
Germany.” In.: Han F. VERMEULEN / Arturo Alvarez ROLDAN (Hg.):
Fieldwork and FFootnotes. Studies in the History of uropean Anthro-
pology. London and New York: Routledge, pp. 202-218.

BONTE, Pierre / Edouard CONTE / Paul DRESCH (Hg.)

2001 Imirs et présidents. Figures de la parenté et du politique dans le
monde arabe. Préface de Jean-Claude Vatin. Paris: CRNS Editions.

AS/EA LXVI=32012, 8. 653-709



LEO FROBENIUS UND DIE [SLAMWISSENSCHAFT 697

BoRra, Alfons

2003 “*“Whatever its causes’ — Emergenz, Koevolution und strukturelle
Kopplung.” In: Ulrich WENZEL / Bettina BRETZINGER / Klaus HoOLZ
(Hg.): Subjekte und Gesellschaft. Zur Konstitution von Sozialitdt.
Weilerswist: Velbriick, pp. 117-138.

BRAUKAMPER, Ulrich

1994 “Frobenius as political agent: journey to Eritrea in 1915.” In: Harold
G. Marcus (Hg.): New Trends in Ethiopian Studies: Kthiopia "94.
Papers of the 12th International Conference of Kthiopian Studies,
Michigan State University 1994. Volume 1. Humanities and Human
Resources. Lawrenceville, NJ.: The Red Sea Press, pp. 553-561.

BURCKHARDT, Jacob

2000 “Uber geschichtliches Studium. Neues Schema.” [1868]. In: Peter F.
GANZ (HG.): Jacob Burckhardt. Aesthetik der bildenden Kunst: Uber
das Studium der Geschichte: mit dem Text der “Weltgeschichtlichen
Betrachtungen™ in der Fassung von 1905. Munchen: Beck (Werke.
Kritische Gesamtausgabe. Bd. 10).

CHICKERING, Roger

1997 “Das Leipziger ‘Positivisten-Kranzchen® um die Jahrhundertwende.”
In: Gangolf HUBINGER / Riidiger vON BRUCH / Friedrich Wilhelm
GRAF (Hg.): Kultur und Kulturwissenschaft um 1900. 1. Idealismus
und Positivismus. Stuttgart: Steiner, pp. 227-245.

CONERMANN, Stephan

1989 “Besprechung von Robert Ilbert. Alexandrie 1830-1930. Kairo 1996.”
ZDM(G 149: 418,

CROOKE, William (Hg.) / Meer Hasan ALl

1917 Observations on the Mussulmauns of India: Descriptive of their Man-
ners, Customs, Habits and Religious Opinions; made during a twelve
years” residence in their immediate society. London: Oxford Univer-
sity Press.

CROOKE, William (Ig.) / Sarif GA FAR

1921 Islam in India or the Qaniin-i Islam: the Customs of the Musalmans of
India comprising a full and exact account of their various rites and
ceremonies from the moment of birth to the hour of death. 1.ondon:

Oxford University Press.
DA RIVA, Rocio
2009 “Lawrence of Arabia’s forerunner: the bizarre enterprise of Leo

Frobenius, aka Abdul Kerim Pasha, in Arabia and Entrea. (1914

AS/EA LXVI=3-2012, S. 633-709



698 REINHARD SCHULZE

1915).” Wiener Zeitschrift fiir die Kunde des Morgenlandes 99: 29—

111.

DE LA GRASSERIE, Raoul Guérnin

1899 Des religions comparées au point de vue sociologique. Paris: Girard
& Briére.

DERCON, Chris / LLeon KREMPEL / Avinoam SHALEM (Hg.)

2010 The Future of Tradition — the Tradition of Future. 100 Years after the
Exhibition Masterpieces of Muhammadan Art in Munich. Miinchen:
Prestel.

DILTHEY, Wilhelm

1883 Kinleitung in die Geisteswissenschaften. Versuch einer Grundlegung
fiir das Studium der Gesellschaft und ihrer Geschichte. Bd. 1. Leipzig:
Duncker & Humblot.

D1AIT, Hichem

1974 L’ Europe et ['lslam. Paris: Le Seuil.

DosTAL, Walter

1990 Iduard Glaser — Forschungen im Yemen: eine quellenkritische Unter-
suchung in ethnologischer Sicht. Wien: Verlag der Osterreichischen
Akademic der Wissenschaft (Osterreichische Akademie der Wissen-
schaft Phil-hist. KI. Sitz. 545 Bd. Veréttentlichungen der Arabischen
Kommission, Nr. 4.).

EICKELMAN, Dale F.

1976 Moroccan Islam. Tradition and Society in a Pilgrimage Center.
Austin, TX: University of Texas Press.

1973 “Form and Composition in Islamic Myths. Four Texts from Western
Morocco.” Anthropos 72: 447-464.

EL-ZEIN, Abdul Hamid

1977 “Beyond Ideology and Theology: The Search for the Anthropology of
Islam.” Annual Review of Anthropology 6: 227-254.

ESPAGNE, Michel

2012 “Le cercle positiviste de Leipzig: une anthropologie en germe?” Revue
germanique internationale [Online], 10 | 2009, mis en ligne le 26 no-
vembre 2012 (sic !), URL: <http://rgi.revues.org/322> [letzter Zugritt
18 Juni 2012].

ESSNER, Cornelia / Gerd WINKELHANE

1988 “Carl Heinrich Becker (1876-1933) — Orientalist und Kulturpolitiker.”
Die Welt des Islams 28: 154-177.

AS/EA LXVI=32012, 8. 653-709



LEO FROBENIUS UND DIE [SLAMWISSENSCHAFT 699

EVANS-PRITCHARD, Edward E.

1940 The Nuer: A Description of the Modes of Livelihood and Political
Institutions of a Nilotic People. Oxford: At the Clarendon Press.

1949 The Sanusi of Cyrenaica. Oxford: Clarendon.

1851 Social Anthropology. 1.ondon, Cohen.

FALTER, Reinhard

2003 Ludwig Klages: Lebensphilosophie als Zivilisationskritik. Minchen:
Books on demand.

FENDRI, Mounir

1996 Kulturmensch in “barbarischer” Fremde: deutsche Reisende im Tu-
nesien des 19. Jahrhunderts. Miinchen: Tudicium.

FRAZER, James George

1908 The Scope of Social Anthropology: A Lecture Delivered Before the
University of Liverpool, May 14th, 1908. LLondon: Macmillan.

FROBENIUS, Hermann

1893 Die Heiden-Neger des dgyptischen Sudan. Der Ostliche Sudan in geo-
graphischscher, historischer und ethnographischer Beziehung. Berlin:
Riemer.

FROBENIUS, Leo

1898 Der Ursprung der Kultur. 1. Band. Ursprung der afrikanischen Kul-
turen. Mit vielen Karten, Tafeln und Textillustrationen. Berlin: Bom-
triger, Berlin. 1898.

1898a  “Der Ursprung der afrikanischen Kulturen.” Zeitschrifi der Gesell-
schalft fiir Erdkunde zu Berlin 33:111-125.

1899 “Ideen tiber die Entwicklung der primitiven Weltanschauung.” Archiv
fiir Religionswissenschaft 2: 64-85.

1903 Weltgeschichte des Krieges, unter Mitwirkung von Oberstleutnant
a.l). H. Frobenius und Korvetten-Kapitan a.ID. W. Kohlhauer. Jena:
Thiringer Verlagsanstalt.

1911 Auf dem Wege nach Atlantis: Bericht iiber den Verlauf der zweiten
Reise-Periode der D. 1. A. F. E. in den Jahren 1908 bis 1910. Berlin-
Charlottenburg: Vita.

1921 Paideuma — Umprisse einer Kultur- und Seelenlehre. Miinchen: Beck.

1921-28 Atlantis: Volksmdrchen und Volksdichtungen Afrikas. Miinchen. Jena:
Eugen Diederichs [Verdffentlichungen des Forschungsinstituts fiir
Kulturmorphologie: Bd. 1: Weisheit, Bd. 2: Das Ungeheuerliche; Bd.
3: Das Fabelhafte; Bd. 4: Mirchen aus Kordofan; Bd. 5: Dichten und
Denken im Sudan; Bd. 6: Spielmannsgeschichten der Sahel; Bd. 7:

AS/EA LXVI=3-2012, S. 633-709



700 REINHARD SCHULZE

Damonen des Sudan; Bd. 8: Erzédhlungen aus dem Westsudan; Bd. 9:
Volkserzihlungen und Volksdichtungen aus dem Zentral-Sudan; Bd.
10: Die Atlantische Gotterlehre; Bd. 11: Fabuleien dreier Volker; Bd.
12: Dichtkunst der Kassaiden].

1929 Monumenta Africana. Der Geist eines Frdteils. Frankfurt am Main:
Societits-Druckerei.

FROBENIUS, Leo (Hg.):

1912-3  Und Afrika sprach: wissenschaftlich erweiterte Ausgabe des Berichtes
iiber den Verlauf der dritten Reiseperiode der Deutschen Inner-
Afrikanischen Forschungs-Expedition in den Jahren 1910 bis 1912.
Berlin: Vita (Bd. 1: Auf den Triimmern des klassischen Atlantis; Bd.
2: An der Schwelle des verehrungswiirdigen Byzanz; Bd. 3: Unter den
unstriflichen Aethiopen).

GEERTZ, Clifford

1968 Islam Observed: Religious Development in Morocco and Indonesia.
Chicago: University of Chicago Press.

GELLNER, Ernest

1973 “Post-traditional forms in Islam: The turf and trade, and votes and
peanuts.” Daedalus 102.1: 191-206.

1981 Muslim Societies. Cambridge: Cambridge University Press.

1996 “The nation: real or imagined? The Warwick Debates on Nationalism.
Ernest Gellner’s reply. ‘Do nations have navels?”” Nations and
Nationalism 2.3: 357-370.

2006 Nations and Nationalism [1983]. 2. Aufl. Oxford: Blackwell.

1961 Organization and the Role of a Berber Zawiya. Ph.D. thesis, Univer-
sity of London.

GERVINUS, Georg Gottfried

1849 Shapespeare. Bd. 1. Leipzig: Wilhelm Engelmann.

(GILSENAN, Michael

1973 Saint and Sufi in Modern Egypt: An IKssay in the Sociology of
Religion. Oxford: Clarendon Press.

(GINGRICH, Andre / Sylvia M. HAAS

2007 “An Interview with Walter Dostal.” Current Anthropology 48.3: 429
437.

HABERLANDT, Michael

1887 Der altindische Geist: in Aufsdtzen und Skizzen. 1eipzig: Liebeskind.

AS/EA LXVI=32012, 8. 653-709



LEO FROBENIUS UND DIE [SLAMWISSENSCHAFT 701

HAEKEL, Josef

1956 “/um heutigen Forschungsstand der historischen Ethnologie.” In:
Josef HAEKEL et al. (Hg.): Die Wiener Schule der Volkerkunde. Fest-
schrift anlisslich des 25-jahrigen Bestandes des Institutes fiir Vilker-
kunde der Universitit Wien, 1929-1954. Horn, Wien: I. Berger, pp.
17-90.

HALLER, Dieter

2012 Die Suche nach dem Iremden: Geschichte der Ethnologie in der
Bundesrepublik 1945-1990. Frankfurt am Main: Campus.

HaN1scH, Ludmilla (Hg.)

1992 Islambkunde und Islamwissenschaft im deutschen Kaiserrveich: Der
Briefwechsel zwischen Carl Heinrich Becker und Martin Hartmann
(1900-1918). Documentatieburcau Islam-Christendom, Faculteit der
Godgeleerdheid, Rijksuniversiteit.

HANISCH, Ludmila

2003 Die Nachfolger der Exegeten: deutschsprachige Erforschung des Vor-
deren Orients in der ersten Hdlfte des 20. Jahrhunderts. Wiesbaden:
Harrassowitz.

HARIDI, Alexander

2005 Das Paradigma der “islamischen Zivilisation” — oder, Die Begriin-
dung der deutschen Islamwissenschaft durch Carl Heinrich Becker
(1876-1933). Eine wissenschaftsgeschichtliche Untersuchung. Wiirz-
burg: Ergon.

HARTMANN, Martin

1910 “Deutschland und der Islam.” Der Islam 1: 72-92.

1899 “Islamologie.” Orientalische Literatur-Zeitung 2. 1-4.

1902/3  “Neue Bahnen der Orientalistik.” Beitrdige fiir die Kenntnis des
Orients 1: 2646,

1909 Der Islam, Geschichte, Glaube, Recht. Leipzig: Haupt.

1913 “Besprechung ‘Der Islam’.” Die Welt des Islams 3: 226-228.

HARTMANN, Robert

1869 “Untersuchungen tiber die Volkerschaften Nord-Ost-Afrikas 1.7 Zeit-
schrift fiir Ethnologie und ihre Hiilfswissenschaften 1: 23-45.

HEINE, Peter

1980 “Leo Frobenius als politischer Agent. Ein Beitrag zu seiner Biogra-
phie.” Paideuma 26:1-5.

1980a  “Zur Ethnographie muslimischer Vélker.” Der Islam 57 97-100.

AS/EA LXVI=3-2012, S. 633-709



702 REINHARD SCHULZE

1984 “C. Snouck Hurgronje versus C. H. Becker. Ein Beitrag zur Geschich-
te der angewandten Orientalistik.” Die Welt des Islams 23/24: 378
387.

1989 “Kochen im Exil — Zur Geschichte der arabischen Kiiche.” ZDMG
139: 318-328.

1990 “Qui est donc cette dame? Oder: Die Heiligen des Atlas.” In: Werner
DiEM / Abdoldjavad FALATURL XXTV. Deutscher Orientalistentag
vom 26. bis 30. September 1988 in Koln. Ausgewdhlte Vortrdge.
Stuttgart: Steiner, pp. 255-263.

HOHENWART-GERLACHSTEIN, Anna

1956 “Hochkultur und Ethnologie.” In: Josef HAEKEL et al. (Hg.): Die Wie-
ner Schule der Volkerkunde. IMestschrift anldsslich des 25-jdhrigen
Bestandes des Institutes fiir Volkerkunde der Universitit Wien, 1929—
1954. Horn, Wien: F. Berger, pp. 101-110.

HORNING, Karl H.

2008 “Schwieriges Verhaltnis. Schwellen zwischen Ethnologie und Sozio-
logie.” Paideuma 54 (2008),: 41-58, hier: 45.

KANT, Immanuel

1800 Anthropologie in pragmatischer Hinsicht. 2. Aufl. Konigsberg:
Nicicolovius.

KEYSERLING, Hermann

1927 Mensch und Erde in Darstellungen von Graf Hermann Keyserling,
Hans Much, C.GG. Jung, Leo Frobenius, Max Scheler, Hans Prinzhorn,
Richard Wilhelm, Wilhelm Salomon, Leonie von Ungern-Sternberg,
I genolf Roeder von Diersburg, Carl Welkisch. Darmstadt: Reichl.

KoOEPPIN, Klaus-Peter

1995 “Enlightenment and Romanticism in the work of Adolf Bastian: the
historical roots of anthropology in the nineteenth century.” In: Han F.
VERMEULEN / Arturo Alvarez ROLDAN (Hg.): Fieldwork and Foot-
notes. Studies in the History of European Anthropology. 1.ondon and
New York: Routledge, pp. 75-93.

KoHL, Karl-Heinz

1999 “Der sakrale Konigsmord: Zur Geschichte der Kulturmorphologie.”
Paideuma 45: 63-82.

2010 “Religion als Thema der Ethnologie.” In: Friedrich Wilhelm GRAF /
Friedemann VoIGT (Hg.): Religion(en) deuten. Transformationen der
Religionsforschung. Berlin: de Gruyter , pp. 65-79.

AS/EA LXVI=32012, 8. 653-709



LEO FROBENIUS UND DIE [SLAMWISSENSCHAFT 703

KRADER, Lawrence

1962 “The International Directory of Anthropologists.” Current Anthro-
pology. 3.3: 318-368,

KRAMER, Martin

1989 “Arabistik and Arabism: The Passions of Martin Hartmann.” Middle
Fastern Studies 25. 3: 283-300.

Kraus, Wolfgang

2004 Islamische Stammesgesellschaften:. Tribale Identititen im Vorderen
Orient in sozialanthropologischer Perspektive. Wien: Bohlau.

KROEBER, Alfred L.

1944 Configurations of Culture Growth. |Berkeley, Cal.]: Univ. California
Press, pp. 665-669.

KUHN, Ernst / R. PIETSCHMANN

1879 “Allgemeine Arbeiten tber alte Geschichte, tiber Lander- und
Volkerkunde, Cultur- und Religionsgeschichte des Morgenlandes.” In:
Ernst KUHN / Albert SOCIN (Hg.): Wissenschaftlicher Jahresbericht
iiher die Morgenlindischen Studien, von October 1876 bis December
1877. Hett 1. Leipzig: Brockhaus, pp. 1-20.

KUKLICK, Henrika

1993 The Savage Within: The Social History of British Anthropology,
1885—1943. Cambridge: Cambridge University Press.

KWIATKOWSKI, Wincenty

1923 Metoda kulturalno-historyczna w  etnologji  religijnej. Warschau:
Nakladem ksiggarni Przeglgdu katolickiego.

LAZARUS, Moritz

1865 “Einige synthestische Gedanken zur Volkerpsychologie.” Zeitschrift
fiir Volkerpsychologie und Sprachwissenschaft 3: 1-94.

LEVI-STRAUSS, Claude

1984 Tristes tropiques. Paris: Plon.

LOHLKER, Rudiger

1990 “*Unstatthafte Neuerungen’ oder das Feld der religiosen Diskussion
im Islam.” ZDMG 140: 221-244.

MAINAGE, Thomas Lucien

1909 “Bulletin de Science des religions (Religions sémitiques).” Revie des
sciences philosophiques et théologiques 3.3: 571-587.

MANGOLD, Sabine

2004 Iine “welthiirgerliche Wissenschaft” — die deutsche Orientalistik im
19. Jahrhundert. Stuttgart: Franz Steiner.

AS/EA LXVI=3-2012, S. 633-709



704 REINHARD SCHULZE

MARrcus, Julie

2001 “Orientalism.” In: Paul ATKINSON et. al. (Hg.): Handbook of Ethno-
graphy. London: Sage, pp. 109-117.

MARQUART, Joseph

1913 Die Benin-Sammiung des Reichsmuseums fiir Volkerkunde in Leiden:
beschrieben und mit ausfithrlichen Prolegomena zur Geschichte der
Handelswege und Vélkerbewegungen in Nordafrika. Leiden: Brill.

MARTROU, Louis

1906 “Les “Eki” des Gangs.” Anthropos 1: 745761 .

MCMEEKIN, Sean

2010 The Berlin-Baghdad FExpress: The Ottoman Empire and Germany’s
Bid for World Power. 1.ondon: Allen Lane.

MERKEL, Garlieb Helwig

1827 “Roh oder verwildert. Ein Beitrag zur Voélkerkunde.” Zeitung fiir die
elegante Welt 27/120 (22. Juni 1827): 957.

MiLL, William Hodge

1844 “The Definiteness of Christian Faith. Preached on the Second Sunday
in Lent, March 3.1844.” In: William Hodge MILL: Five Sermons on
the Temptation of Christ Our Lord in the Wilderness. Preached before
the University of Cambridge in Lent 1844. Cambridge: At the
University, pp. 1-24.

MORRONE, Giovanni

2006 Incontro di civilta. L Islamwissenschaft di Carl Heinrich Becker. Tesi
di dottorato, Universitd Degli Studi Di Napoli Federico II, Publ.
Liguori.

MUHLMANN Wilhelm E.

1936 Rassen- und Volkerkunde. Lebensprobleme der Rassen, Gesellschaf-
ten und Volker. Braunschweig: Vieweg.

1984 Geschichte der Anthropologie [1968]. Wiesbaden: Aula-Verlag.

MULLER, Guido

1991 Weltpolitische Bildung und akademische Reform. C. H. Beckers Wis-
senschafts- und Hochschulpolitik 1908—1930. Koln: Bolau.

NAGEL, Tilman

1998 “Die Ebenbiirtigkeit des Fremden — Uber die Aufgaben arabistischer
Lehre und Forschung in der Gegenwart.” ZDMG 148: 367-378.

NYBERG, Henrik Samuel

1958 “Das Studium des Orients und die européische Kultur.” ZDMG 103:
10-22.

AS/EA LXVI=32012, 8. 653-709



LEO FROBENIUS UND DIE [SLAMWISSENSCHAFT 705

PASSARGE, Siegfried

1913 “Die Forschungen des Herrn Frobenius im Sudan.” Deutsche Kolo-
nialzeitung 30: 6161, u. 6411
PEISER, Felix E.

1899 “Zum Jahresschluss.” OLZ 2.12: 393-396.

PHILIPP, Thomas

2000 “Das unvergleichbar Fremde — oder die Notwendigkeit der Sozialwis-
senschaften in der Orientalistik. Eine Antwort auf Tilman Nagel.”
Orient 41.3: 515-518.

PIEwLOW, Dorothee

1997 “Damonenabwehr am Beispiel des Zars und des islamischen Amu-
lettwesens.” ZDM(r 147: 355-371.

POESCHE, Theodor

1878 Die Arier: Kin Beitrag zur historischen Anthropologie. Jena: Coste-
noble.

RABINOW, Paul

1975 Symbolic Domination. Cultural Form and Historical Change in
Morocco. Chicago: University of Chicago Press.

RADCLIFFE-BROWN, A. R.

1923 “The Methods of Ethnology and Social Anthropology.” South African
Journal of Science 20: 124-147.

RADTKE, Bernd

2009 “Spengler und der Islam. Nachdenkliches und Persénliches.” In:
Benjamin JOKISCH / Ulrich REBSTOCK / Lawrence I. CONRAD (Hg.):
Fremde, Feinde und Kurioses: Innen- und Aussenansichten unseres
muslimischen Nachbarn. Berlin; New York: de Gruyter, pp. 115-131.

RATZEL, Friedrich

1882 Anthropo-Geographie oder Grundziige der Anwendung der Iirdkunde
auf die Geschichte [Bd. 1.]. Stuttgart: J. Engelhorn.

1891 Anthropo-Geographie, oder Grundziige der Anwendung der Itrdkunde
auf die Geschichte. Bd. 2. Stuttgart: J. Engelhorn.

REBsTOCK, Ulrnich

2003 “/wischen Anthropologie und Politik: Ein “Nouveau Regard” fiir die
Islamwissenschaft?” Die Welt des Islams, N.S. 43.2: 273-283.

REHBERG, Karl-Siegbert

1981 “Philosophische Anthropologie und die “Soziologisierung” des Wis-
sens vom Menschen. Finige Zusammenhinge zwischen einer philo-
sophischen Denktradition und der Soziologie in Deutschland.” In: R.

AS/EA LXVI=3-2012, S. 633-709



706 REINHARD SCHULZE

M. LEPSIUS (Hg.): Soziologie in Deutschland und Osterreich von 1918
bis 1945. Materialien zu Entwicklung, Emigration und Wirkungsge-
schichte. Kolner Zeitschrift filr Soziologie und Sozialpsychologie, SH
23: 160-198.

RESCHER, Oskar

18927 “Volksmiérchen der Kabylen, 1. Der Islam 16: 164-165.

RIEGL, Alois

1966 Historische Grammatik der bildenden Kiinste: aus dem Nachlass
herausgegeben von Karl M. Swoboda und Otto Pacht. Koln: Béhlau.

RITTER, Carl

1840 Die Erdkunde im Verhdltnifs zur Natur und zur Geschichte des Men-
schen, oder allgemeine vergleichende Geographie |...]. 9. Teil, 3. Bd.
Berlin: Reimer.

RITTER, Hellmut

1937 “Carl Heinrich Becker als Orientalist.” Der Islam 24: 175-185.

RODIGER, Emil

1856 “Wissenschaftlicher Jahresbericht tiber das zweite Halbjahr 1854 und
das Jahr 1855.” ZDM( 10: 793.

ROEDER, Gunther

1913 “Agyptologie (1911-12).” ZDMG 67: 391-404.

ROSENBERG, Alfred

1934 Der Mythos des 20. Jahrhunderts. Miinchen: Hoheneichen.

ROSENKRANZ, Karl

1848 Die Pidagogik als System. Konigsberg: Vorntriger.

RUCKERT, Heinrich

1857 Lehrbuch der Weltgeschichte in organischer Darstellung 1-11, Leip-

7ig: Weigel.
SAINTYVES, Pierre [= Emile NOURRY]
1933 “L’Islam et le progrés ou |’évolution des coutumes en régime

théocratique.” Revue anthropologique 43.10-12: 417-430.

SARRE, Friedrich Paul Theodor / Frederick R. MARTIN

1910 Die Ausstellung von Meisterwerken Muhammedanische Kunst in Miin-
chen 1910. Bd. I-11I. Miinchen: Bruckmann.

SCHIPPER, Thomas K.

1995 “A history of paradoxes: anthropologies of Europe.” In: Han F. VER-
MEULEN / Arturo Alvarez ROLDAN (Hg.): Fieldwork and Footnotes.
Studies in the History of Furopean Anthropology. .ondon and New
York: Routledge, pp. 234-244.

AS/EA LXVI=32012, 8. 653-709



LEO FROBENIUS UND DIE [SLAMWISSENSCHAFT 707

SCHMIDT, Wilhelm

1908 “Panbabylonismus und ethnologischer Elementargedanke: Vortrag,
gehalten in der Monatsversammlung vom 8. Januar 1908.” Mittei-
lungen der anthropologische Gesellschaft in Wien 38.2 [= 3. Folge,

8]: 73-88.
SCHULZE, Reinhard
2010 “Islamwissenschaft und Religionswissenschaft.” In: Friedrich Wil-

helm GRAF / Friedemann VOIGT (Hg.): Religionfen) deuten. Transfor-
mationen der Religionsforschung. Berlin: de Gruyter, pp. 81-202.

SCHWEIZER, Albert

2003 “Von der Mission. Gedanken und Erfahrungen.” [1919]. In: Albert
SCHWEIZER: Vortrdge, Vorlesungen, Aufsdtze. Werke aus dem Nach-
laf3. Minchen: Beck, pp. 316-350.

SELIGMAN, Charles Gabriel

1930 Races of Africa. London: T. Butterworth.

SHALEM, Avinoam

2010 “The 1910 exhibition ‘Meisterwerke Muhammedanische Kunst’, re-
visited.” In: Andrea LERMER / Avinoam SHALEM (Hg.): After One
Hundred Years. The 1910 Exhibition Meisterwerke muhammeda-
nischer Kunst’ Reconsidered. 1.eiden: Brill, pp. 3-15.

STATUTA UNIVERSITATIS OXONIENSIS

1907 Oxford: Clarendoniano.

STRECK, Bernhard

1989 “Leo Frobenius oder die Begeisterung in der deutschen Volkerkunde.”
Paideuma 45: 31-43.

SUTER, Heinrich

1900 Die Mathematiker und Astronomen der Araber und ihre Werke.

Teubner.
THURNWALD, Richard
1951 Des Menschengeistes FErwachen, Wachsen und Irren. Versuch einer

Paldopsychologie von Naturvdlkern mit Einschluf3 der archaischen
Stufe und der allgemeinen menschlichen Ziige. Berlin: Duncker &
Humblot.

TROELTSCH, Ernst

1925 “Besprechungen fremder Werke zur Geistesgeschichte und threr Me-
thodik. Die Revolution in der Wissenschaft.” In: Ernst TROELTSCH:
Gesammelte Schriften. Bd. IV. Tibingen: Mohr, pp. 653-814.

AS/EA LXVI=3-2012, S. 633-709



708 REINHARD SCHULZE

TYLOR, Edward

1871 Primitive Culture: Researches into the Development of Mythology,
Philosophy, Religion, Arts, and Culture. Vol. 1. London: John Murray.

1906 Anthropology. An Introduction to the Study of Man and Civilization.
New York: Appleton ['1881].

UNER, Elfriede

1998 “Kulturtheorie an der Schwelle der Zeiten. Exemplarische Entwick-
lungslinien der Leipziger Schule der Sozial- und Geschichts-
wissenschaften.” Archiv fiir Kulturgeschichte 80.2: 375-415.

2000 “Soziologie der Volksgemeinschaft — Hans Freyer.” In: Bernhard
STRECK (Hg.): Ethnologie und Nationalsozialismus. Gehren: Escher
| Veroffentlichungen des Instituts fir Ethnologie der Universitit
Leipzig. Rethe: Fachgeschichte, Bd. 1], pp. 25-50.

VAN ESS, Josef

1980 “IF'rom Wellhausen to Becker. The Emergence of Kulturgeschichte in
Islamic Studies.” In: Malcom H. KERR (Hg.): Levi della Vida Con-
ferences VII. Islamic Studies: A Tradition and its Problems. Malibu,
Cal.: Undena, pp. 27-51.

VARISCO, Daniel

2005 Islam Obscured The Rhetoric of Anthropological Representation.
Contemporary Anthropology of Religion. London: Palgrave Mac-

millan.
VIERKANDT, Alfred
1924 “Leo Frobenius. Paideuma. Umrisse einer Kultur- und Seelenlehre.”

Kant-Studien, 29:569.

VON GRUNEBAUM, Gustav E.

1969 “Analyse der islamischen Kultur und Kulturanthropologie.” In: Gus-
tav E. VON GRUNEBAUM: Studium zum Kulturbild und Selbstver-
standnis des Islams. Stuttgart/Zirich: Artemis, pp.145-180.

VON LUCHAN, Felix

1920 “The Early Inhabitants of West Asia.” In: A. .. KROEBER/ T. T. WA-
TERMAN (Hg.): Source Book in Anthropology. Berkeley, Cal.:
University of California Press, pp. 185-202.

VON MELLE, Werner

1923 Dreifiig Jahre Hamburger Wissenschaft: 1891-1921; Riickblicke und
personliche Erinnerungen. Bd 1. Hamburg: Broschek.

AS/EA LXVI=32012, 8. 653-709



LEO FROBENIUS UND DIE [SLAMWISSENSCHAFT 709

WAARDENBURG, Jean-Jacques

1962 L Islam dans le miroir de I"occident. Comment quelques orientalistes
occidentaux se sont penchés sur ['lslam et se sont formé une image de
cette religion. Paris: Mouton.

WACH, Joachim

1924 Religionswissenschaft. Prolegomena zu ihrer wissenschaftstheore-
tischen Grundlegung. Leipzig: Hinrich.

WALLAS, Graham

1930 Physical and Social Science. 1.ondon: Macmillan.

WEBER, Max

1909 “*Energetische’ Kulturtheorien. Besprechung von Wilhelm Ostwalds
‘Energetische Grundlagen der Kulturwissenschaft® (1909).”” Archiv fiir
Sozialwissenschaft und Sozialpolitik 29.2: 575-598.

1988 “Roscher und Knies und die logischen Probleme der historischen Na-
tionalékonomie.” [1903-1906]. In: Max WEBER: Gesammelte Auf-
sdtze zur Wissenschafislehre. Tubingen: UTB, pp. 1-145.

WENDE, Erich

1550 C. H. Becker. Mensch und Politiker. Fin biographischer Beitrag zur
Kulturgeschichte der Weimarer Republik. Stuttgart: Deutsche Verlags-

Anstalt.
WESSEL, Antje
2003 Ursprungszauber: zur Rezeption von Hermann Useners Lehre von der

religiosen Begriffshildung. Berlin: De Gruyter.
WESTERMARCK, Edvard Alexander
1920 The Belief in Spirits in Morocco. Helsingfors: The Finnish Literary

Society.
1921 Les cérémonies du mariage au Maroc. Paris: E. Leroux.
1933 Pagan Survivals in Mahometan Civilization. 1.ondon: Macmillan.

WITTMANN, Frank

2001 Probleme ethnographischer Lesarten. Eine kritische Untersuchung
zur Bedeutung der Kulturmorphologie von Leo Irobenius innerhalb
der Neubegriindung einer Kulturwissenschaft. Unveroffentlichte
Lizentiatsarbeit, Universitit Bern.

AS/EA LXVI=3-2012, S. 633-709






	Der Islam als Feind der Anthropologie : Anmerkungen zu Leo Frobenius und zur Islamwissenschaft

