
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 66 (2012)

Heft: 3

Artikel: Peinture de guerre et représentations anthropomorphiques dans un lieu
de prière musulman en Iran

Autor: Bombardier, Alice

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-309773

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-309773
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PEINTURE DE GUERRE ET REPRÉSENTATIONS
ANTHROPOMORPHIQUES DANS UN LIEU DE

PRIÈRE MUSULMAN EN IRAN

AS/EA LXVI•3•2012, S. 565–598

Alice Bombardier, CADIS

Abstract

The Khorramshahr’s Mosque in Iran still houses today a mural painting that is viewed as the

strongest testimony to the Iran-Iraq War. This work was painted by Naser Palangi in the euphoria

of victory, after the liberation of the city on May 24, 1982. In wartime, the Iranian artist has drawn
from an old folk tradition of narrative figuration and – an event that merits emphasis – brought

contemporary painting into a mosque. This painting has acquired an important place in the minds

of many Iranians, as well as within the political and artistic movement of “War painting” which
developed in Iran in the 1980s. With the support of another war painting: the triptych War,
produced in the different context of World War I 1914–1918) and created in Europe by the

German painter Otto Dix, I will show that thirty years after its creation, the mural in Khoramshahr’s

Mosque has sparked off a war pilgrimage, at the crossroads of a war memorial or a

religious and political commemoration.

L’unité d’élite irakienne est entrée dans la ville frontière de Khorramshahr, en

territoire iranien, le 22 septembre 1980. Les habitants ont tenu tête aux troupes
irakiennes plusieurs jours durant, surtout près du pont de la ville, avant que

l’armée nationale iranienne ne soit mobilisée. Khorramshahr a été en outre la
seule partie du territoire iranien à être occupée par l’ennemi pendant un an et
demi dans le contexte d’une guerre qui a duré huit ans. C’est pourquoi elle
demeure une cité martyre dans l’esprit des Iraniens. Aujourd’hui, vingt ans après

l’arrêt des conflits, cette ville a été reconstruite. Mais la grande mosquée de

Khorramshahr Masdjed-e Djame’) abrite toujours une peinture murale qui est

considérée comme le témoignage le plus ardent de cette époque. L’oeuvre a été

peinte par Naser Palangi dans l’euphorie de la victoire après la libération de la
ville, le 24 mai 1982 ill.1 et 2).

Cette peinture murale a conquis une place importante tant dans l’esprit de
nombreux Iraniens qu’au sein du mouvement politico-artistique de la peinture de
guerre, développé en Iran à partir des années 1980. Le flux élargi des visiteurs



566 ALICE BOMBARDIER

ne tarit pas et le musée de la ville, le Centre Culturel de la Défense Sacrée de
Khorramshahr, a dédié en 2007 une salle à la composition et à la genèse de
l’oeuvre. Pour quelles raisons cette peinture de guerre s’est-elle ainsi inscrite
dans la conscience collective des Iraniens?

Après une présentation de la genèse de cette peinture murale, de la
technique utilisée et de la composition d’ensemble, je procèderai à une

description détaillée puis à une analyse de l’oeuvre, en la situant dans son cadre

historique et socio-culturel. Je poursuivrai l’analyse à l’appui d’une autre
peinture de guerre, née dans un contexte différent, celui de la Grande Guerre de
1914–1918: le triptyque La guerre, élaboré en Europe entre 1929 et 1932 par le

peintre allemand Otto Dix. Cette comparaison effectuée avec une oeuvre d’un
autre temps et d’une autre culture a pour but de faire ressortir certaines
caractéristiques du polyptique mural de Naser Palangi. Davantage illustrative
qu’analytique, cette mise en parallèle thématique, iconographique et structurelle
n’entend pas réduire les différences intrinsèques existant entre les deux oeuvres,

qui ont été produites dans un espace-temps éloigné selon des logiques
conjoncturelles propres. Enfin, je montrerai que, trente ans après sa création, la
peinture murale de la mosquée de Khorramshahr est devenue le support pictural
d’un pèlerinage de guerre, à la jonction du monument aux morts et du mémorial
politique et religieux.

Genèse: peinture pour voitures et ambulance

La peinture de guerre iranienne est née au sein du mouvement artistique connu
aujourd’hui en Iran sous le nom d’“art de la Révolution” honar-e enqelabi). Les
membres initiaux du courant de la peinture révolutionnaire ont organisé en Iran,
le 11 février 1979, au lendemain de la proclamation de la République islamique,
une exposition de peinture fondatrice, à laquelle Naser Palangi a pris part.
L’accueil des visiteurs ayant été enthousiaste, l’exposition a circulé en province.
De nombreux artistes, poètes, écrivains, ont alors contacté le groupe de peintres

et ont exprimé le désir de contribuer à ses créations. Cela a abouti à la fondation
du Centre de la Pensée et de l’Art Islamique Howzeh-ye Andisheh va Honar-e
Eslami). L’objectif principal du Centre était notamment de démocratiser les arts,

d’établir une relation de proximité avec le peuple. Pour atteindre ce but, il fallait
être proche des gens et vivre à leurs côtés. La Révolution avait en effet lancé un
mot d’ordre: dar sahneh hozur dashtan, c’est-à-dire “être présent sur le terrain”

AS/EA LXVI•3•2012, S. 565– 598



PEINTURE DE GUERRE DANS UN LIEU DE PRIÈRE MUSULMAN EN IRAN 567

KHOSRODJERDI, 1999: 91). Dès le début des affrontements avec l’Irak, le
Centre a participé à l’effort de guerre en orientant ses créations vers celle-ci. Au
départ non-gouvernemental, le Centre de la Pensée et de l’Art Islamique a été

rattaché en 1982 à l’Organisation de la Propagande Islamique Sazeman-e

tablighat-e eslami) JALALI-NAINI, 1998).
Au moment du déclenchement de la Guerre Iran-Irak, Naser Palangi né en

1957) avait vingt-trois ans et étudiait la peinture en deuxième année à la Faculté
des Beaux-Arts de l’Université de Téhéran. Ayant fait partie des membres
initiaux de ce mouvement artistique, tributaire des idéaux de ce groupe d’artistes
engagés, il s’est rendu en tant que volontaire sur le front dès la proclamation de
la guerre en septembre 1980. Il n’a pas participé directement aux combats mais
s’est entretenu avec les soldats et faisait parallèlement leur portrait. Après la
libération de Khorramshahr, il a peint durant l’été 1982 cette oeuvre dans la
mosquée, à la mémoire des combattants de la ville qu’il avait connus ill.3). Il a

utilisé de la peinture pour voitures, seule disponible en temps de guerre, apportée

de la ville voisine d’Ahvaz par le biais d’une ambulance.

Aucun représentant religieux n’officiait en cette époque troublée dans la
mosquée de Khorramshahr. Naser Palangi s’est donc adressé à la municipalité
farmandari) de la ville et a exposé l’idée de peindre un mémorial dans la

mosquée. Le maire de Khorramshahr – très impliqué dans la guerre durant
laquelle il avait perdu une jambe – a accepté sa proposition et pris en charge les
dépenses de peinture et de pinceaux malgré le contexte difficile, la ville détruite
étant complètement à reconstruire.

Lors d’un entretien que m’a accordé Naser Palangi à Téhéran le 19 avril
2008, celui-ci a expliqué que le contexte de la guerre avait renforcé le caractère

exceptionnel de sa démarche et permis qu’elle aboutisse. Naser Palangi a peint
cette oeuvre en référence à son expérience vécue et à des personnes précises. Le
personnage du martyr que l’on retrouve au premier plan des cinq peintures lui a

été inspiré par ses amis Mohammad Jahanara, commandant des Gardiens de la
Révolution à Khorramshahr jusqu’à sa mort en 1981, et Behruz Moradi, qui était
l’instituteur de la ville. L’artiste a cité encore bien d’autres martyrs de
Khorramshahr qui ont été à l’origine de cette peinture murale ainsi que d’autres
tableaux réalisés par lui: Ebrahim Qate’i, Reza Musavi, Reza Dashti et Saleh

Musavi. Cependant, Naser Palangi n’a pas adopté le mode réaliste de la plupart
des peintures murales qui étaient alors effectuées durant la guerre. Il a au

contraire choisi de styliser cette oeuvre, ce qui semble avoir permis d’en
universaliser la portée.

AS/EA LXVI•3•2012, S. 565–598



568 ALICE BOMBARDIER

Selon l’artiste, la plupart des habitants, combattants et responsables de la
ville ont soutenu son projet car tous approuvaient l’intention qui l’animait: cette

peinture de guerre étayait leur patriotisme et rendait visible la reconnaissance
des nombreux efforts et sacrifices consentis. Certains basidjis, soldats

volontaires, ont bien fait remarquer que l’endroit n’était pas propice pour
accueillir une peinture. En effet, les discours théologiques des oulémas
condamnent dans l’ensemble du monde musulman la figuration dans les espaces

sacrés, notamment les mosquées ou les lieux de prière. Aussi peut-on s’étonner
que Naser Palangi n’ait pas rencontré plus d’opposition à son projet de réaliser
une telle peinture dans la mosquée de Khorramshahr. L’artiste relate que les
habitants se sont très vite attachés à ce mémorial et l’ont protégé au point de

créer un Comité de soutien à la peinture de guerre de la mosquée de
Khorramshahr. Les visiteurs manifestent en effet un grand sentiment de
proximité à l’égard des cinq peintures, devant lesquelles même les familles de
martyrs non issues de Khorramshahr se font prendre en photo. Les gens pleurent,

touchent la fresque puis leur visage. Lieu de prière, la mosquée abritant cette
fresque commémorative est également devenue lieu de mémoire.

Le texte coranique, accepté par les Sunnites et les Shiites, ne comporte pas

en réalité de position définie au sujet de l’image. Dans le verset du Coran le plus
souvent cité comme ayant pu conduire à une interdiction des images, il n’est en

fait nullement question d’“images” mais de “pierres dressées”: “Ô vous qui
croyez! Le vin, le jeu des hasards, les pierres dressées ansab) et les flèches

divinatoires sont une abomination et une oeuvre du Démon. Evitez-les” Coran:
v.90). Les hadiths, faits et dires du Prophète, transmis oralement pendant deux
siècles et demi avant d’être fixés par écrit entre le IXème et le Xème siècle pour
les Sunnites et entre le Xème et le XIème siècle pour les Shiites, sont plus
explicites quant à cette question. Les arguments avancés sont similaires pour les
uns et pour les autres: l’impureté que les images confèrent au lieu, le désir du
peintre de se faire l’émule du Créateur, le risque de basculer dans le polythéisme.
L’image n’est dès lors pas interdite de manière absolue mais son utilisation est
très réglementée. Elle est exclue de tout espace sacré, de la mosquée, des lieux
de prière et plus généralement des espaces public NAEF, 2004). La peinture
murale dans la mosquée de Khorramshahr représenterait donc une exception à la
règle en vertu du contexte conjoncturel souligné par l’artiste lui-même et décrit
plus haut.

Elle n’est pas la seule en Iran, et ce fait mériterait une étude globale et

comparative: plusieurs mosquées d’Iran à Téhéran et dans le Khuzestan
notamment) abritent également des peintures, parfois même situées dans la salle

AS/EA LXVI•3•2012, S. 565– 598



PEINTURE DE GUERRE DANS UN LIEU DE PRIÈRE MUSULMAN EN IRAN 569

de prière, mais généralement plus anciennes. Il est intéressant de noter qu’il
existe aussi en Iran une tradition qui consiste à décorer les emamzadeh, c’est-
àdire les tombeaux de petits saints locaux littéralement les saints “nés de
l’imam”), de larges peintures murales, ainsi que les takyeh, espaces dédiés à la
représentation théâtrale du drame de Kerbala tazieh) MOHAMMADI AKHVIYAN,
1996). Sur les murs des takyeh, des scènes illustrant la mort de l’Imam Hosein et
de ses compagnons à Kerbala en 680 sont généralement figurées. Mais on
retrouve aussi parfois des représentations de la vie des prophètes. Cinq scènes

liées à Joseph sont par exemple dépeintes dans le takyeh Mu’aven al-Mulk à

Kermanshah PETERSON, 1981: 75). Ces passages bibliques et la tragédie de
Kerbala étaient tour à tour au centre des représentations théâtrales de la tazieh.
Les emamzadeh constituent un autre espace abritant des peintures murales en
Iran. Parmi les plus anciennes peintures découvertes dans ces édifices religieux
figurent celles du tombeau de Maqam-e ‘Abbas à Shushtar FLOOR, 2005).
L’une de ces peintures représente le Miradj Ascension) du Prophète. Sa

composition est reprise dans d’autres emamzadeh, comme celui d’Abdollah b.
Mussa al-Kazem à Shahrab datant de 1894): le prophète avec un visage voilé et

la tête entourée d’une auréole, accompagné par l’archange Gabriel et un lion qui
symbolise la présence d’Ali, entreprend le Miradj, son ascension, sur sa monture
ailée représentée avec une tête féminine. La tragédie de Kerbala est toutefois
devenue peu à peu le sujet dominant des peintures murales dans les emamzadeh.

Le tombeau de Seyyed Aqa Hosein à Langerud peint en 1855, l’emamzadeh
Shah-Zeyd à Ispahan commencé durant la seconde moitié du XIXème siècle et
achevé au début du XXème siècle), l’hoseiniyeh Moshir à Shiraz et Mashadi

Aqa à Lahedjani 1925–1926) illustrent explicitement cette évolution
MOHAMMAD-ZADEH, 2008).

AS/EA LXVI•3•2012, S. 565–598



570 ALICE BOMBARDIER

Unité structurelle d’un polyptique mural en cinq volets

AS/EA LXVI•3•2012, S. 565– 598

Entrée des hommes

PEINTURE Salle de prière des

hommes

Cour intérieure Sens de la prière

Salle de prière des

femmes

Entrée principale de la mosquée Entrée des femmes Rideau de séparation

Schéma 1: La peinture murale de Naser Palangi au sein de la mosquée de Khorramshahr. En cas

d’affluence, la prière a lieu également dans la cour intérieure: ill.4).

La grande mosquée de Khorramshahr Masdjed-e Djame’), principale mosquée

de la ville, a été construite dans les années 1870. Rénovée en 1964, elle est
devenue un centre de rassemblement politique et religieux lors de la Révolution.
Au début de la guerre contre l’Irak, la mosquée a été pendant trente-cinq jours
transformée en Quartier Général des forces populaires de la ville. Elle a

représenté alors, durant le premier mois des combats, le nerf de la défense

iranienne: coordination des forces, échanges d’informations, soins apportés aux
blessés, rationnement de la nourriture … Mais elle a été partiellement détruite le
4 octobre 1980 et est tombée aux mains des Irakiens le 26 octobre. Le jour de la

libération de Khorramshahr le 24 mai 1982), cette mosquée a été à nouveau le
centre de ralliement des combattants en fête. Elle est de nos jours considérée

comme le symbole de la résistance iranienne. Le Guide de la République
islamique, l’Ayatollah Khamenei est venu s’y recueillir en 1996, une fois la
restauration de l’édifice et la reconstruction de la ville achevées.

Elaborée directement sur du ciment, l’oeuvre de Naser Palangi est un
polyptique mural en cinq volets peint dans la cour de cette mosquée, sur un mur
latéral de l’enceinte intérieure. Naser Palangi a composé avec le
compartimentage d’origine du mur latéral de la mosquée. Celui-ci est décoré de
plusieurs colonnes à arcades brisées qui apparaissent en relief et qui sont

surplombées par un revêtement de céramique en rinceaux puis par une frise
calligraphique. Cet état des lieux a d’emblée obligé le peintre à découper son
oeuvre en cinq tableaux distincts de trois mètres sur trois, limités à l’espace
circonscrit entre les colonnes et sous les arcs brisés.



PEINTURE DE GUERRE DANS UN LIEU DE PRIÈRE MUSULMAN EN IRAN 571

A l’origine, ces cinq panneaux ont été effectués à partir de peinture pour
voitures. Mais une restauration des tableaux a été opérée par Naser Palangi
luimême en 2007, au moyen de couleurs à l’huile appliquées directement sur le
ciment. La peinture à l’huile, dont l’usage s’est généralisé en Europe au XVème
siècle et en Iran au XIXème siècle, facilite l’association de tonalités voisines et

permet donc aux peintres de jouer avec les dégradés de couleurs. Ainsi, sur les
cinq tableaux, différentes nuances de rouge, la couleur dominante, s’entremêlent.
La présence conjointe de rouge cramoisi, de rouge vif, d’orange ou de beige clair,
voire d’ocre peut être distinguée. La composition chromatique de l’ensemble de
la peinture est toutefois ternaire, fondée sur le rouge, le vert et le blanc, à l’instar
du drapeau national iranien.

Chaque tableau a un sujet différent, quoique lié à un thème central, mais la
composition d’ensemble de cette peinture murale, comme l’indique au premier
abord l’unité des couleurs, est identique. La perspective arrêtée, presque brisée,
par une ligne d’horizon très haute, met en avant les éléments d’un paysage

morcelé. En effet, chaque tableau est structuré en trois parties. A la base, au

premier plan, un, deux, ou un petit groupe de personnages apparaissent en
position verticale ou horizontale, à échelle presque humaine, peints à coups de
pinceaux circulaires. Cette base est le lieu, selon les termes même de Naser

Palangi, du “symbole”. Ce que l’artiste-peintre entend spécifiquement par

“symbole” est abordé plus loin. Le milieu correspond à l’espace de la narration:

l’“histoire” des personnages du premier plan y est représentée en miniature.
Enfin, à la pointe, il est possible de distinguer à nouveau à grande échelle, “une

entité abstraite ou spirituelle”, qui est illustrée soit par un drapeau, soit par un
des Imams shiites, dont le visage, selon les préceptes traditionnels de la
figuration islamique, est voilé. Le haut du troisième panneau, central, est réservé
à l’Ayatollah Khomeyni, Guide de la Révolution, dont la moitié du visage est en

partie visible derrière ses deux mains jointes. Enfin, le sommet du tableau final,
situé tout à gauche en accord avec le sens de lecture de la langue persane, est

baigné de lumière, qui est un symbole mystique équivalent à Dieu. Cette
structure ternaire est aisément identifiable dans les croquis préliminaires
effectués par l’artiste en 1982 voir schéma 2 et ill.5).

AS/EA LXVI•3•2012, S. 565–598



572 ALICE BOMBARDIER

5. Shahidan-e maktab-e

‘eshq

Les martyrs à l’école de

l’amour divin

AS/EA LXVI•3•2012, S. 565– 598

4. Shahid Mohammad

Jahanara va yaran-e

hamrah

Le martyr Mohammad

Jahanara et ses compagnons

de route

3. Khorramshahr-e
maktab-e moqavemat

Khorramshahr à l’école de

la résistance

5. rah-e shahidan

La voie des martyrs

4. Sama-ye asheqan

La danse soufie) des

adorants

3. Shahadat va moqavemat

Martyre et résistance

Dieu, symbolisé par la

lumière.
L’Imam Hosein le visage

voilé, 3ème Imam des shiites,
mort en martyr à Kerbala en

680.

L’ayatollah Khomeyni en

prière, le visage à moitié
caché par ses mains

jointes.

Une longue file de martyrs,

qui s’étire jusqu’à la

lumière, Dieu.

De droite à gauche:

1. Un groupe assis dans un

train, en route pour le front.
2. Six soldats portent un des

leurs enveloppé dans un

linceul.
Au-dessus au centre:

Le martyr porté par ses

compagnons se prosterne
entouré de lumière devant

l’Imam Hosein.

De bas en haut:

1. Trois groupes de

combattants de

Khorramshahr, brandissant

des armes.

2. Deux symboles de la

ville de Khorramshahr. A
gauche: un champ de

palmiers déchiquetés qui
brûlent.

A droite: la mosquée de la
ville.

Un soldat en marche, le
Coran et un fusil en main,

semble enjoindre le
visiteur à le suivre. Inscrit
au bras: “A la mémoire de

Hosein, martyr”.

Un homme anime une danse,

qui va conduire le groupe au

martyre.

Rite propre à Ashura, jour
de commémoration du

martyre de l’Imam Hosein.

Un soldat étendu, la main
sur le Coran, dévisageant

d’un regard serein le

visiteur. Sur un brassard

est écrit en arabe: “Que la

médiocrité nous épargne à

jamais!”

Panneau n°5 Panneau n°4 Panneau n°3



PEINTURE DE GUERRE DANS UN LIEU DE PRIÈRE MUSULMAN EN IRAN 573

AS/EA LXVI•3•2012, S. 565–598

2. shahadan-e sabur

Martyrs endurants

1. arefan dar sangar-e eshq

Croyants dans la tranchée de

l’amour divin

Le titre affiché

2. zanan-e djonubi

Les femmes du Sud

1. do’a

La prière

Le titre dans l’esprit du

peintre

Fatemeh le visage voilé,
mère des 2ème et 3ème

Imams shiites, morts en

martyrs.

Un drapeau vert uni. L’entité nationale ou

spirituelle

De gauche à droite:
1. Le personnage de la
mère prie debout parmi un

groupe de femmes.

2. Le martyr, enfant, et sa

mère côte à côte.

3. Le martyr est étendu

parmi les morts, sa mère

vient le voir.

Le soldat, au milieu d’un
groupe de camarades,

brandit un drapeau vert.

L’histoire du symbole

Une femme, les yeux
fermés, est allongée sur la

poitrine d’un soldat mort.

Dans une tranchée, un soldat

tient le Coran, absorbé par
sa prière, les yeux invoquant
le ciel.

Le symbole

Panneau n°2 Panneau n°1 xx
Tableau 1: Grille descriptive des cinq panneaux de la peinture murale de Khorramshahr lecture de

droite à gauche et de bas en haut)



574 ALICE BOMBARDIER

Moqavemat va Shahadat (“Résistance et Martyre”),
oeuvre paradigmatique de l’idéologie révolutionnaire

Les couleurs et l’unité structurelle relient, en premier lieu, les différents volets
de la peinture murale. Mais, du point de vue du contenu, il existe également un
thème global unificateur: les épisodes s’avèrent tous organisés et rattachés à un
même ensemble de faits, qui a trait à la guerre et aux actes de résistance

auxquels elle a donné lieu, mais aussi surtout à la mort, au martyr et à la foi.
A la lumière de l’entretien que l’artiste m’a accordé, j’ai tenté de renouer le

fil narratif de ces cinq panneaux. Le premier tableau ill.6) met en scène un
soldat dans l’espace réservé au “symbole”. Cet homme porte balles, fusil et un
uniforme vert. Isolé, il prie seul dans une tranchée, creusée dans une terre rouge

cramoisie. Au bout de ses deux bras tendus, il tient le Coran, comme s’il venait
de le prendre et de l’ouvrir. Ce soldat est en prière, non en guerre. Il fixe des

yeux le Ciel, non les lignes ennemies. Le groupement d’hommes armés derrière
lui, au second plan, n’est pas l’ennemi qui avance. Ce second niveau correspond
plutôt à un retour dans le temps: le même soldat, entouré cette fois-ci d’autres
combattants, brandit, exalté, un drapeau, dans l’agitation du départ pour le front.
Ce drapeau porté à bout de bras est d’un vert uni, la couleur de l’islam. Plutôt
que le drapeau national iranien, composé de vert, blanc et rouge, il s’agit de
l’insigne islamique traditionnel. D’emblée, il apparaît que le combat livré est

religieux, et questionne la dimension nationale.
Dans le second tableau ill.7), un personnage féminin entre en scène. C’est

le seul panneau où intervient une femme. Mais elle y est à l’honneur et est

représentée à maintes reprises. En bas, elle est sans doute une mère, une épouse

ou même une soeur, couchée sur la poitrine d’un soldat qui lui est proche, une

main sur le coeur et l’autre derrière la tête de l’homme étendu. Son tchador fait
office de voile mortuaire, de linceul, car le soldat au visage blafard est mort. Dès

le second panneau, le soldat, personnage central de la peinture murale de Naser
Palangi, est donc dépeint mort. Son expression dans la mort demeure sereine et

apaisée. Derrière eux, trois scènes qui ont eu lieu à trois moments différents,
retracent le parcours de cette femme, dont il se confirme qu’elle n’est autre que

la mère du soldat. A gauche, elle prie debout parmi un groupe de femmes

agenouillées. Au centre, surplombant l’espace du “symbole”, cette femme et son
fils martyr, enfant, sont représentés à la manière des crèches chrétiennes, une

étoile scintillant au-dessus de leurs têtes. Enfin, à droite, cette mère est à

nouveau debout à la recherche de son fils parmi les corps alignés des soldats

AS/EA LXVI•3•2012, S. 565– 598



PEINTURE DE GUERRE DANS UN LIEU DE PRIÈRE MUSULMAN EN IRAN 575

morts. La symétrie des deux silhouettes verticales de la femme, à gauche et à

droite, projette le regard du visiteur au sommet du tableau, où est représentée, en
tchador et le visage recouvert d’un voile blanc, Fatemeh, mère de Hosein,

symbole le plus accompli du martyr dans la lignée des douze Imams vénérés par

les Shiites duodécimains.
La douleur des mères, qui ont perdu leur fils lors de la guerre Iran-Irak, est

ici à la fois reconnue dès le second panneau) et aussitôt glorifiée par

l’identification opérée à une Sainte, Fatemeh. Le peintre insiste sur la souffrance
de ces femmes qui restent dignes et acceptent le sacrifice. La mort les atteint
elles aussi. Au premier plan, le personnage de la mère est dépeint les yeux clos,
le visage inexpressif, comme si elle rejoignait son fils, leurs deux corps
esquissant le symbole de l’infini, unis pour l’éternité. La dimension de
reconnaissance et de consolation prédomine.

Le troisième panneau ill.8), au centre de la peinture murale, est le plus
proche de l’expérience vécue par Naser Palangi, artiste témoin des deux
premières années d’affrontement entre l’Iran et l’Irak. Le peintre rend hommage
à Khorramshahr et aux habitants qui ont résisté jusqu’à la mort. En bas, au sol,
gît un soldat qui se prépare calmement à mourir, le Coran posé devant lui, fermé.
Sur son bras est écrit en arabe, langue répandue dans la région du Khuzestan qui
abrite une proportion importante de la minorité arabe d’Iran: heyhat min
alzelah1 “Que la médiocrité nous épargne à jamais!”, exclamation communément
utilisée en Iran pendant la guerre. Le regard du soldat, même s’il est tourné vers

le visiteur devant lui, a plutôt la fixité d’un regard intérieur. L’homme étendu est
entouré de trois escouades de combattants issus de Khorramshahr. Un des

combattants à droite brandit une mitraillette et pointe de son arme un décor qui,
de part et d’autre du visage de l’Ayatollah Khomeyni, apparaît minuscule en
arrière plan: la mosquée de Khorramshahr située sur la droite et des troncs de
dattiers décapités sur la gauche. La mosquée fait figure d’auto-citation puisque
l’artiste représente, en abîme dans sa peinture, le monument qui abrite son oeuvre.

Le champ de palmiers dattiers est un autre élément spécifique à la région de
Khorramshahr. Il correspond sans doute au lieu-dit d’Arvend Kenar. Il est dans

la peinture murale la seule allusion négative à la guerre et à ses ravages. Dans

son témoignage sur la destruction de Khorramshahr, Naser Palangi insiste
davantage sur le courage, l’exaltation et l’esprit de sacrifice des combattants de
cette ville frontière. Enfin, au sommet apparaît l’Ayatollah Khomeyni, tel un
nouveau Saint, en train de prier, les mains jointes devant son visage. L’hommage

1 Une lecture est possible également de simat min al-dhilla, “signe de médiocrité”.

AS/EA LXVI•3•2012, S. 565–598



576 ALICE BOMBARDIER

ultime adressé par le peintre dans le troisième tableau revient donc au pouvoir en
place, sanctifié.

D’après le titre, le martyr Mohammad Jahanara 1954–1981), commandant
des Gardiens de la Révolution à Khorramshahr jusqu’à sa mort en 1981, est le
héros du quatrième panneau ill.9). Mais Khorramshahr n’y est plus précisément
le théâtre des évènements. Un groupe de cinq soldats menés par le commandant

Mohammad Jahanara célèbrent l’Imam Hosein, mort en martyr à Kerbala en 680.

Les scènes miniatures au-dessus de ce groupe représentent l’engrenage cyclique
du destin des martyrs: à droite, les soldats arrivent en train sur le front et à

gauche, un soldat mort est porté par ses compagnons. Ce soldat défunt a accédé

au statut de martyr car il est représenté un peu plus haut prosterné dans la
lumière et communie, au sommet du panneau, avec l’Imam Hosein. Le sens de

lecture de ce tableau est donc ascendant, vers davantage de sainteté. Ainsi la
figure voilée de l’Imam Hosein surplombe le martyr prosterné, qui lui-même
surplombe le cinquième soldat ou le combattant Jahanara. Les têtes des quatre
autres soldats convergent vers cet axe de la sainteté. La communion en l’Imam
Hosein est ritualisée au mois de moharram par une procession qui atteint sa

puissance culminante le jour d’Ashura. Les adorants de ces processions se

frappent la poitrine, comme dans ce panneau, ou se fouettent le dos.

Le cinquième et dernier tableau ill.10) semble figurer l’aboutissement de
ce rituel: une longue file de morts qui s’élève jusqu’à une source de lumière,
Dieu. Ya Hosein-e shahid “Au nom de Hosein, martyr” est inscrit en persan sur
le brassard du soldat au premier plan. Ce combattant pourrait être sur le point
d’esquisser un pas dans la direction de cette chaîne de martyrs, dont il est le

premier maillon. Le Coran et une mitraillette dans chaque main, il regarde droit
devant lui avec la même fixité que le soldat du troisième tableau.

Les titres tableau 1) qui ont été apposés près des oeuvres, revêtent une

tonalité pédagogique. Ceux des troisième et quatrième panneaux sont conçus à

partir de l’expression “à l’école de”, ce qui érige explicitement l’oeuvre en
source d’enseignement. On peut supposer que ces qualificatifs ont été choisis en
partie par la municipalité de Khorramshahr. Le peintre présente, quant à lui, ses

tableaux de façon plus thématique. Par “danse des adorants” sama-ye asheqan,

titre qu’il donne au quatrième panneau), il entend une danse rituelle qui consiste
à tourner sur soi-même et à se frapper la poitrine de manière précipitée, d’où
l’impression intense de mouvement dégagée par les six personnages au premier
plan. Selon Maryam Palizban, la mosquée de Khorramshahr est connue pour
abriter des cérémonies commémoratives de ce type durant le mois de moharram:
le chanteur Nohe Fakhri y accompagne chaque année des danses rituelles

AS/EA LXVI•3•2012, S. 565– 598



PEINTURE DE GUERRE DANS UN LIEU DE PRIÈRE MUSULMAN EN IRAN 577

caractéristiques du lieu sur un rythme particulièrement animé PALIZBAN, 2011).
Ces danses locales ont pu représenter une source d’inspiration pour le peintre.

La force évocatrice du “symbole”: le soldat-martyr, signe de foi

La figure du combattant mort en martyr ou tout du moins appelant la mort de ses

voeux est le personnage commun aux cinq tableaux de cette peinture murale. Il
en est selon le terme même du peintre, le “symbole”, qui apparaît à grande

échelle dans les tons verts aux premiers plans et qui attire d’emblée le regard. Or
un symbole représente par définition “un objet ou un fait, de caractère imagé,
qui évoque, par sa forme ou sa nature, une association d’idées naturelle, dans

un groupe social donné, avec quelque chose d’abstrait ou d’absent” ROBERT,

1967: 1729). Quelle est la correspondance analogique à laquelle pensait Naser

Palangi lorsqu’il a peint le personnage du soldat-martyr dans les cinq panneaux?

Ce personnage semble être associé par l’artiste, à la fois à un héros dont la vie
incarne un modèle et à une figure religieuse qui inspire de la vénération. Dans la
peinture de guerre iranienne, le personnage du soldat-martyr représente au

premier abord le combattant mort au combat pour la défense de son pays. Au
second, il semble surtout être celui qui défend la force de sa foi religieuse, ce qui
rejoint le sens premier de symbole, “signe de foi” en latin. Il devient le symbole
d’une foi telle que le sacrifice sans douleur de sa vie engendre sa sanctification
immédiate.

La peinture murale de Naser Palangi fait l’apologie – à travers la guerre –
de la foi religieuse. La guerre est mise en scène d’une manière particulière: la
mort devant l’ennemi, à l’image des guerres religieuses, ne prend sens que

comme acte de foi. Ce regard sur les affrontements frontaliers qui se déroulaient
entre les deux pays, surprend. La guerre Iran-Irak a découlé d’un contentieux
territorial classique et l’ennemi irakien était, certes mené par une minorité
sunnite, mais également musulman et dans sa majorité, shiite. D’ailleurs
l’ennemi irakien est totalement absent de l’oeuvre. Il semble que l’on se bat non

pas pour le terrasser, mais uniquement pour mettre sa foi à l’épreuve.
Si l’ennemi irakien est ignoré, la réalité des combats avec son lot de

ravages et de souffrances, l’est aussi. La guerre, qui semble pourtant constituer
le cadre de quatre peintures sur cinq, n’est figurée véritablement que sous une

forme indirecte, de façon métonymique, par l’intermédiaire de la mitraillette, des

balles, de l’uniforme et des tranchées. La réalité du front est totalement éclipsée.

AS/EA LXVI•3•2012, S. 565–598



578 ALICE BOMBARDIER

Nous sommes, d’une part face à une guerre esthétisée par la force de la

spiritualité dont elle est le nouveau générateur, d’autre part face à une guerre

voilée dans son horreur. Il n’y a ni peur, ni souffrance et la destruction qu’elle
engendre est juste suggérée dans le panneau central, représentant au loin les
troncs mutilés de dattiers.

La mort elle-même ressemble à une entrée dans le sommeil. Le peintre ne
représente pas les jambes des personnages-symboles, mais seulement leurs
bustes. Le sol n’existe pas. Les corps qui apparaissent dans leur globalité sont
uniquement ceux des morts, des martyrs. Mais ces corps restent voilés par un
linceul, enveloppés, tels des cocons prêts à se transformer en chrysalide. Le
sacrifice de la vie est nié au bénéfice d’une autre vie. La pulsion de mort se

confond avec la pulsion de vie, le désir d’une vie sacralisée. La mort est ainsi
identifiée à une envolée spirituelle et à une renaissance dans l’au-delà. Cette
mort est individuelle dans les trois premiers panneaux. Dans les deux derniers,
elle est collective et transfigurée, c’est-à-dire irradiant d’un éclat héroïque et

glorieux.
Qu’un artiste témoin des combats véhicule dans son oeuvre une vision si

idéalisée de la guerre s’explique en partie par le contexte même de la guerre
dans laquelle il se trouve pris, même s’il n’est pas soldat. Naser Palangi a peint
ces cinq tableaux dans l’euphorie de la victoire, après la libération le 24 mai
1982 de la ville frontalière de Khorramshahr. Il a peint également à une période
où le régime islamique affirmait sa pugnacité et enjoignait les Iraniens, malgré
cette victoire, à continuer la guerre.

Farhad Khosrokhavar qualifie le système d’idées qui régnait en Iran à cette

époque post-révolutionnaire marquée par la guerre, d’“islamisme mortifère”
KHOSROKHAVAR, 1995: 403). Ce système d’idées a selon lui pour spécificité

d’imbriquer de façon originale, la mort, la religion et la politique. La mort,
omniprésente, est qualifiée de “martyropathe” KHOSROKHAVAR, 1995: 27) car
elle échappe à la vision traditionnelle de l’au-delà qui était de mise auparavant
dans la société iranienne. Farhad Khosrokhavar constate en effet que le
dolorisme et la passivité cèdent la place à l’activisme et à la perception de soi en
tant que sujet, dont la volonté expresse est d’assumer sa mort, comme
personnage individualisé, émancipé de sa communauté. Et cette mort réunifie les

champs religieux et politique qui avaient été dissociés avant la Révolution, sous

Mohammad Reza Shah Pahlavi. Le shiisme fait place à une nouvelle religiosité,
que le chercheur qualifie de “shiiste”, “une forme de religiosité caractérisée par
une nouvelle identité chez les jeunes qui rompent avec le shiisme traditionnel en
s’affirmant acteurs politiques et religieux” KHOSROKHAVAR, 1995: 26). Les

AS/EA LXVI•3•2012, S. 565– 598



PEINTURE DE GUERRE DANS UN LIEU DE PRIÈRE MUSULMAN EN IRAN 579

jeunes vont dès lors jusqu’à imiter en acte, et non plus seulement à l’évoquer sur
le plan rituel, l’Imam Hosein, mort en martyr à Kerbala. Cet évènement

symbolise pour les Iraniens le refus de l’injustice par la mort. Par ailleurs, il
semblerait que la vague du martyre a également été liée à l’émergence d’une
nouvelle forme de mysticisme: le martyr shiiste exprime le sentiment de franchir
les mêmes étapes que les mystiques, jusqu’à la dissolution en Dieu. Or, dans le
soufisme, la notion de dissolution en Dieu signifiait l’ascension jusqu’à Dieu et

la perte de l’identité individuelle par l’illumination mystique, non la mort en
Dieu.

Naser Palangi ne dément pas avoir souscrit à ce qu’il appelle “les idéaux”
de cette période. Artiste témoin engagé dans les combats de Khorramshahr, il est

travaillé lui aussi par la guerre, la porte et la supporte à partir des valeurs
patriotiques et religieuses de l’Iran de 1982. Sa peinture de guerre glorifie la
mort et le sacrifice en référence au nationalisme et à la religion shiite.

Sang, blessures et apocalypse: la guerre selon Otto Dix

Le triptyque sur bois intitulé La guerre, composé entre 1929 et 1932 – dix ans

après les évènements – par Otto Dix, est considéré comme une des créations
artistiques les plus importantes que la Grande Guerre ait suscité en Europe. Les

années 1920 en Allemagne avaient été marquées par une hyperinflation
économique et une instabilité politique. Dans le domaine des arts, les artistes
entretenaient une vision pessimiste de leur époque. Otto Dix a participé d’abord
au courant artistique de l’Expressionnisme. Ce courant mettait particulièrement
en avant la subjectivité des artistes. Après la guerre, Otto Dix a fondé en réaction
le courant de la Nouvelle Objectivité. L’oeuvre La guerre est issue de ce

nouveau courant artistique qui a développé un réalisme sans concession
KARCHER, 1989).

Engagé volontaire à vingt-deux ans, Otto Dix 1891–1969) se distingue de
Naser Palangi par l’extrême violence dénonciatrice de sa peinture, traduisant
directement l’horreur que lui a laissée la guerre de tranchées. Il ne fait dans son

oeuvre aucune économie de la destruction et du carnage qu’elle génère. Il accuse,

en forçant le trait plutôt qu’en l’atténuant, l’anéantissement de l’humain par
luimême. Alors que Naser Palangi a insufflé à son oeuvre une dimension
consolatrice, en transfigurant la mort, Otto Dix a conçu une peinture
provocatrice, en exposant crûment la guerre dans toute son abomination.

AS/EA LXVI•3•2012, S. 565–598



580 ALICE BOMBARDIER

Le triptyque du peintre allemand décrit trois moments d’une journée au
front. A gauche, dans le premier pan, les soldats regroupés en deux colonnes

militaires, l’une représentée de dos, l’autre de face, s’avancent dans la brume
matinale sous un ciel menaçant. Leurs corps ou leurs jambes sont, de même que

chez Naser Palangi, camouflés par une brume par endroit très épaisse. Le peintre
insiste sur le fardeau qui pèse sur les épaules de ces hommes, disparaissant sous

de lourds et multiples paquetages et portant des baïonnettes d’une longueur
démesurée, telles des haies métalliques extrêmement aiguisées. Ces colonnes
d’hommes marchent vers leur destin, comme le suggère la roue, dans un
mouvement ascendant, vers un ciel plombé et rougeoyant.

Le centre du triptyque est composé de deux parties, un carré central et sa

partie inférieure, la prédelle. Le carré central décrit le résultat du carnage dans

son paroxysme, après les combats: près d’un abri renversé, sur fond de
désolation, se tient l’unique survivant de ces affrontements qui ne peut plus
respirer qu’à l’aide d’un masque à gaz. Des cadavres amoncelés à droite et à

gauche, dans une tranchée éventrée, achèvent de pourrir, alors qu’un squelette
est demeuré, en haut, accroché à de la ferraille, pointant du doigt le massacre.

Seuls les corps des soldats morts sont détaillés. Ainsi une paire de jambes

pointant le ciel se détache nettement à droite, alors que la tête et le bras du
cadavre disparaissent dans la boue. Et Otto Dix détaille les vers, la gangrène, les

blessures purulentes de la chaire putréfiée de ces deux jambes. Au fond, les

maisons sont disloquées et la nature, notamment les arbres, déchiquetée. La
prédelle, partie inférieure d’un triptyque d’autel, représente, de même que chez
Naser Palangi, une file de morts alignés, mais ici dans les ténèbres. Ils sont
allongés sans vie, côte à côte, comme ensevelis, sous une toile rouge sang et

dans un espace clos par des planches.

Quant au panneau de droite, un homme, la figure du peintre, y secourt de

nuit un blessé, se frayant un passage entre un arbre calciné et un mort au visage

recouvert d’un masque à gaz. La lumière de la lune leur donne un aspect

fantomatique mais au loin le ciel est embrasé. Le déchaînement des explosions et
destructions n’a toujours pas cessé. Le sang continue de couler. Cependant, une

touche positive transparaît dans cette dernière partie du triptyque: Otto Dix y
met l’accent sur la solidarité humaine.

A la différence de Naser Palangi, Otto Dix – qui a témoigné quant à lui à

l’issue du conflit – représente son aversion pour la guerre, exhibant avec
insistance et minutie des victimes et non des héros. L’artiste allemand s’abstient
en outre dans son témoignage de toute allusion politique. La guerre se suffit à

elle-même, elle se nourrit de sang humain et renvoie à l’apocalypse.

AS/EA LXVI•3•2012, S. 565– 598



PEINTURE DE GUERRE DANS UN LIEU DE PRIÈRE MUSULMAN EN IRAN 581

Deux oeuvres aux itinéraires narratifs complexes

La guerre a marqué définitivement la conscience des deux artistes qui, tous deux,
ont été animés de la même volonté de témoigner. Naser Palangi dit n’avoir pas

eu connaissance des créations d’Otto Dix. Pourtant, la similarité de certains
motifs apparente formellement les deux peintures, comme cette exceptionnelle
file de morts représentée dans le dernier panneau chez Naser Palangi et au
niveau de la prédelle, sous le panneau central, dans La guerre d’Otto Dix. Il y a

aussi le motif récurrent du tronc d’arbre déchiqueté qui hante verticalement les
arrière-plans des deux compositions. L’arbre est souvent considéré comme un
symbole générationnel. Les individus, tels des feuilles, disparaissent pour laisser
place, dans le cycle biologique, à de nouvelles générations. Un arbre déchiqueté

rompt l’équilibre trans-générationnel. Il renvoie au sacrifice d’une génération
fauchée par les balles.

Les deux artistes ont également en commun d’avoir opté pour une

figuration narrative. Otto Dix a rythmé son oeuvre selon la vie d’un soldat et

tente de retranscrire le cycle journalier des assauts, cet engrenage ininterrompu
de mort et de désolation, dans une atmosphère figée. Dans le polyptique de
Naser Palangi au contraire, le mouvement est au premier plan: mouvement
propulsif de personnages sans jambe, mouvements courbes du pinceau qui réunit
les différentes parties d’un même tableau par de longues arabesques et anime le
drapé des vêtements, qui semblent se tordre dans l’agitation intense des

protagonistes. Mais la composition d’ensemble de cette peinture murale – la
corrélation des épisodes, cloisonnés ou continus, l’enchaînement dramatique –
réinvente la narration dans la peinture iranienne.

Il existe déjà depuis le XIXème siècle en Iran un courant pictural appelé

“Peinture des maisons de café” naqqashi-e qahvekhaneh), véritable art du récit.
Ce style de peinture issu des milieux populaires illustre des épisodes tirés des

principales épopées mythiques iraniennes ou raconte en images l’histoire
religieuse, retraçant notamment la bataille de Kerbala où l’imam Hosein et ses

compagnons trouvent la mort en 680, ou encore reproduit des scènes de la vie
quotidienne. Les conteurs se plaisaient à arrimer leurs récits à ces oeuvres le plus
souvent anonymes PAKBAZ, 2007: 576).

Dans la peinture murale de Naser Palangi, le mouvement narratif s’avère
complexe: il suit des itinéraires à la fois linéaires, circulaires et verticaux. La
progression n’est pas évidente entre les cinq panneaux car, dès le second, le
soldat est représenté mort. Chaque tableau change en fait de registre et donne à

voir une facette différente de la guerre. Mais leur enchaînement n’est toutefois

AS/EA LXVI•3•2012, S. 565–598



582 ALICE BOMBARDIER

pas totalement dépourvu d’un fil directeur. Ainsi la mort du soldat dans le
second tableau peut être comprise comme l’issue logique du premier, où le
martyr se recueille et prie face à l’éventualité de sa mort. La même escalade dans

la mort, cette fois-ci collective, est repérable entre le quatrième tableau,
représentant les soldats communiant dans une danse religieuse, et le cinquième,
avec cette file de morts. Au niveau de ce que le peintre appelle les “entités
abstraites ou spirituelles”, la progression linéaire est plus claire: le drapeau

islamique cède la place à trois figures saintes pour aboutir à l’essence divine.
S’accommodant des cinq enclaves dégagées sur le mur de la mosquée, l’artiste a

effectué cinq portraits cloisonnés, mais il juxtapose plusieurs petits plans
temporels dans une même composition. Ces flash-back temporels sont autant
d’anecdotes éclairant le récit central et nous indiquant l’état d’esprit des

personnages. L’artiste procède enfin, dans la dernière séquence, à une forme de

“figuration évolutive”, par la métamorphose des soldats en cadavres de martyrs,
dont la ligne ascendante des corps prend explicitement la direction du ciel.

Gérald Gassiot-Talabot, théoricien en 1964 du mouvement pictural de la
Figuration narrative ou Nouvelle figuration, distingue en effet quatre types de
narration: “la narration anecdotique”, en style continu ou en scènes successives,

explicite ou non explicite; “ la figuration évolutive”, par mutation et métamorphose

de personnages ou d’objets, par indication de mouvement et de direction;

“la narration par juxtaposition de plans temporels” dans une même composition
et enfin, “la narration par portraits ou scènes cloisonnées”, dont le polyptique,
remis à l’honneur, n’est qu’une variante GASSIOT-TALABOT, 1965: 5–40). Il
s’avère que Naser Palangi a combiné ces quatre modes de manière originale. De
cette narration picturale multiforme émane une force d’interpellation.

Peinture de guerre et pèlerinage

Trente ans après sa création, l’oeuvre de Naser Palangi continue à mobiliser
l’attention d’un grand nombre de visiteurs. Ceux-ci, lors du Nouvel An iranien,
se rendent en masse à Khorramshahr, prient à la mosquée puis se recueillent
devant cette peinture. Ils s’y réunissent également lors de la célébration de la
Libération de Khorramshahr, tournant de la Guerre Iran-Irak, qui fait l’objet
chaque année d’un jour férié, le 24 mai 3 khordad). Comment comprendre la
force d’attrait de cette oeuvre? D’abord, il s’agit d’une peinture murale: le choix
du support comporte l’intention chez l’artiste de s’adresser à un large public.

AS/EA LXVI•3•2012, S. 565– 598



PEINTURE DE GUERRE DANS UN LIEU DE PRIÈRE MUSULMAN EN IRAN 583

Selon le schéma 1, l’oeuvre est visible pour tout fidèle dès l’entrée: hommes et

femmes y ont également accès avant d’être séparés par un rideau dans la salle de
prière. Chaque visiteur se prend alors à marcher devant ces cinq panneaux et à

tenter de suivre intérieurement le parcours du martyr qui culmine dans la lumière,
dans la dissolution en Dieu. Dans l’imaginaire chrétien, ce parcours s’apparente
au Chemin de Croix. Naser Palangi affirme lui-même s’être inspiré de
l’iconographie des églises chrétiennes. Il a pu procéder, consciemment ou non, à

la mise en scène d’une forme de Passion du martyr shiite. En outre, la peinture,
anthropomorphe, est située contre toute attente dans un lieu de prière musulman,
ce qui l’apparente au culte chrétien des images de saints. La présence irradiante
du martyr au centre de l’oeuvre épouse à n’en point douter certains caractères

pédagogiques affirmés des hagiographies occidentales.

Renouvelant l’épopée du Prophète et de ses descendants, Ali, Hosein, et les
autres Imams, le combat pour l’islam hisse les martyrs à un rang supérieur
d’humanité, reconnu dès l’origine de l’Islam. La place du martyr, auquel le

Coran et les hadiths du Prophète et des Imams reconnaissent des privilèges
canoniques, le distingue toutefois du saint musulman, dont le statut complexe est

toujours demeuré discuté GRIL, 2000). Parmi ces privilèges qui élèvent le
martyr, citons notamment la pureté intrinsèque dispensant son corps de toute
ablution funéraire, l’accès direct aux étages supérieurs du Paradis sans passer par

les tourments du Purgatoire et la capacité d’intercession pour les autres hommes
BUTEL, 2002). Après avoir protégé leur communauté de leur vivant, les armes à

la main, ils continuent après leur mort à en exercer la direction spirituelle et

morale par leur exemple. Les martyrs forment donc dans la religion shiite telle
qu’elle est pratiquée actuellement en Iran, un panthéon privilégié de “
quasisaints” BUTEL, 2002: 309). Ceux évoqués dans la peinture de guerre de la
mosquée de Khorramshahr ont été promus à ce statut de quasi-sainteté par la
reconnaissance populaire, laquelle déborde largement le cercle restreint des

anciens combattants.
Apparentés aux saints, les martyrs peints dans la mosquée de Khorramshahr

représentent également les héros d’une guerre de défense nationale. Ils
témoignent de la résistance iranienne, évoquent et honorent le souvenir de
combattants disparus, érigeant la mosquée en un lieu de mémoire. En Iran, les
monuments aux morts n’existent pas comme tels dans l’espace collectif. La
mémoire des morts ne s’investit pas dans un lieu unique mais dans des espaces

souvent mal délimités, répartis sur l’ensemble du territoire. Il n’y a pas de
tombeau du soldat inconnu dans la capitale, centre d’un culte institué et officiel,
qui pourrait servir de support symbolique à l’affirmation du sentiment national.

AS/EA LXVI•3•2012, S. 565–598



584 ALICE BOMBARDIER

En outre, la mémoire de la guerre Iran-Irak constitue dans le pays un enjeu
discuté entre l’Etat et la société civile. Cette dernière estime que le corps du mort
appartient à sa communauté d’origine. Par le biais de la Fondation des Martyrs,
l’Etat a fini cependant par imposer, dans les villes, un regroupement puis une

standardisation des tombes des martyrs dans un périmètre qu’il cherche à rendre
autonome du cimetière ordinaire, mais souvent au prix d’intenses querelles avec
les responsables civils locaux BUTEL, 2000). La gestion étatique de la mémoire
de la guerre en Iran est donc objet de contestation. Les monopoles institutionnels
de la mémoire de la guerre se modifient et font l’objet de compromis avec la
société civile. Dans ce contexte, le plébiscite d’une partie de la population en
faveur de la peinture de guerre de la mosquée de Khorramshahr correspond à

une ré-appropriation de la mémoire par la société civile iranienne, pour qui cette

peinture a également valeur de monument aux morts.
De plus, l’oeuvre est signée par un artiste qui s’est engagé physiquement

aux côtés des résistants de Khorramshahr et qui s’efforce de maintenir vivant le
souvenir d’hommes dont il a été proche. Entre 1994 et 1997, Naser Palangi a

milité pour la construction d’un musée à Khorramshahr, où il retourne lui-même

régulièrement. En 1997, nommé Directeur du projet artistique du Centre Culturel
de la Défense Sacrée de Khorramshahr, il a organisé un comité de sélection des

oeuvres à exposer. Ce comité comprenait Ali Azavahi, Djavad Hamidi,
Mohammad Radjabi, Hamid Makhsudi et Mehdi Tchamrah. Dès l’ouverture du
musée en 1997, Naser Palangi a donné une partie de ses archives et, depuis 2007,

une salle du musée retrace l’historique de la peinture murale, de sa création
jusqu’à sa restauration à l’hiver 2006–2007. Les efforts fournis par l’artiste pour
la reconnaissance de son oeuvre ont donc été relayés par la municipalité, puis par

les autorités, qui ont consenti à en autoriser la muséification. La restauration
effectuée par Naser Palangi en 2007 a été filmée par Mohsen Kheysravi et une

jeune équipe de trois cameramen, ayant pour projet un documentaire sur
l’impact de la guerre à Khorramshahr. La peinture murale de la mosquée de
Khorramshahr a pris dès lors une nouvelle dimension. La ferveur populaire

qu’elle suscite, sa consécration bien que tardive par le régime, instituent son
passage à la postérité.

Enfin, dans l’oeuvre, cette présence humaine à grande échelle du
personnage du martyr qui à deux reprises fixe le visiteur du regard, favorise
l’introversion de celui-ci. Le tracé non-conventionnel du visage et des yeux du

martyr est d’ailleurs à relever dans cette oeuvre de Naser Palangi. La peinture
murale de guerre en Iran a en effet plutôt mis en avant soit des martyrs sans

visage, soit des portraits réalistes d’après photographie, d’un individu précis

AS/EA LXVI•3•2012, S. 565– 598



PEINTURE DE GUERRE DANS UN LIEU DE PRIÈRE MUSULMAN EN IRAN 585

mort en martyr. La puissance évocatrice de la composition qui remet en situation
un art du récit – moyen d’expression populaire par définition – touche aussi le
plus grand nombre avec efficacité. Cet art du récit permet une représentation
dans la durée et une identification du visiteur à cette représentation. Il pleure ou

prie et, comportement très actuel, immortalise souvent cette émotion à la fois
esthétique et religieuse en se faisant photographier devant l’oeuvre ill.11). Cette

émotion est concentrée et démultipliée par la localisation de l’oeuvre dans une

mosquée, lieu épiphanique par excellence.

La peinture de guerre de la mosquée de Khorramshahr est ainsi devenue le
prétexte d’une pratique collective originale qui s’apparente au pèlerinage. On
entend communément par pèlerinage un voyage individuel ou collectif qu’un
fidèle fait à un lieu saint pour des motifs religieux et dans un esprit de dévotion.
Le pèlerinage s’inscrit dans une pensée collective qui élit un lieu sacré où la
présence divine se serait manifestée soit directement, soit indirectement par
l’intermédiaire d’un saint ou d’un martyr. En France, à partir de la Révolution, la
notion s’étend à tout voyage fait avec l’intention de rendre hommage à un lieu
ou à une personne qu’on vénère HURSTEL, 1982). Le cheminement vers ce lieu,
le temps passé à ses abords, sont rythmés par des pratiques ritualisées
symbolisant une quête religieuse ou spirituelle. A la dimension sacrée

caractérisant l’édifice religieux qui l’abrite, la peinture de guerre de la mosquée

de Khorramshahr ajoute, comme montré précédemment, une dimension
historique et commémorative qui en intensifie la portée et l’impact émotionnel.
A l’arrivée dans la cour de la mosquée, le premier contact avec l’oeuvre impose

une imprégnation visuelle globale suivie d’une entrée dans la narration
représentée au fil des cinq panneaux. Ce parcours est pour certains accompagné

d’une prière faite en marchant ou d’une demande de faveur, en référence à la
capacité d’intercession des martyrs. Puis l’attouchement de la peinture avec la
main marque la rencontre, le moment où le pèlerin reconnaît et communie avec
la source vive de sacré animant ce lieu. Le pèlerin le signifie d’ailleurs
explicitement en s’effleurant ensuite le visage de ses deux mains. La photo prise
devant l’oeuvre, souvent en famille, témoigne de ce moment fort.

Outre l’espace, où les déplacements et les attitudes correspondent à des

pratiques rituelles, le temps est également chargé de signification symbolique
collective: la visite est effectuée massivement durant la période du Nouvel An
iranien Nowrouz, le 21 mars), consacrant le recommencement de l’année. Je

pense à “l’homme nouveau”, but ultime de nombre de pèlerinages chrétiens. Le
pèlerinage inspiré par la peinture de guerre de la mosquée de Khorramshahr
s’articule avec les pratiques religieuses instituées se déroulant à la mosquée,

AS/EA LXVI•3•2012, S. 565–598



586 ALICE BOMBARDIER

qu’il n’exclut pas mais prolonge. Ainsi, il arrive qu’en cas d’affluence la prière
collective s’accomplisse de biais devant la peinture. Aujourd’hui reconnu par le
clergé shiite et investi par les institutions politiques, ce pèlerinage suscite la piété
populaire à partir d’une remémoration d’un épisode passé douloureux et d’une
communion avec les martyrs.

En conclusion, il s’avère qu’en temps de guerre, l’artiste a puisé à une ancienne

tradition populaire de figuration narrative et – évènement à souligner – a fait
entrer la peinture contemporaine dans une mosquée. Cette peinture de guerre a

paradoxalement la particularité de ne pas exprimer directement la guerre.

L’activité guerrière est suggérée et mise en scène par des symboles aux
correspondances multiples, dont l’aboutissement final, tout comme chez Otto
Dix, est le sacré. Le sacré est interprété par chacun à partir du donné de sa

propre culture. Naser Palangi insuffle à son oeuvre, située dans une mosquée, une

dimension politico-religieuse, arrimant l’homme en guerre à son Dieu par la foi
jusqu’au sacrifice de sa vie, alors que la structure en triptyque, à la manière des

tableaux d’autel, permet à l’artiste européen, Otto Dix, de réintégrer
ironiquement le massacre de la Grande Guerre dans l’iconographie chrétienne,
en lieu et place de la Crucifixion. La Passion est sécularisée: plus d’espoir en la
résurrection, seulement le fait nu et brutal de la mort. Mais l’analyse du triptyque
d’Otto Dix en référence aux fondamentaux de la culture occidentale serait l’objet
d’un autre travail. Je remarquerais seulement que Naser Palangi, rejoignant Otto
Dix, esquisse un parallèle entre la Passion du Christ et celle de l’Imam Hosein à

Kerbala pour exprimer, à l’appui d’une référence inter-culturelle, l’immensité de
la douleur. Cette dimension expressive de l’oeuvre a touché le visiteur iranien.
Une pratique pèlerine originale s’est ainsi développée à Khorramshahr, chargée
de significations symboliques collectives relevant de plusieurs registres culturels:
la peinture de guerre de la mosquée de Khorramshahr concentre et unifie à la
fois lieu de culte, lieu d’histoire, lieu de mémoire, monument aux morts et
manifestation de l’allégeance à un pouvoir sanctifié.

AS/EA LXVI•3•2012, S. 565– 598



PEINTURE DE GUERRE DANS UN LIEU DE PRIÈRE MUSULMAN EN IRAN 587

AS/EA LXVI•3•2012, S. 565–598

Illustrations

Illustration 1: Naser Palangi, La peinture murale de la mosquée de Khorramshahr en 1982 archive
de l’artiste, publication autorisée par l’artiste)

Illustration 2: La peinture murale de la mosquée de Khorramshahr après restauration par Naser

Palangi, printemps 2007 archive de l’artiste, publication autorisée)



588 ALICE BOMBARDIER

Illustration 3: Naser Palangi à l’oeuvre en 1982 archive de l’artiste, publication autorisée)

Illustration 4: Restauration en cours par Naser Palangi, 2007. Le peintre, dans la lumière au fond à

gauche, continue à peindre pendant la prière archive de l’artiste, publication autorisée)

AS/EA LXVI•3•2012, S. 565– 598



PEINTURE DE GUERRE DANS UN LIEU DE PRIÈRE MUSULMAN EN IRAN 589

L’entité abstraite ou spirituelle

L’histoire du symbole

Schéma 2: Structure commune aux cinq panneaux de la peinture murale de Khorramshahr

Illustration 5: Naser Palangi, croquis préliminaire, 1982 archive de l’artiste, publication autorisée)

AS/EA LXVI•3•2012, S. 565–598

Le symbole



590 ALICE BOMBARDIER

Illustration 6: Croyants dans la tranchée de l’amour divin photo: Alice Bombardier, 2007)

AS/EA LXVI•3•2012, S. 565– 598



PEINTURE DE GUERRE DANS UN LIEU DE PRIÈRE MUSULMAN EN IRAN 591

AS/EA LXVI•3•2012, S. 565–598

Illustration 7: Martyrs endurants photo: Alice Bombardier, 2007)



592 ALICE BOMBARDIER

Illustration 8: Khorramshahr à l’école de la résistance photo: Alice Bombardier, 2007)

AS/EA LXVI•3•2012, S. 565– 598



PEINTURE DE GUERRE DANS UN LIEU DE PRIÈRE MUSULMAN EN IRAN 593

Illustration 9: Le martyr Mohammad Jahanara et ses compagnons de route photo: Alice Bombardier,

AS/EA LXVI•3•2012, S. 565–598

2007)



594 ALICE BOMBARDIER

Illustration 10: Les martyrs à l’école de l’amour divin photo: Alice Bombardier, 2007)

AS/EA LXVI•3•2012, S. 565– 598



PEINTURE DE GUERRE DANS UN LIEU DE PRIÈRE MUSULMAN EN IRAN 595

Illustration 11: Photo familiale, Nouvel An iranien, mars 2007 archive de l’artiste, publication
autorisée)

AS/EA LXVI•3•2012, S. 565–598

Bibliographie

BLONDET-BISCH, T. / R. FRANK / L. GERVEREAU / A. GUNTHERT

2001 Voir/ne pas voir la guerre. Histoire des représentations photogra¬

phiques de la guerre. Paris: Somogy.
BUTEL, Eric
2000 Le martyr dans les mémoires de guerre iraniens. Guerre Iran-Irak

1980–1988). PhD. Paris: INALCO.
2002 “Martyre et sainteté dans la littérature de guerre Irak-Iran.” In: Saints

et héros du Moyen-Orient contemporain. Paris: Maisonneuve et
Larose, pp. 301–318.

CENTLIVRES, Pierre / Micheline CENTLIVRES-DUMONT

1997 Imageries populaires en Islam. Genève: Georg.
CENTLIVRES-DUMONT, Micheline
2003 “La bataille de Kerbala dans l’imagerie shi’ite: langage et symboles.”

In: La multiplication des images en pays d’Islam: de l’estampe à la



596 ALICE BOMBARDIER

télévision. XVIIème – XIXème siècle. Istanbul/Würzburg: Orient Institut

der deutschen morgenländischen Gesellschaft, pp. 103–117.
CENTLIVRES, Pierre
2003 “Images populaires, motifs religieux et fonctions politiques dans le

monde islamique contemporain.” In: La multiplication des images en
pays d’Islam: de l’estampe à la télévision. XVIIème – XIXème siècle.
Istanbul/Würzburg: Orient Institut der deutschen morgenländischen
Gesellschaft, pp. 119–135.

CHELKOWSKI, Peter

1989 “Narrative Painting and Painting Recitation in Qajar Iran.” Muqarnas
VI: 98–111.

1998 “Popular Arts, Patronage and Piety.” In: Royal Persian Paintings: The

Qajar Epoch 1785–1925. London: I.B. Tauris and Co Ltd, pp. 90–99.
CHELKOWSKI, Peter and Hamid DABASHI

2000 Staging a Revolution. The Art of Persuasion in the Islamic Republic of
Iran. London: Booth-Clibborn editions.

FLOOR, Willem
2005 Wall Painting Qadjar Iran. Costa Mesa CA): Mazda Publishers Inc.
GASSIOT-TALABOT, Gérald
1965 “La figuration narrative dans la peinture contemporaine.” Quadrum

18: 5–40.

GERVEREAU, Laurent
2006 Montrer la guerre Information ou propagande. Paris: Isthme/CNDP.
GRIL, Denis
2000 “Les fondements scripturaires du miracle en islam.” In: Miracle et

karâma. Louvain: Brepols, pp. 237–250.
GRUBERT, Christiane
2008 “The Writing is on the Wall: Post-Revolutionary Murals in Tehran.”

Persica 22: 15–46.
2012 “Institutionalizing Memory: The Central Martyrs Museum in Tehran.”

Visual Anthropology 25(1–2): 68–97.
HANAWAY, William
1985 “The Symbolism of Persian Revolutionary Posters.” Iran since the

Revolution. London: Barry Rosen, pp. 31–50.
HURSTEL, Patrice

1982 Les pèlerinages curatifs de la folie dans l’Est de la France. Du
XIIIème au XIXème siècle. Phd, Université de Nancy.

AS/EA LXVI•3•2012, S. 565– 598



PEINTURE DE GUERRE DANS UN LIEU DE PRIÈRE MUSULMAN EN IRAN 597

JALALI-NAINI, Ziba
1998 “L’art islamique révolutionnaire. Naissance et agonie.” Les cahiers de

l’Orient. Revue d’Etude et de Reflexion sur le Monde arabe et musulman

AS/EA LXVI•3•2012, S. 565–598

49: 125–128.
KARCHER, Eva
1989 Otto Dix 1891–1969): sa vie, son oeuvre. Cologne: B. Taschen.
KHOSRODJERDI, Hossein
1999 “The Islamic Revolution in Contemporary Iranian Art.” Tavoos 1: 91–

99.
KHOSROKHAVAR, Farhad / Paul VIEILLE
1990 Le discours populaire de la Révolution iranienne. Paris: Contempora¬

néité.
KHOSROKHAVAR, Farhad

1993 “Chiisme mortifère: les nouveaux combattants de la foi.” L’Homme et
la société 107/108: 93–108.

1995 L’islamisme et la mort. Paris: L’Harmattan.
MARZOLPH, Ulrich
2004 “The Martyr’s Way to Paradise: Shiite Mural Art in the Urban Con¬

text.” In: Sleepers, Moles and Martyrs. Copenhagen: University of
Copenhagen.

MOHAMMADI AKHVIYAN, Mohammad
1996 Etude des peintures murales dans les emamzadeh du Nord de l’Iran

[barrasi-e naqqashiha-e divari dar emamzadeh-ye shomali-e iran].
Mémoire de master. Téhéran: Université Tarbiat-e modares.

MOHAMMAD-ZADEH, Mehdi
2008 L’iconographie shi’ite dans l’Iran des Qâdjârs: émergence, sources et

développement. PhD. Genève: Université de Genève.
NAEF, Silvia
2004 Y a-t-il une “question de l’image” en Islam? Paris: Téraèdre.
NORA, Pierre

1997 Les lieux de mémoire. Paris: Gallimard.
PAKBAZ, Ruin
2007 “Peinture de maison de café [naqqashi-e qahvekhaneh].” In: Encyclo¬

pédie de l’Art [farhang-e honar]. Téhéran: Farhang Moaser, p. 576.
PALIZBAN, Maryam
2011 “Ta’zieh. Aufführung eines Kollektivmordes.” International Work¬

shop Traditions of Martyrdom in the Modern Middle East. Berlin:
ZFL, 15th October 2011.



598 ALICE BOMBARDIER

PETERSON, Samuel R.
1979 “The Ta’zieh and Related Arts.” In: Ta’zieh: Ritual and Drama in

Iran. New York / Tehran: New York University Press / Soroush Press,

pp. 64–94.
1981 Shi’ism and Late Iranian Arts. PhD. New York: New York Univer¬

sity.
ROBERT, Paul

1967 “Symbole.” In: Dictionnaire Le petit Robert. Paris: Société du Nou¬

veau Littré, p. 1729.
VAHIDE-RAKHSANI, Nasser

1988 L’art graphique et luttes sociales en Iran d’aujourd’hui 1979 à nos

jours). PhD. Paris: Paris I.
WERMESTER, Catherine
1996 Le corps mutilé dans la peinture allemande. 1919–1933. PhD. Paris:

Paris 1.

YAVARI D’HELLENCOURT, Nouchine
1987 “Les murs ont la parole.” Autrement Revue 27: 85–89.

AS/EA LXVI•3•2012, S. 565– 598


	Peinture de guerre et représentations anthropomorphiques dans un lieu de prière musulman en Iran

