Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 66 (2012)

Heft: 3

Artikel: Peinture de guerre et représentations anthropomorphiques dans un lieu
de priere musulman en Iran

Autor: Bombardier, Alice

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-309773

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-309773
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

PEINTURE DE GUERRE ET REPRESENTATIONS
ANTHROPOMORPHIQUES DANS UN LIEU DE
PRIERE MUSULMAN EN IRAN

Alice Bombardier, CADIS

Abstract

The Khorramshahr’s Mosque in Iran still houses today a mural painting that 1s viewed as the
strongest testimony to the Iran-Iraq War. This work was painted by Naser Palangi in the euphoria
of victory, after the liberation of the city on May 24, 1982. In wartime, the Iranian artist has drawn
from an old folk tradition of namrative figuration and — an event that merits emphasis — brought
contemporary painting into a mosque. This painting has acquired an important place in the minds
of many Iranians, as well as within the political and artistic movement of “War painting” which
developed in Iran in the 1980s. With the support of another war painting: the triptych War,
produced in the different context of World War I (1914-1918) and created in Europe by the
German painter Otto Dix, [ will show that thirty years after its creation, the mural in Khoram-
shahr’s Mosque has sparked off a war pilgrimage, at the crossroads of a war memorial or a

religious and political commemoration.

L umté d’élite irakienne est entrée dans la ville frontiere de Khorramshahr, en
territoire iranien, le 22 septembre 1980. Les habitants ont tenu téte aux troupes
irakiennes plusieurs jours durant, surtout prés du pont de la ville, avant que
I’armée nationale iranienne ne soit mobilisée. Khorramshahr a été en outre la
seule partie du territoire iranien a €tre occupée par I’ennemi pendant un an et
demi dans le contexte d’une guerre qui a duré huit ans. C’est pourquoi elle
demeure une cité¢ martyre dans I’esprit des Iraniens. Aujourd’hui, vingt ans aprés
I’arrét des conflits, cette ville a été reconstruite. Mais la grande mosquée de
Khorramshahr (Masdjed-e Djame’) abrite toujours une peinture murale qui est
considérée comme le témoignage le plus ardent de cette époque. L ceuvre a été
peinte par Naser Palangi dans 1’euphorie de la victoire apres la libération de la
ville, le 24 mai 1982 (ill.1 et 2).

Cette peinture murale a conquis une place importante tant dans I’esprit de
nombreux Iraniens qu’au sein du mouvement politico-artistique de la peinture de
guerre, développé en Iran a partir des années 1980. Le flux élargi des visiteurs

AS/EA LXVI=3-2012, S. 565-598



566 ALICE BOMBARDIER

ne tarit pas et le musée de la ville, le Centre Culturel de la Défense Sacrée de
Khorramshahr, a dédi¢ en 2007 une salle a la composition et a la genese de
I’oeuvre. Pour quelles raisons cette peinture de guerre s’est-elle ainsi inscrite
dans la conscience collective des Iraniens?

Apres une présentation de la genése de cette peinture murale, de la
technique utilisée et de la composition d’ensemble, je procéderai a une
description détaillée puis a une analyse de 1’ceuvre, en la situant dans son cadre
historique et socio-culturel. Je poursuivrai I’analyse a I'appui d’une autre
peinture de guerre, née dans un contexte différent, celui de la Grande Guerre de
1914-1918: le triptyque La guerre, élaboré en Europe entre 1929 et 1932 par le
peintre allemand Otto Dix. Cette comparaison effectuée avec une oeuvre d’un
autre temps et d’une autre culture a pour but de faire ressortir certaines
caractéristiques du polyptique mural de Naser Palangi. Davantage illustrative
qu’analytique, cette mise en paralléle thématique, iconographique et structurelle
n’entend pas réduire les différences intrinseques existant entre les deux oeuvres,
qui ont été produites dans un espace-temps éloigné selon des logiques
conjoncturelles propres. Enfin, je montrerai que, trente ans aprés sa création, la
peinture murale de la mosquée de Khorramshahr est devenue le support pictural
d’un pélerinage de guerre, a la jonction du monument aux morts et du mémorial
politique et religieux.

Gengse: peinture pour voitures ¢t ambulance

La peinture de guerre iranienne est née au sein du mouvement artistique connu
aujourd’hui en Iran sous le nom d’*art de la Révolution™ (honar-e engelabi). Les
membres initiaux du courant de la peinture révolutionnaire ont organisé en Iran,
le 11 février 1979, au lendemain de la proclamation de la République islamique,
une exposition de peinture fondatrice, a laquelle Naser Palangi a pris part.
I.’accueil des visiteurs ayant €té enthousiaste, I’exposition a circulé en province.
De nombreux artistes, poétes, €crivains, ont alors contacté le groupe de peintres
et ont exprimé le désir de contribuer a ses créations. Cela a abouti a la fondation
du Centre de la Pensée et de I’Art Islamique (Howzeh-ve Andisheh va Honar-e
Eslami). L objectif principal du Centre était notamment de démocratiser les arts,
d’établir une relation de proximité avec le peuple. Pour atteindre ce but, il fallait
étre proche des gens et vivre a leurs c6tés. La Révolution avait en effet lancé un
mot d’ordre: dar sahneh hozur dashtan, ¢’ est-a-dire “étre présent sur le terrain™

AS/EA LXVI=32012, 8. 565-598



PEINTURE DE GUERRE DANS UN LIEU DE PRIERE MUSULMAN EN IRAN 567

(KHOSRODIJERDI, 1999: 91). De¢s le début des affrontements avec 1'Irak, le
Centre a participé a I’effort de guerre en orientant ses créations vers celle-ci. Au
départ non-gouvernemental, le Centre de la Pensée et de 1’Art Islamique a éteé
rattaché en 1982 a 1’Organisation de la Propagande Islamique (Sazeman-e
tablighat-e eslami) (JALALI-NAINI, 1998).

Au moment du déclenchement de la Guerre Iran-Irak, Naser Palangi (né en
1957) avait vingt-trois ans et étudiait la peinture en deuxiéme année a la Faculté
des Beaux-Arts de I’Université¢ de Téhéran. Ayant fait partie des membres
initiaux de ce mouvement artistique, tributaire des idéaux de ce groupe d’artistes
engagés, 1l s’est rendu en tant que volontaire sur le front dés la proclamation de
la guerre en septembre 1980. Il n’a pas participé directement aux combats mais
s’est entretenu avec les soldats et faisait parallelement leur portrait. Aprés la
libération de Khorramshahr, il a peint durant 1’ét¢ 1982 cette ceuvre dans la
mosquee, a la mémoire des combattants de la ville qu’il avait connus (ill.3). Il a
utilisé de la peinture pour voitures, seule disponible en temps de guerre, apportée
de la ville voisine d’Ahvaz par le biais d’une ambulance.

Aucun représentant religieux n’officiait en cette époque troublée dans la
mosquée de Khorramshahr. Naser Palangi s’est donc adressé a la municipalité
(farmandari) de la ville et a exposé I'tdée de peindre un mémorial dans la
mosquee. e maire de Khorramshahr — trés impliqué dans la guerre durant
laquelle 1l avait perdu une jambe — a accepté sa proposition et pris en charge les
dépenses de peinture et de pinceaux malgre le contexte ditficile, la ville détruite
¢tant completement a reconstruire.

Lors d’un entretien que m’a accordé Naser Palangi & Téhéran le 19 avril
2008, celui-ci a expliqué que le contexte de la guerre avait renforce le caractére
exceptionnel de sa démarche et permis qu’elle aboutisse. Naser Palangi a peint
cette ceuvre en référence a son expérience vecue et a des personnes précises. Le
personnage du martyr que I’on retrouve au premier plan des cing peintures lui a
¢té inspiré par ses amis Mohammad Jahanara, commandant des Gardiens de la
Révolution a Khorramshahr jusqu’a sa mort en 1981, et Behruz Moradi, qui était
Iinstituteur de la wville. L artiste a cité encore bien d’autres martyrs de
Khorramshahr qui ont été a 1’origine de cette peinture murale ainsi que d’autres
tableaux réalisés par lui: Ebrahim Qate’1, Reza Musavi, Reza Dashti et Saleh
Musavi. Cependant, Naser Palangi n’a pas adopté le mode réaliste de la plupart
des peintures murales qui étaient alors effectuées durant la guerre. Il a au
contraire choisi de styliser cette ceuvre, ce qui semble avoir permis d’en
universaliser la portée.

AS/EA LXVI=3-2012, S. 565-598



568 ALICE BOMBARDIER

Selon Iartiste, la plupart des habitants, combattants et responsables de la
ville ont soutenu son projet car tous approuvaient 1’intention qui I’animait: cette
peinture de guerre étayait leur patriotisme et rendait visible la reconnaissance
des nombreux efforts et sacrifices consentis. Certains basidjis, soldats
volontaires, ont bien fait remarquer que l’endroit n’était pas propice pour
accueillir une peinture. En effet, les discours théologiques des oulémas
condamnent dans I’ensemble du monde musulman la figuration dans les espaces
sacrés, notamment les mosquées ou les lieux de priere. Aussi peut-on s étonner
que Naser Palangi n’ait pas rencontré plus d’opposition a son projet de réaliser
une telle peinture dans la mosquée de Khorramshahr. I artiste relate que les
habitants se sont trés vite attachés a ce mémorial et I’ont protégé au point de
créer un Comité de soutien a la peinture de guerre de la mosquée de
Khorramshahr. Les visiteurs manifestent en effet un grand sentiment de
proximité a 1’égard des cinq peintures, devant lesquelles méme les familles de
martyrs non issues de Khorramshahr se font prendre en photo. Les gens pleurent,
touchent la fresque puis leur visage. Lieu de pricre, la mosquée abritant cette
fresque commémorative est également devenue lieu de mémoire.

Le texte coranique, accepté par les Sunnites et les Shiites, ne comporte pas
en réalité de position définie au sujet de I'tmage. Dans le verset du Coran le plus
souvent cité¢ comme ayant pu conduire a une interdiction des images, il n’est en
fait nullement question d**images™ mais de “pierres dressées™ “O vous qui
croyez! Le vin, le jeu des hasards, les pierres dressées (ansab) et les fleches
divinatoires sont une abomination et une cuvre du Démon. Evitez-les” (Coran:
v.90). Les hadiths, faits et dires du Prophéte, transmis oralement pendant deux
siecles et demi avant d’étre fixés par écrit entre le [IXeme et le Xéme siecle pour
les Sunnites et entre le Xéme et le XIéme si¢cle pour les Shiites, sont plus
explicites quant a cette question. Les arguments avances sont similaires pour les
uns et pour les autres: 'impureté que les images conférent au lieu, le désir du
peintre de se faire I’émule du Créateur, le risque de basculer dans le polythéisme.
[.’image n’est dés lors pas interdite de maniére absolue mais son utilisation est
trés réglementée. Elle est exclue de tout espace sacre, de la mosqueée, des lieux
de pricre et plus généralement des espaces public (NAEF, 2004). La peinture
murale dans la mosquée de Khorramshahr représenterait done une exception a la
régle en vertu du contexte conjoncturel souligné par 1’artiste lui-méme et déerit
plus haut.

Elle n’est pas la seule en Iran, et ce fait mériterait une étude globale et
comparative: plusieurs mosquées d’Iran (a Téhéran et dans le Khuzestan
notamment) abritent également des peintures, parfois méme situées dans la salle

AS/EA LXVI=32012, 8. 565-598



PEINTURE DE GUERRE DANS UN LIEU DE PRIERE MUSULMAN EN IRAN 569

de priere, mais généralement plus anciennes. Il est intéressant de noter qu’il
existe aussi en Iran une tradition qui consiste a décorer les emamzadeh, c’est-a-
dire les tombeaux de petits saints locaux (littéralement les saints “nés de
I’'imam™), de larges peintures murales, ainsi que les takyveh, espaces dédiés a la
représentation théatrale du drame de Kerbala (fazie/i) (MOHAMMADI AKHVIY AN,
1996). Sur les murs des takyeh, des scénes illustrant la mort de I'Tmam Hosein et
de ses compagnons a Kerbala en 680 sont généralement figurées. Mais on
retrouve aussi parfois des représentations de la vie des prophétes. Cing scénes
lices a Joseph sont par exemple dépeintes dans le takyeh Mu’aven al-Mulk a
Kermanshah (PETERSON, 1981: 75). Ces passages bibliques et la tragédie de
Kerbala étaient tour a tour au centre des représentations théatrales de la razieh.
Les emamzadeh constituent un autre espace abritant des peintures murales en
Iran. Parmi les plus anciennes peintures découvertes dans ces édifices religieux
figurent celles du tombeau de Magam-e¢ ‘Abbas a Shushtar (FLOOR, 2005).
[’une de ces peintures représente le Miradj (Ascension) du Prophéte. Sa
composition est reprise dans d’autres emamzadeh, comme celut d’Abdollah b.
Mussa al-Kazem a Shahrab (datant de 1894): le prophete avec un visage voilé et
la téte entourée d une auréole, accompagné par 1”archange (Gabriel et un lion qui
symbolise la présence d’Al1, entreprend le Miradj, son ascension, sur sa monture
ailée représentée avec une téte féminine. La tragédie de Kerbala est toutefois
devenue peu a peu le sujet dominant des peintures murales dans les emamzadeh.
Le tombeau de Seyyed Aga Hosein a Langerud peint en 1855, I’emamzadeh
Shah-Zeyd a Ispahan (commencé durant la seconde moiti¢ du XIXeme siccle et
achevé au début du XXeme siécle), I’hoseiniyeh Moshir & Shiraz et Mashadi
Aqa a Lahedjam (1925-1926) illustrent explicitement cette évolution
(MOHAMMAD-ZADEH, 2008).

AS/EA LXVI=3-2012, S. 565-598



570 ALICE BOMBARDIER

Unit¢ structurelle d un polyptique mural en cing volets

Entrée des hommes

4

“~ PEINTURE Pad Salle de priére des

hommes

Cour Intérleure .................................................. » Sens de la priére
A

Salle de priére des

femmes
/ “"-—-

Entrée principale de la mosquée Entrée des femmes Rideau de séparation

Schéma 1: La peinture murale de Naser Palangi au sein de la mosquée de Khorramshahr. (En cas

d’affluence, la priere a lien également dans la cour intérieure: ill.4).

La grande mosquée de Khorramshahr (Masdjed-e Djame’), principale mosquée
de la ville, a été construite dans les années 1870. Rénovée en 1964, elle est
devenue un centre de rassemblement politique et religieux lors de la Révolution.
Au début de la guerre contre I'Irak, la mosquée a €té pendant trente-cing jours
transtormée en Quartier Général des forces populaires de la ville. Elle a
représenté alors, durant le premier mois des combats, le nerf de la défense
iranienne: coordination des forces, échanges d’informations, soins apportés aux
blessés, rationnement de la nourriture ... Mais elle a été partiellement détruite le
4 octobre 1980 et est tombée aux mains des Irakiens le 26 octobre. Le jour de la
libération de Khorramshahr (le 24 mai 1982), cette mosquée a été a nouveau le
centre de ralliement des combattants en téte. Flle est de nos jours considérée
comme le symbole de la résistance iranienne. L.e Guide de la République
islamique, 1’Avatollah Khamenei est venu s’y recueillir en 1996, une fois la
restauration de 1’édifice et la reconstruction de la ville achevées.

Elaborée directement sur du ciment, [’ceuvre de Naser Palangi est un
polyptique mural en cing volets peint dans la cour de cette mosquée, sur un mur
latéral de I’enceinte intérieure. Naser Palangi a composé avec le
compartimentage d’origine du mur latéral de la mosquée. Celui-ci est décoré de
plusieurs colonnes a arcades brisées qui apparaissent en relief et qui sont
surplombées par un revétement de céramique en rinceaux puis par une frise
calligraphique. Cet état des lieux a d’emblée obligé le peintre a découper son
ceuvre en cing tableaux distincts de trois meétres sur trois, limités a [’espace
circonscrit entre les colonnes et sous les arcs brisés.

AS/EA LXVI=32012, 8. 565-598



PEINTURE DE GUERRE DANS UN LIEU DE PRIERE MUSULMAN EN IRAN 571

A Torigine, ces cingq panneaux ont été effectués a partir de peinture pour
voitures. Mais une restauration des tableaux a €té opérée par Naser Palangi lui-
méme en 2007, au moyen de couleurs a I’huile appliquées directement sur le
ciment. La peinture a ["huile, dont 1’usage s’est généralisé en Europe au XVeme
siecle et en Iran au XIXeéme siécle, facilite I’association de tonalités voisines et
permet done aux peintres de jouer avec les dégradés de couleurs. Ainsi, sur les
cing tableaux, différentes nuances de rouge, la couleur dominante, s’entremélent.
La présence conjointe de rouge cramoisi, de rouge vif, d’orange ou de beige clair,
voire d’ocre peut €tre distinguée. LLa composition chromatique de I’ensemble de
la peinture est toutefois ternaire, fondée sur le rouge, le vert et le blane, a I'instar
du drapeau national iranien.

Chaque tableau a un syjet différent, quoique li€¢ a un theme central, mais la
composition d’ensemble de cette peinture murale, comme I'indique au premier
abord 1"unité des couleurs, est identique. La perspective arrétée, presque brisée,
par une ligne d’horizon trés haute, met en avant les éléments d’un paysage
morcelé. En effet, chaque tableau est structuré en trois parties. A la base, au
premier plan, un, deux, ou un petit groupe de personnages apparaissent en
position verticale ou horizontale, a échelle presque humaine, peints a coups de
pinceaux circulaires. Cette base est le lieu, selon les termes méme de Naser
Palangi, du “symbole”. Ce que I artiste-peintre entend spécifiquement par
“symbole” est abordé plus loin. Le milieu correspond a I’espace de la narration:
I"*histoire” des personnages du premier plan y est représentée en miniature.
Enfin, a la pointe, 1l est possible de distinguer & nouveau a grande échelle, “une
entité abstraite ou spirituelle”, qui est illustrée soit par un drapeau, soit par un
des Imams shiites, dont le visage, selon les préceptes traditionnels de la
figuration 1slamique, est voilé. Le haut du troisiéme panneau, central, est réservé
a 1I’Ayatollah Khomeyni, Guide de la Révolution, dont la moitié du visage est en
partie visible derriere ses deux mains jointes. Enfin, le sommet du tableau final,
situé tout & gauche en accord avec le sens de lecture de la langue persane, est
baigné de lumiere, qui est un symbole mystique équivalent a Dieu. Cette
structure ternaire est aisément identifiable dans les croquis préliminaires
effectués par I’artiste en 1982 (voir schéma 2 et 111.5).

AS/EA LXVI=3-2012, S. 565-598



572

ALICE BOMBARDIER

5. Shahidan-e maktab-e
‘eshg

Les martyrs al’école de

I’amour divin

4. Shahid Mohammad
Jahanara va yararn-e

hamrah

Le martyr Mohammad
Jahanara et ses compagnons

de route

3. Khorramshahr-e

maktab-e mogavemat

Khorramshahr a 1’école de

la résistance

5. rah-e shahidan

La voie des martyrs

4. Sama-ye asheqan

La danse (soufie) des

adorants

3. Shahadat va mogavemat

Martyre et résistance

Dien, symbolisé par la

lumiére.

1.’ Tmam Hosein le visage
voilé, 3°™ Imam des shiites,
mort en martyr a Kerbala en
680.

[’ayatollah Khomeyni en
pricre, le visage a moitié
caché par ses mains

jointes.

Une longue file de martyrs,
qui 8 étire jusqu’a la
lumiére, Dieu.

De droite a gauche:

1. Un groupe assis dans un
train, en route pour le front.
2. Six soldats portent un des
leurs enveloppé dans un
linceul.

Au-dessus au centre:

Le martyr porté par ses
compagnons se prosterne en-
touré de lumiere devant

1'Imam Hosein.

De bas en haut:

1. Trois groupes de
combattants de
Khorramshahr, brandissant
des armes.

2. Deux symboles de la
ville de Khorramshahr, A
gauche: un champ de
palmiers déchiquetés qui
briilent.

A droite: la mosquée de la

ville.

Un soldat en marche, le
Coran et un fusil en main,
semble enjoindre le
visiteur a le suivre. Inscrit
au bras: “A la mémoire de

2 5]
Hosein, martyr”.

Un homme anime une danse,
qui va conduire le groupe an
martyre.

Rite propre a Ashura, jour
de commémoration du

martyre de 1'Tmam Hosein.

Un soldat étendu, la main
sur le Coran, dévisageant
d’un regard serein le
visiteur. Sur un brassard
est écrit en arabe: “Que la
médiocrité nous épargne a

[k

jamais

Panneau n®5

Panneau n°4

Panneau n°3

AS/EA LXVI=32012, 8. 565-598




PEINTURE DE GUERRE DANS UN LIEU DE PRIERE MUSULMAN EN IRAN

573

2. shahadan-e sabur

Martyrs endurants

1. arefan dar sangar-e eshg

Crovants dans la tranchée de

[’amour divin

Le titre affiché

2. zanan-e djonubi

Les femmes du Sud

l.do'a

La priere

Le titre dans ’esprit du

peinire

Fatemeh le visage voilé,
mére des 277 el 37
Imams shiites, morts en

martyrs.

Un drapeau vert uni.

L’entité nationale ou

spirituelle

De gauche a droite:

1. Le personnage de la
mere prie debout parmi un
groupe de femmes.

2. Le martyr, enfant, et sa
meére cbte a cote,

3. Le martyr est étendu
parmi les morts, sa mére

vient le voir.

Le scldat, au milieu d’un
groupe de camarades,
brandit un drapeau vert.

L’histoire du symbole

Une femme, les yeux
fermés, est allongée sur la

poitrine d’un soldat mort.

Dans une tranchée, un soldat
tient le Coran, absorbé par
sa priére, les yeux invoquant

le ciel.

Le symbole

Panneau n°2

A A

Panneau n®1

Tableau 1: Grille descriptive des cing panneaux de la peinture murale de Khorramshahr (lecture de

droite a gauche et de bas en haut)

AS/EA LXVI=3-2012, S. 565-598



574 ALICE BOMBARDIER

Moqgavemat va Shahadat (“Résistance et Martyre™),
ocuvre paradigmatique de I'idéologic révolutionnaire

Les couleurs et 1'umité structurelle relient, en premier lieu, les différents volets
de la peinture murale. Mais, du point de vue du contenu, 1l existe également un
théme global unificateur: les épisodes s’averent tous organis€s et rattachés a un
méme ensemble de faits, qui a trait a la guerre et aux actes de résistance
auxquels elle a donné lieu, mais aussi surtout a la mort, au martyr et a la foi.

A la lumiere de I’entretien que I’artiste m’a accordé, j’ai tenté de renouer le
fil narratif de ces cing panneaux. Le premier tableau (ill.6) met en scéne un
soldat dans 1’espace réserve au “symbole”. Cet homme porte balles, fusil et un
uniforme vert. Isolé€, il prie seul dans une tranchée, creusée dans une terre rouge
cramoisie. Au bout de ses deux bras tendus, 1l tient le Coran, comme s’il venait
de le prendre et de "ouvrir. Ce soldat est en priere, non en guerre. Il fixe des
yeux le Ciel, non les lignes ennemies. [.e groupement d’hommes armés derriére
lui, au second plan, n’est pas ’ennemi qui avance. Ce second niveau correspond
plutot a un retour dans le temps: le méme soldat, entouré cette fois-ci d’autres
combattants, brandit, exalté, un drapeau, dans I’agitation du départ pour le front.
Ce drapeau porté a bout de bras est d’un vert uni, la couleur de 1’'islam. Plutot
que le drapeau national iranien, composé de vert, blanc et rouge, 1l s’agit de
I’insigne islamique traditionnel. D’emblée, 1l apparait que le combat livré est
religieux, et questionne la dimension nationale.

Dans le second tableau (111.7), un personnage féminin entre en scéne. C’est
le seul panneau ou intervient une femme. Mais elle y est a "’honneur et est
représentée a maintes reprises. Iin bas, elle est sans doute une mere, une épouse
ou méme une sceur, couchée sur la poitrine d’un soldat qui lui est proche, une
main sur le coeur et ’autre derriére la téte de 1’homme étendu. Son tchador fait
office de voile mortuaire, de linceul, car le soldat au visage blafard est mort. Dés
le second panneau, le soldat, personnage central de la peinture murale de Naser
Palangi, est donc dépeint mort. Son expression dans la mort demeure sereine et
apais€e. Derriere eux, trois scenes qui ont eu lieu a trois moments différents,
retracent le parcours de cette femme, dont 1l se confirme qu’elle n’est autre que
la meére du soldat. A gauche, elle prie debout parmi un groupe de femmes
agenouillées. Au centre, surplombant ’espace du “symbole”, cette femme et son
fils martyr, enfant, sont représentés a la maniére des créches chrétiennes, une
étoile scintillant au-dessus de leurs tétes. Enfin, a droite, cette mére est a
nouveau debout a la recherche de son fils parmi les corps alignés des soldats

AS/EA LXVI=32012, 8. 565-598



PEINTURE DE GUERRE DANS UN LIEU DE PRIERE MUSULMAN EN IRAN 575

morts. La symétrie des deux silhouettes verticales de la femme, a gauche et a
droite, projette le regard du visiteur au sommet du tableau, ou est représentée, en
tchador et le visage recouvert d’un voile blanc, Fatemeh, mere de Hosein,
symbole le plus accompli du martyr dans la lignée des douze Imams vénérés par
les Shiites duodécimains.

ILa douleur des meres, qui ont perdu leur fils lors de la guerre Iran-Irak, est
ict a la fois reconnue (deés le second panneau) et aussitét glorifiée par
I’identification opérée a une Sainte, Fatemeh. 1.e peintre insiste sur la soutfrance
de ces femmes qui restent dignes et acceptent le sacrifice. LL.a mort les atteint
elles aussi. Au premier plan, le personnage de la mere est dépeint les yeux clos,
le visage inexpressif, comme si elle rejoignait son fils, leurs deux corps
esquissant le symbole de I'infini, unis pour I’éternité. L.a dimension de
reconnaissance et de consolation prédomine.

Le troisieme panneau (ill.8), au centre de la peinture murale, est le plus
proche de 1’expérience vécue par Naser Palangi, artiste témoin des deux
premicres années d’affrontement entre [’Iran et I’Trak. Le peintre rend hommage
a Khorramshahr et aux habitants qui ont résisté jusqu’a la mort. En bas, au sol,
git un soldat qui se prépare calmement a mourir, le Coran posé devant lui, fermé.
Sur son bras est €crit en arabe, langue répandue dans la région du Khuzestan qui
abrite une proportion importante de la minorité arabe d’lran: heyhat min al-
zelah' “Que la médiocrité nous €pargne a jamais!”, exclamation communément
utilisée en Iran pendant la guerre. Le regard du soldat, méme s’il est tourné vers
le visiteur devant lui, a plutét la fixité d’un regard intérieur. L homme étendu est
entouré de trois escouades de combattants 1ssus de Khorramshahr. Un des
combattants a droite brandit une mitraillette et pointe de son arme un décor qui,
de part et d’autre du visage de 1’Ayatollah Khomeyni, apparait minuscule en
arriere plan: la mosquée de Khorramshahr située sur la droite et des trones de
dattiers décapités sur la gauche. LLa mosquée fait figure d’auto-citation puisque
"artiste représente, en abime dans sa peinture, le monument qui abrite son ceuvre.
Le champ de palmiers dattiers est un autre élément spécifique a la région de
Khorramshahr. Il correspond sans doute au lieu-dit d’Arvend Kenar. Il est dans
la peinture murale la seule allusion négative a la guerre et & ses ravages. Dans
son témoignage sur la destruction de Khorramshahr, Naser Palangi insiste
davantage sur le courage, I’exaltation et 1’esprit de sacrifice des combattants de
cette ville frontiére. Enfin, au sommet apparait I’Ayatollah Khomeyni, tel un
nouveau Saint, en train de prier, les mains jointes devant son visage. I.”hommage

1 Une lecture est possible également de simat min al-dhilla, “signe de médiocrité”.

AS/EA LXVI=3-2012, S. 565-598



576 ALICE BOMBARDIER

ultime adressé par le peintre dans le troisiéme tableau revient done au pouvoir en
place, sanctifié.

Drapres le titre, le martyr Mohammad Jahanara (1954—-1981), commandant
des Gardiens de la Révolution a Khorramshahr jusqu’a sa mort en 1981, est le
héros du quatrieme panneau (il1.9). Mais Khorramshahr n’y est plus précisément
le théatre des événements. Un groupe de cing soldats menés par le commandant
Mohammad Jahanara célébrent I'Tmam Hosein, mort en martyr a Kerbala en 680.
Les scénes miniatures au-dessus de ce groupe représentent 1’engrenage cyclique
du destin des martyrs: a droite, les soldats arrivent en train sur le front et a
gauche, un soldat mort est porté par ses compagnons. Ce soldat défunt a accédé
au statut de martyr car il est représent¢ un peu plus haut prosterné dans la
lumiere et communie, au sommet du panneau, avec I'Imam Hosein. Le sens de
lecture de ce tableau est donc ascendant, vers davantage de sainteté. Ainsi la
figure voilée de I'lmam Hosein surplombe le martyr prosterné, qui lui-méme
surplombe le cinquieme soldat ou le combattant Jahanara. Les tétes des quatre
autres soldats convergent vers cet axe de la sainteté. La communion en I"'Tmam
Hosein est ritualisée au mois de moharram par une procession qui atteint sa
puissance culminante le jour d’Ashura. L.es adorants de ces processions se
frappent la poitrine, comme dans ce panneau, ou se fouettent le dos.

Le cinquieme et dernier tableau (ill.10) semble figurer 1’aboutissement de
ce rituel: une longue file de morts qui s’éléve jusqu’a une source de lumiére,
Dieu. Ya Hosein-e shahid “Au nom de Hosein, martyr” est inscrit en persan sur
le brassard du soldat au premier plan. Ce combattant pourrait étre sur le point
d’esquisser un pas dans la direction de cette chaine de martyrs, dont 1l est le
premier maillon. L.e Coran et une mitraillette dans chaque main, il regarde droit
devant lu avec la méme fixité que le soldat du troisiéme tableau.

Les titres (tableau 1) qui ont été apposés pres des ceuvres, revétent une
tonalité¢ pédagogique. Ceux des troisieme et quatrieme panneaux sont congus a
partir de 1’expression “a 1’école de”, ce qui érige explicitement 1’ceuvre en
source d’enseignement. On peut supposer que ces qualificatifs ont été choisis en
partie par la municipalité de Khorramshahr. Le peintre présente, quant a lui, ses
tableaux de fagon plus thématique. Par “danse des adorants™ (sama-ye ashegan,
titre qu’il donne au quatriéme panneau), il entend une danse rituelle qui consiste
a tourner sur soi-méme et a se frapper la poitrine de maniére précipitée, d’ou
I"impression intense de mouvement dégagée par les six personnages au premier
plan. Selon Maryam Palizban, la mosquée de Khorramshahr est connue pour
abriter des cérémonies commémoratives de ce type durant le mois de moharram:
le chanteur Nohe Fakhri v accompagne chaque année des danses rituelles

AS/EA LXVI=32012, 8. 565-598



PEINTURE DE GUERRE DANS UN LIEU DE PRIERE MUSULMAN EN IRAN 577

caractéristiques du lieu sur un rythme particuliérement animé (PALIZBAN, 2011).
Ces danses locales ont pu représenter une source d’inspiration pour le peintre.

La force évocatrice du “symbole™: le soldat-martyr, signe de foi

La figure du combattant mort en martyr ou tout du moins appelant 1a mort de ses
veeux est le personnage commun aux cing tableaux de cette peinture murale. Il
en est selon le terme méme du peintre, le “symbole”, qui apparait a grande
¢chelle dans les tons verts aux premiers plans et qui attire d’emblée le regard. Or
un symbole représente par définition “un objet ou un fait, de caractere imageé,
qui eévoque, par sa forme ou sa nature, une association d’idées naturelle, dans
un groupe social donné, avec quelque chose d’abstrait ou d’absent” (ROBERT,
1967: 1729). Quelle est 1a correspondance analogique a laquelle pensait Naser
Palangi lorsqu’il a peint le personnage du soldat-martyr dans les cing panneaux?
Ce personnage semble étre associé par 1’artiste, a la fois a un héros dont la vie
incarne un modele et a une figure religieuse qui inspire de la vénération. Dans la
peinture de guerre iranienne, le personnage du soldat-martyr représente au
premier abord le combattant mort au combat pour la défense de son pays. Au
second, il semble surtout étre celui qui défend la force de sa foi religieuse, ce qui
rejoint le sens premier de symbole, “signe de foi1” en latin. Il devient le symbole
d’une fo1 telle que le sacrifice sans douleur de sa vie engendre sa sanctification
immédiate.

LLa peinture murale de Naser Palangi fait I’apologie — a travers la guerre —
de la fo1 religieuse. La guerre est mise en scene d’une maniére particuliére: la
mort devant 1’ennemi, a I'image des guerres religieuses, ne prend sens que
comme acte de foi. Ce regard sur les atfrontements frontaliers qui se déroulaient
entre les deux pays, surprend. La guerre Iran-Irak a découlé d’un contentieux
territorial classique et I’ennemi irakien était, certes mené par une minorité
sunnite, mais également musulman et dans sa majorité, shiite. D ailleurs
I’ennemi irakien est totalement absent de 1’ceuvre. Il semble que 1’on se bat non
pas pour le terrasser, mais uniquement pour mettre sa foi a I’épreuve.

Si ’ennemi irakien est ignoré, la réalit¢ des combats avec son lot de
ravages et de souffrances, 1’est aussi. La guerre, qui semble pourtant constituer
le cadre de quatre peintures sur cing, n’est figurée véritablement que sous une
forme indirecte, de fagon métonymique, par 1'intermédiaire de la mitraillette, des
balles, de I’'uniforme et des tranchées. La réalité du front est totalement éclipsée.

AS/EA LXVI=3-2012, S. 565-598



578 ALICE BOMBARDIER

Nous sommes, d’une part face a une guerre esthétisée par la force de la
spiritualité dont elle est le nouveau générateur, d’autre part face a une guerre
voilée dans son horreur. Il n’y a ni peur, ni souffrance et la destruction qu’elle
engendre est juste suggérée dans le panneau central, représentant au loin les
troncs mutilés de dattiers.

I.a mort elle-méme ressemble a une entrée dans le sommeil. L.e peintre ne
représente pas les jambes des personnages-symboles, mais seulement leurs
bustes. L.e sol n’existe pas. Les corps qui apparaissent dans leur globalité sont
uniquement ceux des morts, des martyrs. Mais ces corps restent voilés par un
linceul, enveloppés, tels des cocons préts a se transformer en chrysalide. Le
sacrifice de la vie est ni€¢ au bénéfice d’une autre vie. La pulsion de mort se
confond avec la pulsion de vie, le désir d’une vie sacralisée. L.a mort est ainsi
identifiée a une envolée spirituelle et & une renaissance dans 1’au-dela. Cette
mort est individuelle dans les trois premiers panneaux. Dans les deux derniers,
elle est collective et transtigurée, c¢’est-a-dire irradiant d’un éclat héroique et
glorieux.

Qu’un artiste témoin des combats véhicule dans son ceuvre une vision si
idéalisée de la guerre s’explique en partie par le contexte méme de la guerre
dans laquelle 1l se trouve pris, méme s’il n’est pas soldat. Naser Palangi a peint
ces cing tableaux dans ’euphorie de la victoire, aprés la libération le 24 mai
1982 de la ville frontaliére de Khorramshahr. Il a peint également a une période
ou le régime islamique affirmait sa pugnacité et enjoignait les Iraniens, malgré
cette victoire, a continuer la guerre.

Farhad Khosrokhavar qualifie le systéme d’1dées qui régnait en Iran a cette
époque post-révolutionnaire marquée par la guerre, d’“islamisme mortifére”
(KHOSROKHAVAR, 1995: 403). Ce systéme d’idées a selon lu pour spécificité
d’imbriquer de fagon originale, la mort, la religion et la politique. .a mort,
omniprésente, est qualitiée de “martyropathe” (KHOSROKHAVAR, 1995: 27) car
elle échappe a la vision traditionnelle de 1’au-dela qui était de mise auparavant
dans la société iranienne. Farhad Khosrokhavar constate en effet que le
dolorisme et la passivité cedent la place a 1’activisme et a la perception de soi en
tant que sujet, dont la volonté expresse est d’assumer sa mort, comme
personnage individualisé, émancipé de sa communauté. Et cette mort réunifie les
champs religieux et politique qui avaient été dissoci€s avant la Révolution, sous
Mohammad Reza Shah Pahlavi. Le shiisme fait place a une nouvelle religiosité,
que le chercheur qualifie de “shiiste”, “une forme de religiosité caractérisée par
une nouvelle identité chez les jeunes qui rompent avec le shiisme traditionnel en
s affirmant acteurs politiques et religieux” (KHOSROKHAVAR, 1995: 26). Les

AS/EA LXVI=32012, 8. 565-598



PEINTURE DE GUERRE DANS UN LIEU DE PRIERE MUSULMAN EN IRAN 579

jeunes vont dés lors jusqu’a imiter en acte, et non plus seulement a 1’évoquer sur
le plan rituel, I'lmam Hosein, mort en martyr a Kerbala. Cet évenement
symbolise pour les Iraniens le refus de I’injustice par la mort. Par ailleurs, il
semblerait que la vague du martyre a également été lide a ’émergence d’une
nouvelle forme de mysticisme: le martyr shiiste exprime le sentiment de franchir
les mémes étapes que les mystiques, jusqu’a la dissolution en Dieu. Or, dans le
soufisme, la notion de dissolution en Dieu signifiait 1’ascension jusqu’a Dieu et
la perte de I’identité¢ individuelle par I’'illumination mystique, non la mort en
Dieu.

Naser Palangi ne dément pas avoir souscrit & ce qu’il appelle “les idéaux”
de cette période. Artiste témoin engage dans les combats de Khorramshahr, il est
travaillé lui aussi par la guerre, la porte et la supporte a partir des valeurs
patriotiques et religieuses de I’Iran de 1982. Sa peinture de guerre glorifie la
mort et le sacrifice en référence au nationalisme et a la religion shiite.

Sang, blessures et apocalypse: la guerre selon Otto Dix

Le triptyque sur bois intitulé La guerre, composé entre 1929 et 1932 — dix ans
apres les évenements — par Otto Dix, est considéré comme une des créations
artistiques les plus importantes que la Grande Guerre ait suscité en Europe. Les
années 1920 en Allemagne avaient ét¢ marquées par une hyperinflation
¢conomique et une instabilité politique. Dans le domaine des arts, les artistes
entretenaient une vision pessimiste de leur époque. Otto Dix a participé d’abord
au courant artistique de I’Expressionnisme. Ce courant mettait particuliérement
en avant la subjectivité des artistes. Aprés la guerre, Otto Dix a fondé en réaction
le courant de la Nouvelle Objectivité. [.’ceuvre La guerre est issue de ce
nouveau courant artistique qui a développé un réalisme sans concession
(KARCHER, 1989).

Engagé volontaire a vingt-deux ans, Otto Dix (1891-1969) se distingue de
Naser Palangi par ’extréme violence dénonciatrice de sa peinture, traduisant
directement 1"horreur que lui a laissée la guerre de tranchées. Il ne fait dans son
ceuvre aucune économie de la destruction et du carnage qu’elle génere. I1 accuse,
en forcant le trait plutét qu’en I’atténuant, I’anéantissement de 1’humain par lui-
méme. Alors que Naser Palangi a insuftflé a son ceuvre une dimension
consolatrice, en transfigurant la mort, Otto Dix a congu une peinture
provocatrice, en exposant criiment la guerre dans toute son abomination.

AS/EA LXVI=3-2012, S. 565-598



580 ALICE BOMBARDIER

Le triptyque du peintre allemand décrit trois moments d’une journée au
front. A gauche, dans le premier pan, les soldats regroupés en deux colonnes
militaires, I'une représentée de dos, I’autre de face, s’avancent dans la brume
matinale sous un ciel menagant. Leurs corps ou leurs jambes sont, de méme que
chez Naser Palangi, camouflés par une brume par endroit tres épaisse. e peintre
insiste sur le fardeau qui pese sur les €paules de ces hommes, disparaissant sous
de lourds et multiples paquetages et portant des baionnettes d’une longueur
démesurée, telles des haies métalliques extrémement aiguisées. Ces colonnes
d’hommes marchent vers leur destin, comme le suggere la roue, dans un
mouvement ascendant, vers un ciel plombé et rougeoyant.

Le centre du triptyque est composé de deux parties, un carré central et sa
partie inférieure, la prédelle. Le carré central décrit le résultat du carnage dans
son paroxysme, aprés les combats: prés d’un abr renversé, sur fond de
désolation, se tient I'unique survivant de ces affrontements qui ne peut plus
respirer qu’a 1’aide d’un masque a gaz. Des cadavres amoncelés a droite et a
gauche, dans une tranchée éventrée, achévent de pourrir, alors qu'un squelette
est demeuré, en haut, accroché a de la ferraille, pointant du doigt le massacre.
Seuls les corps des soldats morts sont détaillés. Ainsi une paire de jambes
pointant le ciel se détache nettement a droite, alors que la téte et le bras du
cadavre disparaissent dans la boue. Et Otto Dix détaille les vers, la gangrene, les
blessures purulentes de la chaire putréfiée de ces deux jambes. Au fond, les
maisons sont disloquées et la nature, notamment les arbres, déchiquetée. La
prédelle, partie inférieure d’un triptyque d’autel, représente, de méme que chez
Naser Palangi, une file de morts alignés, mais 1c1 dans les ténébres. Ils sont
allongés sans vie, cote a cbte, comme ensevelis, sous une toile rouge sang et
dans un espace clos par des planches.

Quant au panneau de droite, un homme, la figure du peintre, y secourt de
nuit un blessé, se frayant un passage entre un arbre calciné et un mort au visage
recouvert d’'un masque a gaz. La lumic¢re de la lune leur donne un aspect
fantomatique mais au loin le ciel est embrasé. 1.e déchainement des explosions et
destructions n’a toujours pas cess€. L.e sang continue de couler. Cependant, une
touche positive transparait dans cette derni¢re partie du triptyque: Otto Dix v
met I’accent sur la solidarité humaine.

A la diftérence de Naser Palangi, Otto Dix — qui a témoigné quant a lui a
I'tssue du conflit — représente son aversion pour la guerre, exhibant avec
insistance et minutie des victimes et non des héros. [ artiste allemand s”abstient
en outre dans son témoignage de toute allusion politique. L.a guerre se suffit a
elle-méme, elle se nourrit de sang humain et renvoie a [’apocalypse.

AS/EA LXVI=32012, 8. 565-598



PEINTURE DE GUERRE DANS UN LIEU DE PRIERE MUSULMAN EN IRAN 581
Deux oeuvres aux itinéraires narratifs complexes

La guerre a marqué définitivement la conscience des deux artistes qui, tous deux,
ont été¢ animés de la méme volonté de témoigner. Naser Palangi dit n’avoir pas
eu connaissance des créations d’Otto Dix. Pourtant, la similarité de certains
motifs apparente formellement les deux peintures, comme cette exceptionnelle
file de morts représentée dans le dernier panneau chez Naser Palangi et au
niveau de la prédelle, sous le panneau central, dans La guerre d’Otto Dix. Il y a
aussi le motif récurrent du tronc d’arbre déchiqueté qui hante verticalement les
arriere-plans des deux compositions. I.’arbre est souvent considéré comme un
symbole générationnel. Les individus, tels des feuilles, disparaissent pour laisser
place, dans le cycle biologique, a de nouvelles générations. Un arbre déchiqueté
rompt 1’équilibre trans-générationnel. Il renvoie au sacrifice d’une génération
fauchée par les balles.

Les deux artistes ont également en commun d’avoir opté pour une
figuration narrative. Otto Dix a rythmé son ceuvre selon la vie d’un soldat et
tente de retranscrire le cycle journalier des assauts, cet engrenage ininterrompu
de mort et de désolation, dans une atmosphere figée. Dans le polyptique de
Naser Palangi au contraire, le mouvement est au premier plan: mouvement
propulsif de personnages sans jambe, mouvements courbes du pinceau qui réunit
les différentes parties d’un méme tableau par de longues arabesques et anime le
drapé des vétements, qui semblent se tordre dans l’agitation intense des
protagonistes. Mais la composition d’ensemble de cette peinture murale — la
corrélation des €pisodes, cloisonnés ou continus, ’enchainement dramatique —
réinvente la narration dans la peinture iranienne.

Il existe déja depuis le XIXeme siecle en Iran un courant pictural appelé
“Peinture des maisons de café” (nagqashi-e gahvekhaneh), véritable art du récit.
Ce style de peinture issu des milieux populaires illustre des €pisodes tirés des
principales épopées mythiques iraniennes ou raconte en images | histoire
religieuse, retracant notamment la bataille de Kerbala ot I'imam Hosein et ses
compagnons trouvent la mort en 680, ou encore reproduit des scenes de la vie
quotidienne. Les conteurs se plaisaient a arrimer leurs récits a ces oeuvres le plus
souvent anonymes (PAKBAZ, 2007: 576).

Dans la peinture murale de Naser Palangi, le mouvement narratif s’avére
complexe: 1l suit des itinéraires a la fois linéaires, circulaires et verticaux. La
progression n’est pas évidente entre les cing panneaux car, dés le second, le
soldat est représenté mort. Chaque tableau change en fait de registre et donne a
voir une facette différente de la guerre. Mais leur enchainement n’est toutefois

AS/EA LXVI=3-2012, S. 565-598



582 ALICE BOMBARDIER

pas totalement dépourvu d’un fil directeur. Ainsi la mort du soldat dans le
second tableau peut étre comprise comme 1’issue logique du premier, ou le
martyr se recueille et prie face a I’éventualité de sa mort. .a méme escalade dans
la mort, cette fois-ci collective, est repérable entre le quatriéme tableau,
représentant les soldats communiant dans une danse religieuse, et le cinquiéme,
avec cette file de morts. Au niveau de ce que le peintre appelle les “entités
abstraites ou spirituelles”, la progression linéaire est plus claire: le drapeau
islamique cede la place a trois figures saintes pour aboutir a ’essence divine.
S’accommodant des cing enclaves dégagées sur le mur de la mosquée, Iartiste a
effectué cing portraits cloisonnés, mais 1l juxtapose plusieurs petits plans
temporels dans une méme composition. Ces flash-back temporels sont autant
d’anecdotes éclairant le récit central et nous indiquant 1’état d’esprit des
personnages. L artiste procéde enfin, dans la derniére séquence, a une forme de
“figuration évolutive”, par la métamorphose des soldats en cadavres de martyrs,
dont la ligne ascendante des corps prend explicitement la direction du ciel.

Gérald Gassiot-Talabot, théoricien en 1964 du mouvement pictural de la
Figuration narrative ou Nouvelle figuration, distingue en effet quatre types de
narration: “la narration anecdotique™, en style continu ou en scénes successives,
explicite ou non explicite; “la figuration évolutive”, par mutation et métamor-
phose de personnages ou d’objets, par indication de mouvement et de direction;
“la narration par juxtaposition de plans temporels” dans une méme composition
et enfin, “la narration par portraits ou scénes cloisonnées”, dont le polyptique,
remis a [’honneur, n’est qu'une variante (GASSIOT-TALABOT, 1965: 5-40). Il
s’avere que Naser Palangi a combiné ces quatre modes de maniére originale. De
cette narration picturale multiforme émane une force d’interpellation.

Peinture de guerre ¢t pelerinage

Trente ans aprés sa création, 1’ceuvre de Naser Palangi continue a mobiliser
I’attention d’un grand nombre de visiteurs. Ceux-ci, lors du Nouvel An iranien,
se rendent en masse a Khorramshahr, prient a la mosquée puis se recueillent
devant cette peinture. Ils s’y réunissent €galement lors de la c€lébration de la
Libération de Khorramshahr, tournant de la Guerre Iran-Irak, qui fait 1’objet
chaque année d’un jour féri€, le 24 mai (3 khordad). Comment comprendre la
torce d’attrait de cette ceuvre? D’abord, 1l s’agit d’une peinture murale: le choix
du support comporte 1'intention chez 1’artiste de s’adresser a un large public.

AS/EA LXVI=32012, 8. 565-598



PEINTURE DE GUERRE DANS UN LIEU DE PRIERE MUSULMAN EN IRAN 583

Selon le schéma 1, I’ceuvre est visible pour tout fidéle dés I’entrée: hommes et
femmes y ont également acces avant d’étre séparés par un rideau dans la salle de
priere. Chaque visiteur se prend alors a marcher devant ces cing panneaux et a
tenter de suivre intérieurement le parcours du martyr qui culmine dans la lumicre,
dans la dissolution en Dieu. Dans I’imaginaire chrétien, ce parcours s’apparente
au Chemin de Croix. Naser Palangi affirme lui-méme s’étre inspiré de
I"iconographie des églises chrétiennes. Il a pu procéder, consciemment ou non, a
la mise en sceéne d’une forme de Passion du martyr shiite. En outre, la peinture,
anthropomorphe, est située contre toute attente dans un lieu de priere musulman,
ce qui I’apparente au culte chrétien des images de saints. La présence irradiante
du martyr au centre de 1’oeuvre épouse a n’en point douter certains caracteres
pédagogiques aftirmés des hagiographies occidentales.

Renouvelant 1’épopée du Prophéte et de ses descendants, Ali, Hosein, et les
autres Imams, le combat pour I’islam hisse les martyrs a un rang supérieur
d’humanité, reconnu des "origine de 1’Islam. La place du martyr, auquel le
Coran et les hadiths du Prophéte et des Imams reconnaissent des priviléges
canoniques, le distingue toutefois du saint musulman, dont le statut complexe est
toujours demeure discuté (GRIL, 2000). Parmi ces privileges qui élevent le
martyr, citons notamment la pureté intrinséque dispensant son corps de toute
ablution funéraire, I’accés direct aux étages supérieurs du Paradis sans passer par
les tourments du Purgatoire et la capacité d’intercession pour les autres hommes
(BUTEL, 2002). Apres avoir protégé leur communauté de leur vivant, les armes a
la main, ils continuent aprés leur mort a en exercer la direction spirituelle et
morale par leur exemple. Les martyrs forment done dans la religion shiite telle
qu’elle est pratiquée actuellement en Iran, un panthéon privilégié de “quasi-
saints” (BUTEL, 2002: 309). Ceux évoqués dans la peinture de guerre de la
mosquée de Khorramshahr ont €té promus a ce statut de quasi-sainteté par la
reconnaissance populaire, laquelle déborde largement le cercle restreint des
anciens combattants.

Apparentés aux saints, les martyrs peints dans la mosquée de Khorramshahr
représentent €galement les héros d’une guerre de défense nationale. Ils
témoignent de la résistance iranienne, évoquent et honorent le souvenir de
combattants disparus, érigeant la mosquée en un lieu de mémoire. En Iran, les
monuments aux morts n’existent pas comme tels dans ’espace collectif. La
mémoire des morts ne s’investit pas dans un lieu unique mais dans des espaces
souvent mal délimités, répartis sur 1’ensemble du territoire. Il n’y a pas de
tombeau du soldat inconnu dans la capitale, centre d un culte institué et ofticiel,
qui pourrait servir de support symbolique a ’affirmation du sentiment national.

AS/EA LXVI=3-2012, S. 565-598



584 ALICE BOMBARDIER

En outre, la mémoire de la guerre Iran-Irak constitue dans le pays un enjeu
discuté entre 1’Etat et la sociéte civile. Cette derniére estime que le corps du mort
appartient a sa communauté d’origine. Par le biais de la Fondation des Martyrs,
I’Etat a fini cependant par imposer, dans les villes, un regroupement puis une
standardisation des tombes des martyrs dans un périmétre qu’il cherche a rendre
autonome du cimetiére ordinaire, mais souvent au prix d’intenses querelles avec
les responsables civils locaux (BUTEL, 2000). La gestion étatique de la mémoire
de la guerre en Iran est donc objet de contestation. [.es monopoles institutionnels
de la mémoire de la guerre se moditient et font I’objet de compromis avec la
société civile. Dans ce contexte, le plébiscite d’une partie de la population en
faveur de la peinture de guerre de la mosquée de Khorramshahr correspond a
une ré-appropriation de la mémoire par la société civile iranienne, pour qui cette
peinture a également valeur de monument aux morts.

De plus, I’ceuvre est signée par un artiste qui s’est engagé physiquement
aux coteés des résistants de Khorramshahr et qui s efforce de maintenir vivant le
souvenir d’hommes dont 1l a été proche. Entre 1994 et 1997, Naser Palangi a
milité pour la construction d’un musée a Khorramshahr, ou il retourne lui-méme
régulierement. En 1997, nommé Directeur du projet artistique du Centre Culturel
de la Défense Sacrée de Khorramshahr, 1l a organisé un comité de sélection des
ccuvres a exposer. Ce comité comprenait Ali Azavahi, Djavad Hamidi,
Mohammad Radjabi, Hamid Makhsudi et Mehdi Tchamrah. Dés 1"ouverture du
musée en 1997, Naser Palangi a donné une partie de ses archives et, depuis 2007,
une salle du musée retrace I’historique de la peinture murale, de sa création
jusqu’a sa restauration a 1’hiver 2006-2007. Les efforts fournis par ["artiste pour
la reconnaissance de son ceuvre ont donc été relayés par la municipalité, puis par
les autorités, qui ont consentt & en autoriser la muséification. La restauration
effectuée par Naser Palangi en 2007 a été filmée par Mohsen Kheysravi et une
jeune équipe de trois cameramen, ayant pour projet un documentaire sur
I"'impact de la guerre a Khorramshahr. La peinture murale de la mosquée de
Khorramshahr a pris des lors une nouvelle dimension. La ferveur populaire
qu’elle suscite, sa consécration bien que tardive par le régime, instituent son
passage a la postérité.

Enfin, dans 1’ceuvre, cette présence humaine a grande échelle du
personnage du martyr qui a deux reprises fixe le visiteur du regard, favorise
I"introversion de celui-ci. Le tracé non-conventionnel du visage et des veux du
martyr est d’ailleurs a relever dans cette ceuvre de Naser Palangi. I.a peinture
murale de guerre en Iran a en effet plutét mis en avant soit des martyrs sans
visage, soit des portraits réalistes d’aprés photographie, d’un individu précis

AS/EA LXVI=32012, 8. 565-598



PEINTURE DE GUERRE DANS UN LIEU DE PRIERE MUSULMAN EN IRAN 585

mort en martyr. La puissance évocatrice de la composition qui remet en situation
un art du récit — moyen d’expression populaire par définition — touche aussi le
plus grand nombre avec efficacité. Cet art du récit permet une représentation
dans la durée et une 1dentification du visiteur a cette représentation. Il pleure ou
prie et, comportement trés actuel, immortalise souvent cette émotion a la fois
esthétique et religieuse en se faisant photographier devant 1’ceuvre (ill.11). Cette
émotion est concentrée et démultipliée par la localisation de I’ceuvre dans une
mosquee, lieu épiphanique par excellence.

LLa peinture de guerre de la mosquée de Khorramshahr est ainsi devenue le
prétexte d’une pratique collective originale qui s apparente au peélerinage. On
entend communément par pelerinage un voyage individuel ou collectif qu'un
fidele fait a un lieu saint pour des motifs religieux et dans un esprit de dévotion.
Le pélerinage s’inscrit dans une pensée collective qui élit un lieu sacré ou la
présence divine se serait manifestée soit directement, soit indirectement par
I"intermédiaire d’un saint ou d’un martyr. En France, a partir de la Révolution, la
notion s’étend a tout voyage fait avec I'intention de rendre hommage a un lieu
ou a une personne qu’on vénere (HURSTEL, 1982). Le cheminement vers ce lieu,
le temps pass¢ a ses abords, sont rythmés par des pratiques ritualisées
symbolisant une quéte religieuse ou spirituelle. A la dimension sacrée
caractérisant 1’édifice religieux qui I’abrite, la peinture de guerre de la mosquée
de Khorramshahr ajoute, comme montré précédemment, une dimension
historique et commémorative qui en intensifie la portée et I"impact émotionnel.
A T’arrivée dans la cour de la mosquée, le premier contact avec 1’ceuvre impose
une imprégnation visuelle globale suivie d’une entrée dans la narration
représentée au fil des cing panneaux. Ce parcours est pour certains accompagné
d’une priere faite en marchant ou d’une demande de faveur, en référence a la
capacité d’intercession des martyrs. Puis ’attouchement de la peinture avec la
main marque la rencontre, le moment ou le pelerin reconnait et communie avec
la source vive de sacré ammant ce lieu. Le pelerin le signifie d’ailleurs
explicitement en s’effleurant ensuite le visage de ses deux mains. La photo prise
devant I’ceuvre, souvent en tamille, témoigne de ce moment fort.

Outre 1’espace, ou les déplacements et les attitudes correspondent & des
pratiques rituelles, le temps est également chargé de signification symbolique
collective: la visite est effectuée massivement durant la période du Nouvel An
iranien (Nowrouz, le 21 mars), consacrant le recommencement de 1’année. Je
pense a “I’homme nouveau”, but ultime de nombre de pélerinages chrétiens. Le
pelerinage inspiré par la peinture de guerre de la mosquée de Khorramshahr
s’articule avec les pratiques religieuses instituées se déroulant a la mosquée,

AS/EA LXVI=3-2012, S. 565-598



586 ALICE BOMBARDIER

qu’il n’exclut pas mais prolonge. Ainsi, 1l arrive qu’en cas d’affluence la priére
collective s’accomplisse de biais devant la peinture. Aujourd’hui reconnu par le
clergée shiite et investi par les institutions politiques, ce pelerinage suscite la piéte
populaire & partir d’une remémoration d’un épisode passé douloureux et d’une
communion avec les martyrs.

En conclusion, il s’aveére qu’en temps de guerre, 1’artiste a puisé€ 4 une ancienne
tradition populaire de figuration narrative et — événement a souligner — a fait
entrer la peinture contemporaine dans une mosquée. Cette peinture de guerre a
paradoxalement la particularité de ne pas exprimer directement la guerre.
L activité guerriere est suggérée et mise en scéne par des symboles aux
correspondances multiples, dont 1’aboutissement final, tout comme chez Otto
Dix, est le sacré. Le sacré est interprété par chacun a partir du donné de sa
propre culture. Naser Palangi insuffle a son ceuvre, située dans une mosquée, une
dimension politico-religieuse, arrimant I’homme en guerre a son Dieu par la foi
jusqu’au sacrifice de sa vie, alors que la structure en triptyque, a la maniére des
tableaux d’autel, permet a [Iartiste européen, Otto Dix, de réintégrer
ironiquement le massacre de la Grande Guerre dans I'iconographie chrétienne,
en lieu et place de la Crucifixion. La Passion est sécularisée: plus d’espoir en la
résurrection, seulement le fait nu et brutal de la mort. Mais I’analyse du triptyque
d’Otto Dix en référence aux fondamentaux de la culture occidentale serait I’objet
d’un autre travail. Je remarquerais seulement que Naser Palangi, rejoignant Otto
Dix, esquisse un paralléle entre 1a Passion du Christ et celle de I'Tmam Hosein a
Kerbala pour exprimer, a I’appui d’une référence inter-culturelle, I'immensité de
la douleur. Cette dimension expressive de 1’ceuvre a touché le visiteur iranien.
Une pratique pelerine originale s’est ainsi développée a Khorramshahr, chargée
de significations symboliques collectives relevant de plusieurs registres culturels:
la peinture de guerre de la mosquée de Khorramshahr concentre et unitie a la
fois lieu de culte, lieu d’histoire, lieu de mémoire, monument aux morts et
manifestation de 1’allégeance a un pouvoir sanctifié.

AS/EA LXVI=32012, 8. 565-598



PEINTURE DE GUERRE DANS UN LIEU DE PRIERE MUSULMAN EN IRAN 587

Ilustrations

Illustration 1: Naser Palangi, La peinture murale de la mosquée de Khorramshahr en 1982 (archive

de "artiste, publication autorisée par 1’artiste)

Illustration 2: La peinture murale de la mosquée de Khorramshahr aprés restauration par Naser

Palangi, printemps 2007 (archive de 1’artiste, publication autorisée)

AS/EA LXVI=3-2012, S. 565-598



588 ALICE BOMBARDIER

G T T

| e e

Ilustration 4; Restauration en cours par Naser Palangi, 2007, Le peintre, dans la lumiére au fond a
gauche, continue a peindre pendant la priere (archive de I’artiste, publication autorisée)

AS/EA LXVIe32012, 8. 565-598



PEINTURE DE GUERRE DANS UN LIEU DE PRIERE MUSULMAN EN IRAN 589

/O\ \ p  L’entité abstraite ou spirituelle

| | | p L’histoire du symbole

\ p Lesymbole

Schéma 2: Structure commune aux cing panneaux de la peinture murale de Khorramshahr

Illustration 5: Naser Palangi, croquis préliminaire, 1982 (archive de 'artiste, publication autorisée)

AS/EA LXVI=3-2012, S. 565-598



590 ALICE BOMBARDIER

Illustration 6: Croyants dans la tranchée de 1"amour divin (photo: Alice Bombardier, 2007)

AS/EA LXVI=32012, 8. 565-598



PEINTURE DE GUERRE DANS UN LIEU DE PRIERE MUSULMAN EN IRAN 591

Illustration 7: Martyrs endurants (photo: Alice Bombardier, 2007)

AS/EA LXVI=3-2012, S. 565-598



392 ALICE BOMBARDIER

Illustration 8: Khorramshahr a ["école de la résistance (photo: Alice Bombardier, 2007)

AS/EA LXVI=32012, 8. 565-598



PEINTURE DE GUERRE DANS UN LIEU DE PRIERE MUSULMAN EN IRAN 593

Illustration 9: Le martyr Mohammad Jahanara et ses compagnons de route (photo: Alice Bombar-
dier, 2007)

AS/EA LXVI=3-2012, S. 565-598



594 ALICE BOMBARDIER

Illustration 10: Les martyrs a ["école de 1’amour divin (photo: Alice Bombardier, 2007)

AS/EA LXVI=32012, 8. 565-598



PEINTURE DE GUERRE DANS UN LIEU DE PRIERE MUSULMAN EN IRAN 595

B

T

1

by

i |
b |
b
o
&
Fa
B

b

B

*

¥

:
-

Illustration 11: Photo familiale, Nouvel An iranien, mars 2007 (archive de ’artiste, publication
aulorisée)

Bibliographie

BLONDET-BISCH, T. / R. FRANK / .. GERVEREAU / A. GUNTHERT

2001 Voir/me pas voir la guerre. Histoire des représentations photogra-
phiques de la guerre. Paris: Somogy.
BUTEL, Eric

2000 Le martyr dans les mémoires de guerre iraniens. Guerre Iran-Irak
(1980-1988). PhD. Paris: INALCO.
2002 “Martyre et sainteté dans la littérature de guerre Irak-Iran.” In: Saints

et héros du Moyen-Orient contemporain. Paris: Maisonneuve et
Larose, pp. 301-318.

CENTLIVRES, Pierre / Micheline CENTLIVRES-DUMONT

1997 Imageries populaires en Islam. Geneve: Georg.
CENTLIVRES-DUMONT, Micheline

2003 “LLa bataille de Kerbala dans I'imagerie shi’ite: langage et symboles.”
In: La multiplication des images en pays d’lslam: de 'estampe a la

AS/EA LXVI=3-2012, S. 565-598



596 ALICE BOMBARDIER

television. XVIileme — XIXeéme siecle. Istanbul/Wiirzburg: Orient Insti-
tut der deutschen morgenlandischen Gesellschaft, pp. 103-117.

CENTLIVRES, Pierre

2003 “Images populaires, motifs religieux et fonctions politiques dans le
monde islamique contemporain.” In: La multiplication des images en
pays d’lslam: de estampe a la télévision. XVIieme — XIXéme siécle.
Istanbul/Wiirzburg: Orient Institut der deutschen morgenlandischen
Gesellschaft, pp. 119-135.

CHELKOWSKI, Peter

1989 “Narrative Painting and Painting Recitation in Qajar Iran.” Mugarnas
VI: 98-111.

1998 “Popular Arts, Patronage and Piety.” In: Royal Persian Paintings: The
Qajar Epoch 1785-1925. London: 1.B. Tauris and Co Ltd, pp. 90-99.

CHELKOWSKI, Peter and Hamid DABASHI

2000 Staging a Revolution. The Art of Persuasion in the Islamic Republic of
Iran. London: Booth-Clibborn editions.

FLOOR, Willem

2005 Wall Painting Qadjar Iran. Costa Mesa (CA): Mazda Publishers Inc.

GASSIOT-TALABOT, G¢érald

1965 “La figuration narrative dans la peinture contemporaine.” Quadrum
18: 5-40.

GERVEREAU, Laurent

2006 Montrer la guerre ? Information ou propagande. Paris: Isthme/CNDP.

GRIL, Denis

2000 “Les fondements scripturaires du miracle en islam.” In: Miracle et
karama. Louvain: Brepols, pp. 237-250.

GRUBERT, Christiane

2008 “The Writing 1s on the Wall: Post-Revolutionary Murals in Tehran.”
Persica 22: 15-46.

2012 “Institutionalizing Memory: The Central Martyrs Museum in Tehran.”
Visual Anthropology 25(1-2): 68-97.

HaNAWwAY, William

1985 “The Symbolism of Persian Revolutionary Posters.” Iran since the
Revolution. 1.ondon: Barry Rosen, pp. 31-50.

HURSTEL, Patrice

1982 Les pelerinages curatifs de la folie dans 'Est de la France. Du
XIlléme au XIXéme siecle. Phd, Université de Nancy.

AS/EA LXVI=32012, 8. 565-598



PEINTURE DE GUERRE DANS UN LIEU DE PRIERE MUSULMAN EN IRAN 597

JALALI-NAINI, Ziba

1998 “[.”art islamique révolutionnaire. Naissance et agonie.” Les cahiers de
["Orient. Revue d’Etude et de Reflexion sur le Monde arabe et musul-
man 49: 125-128.

KARCHER, Eva

1989 Otto Dix (1891-1969): sa vie, son ceuvre. Cologne: B. Taschen.

KHOSRODIJERDI, Hossein

1999 “The Islamic Revolution in Contemporary Iranian Art.” Tavoos 1: 91—
99.

KHOSROKHAVAR, Farhad / Paul VIEILLE

1990 Le discours populaire de la Révolution iranienne. Paris: Contempora-
néité.

KHOSROKHAVAR, Farhad

1993 “Chiisme mortifére: les nouveaux combattants de la fo1.” I.” Homme et
la société 107/108: 93-108.

1995 L’islamisme et la mort. Paris: L’ Harmattan.

MARZOLPH, Ulrich
2004 “The Martyr’s Way to Paradise: Shiite Mural Art in the Urban Con-

text.” In: Sleepers, Moles and Martyrs. Copenhagen: University of

Copenhagen.
MOHAMMADI AKHVIY AN, Mohammad
1996 Itude des peintures murales dans les emamzadeh du Nord de 'lran

[barrasi-e nagqgashiha-e divari dar emamzadeh-ve shomali-e iran].
Mémoire de master. Téhéran: Université Tarbiat-e modares.

MOHAMMAD-ZADEH, Mehdi

2008 L’iconographie shi’ite dans 'Iran des Qddjdrs: émergence, sources et
développement. PhDD. Genéve: Université de Geneve.

NAEF, Silvia

2004 Y a-t-il une “question de l'image” en Islam? Paris: Téraédre.

NORA, Pierre

1997 Les lieux de mémoire. Paris: Gallimard.

PAKBAZ, Ruin

2007 “Peinture de maison de café [naqqashi-e gahvekhaneh|.” In: Encyclo-
pédie de I'Art |farhang-e honar]. Téhéran: Farhang Moaser, p. 576.

PALIZBAN, Maryam

2011 “Ta’zieh. Autfithrung eines Kollektivmordes.” International Work-
shop Traditions of Martyrdom in the Modern Middle ILast. Berlin:
ZFL, 15" October 2011.

AS/EA LXVI=3-2012, S. 565-598



598 ALICE BOMBARDIER

PETERSON, Samuel R.

1979 “The Ta’zieh and Related Arts.” In: Tazieh: Ritual and Drama in
Iran. New York / Tehran: New York University Press / Soroush Press,
pp- 64-94.

1981 Shi’ism and Late Iranian Arts. PhD. New York: New York Univer-
sity.

ROBERT, Paul

1967 “Symbole.” In: Dictionnaire Le petit Robert. Paris: Société du Nou-
veau Littré, p. 1729,

VAHIDE-RAKHSANI, Nasser

1988 L art graphique et luttes sociales en Iran d’aujourd hui (1979 a nos
jours). PhD. Paris: Paris [.

WERMESTER, Catherine

1996 Le corps mutilé dans la peinture allemande. 1919-1933. PhD. Paris:
Paris 1.

YAVARI D’HELLENCOURT, Nouchine

1987 “Les murs ont la parole.” Autrement Revue 27: 85-89.

AS/EA LXVI=32012, 8. 565-598



	Peinture de guerre et représentations anthropomorphiques dans un lieu de prière musulman en Iran

