Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =

Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 66 (2012)

Heft: 3

Artikel: Aktuelle Aushandlungsprozesse des Verhéltnisses von Religion, Staat

und Politik : eine Positionsbestimmung der heutigen Gegner und
Beflirworter der velyat-e fagh in Iran und im Irak

Autor: Amirpur, Katajun
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-309772

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-309772
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

AKTUELLE AUSHANDLUNGSPROZESSE DES
VERHALTNISSES VON RELIGION, STAAT UND
POLITIK: EINE POSITIONSBESTIMMUNG DER
HEUTIGEN GEGNER UND BEFURWORTER DER
VELAYAT-FE FAQIH IN IRAN UND IM IRAK

Katajun Amirpur, Universitdt Hamburg

Abstract

This article focuses on current processes of negotiating the relationships between religion, state,
and politics through the lens of velayat-e fagth and the opinions of its leading supporters and
critics in both Iran and Irak, and offers a tentative classification of these positions. The entire
history of Shi'a can be written by studying which of the different positions on this subject were
held by which groups at any specific point in time. Even today, the question of who should rule,
what source of legitimacy the ruler ought to have, and how extensive the powers accorded to the

so-called Supreme Jurisprudent should be, 1s one of the most pressing and most hotly debated.

1. Historischer Uberblick

Eine religitse Tyrannei sei schlimmer als eine politische, hatte Mirza Moham-
mad Hosein Na’1n1 (1860-1936) einst befunden. Heute werden Na'ints Worte in
Iran oft zitiert. Der Konstitutionalist unter den Geistlichen kdmpfte zu Beginn
des 20. Jh fir eine Verfassung, die das Volk als Souveridn anerkannte, ein Parla-
ment einsetzte und so die Macht des absolutistischen iranischen Schah begren-
zen wollte.! Und er kimpfte gegen den Geistlichen Fazlollah Nt (1842—1909),
der meinte, der Schah und ein Rechtsgelehrter sollten sich die herrschatiliche
Autoritit teilen.? NTrm war in diesem Streit um das Verhaltnis von Staat und
Religion der Auffassung, der Schah und ein Rechtsgelehrter seien zusammen die
Sdulen des Islams; die Regierung des Schahs komme, wenn sie von einem

1 Die umfassendste Darstellung zu Na’int 1st: Hairi, 1977: 109-151. Und zu seinem Haupt-
werk: 154164, NoURAIE, 1975: 234-247.
2 Dazu: Halry, 1979: 327339, MarTIN, 1986: 181-196.

AS/EA LX V132012, S. 521-564



522 KATAJUN AMIRPUR

Rechtsgelehrten tiberwacht werde, der des Imams am néchsten.? Das repriasen-
tative System (arab. wikala, pers. vekalat), das die Verfassung festlege, stehe
dagegen im Widerspruch zum schiitischen Konzept der Fiihrungsbefugnis (arab.
wilava, pers. velayat):

In den allgemeinen Angelegenheiten des Volkes ist Bevollmichtigung verboten (vekalat
sahth nist). Denn es handelt sich hierbei um eine Kategorie der religiésen Fithrungsbefugnis
(velayat).*

Und weiter:

Denn das Reden iiber die allgemeinen Interessen des gesamten Volkes ist Sache des Imams
oder seiner Generalstellvertreter. Und die Einmischung in diese Angelegenheit ist verboten
(haram) und Usurpation (gash) der Macht des Propheten und des Imams.>

Die Auseinandersetzung zwischen N und Na'inT war Anfang des 20. Jh ein
Hohepunkt im bis heute fortdauernden Aushandlungsprozess von Religion, Staat
und Politik. Denn die Frage, wem in der Schia Herrschaft gebiihrt und was in
den Aufgabenbereich der Rechtsgelehrten fillt, 1st noch nicht hinreichend ge-
klart und wird immer wieder neu verhandelt — vor allem nach den Erfahrungen
der Islamischen Republik. Man kann, wie Heinz Halm treffend bemerkt, die
Geschichte der Zwolfer-Schia anhand der immer neuen Antworten schreiben,
die bis in die Gegenwart hinein auf die Frage gegeben worden sind, wer herr-
schen soll und wie Herrschaft legitimiert 1st.

Um den aktuellen Stand einordnen zu kénnen, ist ein historischer Uberblick
notwendig: Mit der Etablierung des igtihad als einem Mittel der Rechtsfindung
war es in der Schia zur Scheidung zwischen einer klerikalen Klasse und dem
Rest der Gemeinde gekommen.” Die Welt bestand fortan aus Quellen der Nach-
ahmung (Sing. marga" at-taglid) und Nachahmenden (Sing. mugallid). Jeder
religiose laie war gehalten, sich eine Quelle der Nachahmung, einen zum
igtihad befdhigten Rechtsgelehrten, zu suchen, der ihn in religiésen Fragen an-

NURI, 1983: 67, 89f. Dazu auch: MARTIN, 1986: 1921

NORI, 1983: 67.

Ebd.

Harm, 1988: 70.

CALDER, 1989: 64T, RamvAr, 1988: 228-236, BINDER, 1988: 236-242. Und zur Theorie
des igtihad: COOPER, 1988: 240-249.

~1 SN b e

AS/EA LXVIe32012, 8. 52]-564



POSITIONEN ZUR VELAYAT-E FAQIH IN IRAN UND IM [RAK 523

welst, bet dem der Laie also faglid ibt.® Mit dem Sieg der usilt iber die ahbari,
die die Monopolstellung des mugtahid bekdampften und der Fahigkeit des Ver-
standes kritischer gegentiberstanden.” entstand dann im 18. Jh eine der katholi-
schen Kirche vergleichbare klerikale Hierarchie. Weil alle Glaubigen verpflich-
tet waren, sich einer religidsen Autoritit anzuschliessen, gewannen angesehene
Geistliche eine grosse Gefolgschaft und wurden zur hichsten ausserstaatlichen
Autoritiat.1® Ausgehend davon wurde der Gedanke entwickelt, der Gelehrteste
nehme die Stellung eines Ersten unter Gleichen ein und sei absolutes Vorbild zur
Nachahmung. Die Frage, die sich seither stellt, ist, welches Ausmass die
Fihrungsbefugnis der Quelle der Nachahmung annehmen soll.

Molla Ahmad Naraqt (1771-1829) war der Erste, der aussprach, dass dem
Rechtsgelehrten auch eine politische Fiihrungsbefugnis zukomme. ' Naragi
behauptete, dass dariiber ein Konsens unter den Geistlichen bestehe.

Es gibt einen Konsens (igma "), denn es scheint fiir zahlreiche Gelehrte zu einer Tatsache

geworden zu sein, auf die die fritheren Uberlieferungen ausdriicklich hinweisen. 12

In seinem 1850 erschienenen Werk ‘Awa id al-ayyam fi bayan gawa 'id al-ahkam
wa-muhimmat masa’il al-halal wa-I-haram [Nutzen der Zeit fur die Erklarung
der Regeln der Urteile und die Erfordernisse der Fragen der Gebote und Ver-
bote] unterschied Naraqr zwischen verschiedenen Arten der Fihrungsbefugnis.
Naraqt schrieb:

Unsere Absicht hier ist, die Fithrungsbefugnis (wilaya) der Gelehrten zu erkliren, die in der
Zeit der Abwesenheit herrschen und die Stellvertreter der Imame sind, und ob ihre Fith-
rungsbefugnis allgemein ist — wie es zum Beispiel im Falle des Imams prinzipiell angenom-
men wird. Ist dem so oder nicht? Kurz gesagt: Worin besteht ihre Fithrungsbefuignis?!3

Naragql machte eine generelle Fithrungsbetugnis (al-wilaya al-‘amma), d.h. in
der Regierung, und eine besondere Fiihrungsbefugnis (al-wilaya al-‘hassa), d.h.

8 Siche zum mugtahid im schiitischen Islam auch: CaimMarD, 1993: 295304, CLARKE, 2001:
40-64.

9 Vgl. auch: ALGAR, 1977: 288-302. Uber die Auseinandersetzung zwischen usali und apbari
vgl. Bavat, 1988: 280-286; CoLE, 1985 3-33.

10 FRAGNER, 1983: 91.

11 Zu seiner Herleitung dieser These aus den schiitischen Uberlieferungen siehe auch:
Moussavl, 1985: 35-51.

12 NaRrRAQIL 2000: 93,

13 Ebd.: &6.

AS/EA LX V132012, S. 521-564



524 KATAJUN AMIRPUR

in der Treuhdnderschaft, aus und forderte das Recht zu beidem fur den marga .14
Er vertrat die Meinung, dass der marga " alle Funktionen des Imams tibernehmen
miisse.!?

Und dann sagen wir mit der Unterstiitzung Gottes: Was die Fithrungsbefugnis des gerechten
Rechtsgelehrten betrifft, so besteht sie in zwei Dingen: 1. Alles, was dem Propheten und
dem Imam an Fithrungsbefugnis zukam, steht auch dem Rechtsgelehrten zu — es sei denn,
diese Angelegenheit wird ausgeschlossen durch den Beweis des Konsens (igma %) oder durch
den Text (nass). 2. Alle religiosen und weltlichen Angelegenheiten des Dieners gehéren
notwendig dazu, sowohl gemiss der Vernunft, als auch gemiss dem Brauch, in Bezug auf
Angelegenheiten der Auferstehung, des Lebensunterhalts des Individuums oder der Gesell-
schaft und der Ordnung der Angelegenheiten der religiosen und weltlichen Angelegenheiten
und auch in Bezug auf das Gesetz, 1%

Abdul Hadi Hairi hat nachgewiesen, dass die Legitimitit der weltlichen Herr-
schaft 1im 19. Jh unter schiitischen Geistlichen intensiv diskutiert wurde.!? Zwar
gehen die von thm analysierten ranghohen Geistlichen unter bestimmten Be-
dingungen von der Moglichkeit aus, dass dem Herrscher Gehorsam zu leisten
sei, aber sie teilen mit Naraqt die Ansicht, dass in der Zeit der grossen Verbor-
genheit die Rechtsgelehrten die legitimen Herrscher sind.!®

Das Gegenteil davon vermeinte Seyh Ansari (1800-1864). Dieser Schiiler
Naraqis war der erste allgemein als oberste Autoritidt anerkannte marga'."® Er
unternahm 1n seinen Schriften eine ausfithrliche 1deologische Ausformulierung
der Rolle des obersten marga . Jeder Laie, erklarte er, habe die absolute Pflicht,

14  Dazu ausfithrlich: Hairy, 1977: 553{f

13  Siehe auch: DaBasH1, 1988: 288300, Moussavy, 1985: 401T.

16  NarRAQIL 2000: 93,

17  Es handelt sich um: Sayh Ga'far an-Nagafi (bekannt unter dem Namen Kasif al-Gita’, gest.
1812), Mmrza Abolgasem, bekannt unter dem Namen Mirza Qomi (1737-1816), und Sayyid
Ga'far al-Ka$ff (1775-1850). Hairi, 1988: 271-286.

18 Ebd.: 283.

19 In den Jahren nach Seyh Ansar rivalisierten hiinfig mehrere Geistliche um die Position der
obersten Quelle der Nachahmung. Oft gab es mehrere, weil man sich nicht auf eine Quelle
der Nachahmung einigen konnte. Der Idealfall, dass ein marga” unter allen anderen heraus-
ragte und als marga ' allgemein anerkannt wurde, trat in den letzten 180 Jahren nur drei Mal
ein. Der letzte allgemein anerkannte marga” war von 1949 bis 1961 Gross-Ayatollah Bori-
gerdi. Auch neben HomeinI gab es eine Reihe anderer hoher religitser Instanzen. Wer
Homeinl als vali-ye fagth, also als herrschenden Rechtsgelehrten, akzeptierte, konnte sich
also trotzdem 1in Fragen, die den religidsen Kultus oder auch die Politik betrafen, an einer
anderen Quelle der Nachahmung orientieren.

AS/EA LXVIe32012, 8. 52]-564



POSITIONEN ZUR VELAYAT-E FAQIH IN IRAN UND IM [RAK 525

sich eine Quelle der Nachahmung zu erwihlen und thren Anweisungen Folge zu
leisten, denn ohne diesen Akt der Nachahmung sei die religiose Praxis des Glau-
bigen ungiiltig. Damit wurde AnsarT zwar zum geistigen Begriinder der Macht-
position der Geistlichkeit,?® aber ausgerechnet in thm fand Naraqr in seiner
Forderung nach der Herrschaft der Rechtsgelehrten seinen heftigsten Gegner:
Seyh Ansari verwarf die Konzeption Nardqfs. In seiner Behandlung der Frage
der Autoritit versuchte er

to demonstrate how absurd it is to reason that because the Imams should be cbeyed in all
temporal and spiritual matters, the fagihs are also entitled to such obedience; and second

[...] that in principle no individual, except the Prophet and the Imam, has the authority to

exert wilaya over others. 2!

Ansarts Meinung nach, war der marga " nur in kultischen Fragen mit der Leitung
der Gemeinde beauftragt. Seine Aufgabe sei darauf beschrankt, Streitigkeiten zu
schlichten und eine Fithrungsbefugnis in den Angelegenheiten derer auszuiiben,
die sich selber nicht helfen kénnen d.h. den Minderjdhrigen und Witwen.?2 So
hatte er die marga Tvat vorgelebt, denn Seyh Ansari zog selber aus seiner Posi-
tion keinen politischen Nutzen. Er beschriinkte sich auf die Fiihrung der Gléubi-
gen in den Angelegenheiten des religidsen Kultus, obschon seine Jinger bereits
begonnen hatten, ithn als Kalifen anzusprechen.?

Dessenungeachtet war es die Machtposition, die Seyh AnsarT begriindet
hatte, durch welche die Geistlichkeit in den folgenden Jahrzehnten eine bedeu-
tende Rolle als Opposition spielte. So initiierte sie beispielsweise den Tabak-
bovkott.?* Die konstitutionelle Bewegung der Jahre 1905 bis 1911 ist ein weite-
res Beispiel fur die Macht der schiitischen Geistlichen. Bei diesen Ereignissen
spielte jedoch die velayat-e fagih keine Rolle.?’ Die Geistlichen tibten ithre Auto-

20  CoLg, 1983: 46.

21  EnNavart, 1983 162.

22 Ebd. 161

23 CoLg, 1983: 46.

24 Vgl dazu: LaMmBron, 1965: 119-157, KEDDIE, 1966.

23 Wenn damit die Staatsdoktrin der Islamischen Republik gemeint ist, wird velayar-e fagih
meist mit ‘Herrschaft des obersten Rechtsgelehrten’ wiedergegeben. So hilt es die Uber-
setzung der iranmischen Verfassung s Deutsche, die von der Botschaft der Islamischen
Republik vorgenommen wurde. Die Ubersetzung des rechtswissenschaftlichen Terminus
veldyat-e fagth ins Deutsche, auf die man sich bei der Ubersetzung der Verfassung ins

Deutsche aus dem Jahre 1980 verstindigt hat, lautet dagegen “Fithrungsbefugnis des Rechts-

AS/EA LX V132012, S. 521-564



526 KATAJUN AMIRPUR

ritat nicht im Rahmen der velayat-e fagih aus.?s Im Gegenteil: Fithrende Geist-
liche wie Na’mT und andere lehnten sie ausdriicklich ab. Fazlollah NarT warf
thnen deshalb vor, die Priarogativen des Imams, von denen die Geistlichkeit
selbst in den vergangenen Jahrhunderten immer mehr tibernommen hatte, der
konstitutionellen Regierung tibertragen zu wollen.??

Als die velayat-e fagith im Jahre 1979 Staatsdoktrin der Islamischen Repu-
blik Iran wurde, setzte sich nachtriglich Fazlollah NoiT durch, der 1909 von den
Konstitutionalisten wegen seiner Kritik an der neuen Verfassung gehingt wor-
den war. In Teheran ist heute eine der grossten Schnellstrassen nach NGrT be-
nannt, und Homeini bezog sich immer wieder ausdriicklich auf 1thn.?® Mit der
Ubernahme der politischen Macht durch den Obersten Rechtsgelehrten (vali-ye
fagith)® hat der Prozess der Ubernahme von Prirogativen des zwélften Imams
wie die Leitung des Freitagsgebets und die Erhebung der legalen Steuern sowie
die weltliche Herrschaft, die jahrhundertelang wihrend seiner Abwesenheit als
ruhend (sakit, arab. wortl. hinfillig) galten, seinen vorldufigen Abschluss gefun-
den. Er konnte jedoch theoretisch wieder umgekehrt werden — zumal nach wie
vor Fragen offen sind. Ann LLambton schliesst ihre Untersuchung der Ansichten

gelehrten’. Im Englischen wird der Terminus meist mit ‘guardianship of the jurisconsult’
wiedergegeben.

26 AKHAVI, 1996; 234,

27  Bavar, 1991; 257,

28  Beispielsweise wurde HomeinT 1979 in einem Interview auf Nirls Aussage angesprochen,
die Gesetzgebung durch Menschen widerspreche grundsétzlich dem Islam. Homein1 antwor-
tete, dass dies auch seine Meinung sei. Abgesehen von einigen speziellen Fragen wie Stadt-
planung und Verkehrsregeln, die nichts mit dem Islam zu tun hétten, gebe es im Islam keine
Gesetzgebung durch Menschen. ARJoMAND, 1980: 156.

29 Vali-ye fagth wird mit “der oberste Rechtsgelehrte’ iibersetzt, obwohl dies nicht ganz richtig
1st. Eigentlich heisst der Terminus ‘der Rechtsgelehrte, der Statthalter’ oder “der Rechts-
gelehrte, der Treuhénder’. Es handelt sich also nicht um eine Genitivverbindung (eZafe),
sondemn fagih ist Apposition zu vall Die Ubersetzung ‘der oberste Rechtsgelehrte’, die auch
in der Ubertragung der iranischen Verfassung ins Deutsche Verwendung findet, wird der
Einfachheit halber beibehalten, obwohl sie missverstindlich ist: der gegenwirtige Inhaber
des Amtes, Ayatollah ‘AlT Hamene'T (geb. 1939), ist nicht der oberste aller Rechtsgelehrten.
In der klerikalen Hierarchie steht er, weil er keine Quelle der Nachahmung ist, deutlich unter
anderen Vertretern seines Standes. Der oberste Rechtsgelehrte ist somit die hochste religits-
politische Autoritit des Landes, jedoch nicht die hichste religiése. Hamene'T st laut Verfas-
sung Statthalter des zwolften Imam. Als weitere Bezeichnung filr Hamene1 ist in Iran ‘Re-

volutionsfithrer” (rahbar-e engeldb) oder auch nur “Fithrer’ (rahbar) gebriuchlich.

AS/EA LXVIe32012, 8. 52]-564



POSITIONEN ZUR VELAYAT-E FAQIH IN IRAN UND IM [RAK K27

verschiedener Rechtsgelehrter zur marga Tvat mit der Aussage: “no effective
answer has yet been found to the question quis custodiet custodis™ *°

2. Die Situation in Iran

Die Frage der marga ‘tvat und der velayat-e fagih beschiftigt die Schiiten nicht
nur seit Jahrhunderten’! — sie ist aktuell wie nie in Iran. Wenn Avyatollah Hosein
Kazemeini Bortgerdi (geb. 1957) sagt, das grosste Opfer der iranischen
theokratischen Staatstorm??, der velayat-e fagih, sei Gott selbst, dann kniipft er
an die Argumentation Na’ints an. In einer Tyrannei, so Na’ini seinerzeit, kime
es zu drei1 Sorten von Ungerechtigkeit: Gegen Gott, gegen den Imam und gegen
das Volk. Weil er diese Ungerechtigkeiten in Iran beobachtet, lehnt Borfigerdt
die velayat-e fagth ab und fordert nicht nur eine Trennung von Staat und Reli-
gion, sondern auch von Religion und Politik.3* Weil nur der Mahdi herrschen
darf, hélt BorGgerdt die velayat-e fagih nicht nur fir illegitim, sondern gar fiir
eine Stinde wider den Islam. Zudem gilt sie thm als Vielgétterei: Die Verehrung
Homeints steht der Verehrung im Wege, auf die Gott allein Anspruch hat.
Kazemeint Bortgerdt steht der hezh-e masriite-ye wan nahe.** Die Exil-
Partei beftirwortet eine konstitutionelle Monarchie. Sie orientiert sich mit dieser

30 LamBTONn, 1964; 135,

31  Eine Ubersicht iiber die Standpunkte und ihre Vertreter gibt EL1as1, 1979: 9-25.

32 Unter Theokratie wird in dieser Arbeit nicht ein Staat verstanden, der von einer kirchen-
dhnlichen Institution gelenkt wird, denn trotz der Ahnlichkeiten des schiitischen Klerus mit
emer Kirche itberwiegen die Unterschiede. Die velayat-e fagth wird hier vielmehr als theo-
kratische Staatsform verstanden, weil die zweite mogliche Definition von Theokratie anf sie
zutrifft: sie ist eine Gottesherrschaft insofern, als in threm juristischen Verstéindnis allein
Gott der oberste Souverén, die entscheidende, ja sogar die einzige legitime Quelle der Auto-
ritéit 1st. Nur Gott schafft Recht, nur Gott verleiht Autoritéit oder legitimiert sie zumindest. In
den Augen einiger Theoretiker der velayat-e fagith, die zur Zeit an der Macht sind, wird die
Staatsgewalt zudem von einer Person ausgeiibt, die gottlich erwihlt ist. Somit wiire ein
weiteres Merkmal einer Theokratie gegeben.

33  HAERL 2006.

34 Seine Offenen Briefe an wichtige Persénlichkeiten der intemationalen Politik finden sich
auf ithrer Homepage: <http://’www.irancpinet>. e hezb-e malrite-ye tran (CPI) tritt ein
fitr die Errichtung einer konstitutionellen Monarchie unter der Fithrung von Reza Pahlavi,
dem Sohn des letzten ranischen Kaisers. Siche das politische Konzept der Partei:

<http://www irancpinet/menshor/Konzept de 2 html>, zuletzt abgefragt am 1.6.2012.

AS/EA LX V132012, S. 521-564



528 KATAJUN AMIRPUR

Haltung an Gross-Ayatollah Kazem Sarf‘atmadarT (1905-1986)%, der sich be-
reits wihrend der Revolution von 1978/79 fiir eine konstitutionelle Monarchie
einsetzte und die Ftablierung der velayat-e fagih in Iran kritisierte.’® Als An-
hianger der Auffassung, dass bis zur Wiederkehr des zwolften Imams jedwede
Herrschaft auf Erden illegitim sei, ist BorGigerdt ein Gegner der derzeit in Iran
herrschenden Lesart der velayat-e fagih, welche die quasi Unfehlbarkeit des
herrschenden Rechtsgelehrten behauptet. Nach Boriigerdis Meinung gibt es nur
einen, der keine Fehler hat und nicht irren kann, den Mahdi. Deshalb darf nur er
herrschen. Die Anhdnger dieser Auffassung werden im Folgenden als Quietisten
bezeichnet: Sie lehnen die Ubernahme von politischen Fithrungspositionen
durch die Geistlichkeit ab.

Laut Hasan Sari‘atmadari. dem in Deutschland lebenden Sohn und Nach-
lassverwalter des Gross-Ayatollahs, hat BorGgerdi einer wichtigen Strémung
unter den Geistlichen eine Stimme gegeben. Das herrschende Establishment
zwinge die Gegner der velayat-e fagih unter den Geistlichen, die Religion so zu
interpretieren wie sie; weil Opposition sie teuer zu stehen komme, hétten sie
nicht den Mut, ihre Kritik an der velayat-e fagih und ihre Forderung nach einer
Trennung von Religion und Staat zu dussern.’”

Boriigerdt 1st also einer der wenigen, die sich tiber das verordnete Schwei-
gen hinweg gesetzt haben. Dabei ist diese Ablehnung der velayat-e fagih nicht
neu: Neben den ausserhalb Irans sich dussernden Libanesen Muhammad (ravad
Mugniya und dem unter dem nom de plume schreibenden Ahmad al-Katib,3®
standen schon zu Homeinls Zeiten auch die meisten Qomer Gelehrten der
velayat-e fagth als Regierungsform kritisch gegeniiber. Wer sie befiirwortete,
war nicht einverstanden damit, dass der vali-ye fagih durch eine ‘révolution po-
pulaire” und nicht durch eine Wahl der anderen Ayatollahs an die Macht

35 Zu Sari'atmadarT; MiLani, 2008: 367-376.

36  Zu Sarfatmadaris Kritik: CHEHABL, 1991: 77, AkHAvL, 1980: 173ff STEINBACH, 1979: 5-8.
Zu den einzelnen Fragen, in denen Sari‘atmadarf und HomeinT unterschiedlicher Meinung
waren: AKHAVIL, 1983; 211-221.

37  ESFANDIARL 2006.

38 MuaNIva, 1979, Zuo Mugnivas Kritik: GOBEL, 1984: 65-139, zu dem besagten Buch: 131
135. Mugniya kritisiert vor allem, dass HomeinT die velayat des Imams auf den Rechtsge-
lehrten tibertriigt. Geistliche diirften keine Herrschaft ausiiben, auch wenn der Islam keinen
Sikularismus kenne. Und: AL-KATIE, 1998. Dazu: Bapry, 2001: 204-206. Al-Katib geht so
weit zu lengnen, dass der zwolfte Imam je gelebt habe. Zudem kritisiert er aber, dass der
Zustindigkeitsbereich des Rechtsgelehrten in der Geschichte immer mehr ausgeweitet wor-
den sei. Ausserdem sei die Beanspruchung der Stellvertreterschaft eine sehr neue und sehr
kontrovers diskutierte Entwicklung: Bapry, 2001: 205.

AS/EA LXVIe32012, 8. 52]-564



POSITIONEN ZUR VELAYAT-E FAQIH IN IRAN UND IM [RAK 529

gekommen war.?® Auch Bortigerdis Kritik dhnelnde Kritik kam damals nicht nur
von SarT‘atmadari: Der Geistliche Reza Zangani erklirte, das in Iran geschaffene
Monopol der rechtlichen und theologischen Entscheidungsmacht stiinde 1m
Gegensatz zum Islam. Die Titel “Fiithrer’ und ‘oberster Fiithrer® seien nicht isla-
misch, und es kénne unter den Schiiten keine Institution geben, die der katholi-
schen Kirche mit ithrer Hierarchie und Struktur dhnlich sei. So argumentierte
auch der konservative Ayatollah Hasan Qomi, der erklarte, die wahre Geist-
lichkeit wolle keine politische Macht. Thre Aufgabe sei, das Volk zu beraten.*

Die Kritik von Geistlichen an der velayat-e fagih Irans kennt also grosse
inhaltliche Unterschiede: Boriigerdts Kritik setzt anderswo an als die von Gross-
Avyatollah HoseTn “AlT MontazerT (1922-2009), der grundsétzlich fir die velayat-
e fagth ist, aber die heute herrschende Umsetzung kritisiert.*! BorigerdT steht
dagegen in der geistigen Tradition von Gross-Ayatollah Hosein Bortgerdt
(1871-1961)*2 und SarT*atmadari. Zudem steht er in der geistigen Tradition von
Gross-Ayatollah Abo 1-Qasem Ho’T (1895-1992) und Mohammad Kazem
Horasani (1839-1911), genannt Ahiind Horasani.+

Die von Geistlichen getibte Kritik ist fiir das iranische Regime die schwer-
wiegendste. Kleriker kritisieren das System von innen heraus, als Insider. Sie
konnen anhand des Korans, der Uberlieferungen der Imame und der Aussagen
dlterer Gelehrter nachweisen, dass die velayat-e fagih zwar nicht unableitbar aus
dem schiitischen Denken ist, jedoch der Tradition und dem Mainstream radikal
widerspricht — auch wenn das Establishment das Gegenteil behauptet.** Der Kri-
tik von Geistlichen wird deshalb in der Bevélkerung oft mehr Gewicht beige-
messen. Wihrend die Kritik von sdkularen Intellektuellen vom Regime als ver-
westlicht und konterrevolutiondr bezeichnet und somit abgetan werden kann, ist
dies bet Geistlichen schwieriger.

39  D1GARD/ HOURCADE/ RICHARD, 1996: 172.

40  CHEHABEI, 1993: 20,

41  Dazu: AMIRPUR, 2010: 475-516.

42 Zu Boroigerd: AkHavi, 1980: 24, 63, 66, 771, 91-95, 99; FIsCHER, 1980: 89-90., Hary,
2010, ALGAR, 1990,

43 Zu ihm: Hari, 1986: 61-62.

44 So zum Beispiel Ayatollah Mohammad Taqt Mesbah Yazdi, der die velayar-e fagih als Kon-
sensmeinung darstellt. Dazu: AMIRPUR, 2006: 218-240. Der erste, der fiir den heutigen
iranischen Dhiskurs das Gegenteil so nachgewiesen hat, dass es sich auch einem breiteren
Publikum erschloss, war Mohsen Kadivar in seinem aufsehenerregenden Buch: Nazariyeha-
ve doulat dar feqh-e §1'e [Staatstheorien des schiitischen Rechis]. Kapivag, 2001°.

AS/EA LX V132012, S. 521-564



530 KATAJUN AMIRPUR

Um thre Kritik zu unterbinden, wurde schon zu Beginn der Revolution der
Sondergerichtshot fiir die Geistlichkeit (dadgah-e vize-ye rithanivat) ins Leben
gerufen.® Besonders im Machtkampf zwischen Reformern und Konservativen
spielte er seit dem Ende der neunziger Jahre eine wichtige Rolle, da mit dem
Amtsantritt Mohammad Hatamts im Jahre 1997 viele Kritiker an die Offentlich-
keit traten, die sich gegen den in ithren Augen absolutistischen Fithrungsstil des
valt-ye fagrh * AlTt Hamene'1 (geb. 1939) aussprachen. Zu den prominentesten vor
dieses Gericht zitierten Geistlichen zidhlen neben Boriigerdt der ehemalige In-
nenminster “Abdallah NGrT (geb. 1949)* sowie Mohsen Kadivar (geb. 1959)+
und Hasan Yuseft ESkevart (geb. 1950).48

Vor allem durch den Fall des letzteren war der Sondergerichtshot in die
Schlagzeilen geraten. Egkevari war wegen seiner Ausserungen wihrend einer
Konferenz, die im Jahre 2000 1n Berlin stattgefunden hatte, zuniachst zum Tode
verurteilt worden.*® Der offizielle Anklagepunkt lautete “Propaganda gegen die
Islamische Republik™ und “Beleidigung der religiosen Werte”. Zudem wurden
thm “Abfall vom Glauben™ und “Krieg gegen Gott” vorgeworfen.

Der Fall EskevarT war eine der wenigen Gelegenheiten, bei der das Gre-
mium in der Offentlichkeit diskutiert wurde. Neben MontazerT, der erklirte, kei-
ner der Ankldger habe den religiésen Rang inne, solche geféhrlichen Anschuldi-
gungen auszusprechen, und dem amtierenden Prasidenten Hatamt, der von der
iranischen Zeitung Hambastegi mit den Worten zitiert wurde, der Machthaber
durfe seine Kritiker nicht zu Apostaten stempeln,’® warnten sogar ranghohe kon-
servative Geistliche, dass niemand mehr sicher sei, wenn es erst einmal Teil der

43 Siche zum Sondergerichtshof fiir die Geistlichkeit: ScHirRAZI, 1997: 1533-1534. Und zu Man-
dat und Griindung sehr ausfithrlich: KUnNKLER, 2009,

46 Nur hatte die angeblich géttlichen Vollmachten des Revolutionsfithrers bestritten und des-
sen gewichtigsten Kritiker, Montazeri, verteidigt. In einem Buch berichtet NurT ausfithrlich
itber sein Verfahren vor dem Gerichtshof. Auch hat er seine Verteidigungsrede vor dem
Gericht, dessen Legitimitét er nicht anerkannte, veréffentlicht (NORI 2000).

47  Kadivar hatte gefordert, die Amtszeit des Revolutionsfithrers zu begrenzen und sein Amt in
emn cher repriasentatives umzuwandeln. Auch Kadivar hat ausfithrlich iiber seine Verhand-
lung in einem Buch berichtet, das seine Fran niedergeschrieben hat: RODI, 1999, Zu thm
ausserdem: MATSUNAGA, 2007: 317-330; ders., 2011: 358-381; VAHDAT, 2000: 135-154.

48  Zu Eskevarl: MIR-HoOSSEINI/ TAPPER, 2006, AMIRPUR, 2009: 106-180.

49 Dhe Heinrich Boll Stiftung hat ein Buch herausgegeben, das den Verlauf der Konferenz, die
Vortrige und Diskussionen, sowie die Folgen dokumentiert. Zudem wurden die Reaktionen
in der iranischen Presse, von wichtigen iranischen Perstnlichkeiten und die Prozessproto-
kolle festgehalten. HENRICH BOLL STIFTUNG (Hrsg.), 2001.

50  Hambastegi, 18.10.2000.

AS/EA LXVIe32012, 8. 52]-564



POSITIONEN ZUR VELAYAT-E FAQIH IN IRAN UND IM [RAK 531

politischen Kultur werde, jemanden als Ketzer anzuklagen. Selbst der zustindige
Richter Golam @Hosein Mohseni EZe’T und Justizminister Mahmid Hasemi
Sahriidi seien nicht mit dem Anklagepunkt einverstanden, hiess es. Auch
Hamenet distanzierte sich schliesslich offentlich von diesem Anklagepunkt.
Daraufhin liess MohsenT Eze’T ithn fallen und erklirte, der Vorwurf der Apo-
stasie widerspreche sowohl der Definition dieses Verbrechens im iranischen
Strafgesetzbuch als auch der Definition, die Homeint in seinen Werken gegeben
liaheg~"

Abgesehen von solchen seltenen Ausnahmen waltet der Sondergerichtshof
intransparent und kaum hinterfragt. Er 1st vollkommen unabhéngig von den an-
deren Organen der Judikative und keiner der drei staatlichen Gewalten, sondern
nur dem Revolutionsfihrer rechenschaftspflichtig. Fr ist beauttragt, Untersu-
chungen einzuleiten bei allgemeinen Vergehen der Geistlichen, bei allen ver-
meintlich von der $ar7‘a abweichenden Taten und Verhaltensweisen der Kleriker
und bei allen lokalen Gerichtstéllen, welche die allgemeine Sicherheit be-
eintrachtigen und in denen eine der streitenden Parteien ein Geistlicher 1st.92 Als
Vergehen gilt dem Gremium zudem, Meinungen zu verbreiten und Positionen zu
vertreten, die der Staatstithrung Irans widersprechen. Er macht also den Opposi-
tionellen und Dissidenten unter den Geistlichen den Prozess, wenn sie von der
reinen Lehre abweichen und eine andere als die staatliche Islaminterpretation
formulieren.’? Zusitzlich hat der Sondergerichtshof die Vollmacht, alle Angele-
genheiten zu untersuchen, die thm der Revolutionsfiihrer tibertragen hat. Damit
hat Revolutionsfithrer Hamene'T einen Freibrief: Alle Kritiker kénnen so auf
seine Order hin verfolgt werden. Zu den Aufgaben des Sondergerichtshofes zahlt,
Biuicher kritischer Autoren zu verbieten sowie die Schulen regimekritischer
Ayatollahs zu schliessen. Wilfried Buchta vergleicht seine Funktion mit der der
Inquisition im européischen Mittelalter >4

Der Sondergerichtshof soll seit 1987 mehr als 600 Geistliche und Theolo-
giestudenten hingerichtet haben — meist Schiiler von MontazerT. Annidhernd
2000 Geistliche sollen in diesem Zeitraum durch Urteile des Sondergerichts-
hofes ihrer religiésen Titel und Gewénder beraubt, mit Berufsverbot belegt und

51  HaEgry 2000. Letztlich wurde Eskevari zu sieben Jahren Haft verurteilt und am 6. Februar
2005 vorzeitig aus der Haft entlassen (/RNA, 2005).

52 BucHTA, 2002: 69.

53 Der in Bamberg lehrende Islamwissenschaftler Reza Hajatpour beschreibt in seinem Buch
Der brennende Geschmack der Freiheit wie thm, dem studierten Geistlichen, vom “Sonder-
gerichtshof fiir die Geistlichkeit” der Prozess gemacht wurde (HasaTPoOUR, 2005: 160ff).

54  BucHTA, 2002: 69.

AS/EA LX V132012, S. 521-564



532 KATAJUN AMIRPUR

tiber 4000 Geistliche mit Auspeitschung, Geld- und Haftstrafen bestraft worden
sein. In den Gefidngnissen des Sondergerichtshofes sollen sich 3000 Haftlinge
befinden >3

Der einflussreichste Kritiker dieses Gremiums ist Montazeri. Er hat sich
mit einer Schrift, die unter der Hand verbreitet wird, zu Wort gemeldet.>®* Mon-
tazerT behauptet, der Sondergerichtshof sei nicht von der Verfassung gedeckt:

Der Sondergerichtshof fitr die Geistlichkeit, der zu einem Faktor wurde, vielen Personlich-
keiten unter den Geistlichen und den Quellen der Nachahmung ins Gesicht zu schlagen, und
der unter unbegrimndeten Vorwinden sich in alle Angelegenheiten einmischt und sich sogar
in unannehmbarer Art und Weise in die Angelegenheiten der Quellen der Nachahmung ein-
mischt, [...] hat keinerlei gesetzliche Grundlage, und seine Etablierung stand im Wider-
spruch zur Verfassung.>?

Der Sondergerichtshof widerspreche den Prinzipien des Republikanismus, da
seine Errichtung nicht vom Parlament gebilligt worden sei1. Seine Urteile seien
daher nichtig und illegal. Zudem seien die meisten von ihnen aus politischen
Grinden erfolgt.

Zahlreiche gute und revolutionére Geistliche und Gelehrte sind unter unbegrimdeten Vor-
winden und mit politischen Absichten verurteilt und ins Gefingnis geworfen worden und
werden es. Und dies hat sehr negative Spuren in der Seele der jungen Theologiestudenten
und in der Seele derjenigen, die ein Interesse fiir den Islam und die Revolution haben, hin-
terlassen, und es hat Verzweiflung und Hoffnungslosigkeit in ithnen provoziert und viele
dazu gebracht, ihr Studium in den hoiizeha-ye ‘elmiye [Theologische Hochschule] aufzu-
geben ?®

Neben den politisch aktiven Geistlichen um Montazert schiichtert der Sonder-
gerichtshof vor allem die Quietisten ein. Thre Kritik am System hat Bortgerdt
publik gemacht, und durch die neuen Medien ist thm eine breite Aufmerk-
samkeit zuteil geworden. Auch internationalen Gremien ist BorfigerdT kein Un-

55 BucHTa, 2002. 74. Kinkler analysiert die Zahlen und kommt zu dem Schluss, sie seien
plausibel. KUNKLER, 2009: 37,

56  Montazeris Abhandlung, die den Titel Hokdmat-e mardomt va ganiin-e asast [Volksherr-
schaft und die Verfassung] triigt, ist in Iran nicht erschienen. The Verfasserin hat sie von
MontazerT im April 2004 bekommen. Die Fertigstellung ist auf den 11. Februar 2000 datiert.

57  Ebd.: 451

58 Ebd.: 49

AS/EA LXVIe32012, 8. 52]-564



POSITIONEN ZUR VELAYAT-E FAQIH IN IRAN UND IM [RAK 533

bekannter. Er hat Papst Benedikt XVI., Kofi Annan und Javier Solana ange-
schrieben und um Hilte gebeten.®

Weil wir im Westen so wenig von dieser Stromung héren, bieten uns einige
Youtube-Videos einen interessanten Einblick.®® Sie wurden verschieden zusam-
mengestellt, zuweilen neu kommentiert und aus unterschiedlichen Perspektiven
aufgenommen, dokumentieren jedoch fast alle dasselbe Ereignis. Fs handelt sich
um eine Zusammenkunft vor dem Haus Boriigerdis im Oktober 2006, die von
Polizeieinheiten gestort wird. In einem der Videos wird Borfigerdt gezeigt, als er
sagt: “In Iran gibt es zur Zeit zwei Islame, einen politischen Islam und einen
mohammedanischen Islam. [...] Der Islam im Zeitalter der Verborgenheit 1st ein
Islam, der unterdriickt wird, der unter Druck steht.”¢! BortigerdT klagt tiber einen
Vertreter des klerikalen Establishments, der versucht hat, ihn zum Schweigen zu
bringen:

So weit ist es mit ithnen gekommen, dass sie die Kinder und Kindeskinder des Propheten
umbringen wollen. Dieser Mullah, der in den Strassen keinen Respekt geniesst, ist gekom-
men, um mich festzunehmen und zum Folterort zu bringen. Dieser Mullah hat gesagt,
Treueschwur oder Tod (ya bey‘at ya koste). Er ist gekommen und hat gesagt, hier ist dein
Todesurteil 2

Ein Video, das ein Jahr spiter aufgenommen wurde, zeigt eine grosse Men-
schenmenge, die sich zum Jahrestag des “Angriffs auf Bortgerdi” (hamle be
Boriigerdr) zusammengefunden hat. Unterlegt 1st das Video mit einer anklagen-
den, aus der Vergangenheit stammenden Rede Boriigerdis. Ausserdem zeigt es
Mitschnitte seiner Reden in verschiedenen Stadten Irans aus dem Jahre 2006.
Wenn man den Bildern glauben kann, wird BorGigerdi, egal wohin er kommt,
trenetisch gefeiert. Zu sehen ist ausserdem eine Strassenschlacht zwischen sei-

59  Siche den Brief an Javier Solana unter <http.//www. irancpinet/pdf/kazemeiniBroujerdi-
naderzahedi.pdf>, zuletzt abgefragt am 9.10.2008.

60 <http:/’www. youtube.com/watch?v=Iy9vMdEBIHw>,
<http://www.youtube.com/watch?v=_ aKGLhCOjgo>;
<http://tw.youtube . com/watch?v=lmz3QsA-504>;
<http://tw.youtube . com/watch?v=lmz3QsA-504>,
<http://tw.youtube.com/watch?v=HqY 9mlY sBHs & feature=related>>,
<http://tw.youtube.com/watch?7v=_aKGLhCOjgo&NR=1>,
<http://tw.youtube.com/watch?v=poF AM3v2jRY &feature=related>,
zuletzt abgefragt am 6.4.2012.

61  <http:/tw.youtube.com/watch?v=lmz3QsA-304>>, zuletzt abgefragt am 6.4.2012.

62 <http:/tw. youtube.com/watch?v=_aKGLhC(Ojgo&NR=1>, zuletzt abgefragt am 6.4.2012.

AS/EA LX V132012, S. 521-564



534 KATAJUN AMIRPUR

nen Anhéngern und der Polize1.5* Auf einem weiteren Video hort man ihn sagen:
“Wir sind gegen den politischen Islam. Wir wollen nicht, dass im Namen der
mohammedanischen Religion das iranische Volk vernichtet wird. [...] Gott ist
kein Unterdriicker.”s4

An die Offentlichkeit tritt BorGigerdT erstmals im Jahre 1994: In der Tradi-
tion des Achten Imams der Schia, Imam Reza, kleidet er sich in ein weisses
Leichentuch, ergreift ein Schwert zum Zeichen des Kampfes gegen die Unge-
rechtigkeit und fiihrt so die Gebete zum Ende des Ramadans an. Nicht nur die
Sorge um die Menschen, die diese Ungerechtigkeit trifft, treibt ithn an, sondern
die Sorge um Gott, der 1hr grésstes Opfer sei, erklart er. Die Ungerechtigkeit, die
1im Namen Gottes von den herrschenden Klerikern veriibt worden sei, habe dazu
gefiihrt, dass die Menschen sich in Scharen von ithm abwenden, sagt er Jahre
spater im Oktober 2006 in seiner Ansprache. Die Menschen verléren den Re-
spekt vor der Religion — aufgrund des Unrechts, das im Namen der Religion
geschieht.®

Zwischen 1994 und 2001 wird Bortigerdt mehrfach vor den Sondergerichts-
hof zitiert. Er wird ohne Gerichtsurteil gefangengehalten und gefoltert. Jedes
Mal, wenn er entlassen wird, setzt er das Predigen von zu Hause aus fort. Als
seine Anhéngerschaft wichst, beginnt er, in der Moschee seines Vaters zu spre-
chen, der Masged-e nir. Sein Vater, Ayatollah Mohammad ‘Alt Kazemeint
Bortigerdt, war sowohl im vor- als auch im nach-revolutiondren Iran eine be-
kannte Personlichkeit, welche die Theokratie ablehnte. Als der Vater im Jahre
2002 unter mysteriosen Umstinden stirbt, begraben ihn seine Anhinger heimlich
in seiner Moschee, die darauthin zu einem Wallfahrtsort fiir die Glaubigen wird.
Das Regime jedoch enteignet die Moschee, das Grab Borligerdts wird geschin-
det. Als Borfigerdt junior immer noch nicht aufhért, dort zu predigen und seine
Kritik zu aussern, greifen die Behorden zu weiteren Massnahmen: Borfigerdt
wird darauf hingewiesen, dass er gemdiss einer Order von Hamene’T die Grab-
stitte seines Vaters an einen Ort ausserhalb Teherans verlegen soll. Bet Zuwi-
derhandlung werde die Masged-e nitr niedergerissen und an ihrer Stelle ein Ein-
kaufszentrum errichtet.

63 <http:/tw . youtube. com/watch?v=wVhlizGGsKU&feature=related>, zuletzt abgefragt am

6.4.2012.

64 <http:/tw. youtube. com/watch?v=n35xgbysPOE&feature=related>, zuletzt abgefragt am
6.4.2012.

63 <http:/tw. youtube.com/watch?v=LxftOEhdcyk&feature=related>, zuletzt abgefragt am
6.4.2012.

AS/EA LXVIe32012, 8. 52]-564



POSITIONEN ZUR VELAYAT-E FAQIH IN IRAN UND IM [RAK 535

Boriigerdi sieht also die Religion unterdriickt und dussert sich deshalb
politisch. Gleichzeitig betont er, dass er eigentlich unpolitisch ist. Dies ist fur
den Islam, den er lebt, charakteristisch: Sein Islamverstdndnis gebietet ihm, mit
der Politik nichts zu tun haben zu wollen, aber in sie eingreifen zu miissen, wenn
Gott, der Imam oder das Volk zu Schaden kommen. Alle drer kommen zu
Schaden, wenn Tyrannei herrscht, denn die Tyrannei ist eine Usurpation der
Rechte Gottes und des Zwolften Imams. Thr entgegen zu treten, 1st seine Pflicht
als Geistlicher und als Schiit. Vor allem ist ihm am Ansehen des Islams gelegen
und daran — auch das ist ein Topos im heutigen Diskurs, auf den wir immer
wieder treffen —, den Menschen ein Antlitz des Islams zu prisentieren, das mil-
der und barmherziger ist als das, welches heute viele in Iran mit dem Islam asso-
ziieren. Dabei sieht Bortigerdt auf den ersten Blick selbst aus, wie man sich im
Westen einen Hassprediger vorstellt: bartig, grimmig. Doch er besticht durch das
Bild des gottestiirchtigen Mannes, das er abgibt, wenn er seine Zuhorer fast fle-
hentlich daran erinnert: “Der Islam will nicht unterdriicken, der Prophet will
nicht unterdriicken, der Islam 1st nicht angetreten, das Hab und Gut der Men-
schen zu fressen. Ich will keinen politischen Islam.”% Sein Ausbruch entspringt
also dem Bediirfnis, den Islam von der Beschmutzung rein zu halten, zu der die
Politisierung des Islams in seinen Augen fihrt. Deshalb entschuldigt sich
BortigerdT immer wieder beim Volk fiir die Verbrechen, die im Namen des
Islams begangen werden. Diese Geistlichen hitten den Islam absichtlich miss-
interpretiert, um die Menschen zu betriigen.

Zuletzt wurde Borfigerdi vom Sondergerichtshof fiir die Geistlichkeit im
Juni 2007 angeklagt. Und zwar

1) wegen des Kampfes und anderer Massnahmen gegen die nationale Sicherheit;

2) wegen der Abhaltung von Vortrigen und der Aufwiegelung der Bevolkerung gegen die
politische Ordnung;

3) wegen der Bezeichnung der velayat-e fagih als illegitim,

4) wegen der Bezeichnung des Klerus als Vertreter des Geheimdienstministerinms;

3) wegen der Bezeichnung des Begriinders der Islamischen Revolution und des Revolu-
tionsfithrers als einen religiésen Ketzer und Liigner;,

6) wegen des Kontakts zu bekannten konterrevolutiondren Personen und wegen geheim-
dienstlicher Titigkeit und Informierung dieses Personenkreises iiber die inneren Zustinde
des Landes;

7) wegen der Bezeichnung von hochrangigen Staatsbeamten als unverantwortliche Perso-

nen, die sich nicht um die Rechte und Forderungen des Volkes kitmmern, und wegen der

66 <http:/tw . youtube. com/watch?v=LxftOEhdcyk&feature=related>, zuletzt abgefragt am
6.4.2012.

AS/EA LX V132012, S. 521-564



536 KATAJUN AMIRPUR

Beniitzung des Begriffes ‘religibser Diktatur’ statt “islamische Republik’ in Interviews mit
auslidndischen Radio- und Fernsehsendungen;
8) wegen der Griindung einer neuen Religion, die sich ‘traditionelle Religion’ nennt,

9) wegen des Missbrauchs der klerikalen Kleidung.©7

BortigerdT wurde in diesem Verfahren erst z7um Tode verurteilt, schliesslich
wurde seine Strafe auf elf Jahre Gefingnis herabgesetzt. Vor Gericht erwiderte
er auf den Vorwurt, eine neue Religion erfunden zu haben:

Ich war in den Jahren zwischen 1993 und 2000 wegen unabhingiger religitser Aktivititen
verhaftet worden, cbwohl meine Aktivititen von der Bevélkerung gut aufgenommen wor-
den sind. Ich bin nicht wegen politischer Fragen oder Sicherheitsfragen verhaftet worden.
Mein Konflikt mit der Regierung ist eine Glaubensfrage. Dieser bescheidene Mensch hat
keineswegs die Religion erneunert. Im Gegenteil bin ich Anhidnger meiner Vorfahren und von
Geistlichen, wie Gross-Ayatollah Boragerdi, Ayatollah Sari'atmadari und Avatollah Ho'l.
Alle waren gegen eine Vermischung von Staat und Religion. Fiir sie war das Konzept der
velayat-e fagth Vielgotterei. 58

BortgerdT betont, dass er lediglich das Islamverstandnis vertrete, das schon die
genannten Gelehrten vertraten. Eine neue Religion wolle er nicht griinden. Den
Genannten galt in der Tat das Religionsverstindnis Homeints als revolutionére
Neuerung. Deshalb brachte Hosein Borligerdt den in der Hierarchie unter thm
stchenden Homeint in den finfziger Jahren dazu, sich politisch nicht zu dussern.
Aus demselben Grund kam es zwischen thm und Ho’T wiahrend Homeinis Exil in
den sechziger und siebziger Jahren zu Spannungen. Und es kam deshalb zwi-
schen ihm und Sari‘atmadarf nach der Revolution zum offenen Konflikt,
Bortigerdr kniipft also mit seiner Haltung an mehrere Traditionslinien an.
Die erste bildet Ho1: Zeit seines Lebens blieb der in Nadschat residierende
Iraner der Antipode Homeinis. Ho1 verkérperte tiber Jahrzehnte hinweg die
Gegenposition zu Homeini. Dabei spielte er eine entscheidende Rolle bei der
Genese der HomeinT’schen velayat-e faqih, denn die Vorlesungsreihe, in der
Homeint zum ersten Mal die Fuhrungsbefugnis des Rechtsgelehrten begriindet,
geht auf einen Disput zwischen Ho’T und Homeint zurtick: Ho'T soll Ende der
sechziger Jahre auf die Frage eines Studenten nach der politischen Fithrungs-
befugnis der Rechtsgelehrten erwidert haben, eine solche gebe es nicht; wer eine
andere Meinung vertrete, wiirde irren.® IomeinT reagierte auf diese Ausserung

67  Amir Kabir Nachrichtenagentur, 10.6.2007.
68  Ebd
69  Nasg, 2006: 125

AS/EA LXVIe32012, 8. 52]-564



POSITIONEN ZUR VELAYAT-E FAQIH IN IRAN UND IM [RAK 537

Ho’1s, indem er im Winter 1970/71 in Nadschaf die spéter beriihmt gewordene
Vorlesungsreihe hielt, die dann 1979 Grundlage des iranischen Herrschafts-
systems wurde.”

Homeint war mit der Kritik seiner Kollegen an seinem politischen Engage-
ment konfrontiert, seit er sich in Nadschaf aufhielt. Er selber hatte sich ableh-
nend gegentiber Geistlichen gedussert, die in einer stillen Ecke sitzend Fragen
der Menstruation und der rituellen Reinheit analysierten, anstatt sich in der Mitte
der Gesellschatt mit Politik zu beschéftigen.”! Diese Aussage soll sich vor allem
auf Ho’T bezogen haben, der allerdings seinen weitreichenden Einfluss, fiir den
die al-Khoei-Foundation heute noch steht, gerade seinem Engagement im karita-
tiven Bereich verdankt und dem somit kaum mangelnder gesellschaftlicher Ein-
satz nachgesagt werden kann.”? Ausserdem war HoT als Schiiler Na’Tn1s stark
von dessen politischer Haltung gepragt.” Dafiir sprechen eine Rethe von Rechts-
gutachten o’Ts, die politischen Inhalts waren — beispielsweise zur Palédstina-
frage, zum algerischen Widerstand gegen den franzésischen Kolonialismus oder
zum Kommunismus.”

Allerdings lehnte Ho'1 die velayat-e fagih, wie Homeint sie verstand, ab.
Ho’1 dussert sich nur kurz und knapp zur velayat-e faqih.” Thm gilt bereits die
Basis der Argumentation als vollkommen abwegig, daher bedarf es aus seiner
Perspektive wohl keiner ausfithrlichen Beschaftigung mit den einzelnen Argu-
mentationsschritten Homeinis. Alle Uberlieferungen, die angefiihrt wiirden, sei-
en entweder fehlerhaft in der Uberliefererkette (isnad) oder in der Begriindung
(dalil), befindet Ho’1.7¢ Die Uberlieferungen, die Homeint zitiere, seien nicht
verifizierbar. Zudem meint er, es liege ein Fehler in der Begriindung vor, d.h. die
Argumentation an sich sei nicht stimmig. Die einzige Fiihrungsbefugnis, die sich

70  Rosg, 1983: 177

71  Ebd. Siehe zu den politischen Bedingungen, mit denen die Geistlichen in jener Zeit konfron-
tiert waren und die gemeint sind: ArLawi, 2007: 27-31. Homeint hielt sich allerdings selber
auch aus der irakischen Politik heraus. Dazu: Mom, 1999: 143,

72 Siehe zu semmer Wohltitigkeitsorganisation: RAHE, 1996: 119ff

73 Ar-Kuo'i 2002: 224,

74 Ebd.

73 Ho’1, 1989: 419-424. Ihese wenigen Seiten, in denen sich Ho'T innerhalb seiner Schriften —
es gibt kein eigens zu diesem Thema verfasstes Werk — zur velayar-e fagith dussert, wurden
zudem in der in Iran erscheinenden Zeitschrift Rah-e nou des iranischen Regimekritikers
Akbar GangT (geb. 1960) abgedruckt, als diese im Jahre 1998 eine Artikelserie mit Stimmen
pround contra velayat-e fagth verdffentlichte. Ho’1 war also mit seiner Argumentation auch

im iranischen Diskurs prisent.
76 Ho’1, 1998: 16.

AS/EA LX V132012, S. 521-564



538 KATAJUN AMIRPUR

fur die Rechtsgelehrten begriinden und nachweisen liesse, gelte fiir den Bereich
der Rechtsfindung und -sprechung und tiir das Aufstellen von Rechtsgutachten.”™
Auch sei die Autfassung Homeints, dass den Rechtsgelehrten eine Vormund-
schaft tiber alle Menschen zukomme, unrichtig. Sie gelte nur fiir die Waisen und
Witwen und liesse sich nicht auf die politische Sphére tibertragen. Ho’T sagt: “Es
findet sich kein Grund fiir die Annahme einer generellen Fithrungsbefugnis des
Rechtsgelehrten.”7®

Weitere Auskunft gibt Ho’Ts Homepage: Hier finden sich zwei Antworten
auf Nachfragen. In der ersten heisst es, unter den Gelehrten gebe es keine ein-
hellige Meinung.”™ Auf die zweite Frage erwidert Ho'T:

Was die Fihrungsbefugnis (veldyat) in Bezug auf hisha-Angelegenheiten wie die Aufsicht
iiber das Vermégen des Abwesenden und der Waisen betriffi, so steht diese Aufgabe dem
alle Voraussetzungen erfilllenden Rechtsgelehrten zu, wenn kein Vormund oder dergleichen
da ist, der diese Aufgabe iibernimmt. Das gleiche gilt fiir die Angelegenheiten der Stif-
tungen, fir die kein Bevollmichtigter vom Stifter oder vom Gericht eingesetzt worden ist.

Was aber dariiber hinausgeht, so steht ihm nach allgemeiner Auffassung diese Aufgabe

nicht zu. %0

Ho’1 glaubte also nicht an die generelle Fihrungsbefugnis, sondern nur an die
Fihrungsbefugnis in besonderen Féllen, d.h. in den Fillen, in denen Menschen
nicht fiir sich selber sorgen kénnen und eines Oheims bedurfen.®! Mit diesen
Personen sind im Allgemeinen in der schiitischen Jurisprudenz die Waisen ge-
meint. Der Rechtsgelehrte 1st “Vormund dem, der keinen Vormund hat™ (walr
man la walt lah). Die Fuhrungsbefugnis des Rechtsgelehrten in diesen Fallen gilt
weitgehend als Konsens unter den schiitischen Rechtsgelehrten.

Das ist eine Traditionslinie, an die BorOgerdr ankniipft. Die andere Tradi-
tionslinie ist SarT*atmadari, der seine Kritik an der velayat-e faqih als einer der
ersten und wichtigsten Geistlichen nach der Revolution von 1978/79 in Iran
selbst dusserte. Dafiir wurde er in einem bis dafo uniiblichen Akt seines Ranges

77  Ebd.: 17.

78 Ho’1, 1998 17.

79  <www.alkhoei org uk/fatawa/ltaghleed htm>, Frage Nr. 41. Beim letzten Versuch die
Homepage abzufragen, stand die Domain zum Verkauf, die Antwort liegt jedoch auch in
Papierform vor.

80 Ebd

81 Ebd

AS/EA LXVIe32012, 8. 52]-564



POSITIONEN ZUR VELAYAT-E FAQIH IN IRAN UND IM [RAK 539

als marga " enthoben.®? Die Kritik Sarf*atmadarfs betraf die neue iranische Ver-
fassung.®? Niemand, auch kein Rechtsgelehrter diirfe dem Volk die Souverénitit
streitig machen; diese sei ihm von Gott gegeben worden. Die Machttille des
Rechtsgelehrten, welche die Verfassung festlege, beschnitt nach Meinung von
SarT*atmadarf eindeutig die Souverinitit des Volkes.® Zudem hielt Sari‘atma-
dart die velayat-e fagth nicht fiir zwingend schiitisch: Im schiitischen Islam gebe
es keine Vorschrift, die den Klerus zur Intervention in die Staatsangelegenheiten
verptlichte, es sei denn, das Parlament stelle eine islamfeindliche Gesetzgebung
auf.® Wihrend Homeint allein den Islam als Quelle der Gesetzgebung akzep-
tierte, trat Sari‘atmadarf fiir eine Ordnung ein, in der die Prinzipien des Islams
respektiert wiirden. Fine islamische Regierung hielt Sari‘atmadari bis zur Wie-
derkehr des Zwoltten Imams fiir eine Utopie. Hingegen kénne eine islamische
Republik Wirklichkeit werden. Diese unterscheide sich formal nur in der Hin-
sicht von westlichen Republiken, dass Muslime in ihr lebten. Allerdings hat
SarT*atmadarfs Republik eine islamische Ausrichtung (gehatgiri). Fiir Sari‘atma-
darT besagt 1slamische Republik: keine Diktatur, kein Despotismus, Volkssou-
veranitit: “Ein islamisches Regime ist ein demokratisches Regime, das auf dem
Willen des Volkes fusst.”® Sari*atmadaris Meinung nach, war das Hauptziel der
Oppositionsbewegung gegen den Schah, die diktatorische Herrschaft zu beenden
und eine Demokratie zu etablieren — basierend auf dem Willen des Volkes, aber
im Lichte des Islams. Fir Sari‘atmadari bedeutete Gerechtigkeit vor allem die
Implementierung einer Demokratie. Deshalb sagte er: “Die Regierung Gottes ist
die Regierung des Volkes durch das Volk.”7

Der dritte Traditionsstrang, an den Bortigerdi ankniipft, 1st der seines
Namensvetters. Als seinerzeit unangefochtene Quelle der Nachahmung verbot
Gross-Ayatollah Hosein BorGigerdt den Geistlichen Qoms, sich in die Politik
einzumischen.®® Wer sich nicht daran hielt, musste Qom verlassen.®® Es ist der
Grund den er fiir das Politikverbot nannte, der Hosein Bortigerdis Denken heute

82  Zu den Beschuldigungen und dem Verfahren gegen Sarf‘atmadari siche: ABRAHAMIAN,
1999: 137138, Dazu auch das Interview des persischsprachigen Dienstes der BBC mit
Sari*atmadaris Sohn Hasan vom 20.12.2009.

83  Zu anderen Kritikern unter den Geistlichen: AxkHavi, 1983: 208f

84 Vgl MENASHRI, 1980: 124f

85  AxHAvI, 1980: 174.

86  Keihan, 24.1.1979.

87  Keihan, 19.3.1979.

88  CHEHaEBL 1993: 19,

89  BORGHEL 1992: 60.

AS/EA LX V132012, S. 521-564



540 KATAJUN AMIRPUR

wieder so aktuell macht: Als Bortigerdt gefragt wurde, warum er die feda yan-e
eslam |Opterbereiten fir den Islam] unter Navvab Safavi (1924-1955) nicht
unterstiitze, die einen islamischen Staat griinden und die Monarchie abschaffen
wollten,”® war Boriigerdis Antwort, dass der Schah das Volk mit Waffen wie
Kanonen und Gewehren bekédmpfe. Gegen diese Waffen kénne das Volk sich
wehren. Aber wenn Geistliche an der Stelle des Schahs sdssen, seien ihre
Waffen gegen das Volk der Glaube und die Glaubensiiberzeugungen des Volkes.
Dann habe das Volk keine Chance.”!

Deshalb stellt sich Bortgerdi in die Tradition dieser drei schiitischen
Autorititen. Er teilt ihr Religionsverstdndnis. Sein Religionsverstandnis ist also
keineswegs neu, sondern im Gegenteil sehr alt. Dass er die in Iran herrschende
Islaminterpretation kritisiert, macht ithn dabei nicht zu einem Bilderstiirmer.
Uber den Koran hinaus gehende Frauenrechte und Rechte von religiésen Min-
derheiten haben in seinem Islambild ebenso wenig Platz wie die Rechte von
Homosexuellen oder Atheisten. Allerdings muss islamisches Recht gemdss
Bortgerdis Islamverstandnis nicht angewendet werden, da es in der Zeit der
grossen Verborgenheit ruht. Das macht seinen Islam doch wieder fortschritts-
kompatibel. Fine sédkulare Herrschatt ist fiir thn zumindest akzeptabel.

Der Grund hierfur 1st, dass die Unfehlbarkeit des Herrschenden in der Schia
hauptsichliche Bedingung fiir die vollkommene Iegitimitit der Regierung
(masrii tyat) ist. Die Legitimitiat der politischen Macht hingt fir die Schiiten
davon ab, ob der Herrscher unfehlbar und von Gott ernannt worden 1st. Aber das
ist nicht alles: In seinem Ansatz folgt Bortigerdi Ahind Horasani. Horasant hatte
zu Beginn des 20. Jh in einer Antwort auf Fazlollah NtiT und dessen Hervor-
hebung der velayat der Rechtsgelehrten geschrieben:

Es ist verwunderlich, dass die Muslime — insbesondere die Gelehrten Irans — eine Notwen-
digkeit der imamitischen Rechtsschule vergessen haben. Die Notwendigkeit ndmlich, dass
die Verwaltung der allgemeinen Angelegenheiten der Menschen, die Erledigung der Ange-
legenheiten aller Muslime und die Entscheidung iiber die wichtigen Dinge in der Hand einer
von Gott eingesetzten und beauftragten unfehlbaren Person liegt wie beispielsweise den Pro-
pheten oder den quitya’ — beispielsweise dem First der Gliaubigen und dem Zwolften Imam
nach seiner Riickkehr. Und wenn der Herrscher kein Unfehlbarer ist, ist seine Herrschaft

religios nicht legitimiert — wie dies in der Zeit der Verborgenheit der Fall ist.??

90  Siche zu der Organisation: BEHDAD, 1997 40-65; Zu Programm und Geschichte auch:
Kazewmi, 1999, Zu Safavis Denken: RAHNEMA/NOMANI, 1996: 79-82.

91 TABATABA'L, 2009: 27.

92  HoRASANI 2006: 216.

AS/EA LXVIe32012, 8. 52]-564



POSITIONEN ZUR VELAYAT-E FAQIH IN IRAN UND IM [RAK 541

Ahiond Horasani war ab 1906 vom Irak aus einer der grossten Unterstiitzer der
konstitutionellen Bewegung Irans. Fiir ihn kann eine weltliche Herrschaft durch-
aus akzeptabel sein, denn die Regierungen in der grossen Verborgenheit sind
zwar alle illegitim (namasru ), aber zudem sind sie entweder gerecht oder unge-
recht. Die konstitutionelle Regierung, die Horasani anstrebte, wire dement-
sprechend zwar nicht legitim, aber immerhin gerecht und somit durchaus akzep-
tabel. Fur Horasani besteht zwar immer noch ein direkter Zusammenhang
zwischen der legitimen Herrschaft und den Unfehlbaren, aber kein direkter
Zusammenhang mehr zwischen ihnen und einer gerechten Herrschaft. Dieser
Zusammenhang bzw. dieses Zusammengehen ist nicht langer unbedingt zwin-
gend: gerecht kann eine Herrschaft, seiner Auffassung nach, durchaus auch in
der Zeit der grossen Verborgenheit sein. Gerechte Herrschaft kann grundsétzlich
entweder von einem Unfehlbaren oder von einem Fehlbaren ausgetibt werden.
Allerdings darf dieser Fehlbare kein Rechtsgelehrter sein, denn in der grossen
Verborgenheit wird die von Gott auf die Imame tibertragene Autoritéit nicht den
Rechtsgelehrten anvertraut, sondern den Menschen, die durch géttlichen Befehl
thr Schicksal selbst bestimmen und politische Autoritét praktizieren sollen. In
der Zeit der grossen Verborgenheit “anerkannte er die republikanischen Rechte
des Volkes.”? Boriigerdis Gegner haben also recht, wenn sie sagen, er propa-
giere einen traditionellen Islam. Bloss neu ist dieser nicht.

3. Die Situation im Irak

Neu 1st dagegen, dass die héchste schiitische Autoritdt, der im Irak lebende
Gross-Ayatollah “Alr StstanT, ein Islamverstindnis vertritt, das zu dem revolu-
tiondren Homeints viele Gemeinsamkeiten autweist. Mehdi Khalaji stellt richtig
fest, dass sich die Gelehrten Nadschafs und der iranischen Denkschule weniger
in ihren theologischen und rechtlichen Prinzipien unterschieden, als vielmehr
hinsichtlich ihrer historischen Stellung und der Umstinde in denen sich die
Rechtsgelehrten befanden.®* Fines der wichtigsten Charakteristika der Schule
von Nadschaf war, dass sie sich immer in grosser Distanz zu den Zentren der

93  Kapivag, 2006 21. In seiner englischen Zusammenfassung des Buches behauptet Kadivar,
HorasanT gelte als der “pioneering founder of democracy in Shi‘ite thought”.
<http://en kadivar.com/khorasanis-political-philosophy/>, abgefragt am 1.6.2012.

94  Kxavraj, 2006 15,

AS/EA LX V132012, S. 521-564



542 KATAJUN AMIRPUR

weltlichen Macht befand.”® In einem sunnitisch dominierten Irak stand die Frage,
ob der schiitische Klerus herrschen sollte, nie zur Debatte. Deshalb beobachten
wir heute das interessante Phidnomen, dass Sistani in dem Moment, als die
Macht nicht mehr unerreichbar scheint, durchaus eine politische Fithrungsbefug-
nis tiir sich als Geistlichen beansprucht.

Der 1930 geborene ‘Al Ststant lebt zwar schon lange 1im Irak, ist aber
Iraner.”® Dies nutzte sein Gegenspicler Mugqtada as-Sadr (geb. 1974), um die
Loyalitdt des Geistlichen 6ffentlich anzuzweiteln und ihn zu diskreditieren. Er-
tolg hatte ag-Sadr damit nicht. Als Nachkomme von Imam [Jusain geniesst
Ststant grosses Ansehen. Ststant mmmt 1941 ein Studium der islamischen Wis-
senschaften auf und tibersiedelt 1949 nach Qom, wo er den Unterricht von
Hosein Bortigerdt besucht. Sein Mitstudent dort ist Hosein “AlT Montazert. 1952
geht Ststant nach Nadschaf. Er lernt bet Abo 1-Qasem Ho’1, Husain al-Hillt und
Muhsin al-Hakim. Nachdem Ststant im Jahre 1960 von Ho’T und al-LHillT die
schriftliche Erlaubnis zum igtihad erhalten hat, kehrt er in der Absicht, sich dort
niederzulassen, in seine Heimatstadt Maschhad zurtick. Aber schon ein Jahr spa-
ter kommt SistanT wieder nach Nadschaf und beginnt, islamisches Recht zu
unterrichten. Die Jurisprudenz wird zu seinem Spezialgebiet, und zu seinem wir-
kungsmichtigsten Buch wird Al-figh li-l-mugtaribm, sein rechtswissenschaft-
licher Leitfaden tir Muslime im Westen.

Weil er sich aus der Politik heraus hélt, schafft Ststant es lange, nicht die
Aufmerksamkeit der herrschenden Ba“t-Parter auf sich zu ziehen, die kritische
Geistliche mit Harte verfolgt, um die schiitische Bevélkerungsmehrheit unter
Kontrolle zu halten.?” Doch trotz seiner Nicht-Einmischung wird Sistant von der
Ba‘t-Partei schikaniert. Nach dem schiitischen Aufstand des Jahres 1991 gegen
Saddam Husain, der auf den Golfkrieg folgt, und den Sistani unterstiitzt hatte,
wird er inhaftiert und lebt danach Jahre in Nadschaf unter Hausarrest. Er ist
zudem in den neunziger Jahren mehrfach das Ziel von Attentatsversuchen.”®

Im Dezember 1988 bestimmt Ho'1, die damals unangefochten héchste
schiitische Autoritat Iraks, seinen Schiiler Sistant zu seinem Nachfolger bei der
Leitung des Gemeinschaftsgebetes in der Nadschater Hadra Moschee — ein er-
stes Zeichen, dass Ho'1 1hn zu seinem Nachfolger als hochste Autoritit aufbauen

95  Zu den Unterschieden zwischen der irakischen und der iramischen Schia: Nakash, 2002:
315322

96  Dhe biographischen Angaben wurden der Homepage STstanis entnommen:
<www.sistani.org>, zuletzt abgefragt am 7.4.2012.

97  Dazuo Nasgr, 2006: 85, 110, 187.

98  RaniMmi, 2007; 5.

AS/EA LXVIe32012, 8. 52]-564



POSITIONEN ZUR VELAYAT-E FAQIH IN IRAN UND IM [RAK 543

mochte. 1992 stirbt Ho’T — nicht ohne Ststant als seinen Nachfolger genannt zu
haben. So zu verfahren ist zwar eher uniiblich, aber méglich.*® Dass Sistant das
Totengebet fiir HoT leitet, zementiert seinen Anspruch auf dessen Nachfolge.
Auf den Tod Ho’1s folgen die Tode weiterer hochrangiger Kleriker in Nadschaf,
was Ststant als unumstrittene Quelle der Nachahmung in den Vordergrund
riicken lisst. Sein bedeutendster Herausforderer in dieser Position 1st Muham-
mad $Sadiq as-Sadr (1943-1999), der angesechene Vater Muqtada as-Sadrs. 10
Doch durch seine Rolle als Frbe des Verméchtnisses von Ho'T ist STstant diesem
tiberlegen. Als Saddam Husain Muhammad Sadiq as-Sadr 1999 hinrichten 14sst,
1st Ststants Vormachtstellung von nun an unangefochten — zumindest in theolo-
gisch-juristischer Hinsicht. In der Rolle als politischer Fiihrer wird Ststant in den
kommenden Jahren von as-Sadrs Sohn Mugqtada herausgefordert.

Heute 1st “AlT Ststant einer der machtigsten Ménner des Iraks und der welt-
weit angesehenste schiitische Rechtsgelehrte. Er tritt allerdings selten in der Of-
tentlichkeit auf, agiert im Hintergrund. Ststant residiert in Nadschaf, unweit des
Grabes von Imam “Ali. Er tritt nie vor grossem Publikum auf, gibt keine Inter-
views und hélt keine 6ftentlichen Reden. Der einfache Glaubige, der Rat braucht,
hat entweder das seltene Gliick, an einer Audienz teilnehmen zu konnen, oder er
klickt die Internet-Seite Ststants <www.sistani.org> an, wo unter den Frequently
Asked Questions vielleicht auch seine Frage schon beantwortet wurde, oder aber
er wendet sich per E-Mail an das Buro des Avyatollahs.1°! Ststants Ansichten
werden auch tiber zahlreiche weitere Internet-Seiten verbreitet. Mit der Griin-
dung des Ahlulbayt Global Information Center, das ihm untersteht, sei er zum
“electronic grand ayatollah par excellence™? geworden. Das Ahlulbayt Global
Information Center, das sich in Qom betindet und sich der Verbreitung der Schia
in der Welt verschrieben hat, unterhalt die Internet-Seiten <al-shia.org>,
<sistani.org>, <holynajaf net> und <balaghah.net>.

Ststant, iiber den es heisst, er wiirde asketisch leben, herrscht tiber ein
Milliardendollar-Imperium, das aus Wohlfahrts- und religiésen Stiftungen in
aller Welt zwischen Pakistan und Grossbritannien besteht. Er présidiert tiber ein
feingesponnenes Netzwerk aus tiber 2000 Reprisentanten tiberall dort, wo es

99  Siche: LOUER, 2009: 79.

100  Zu dessen sozialpolitischem Engagement siche: ADUL-JABAR, 2003; 272f Und zu dessen
Kritik an Sistani und Ho’T: Nakash, 2006: 95f

101 Dazu auch: LoUER, 2009: 269.

102  ESCOBAR, 2003,

AS/EA LX V132012, S. 521-564



544 KATAJUN AMIRPUR

Schiiten gibt.!® Diese Repriasentanten halten ithn tiber alles, was in der schiiti-
schen Welt geschieht, auf dem Laufenden. Seine beiden Schwiegerséhne und
sein Sohn spielen eine so bedeutende Rolle in diesem Netzwerk, dass Linda
Walbridge fur sie die Bezeichnung der Ohren und Augen Ststants vorgeschlagen
hat, 17

Eine Reihe von Mutmassungen tber Ststants Weltsicht ist im Umlauf, seit
er von der Weltpolitik und der Weltpresse entdeckt wurde. So behauptet bei-
spielsweise das Wall Street Journal, Sistant werde zu einer fithrenden Figur in
der anti-politischen Bewegung innerhalb des Schiismus werden — “an open
rejection of the Iranian model of a politicised clergy, inspired by the realisation
that it would be impossible to create the perfect society in the absence of the
Hidden Imam™.'% Der Guardian meint, das neue Regime im Irak werde durch
den traditionellen schutischen Sdkularismus charakterisiert, der sich in der
Geschichte herausgebildet habe, denn: “Shias had privatised faith, convinced
that it was impossible to integrate the religious imperative with the grim world
of politics that seemed murderously opposed to 1t.”1% In der Tradition von Ho'1,
dessen Erbe er weiterfiihre, sei Ststant unpolitisch und ein Sékularist und wiirde
die velayat-e faqih ablehnen, heisst es in der New York Times.'"” Und Brian Far-
mer, Professor fur Politikwissenschaft und Autor eines oft zitierten Buches tiber
den radikalen Islam, schreibt, StstanT werde als Quietist angesehen, “a Shiite
tradition that discourages political activism among senior clerics.”108

Doch der Schia ist keine unpolitische Tradition immanent oder wesens-
eigen. Wann immer es den Geistlichen in der Geschichte notwendig und geboten
erschien, haben sie sich in die Politik eingemischt. Das beste Beispiel dafiir sind
der Tabakboykott des Jahres 1891/92, oft als der erste Massenprotest der
schiitischen Geschichte interpretiert,!” oder die konstitutionelle Bewegung der
Jahre 1906 bis 1911.110 Ahnliches galt auch fiir die — wenn auch zweifelhafte —

103 Zu den weitliufigen Aktivititen seines Schwiegerschnes Gavad Sahrestani in Qom, der in
grossem Masse fiir den Frfolg des “Systems Sistani” verantwortlich ist, siche: KHaLATN,
2006: 81T

104 WALBRIDGE, 2001: 233,

105 TaHERL 2003,

106 ARMSTRONG, 2003,

107  ScHMITT, 2005,

108 FArMER, 2006; 180.

109 Dazu: MOADDEL, 1992: 447 -468.

110 Dazu: Hari, 1976/77: 128. Zu den ‘ulama’ des Irak und ihre Rolle in der Konstitutionellen
Revolution ausfithrlich: Hairi, 1977: 8711,

AS/EA LXVIe32012, 8. 52]-564



POSITIONEN ZUR VELAYAT-E FAQIH IN IRAN UND IM [RAK 545

Rolle Ayatollah Abo 1-Qasem Mostafavi Kasants (1882-1962)!!! bei der Ver-
staatlichung des iranischen Erdéls unter Mohammad Mosaddeq (1882-1967)112
sowie fiir die Interventionen Homeints im Jahre 1963 und 1964 angesichts des
von thm als unislamisch empfundenen Gebaren des Schahs.!1?

Sogar Borligerdt, der eigentlich unpolitisch ist, wird politisch, wenn er den
Islam 1n Gefahr sieht. Wenn dies der Fall 1st, oder der Ausverkauf des Landes an
Nicht-Muslime droht wie jetzt wieder, haben schiitische Geistliche es immer als
ithre religiose Pflicht gesehen, einzuschreiten und das Volk und den Islam zu
verteidigen. Sie sehen sich als post-o panah-e mardom, Zuflucht und Rickhalt
des Volkes. Beispiel Verfassungsrevolution: Weil die Religion und das Volk
durch den in Ungerechtigkeit miindenden Absolutismus des Herrschers zu
Schaden gekommen waren, schlossen sich die Geistlichen des Iraks und Irans
der konstitutionellen Bewegung an. Die Tyrannei und der Ausverkauf an eine
tfremde Macht galten den Geistlichen als Todstinden und bedingten und recht-
tertigten ein Einschreiten ihrerseits.

Hinzu kommt: Abgesehen davon, dass auch Ho’T nie unpolitisch war, wie
sein vielfiltiges Engagement und seine politischen Stellungnahmen zeigen, hat
gerade Ststant in den letzten Jahren bewiesen, dass er nicht unpolitisch ist. Fur
die ferner zuriickliegende Vergangenheit mag diese Behauptung dagegen
zutreffen: Ststant hat sich friher nicht aktiv in die Politik eingeschaltet und sich
beispielsweise, als sich die hizb ad-da'wa al-islamiva in den spiten funfziger
Jahren als erste islamistische irakische Partei griindete und gerade unter Geist-
lichen um Unterstiitzung nachsuchte, von jedweder politischen Einmischung und
Néhe zu der Partei ferngehalten. Auch zu Homeint soll er, weil der sich in die
Politik einmischte, ein distanziertes Verhéltnis gehabt haben, als dieser im Irak
lebte. Uber Sistanis Leben nach der Islamischen Revolution und vor allem
wihrend des achtjdhrigen iranisch-irakischen Krieges, der zur Folge hatte, dass
ein Teil der schiitischen Bevdlkerung Iraks nach Iran deportiert wurde, ist so gut
wie nichts bekannt.!* Es darf vermutet werden, dass Sistani es in dieser Zeit
schlicht fur zu getihrlich hielt, sich politisch zu dussern.

Doch Sistants Vater hatte engen Kontakt zu den Wortfithrern der konstitu-
tionellen Bewegung, Na’'inT und Horasant, und auch sein Mentor Ho’T war ein
Schiiler von Na’int. Deshalb ist es wahrscheinlicher, dass Sistant in jungen

111 RICHARD, 1983: 101-124.

112  Siehe ausfithrlich: KaTouzian, London 1990: 871

113 Siche zum Aufstand des Jahres 1963: ABRaHAMIAN, 1982: 425f Und zu den Entwicklungen
der Jahre 1963 bis 1977 ABRAHAMIAN, 1982 426-449,

114 Zu den Deportationen: BABAKHAN, 2002: 183-210; ABDUL-JABAR, 2003: 2061f.

AS/EA LX V132012, S. 521-564



546 KATAJUN AMIRPUR

Jahren politisch sozialisiert wurde, sich aber 1n der weiter zurtickliegenden Ver-
gangenheit nur selten in die Politik hineinziehen liess. Mit der amerikanischen
Invasion grift Ststant dann ab 2003 mehr und mehr in die Politik ein. Er forderte
im Vorfeld der amerikanischen Invasion die irakische Bevolkerung auf, sich den
amerikanischen Truppen nicht entgegen zu stellen. Sich hier eines Votums zu
enthalten, wire angesichts der Tatsache, dass die USA die Schiiten 1991 im
Stich liessen, nachdem sie sie erst zum Aufstand aufgerufen hatten, denkbar
gewesen.!13

Ein Indiz fiir Sistants vermeintlich apolitische Haltung mag gewesen sein,
dass er kurz nach Beginn der amerikanischen Besatzung in einem Rechts-
gutachten erklirte, Geistliche sollten keine politischen Amter wahrnehmen.
Doch in den kommenden Monaten zeigte sich, dass dies nicht heisst, er wolle
sich nicht in die Politik einmischen. Auf den 26.6.2003 1st die Fatwa datiert, die
eine sehr direkte politische Intervention Ststants ist.!'¢ Nach dem Vertassungsrat
befragt, den die Besatzungsmacht zum Ausarbeiten einer Verfassung einsetzen
will, erklart Ststani, dass diese dazu kein Mandat habe. Er fordert eine konsti-
tutionelle Versammlung und direkte Wahlen zu einer Ubergangsregierung. Seine
Intervention zeigt Wirkung. In Basra und in Bagdad gehen Zehntausende Schii-
ten auf die Strasse und fordern allgemeine Wahlen.

Zudem widerspricht Ststants angeblich apolitischer Weltsicht, dass er
durchaus politische Ziele hat. Sein erstes Ziel lautet, eine der Bevdlkerungs-
zusammensetzung entsprechende schiitische Dominanz in der neuen Staats-
fuhrung durchzusetzen sowie zweitens den 1slamischen Charakter des Staates zu
sichern. Ststant mag aus der Geschichte gelernt haben: Obschon sie in den zwan-
ziger Jahren des vergangenen Jahrhunderts die Rebellion gegen die britische
Mandatsmacht anfithrten, wurden die irakischen Schiiten ausgebootet und nicht
an der Herrschaft beteiligt.’” Sie bekamen darauthin eine Verfassung, deren
Inhalt von den Briten bestimmt wurde. Dasselbe hétte thnen nun mit den Ameri-
kanern wieder passieren kénnen. Ststant sorgt deshalb dafiir, dass die Schiiten
zahlreich an den Wahlen teilnehmen. Er erlédsst ein Rechtsgutachten, um sie trotz
der massiven Anschlagsdrohungen zu bewegen, wihlen zu gehen. Er betont,
dass die Menschen einsehen sollten, wie wichtig die Wahlen seien. Das Wihlen

115 Zu der Niederschlagung des Aufstands durch Saddam Husains Revolutionire Garde und den
brutalen Vergeltungsmassnahmen, durch die Tausende von Schiiten ihr Leben verloren hat-
ten, siche: Nasgr, 2006: 188f, ABDUL-JABAR, 2003 2691,

116 VISSEr, 2006: 11.

117 Dazu: Nasg, 2006: 90f; NakasH, 2003%; 661T; ders., 2006: 74f

AS/EA LXVIe32012, 8. 52]-564



POSITIONEN ZUR VELAYAT-E FAQIH IN IRAN UND IM [RAK 547

erklart er zur religiosen Pflicht.1'® Ausserdem lasst er durch seinen engen Ge-
folesmann Muhammad al-Guraifi, ein einflussreiches Mitglied der Verfassung-
gebenden Versammlung, in der irakischen Verfassung festschreiben, dass der
Islam die Quelle der Gesetzgebung sei. Das war von den Amerikanern nicht vor-
gesehen gewesen, doch Ststant machte nach den Wahlen sehr schnell klar, dass
er zu Zugestdndnissen nicht bereit 1st.11?

Weder 1st Sistant also unpolitisch, noch will er den Islam aus der Politik
heraus halten. Hinzu kommt, dass seine Schriften keinen Anlass fiir die Behaup-
tung geben, er wiirde, wie sein Mentor Ho’1, die Idee der velayat-e faqih ableh-
nen. Wihrend der Revolution und dem i1ranisch-rakischen Krieg hat sich Ststant
nicht zur velayat-e faqih gedussert. Dass er sich nicht positiv tiber die velayat-e
fagih gedussert hat, konnte eine Vorsichtsmassnahme gewesen sein angesichts
der Verfolgung, welche dem iranischen System wohlgesonnene Geistliche wie
beispielsweise Muhammad Bagir as-Sadr oder die [Hakim-Familie zu erleiden
hatten.’?® Eine Zurtickweisung hatte sich jedoch — zumal angesichts der Haltung
seines Mentors — problemlos verdffentlichen lassen, und dass ein Spezialist der
Jurisprudenz eine Meinung zur velayat-e fagih hat, ist anzunehmen.

Aus der post-Saddam Ilusain Ara gibt es nur die im Folgenden zu unter-
suchenden Fatwas. Sie finden sich auf der Homepage Ststants unter den Fragen
der Nachahmung (masa’el-e taglid), allerdings nur im persischen und arabischen
Teil, nicht im englischen. Und sie tragen kein Datum. Wahrscheinlich stammen
sie vom Juni 2003 und November 2004.12! Kine tber diese Fatwas hinaus-
gehende Antwort bekommt man auch auf Anfrage per E-Mail nicht. Als Antwort
erhilt man exakt die gleiche Formulierung wie die auf der Homepage in der
Rubrik wilayat al-fagth. Antworten auf seine Fragen erhilt man immerhin post-
wendend.

Hier untersuchte Quellen fiir seine Meinung zur velayat-e fagih sind ausser-
dem einige Ausserungen Sistanis aus seinen Werken Al-figh li-l-mugtaribin
[Rechtswissenschaft fir die in den Westen migrierten].!?? und Al-fatawa al-
muyassara |Eintache Rechtsgutachten].'?* Hier dussert er sich aber nicht explizit
zur velavat-e fagrh unter diesem Titel, sondern allgemein zu Fragen der Nach-
ahmung, tagld. Generell wird taglid von Sistant folgendermassen definiert:

118 MouBAYED, 2005,

119  AnNonNyM, 2003,

120 Ausfithrlich: Naxash, 2006: 941

121  RanMi, 2007: 10.

122 Aus dem Jahre 1997, niedergeschrieben von Hadt Al-Hakim. STSTANT, 1998,
123 <http://www najaf org/arabic/book/6/>, zuletzt abgefragt am 6.4.2012.

AS/EA LX V132012, S. 521-564



548 KATAJUN AMIRPUR

Taglid meint, gemiss der Meinung des Juristen zu handeln, der alle notwendigen Qualifi-
kationen zur Nachahmung erfiillt. Man tut also das, was der Experte will, das man tun solle,
und man unterldsst das, was der Experte will, das man unterlassen soll. Es 1st so, als habe

man die Verantwortlichkeit firr seine Pflichten auf seine Schultern gelegt. 124

Welche FHigenschaften soll der fagih, dem der Glaubige nachzufolgen hat, laut
Ststant haben?

Er sollte ein Mann sein, volljihrig, gesund, gerecht, lebend und nicht tot, von reinem

Stammbaum, nicht anfillig fiir Fehler, Vergesslichkeit und Unaufmerksamkeit, 123

Und er sollte der Gelehrteste, al-a ‘lam, sein:

Unter den Bedingungen, die ein Rechtsgelehrter (mugtahid), dem nachgefolgt werden kann,
haben muss, ist die wichtigste, dass er der gelehrteste Rechtsgelehrte seiner Zeit (al-a ‘lam)

sein muss und der von allen fihigste im Aufstellen von Rechtsurteilen. 126

Ststant fihrt in Al-fatawa al-muyassara aus, in welchen Belangen der Glaubige
der Quelle der Nachahmung nachfolgen soll:

Man sollte dem gelehrtesten Rechtsgelehrten unter den Rechtsgelehrten (al-a’lam) seiner
Zeit folgen und gemiiss seinen Anweisungen in allen unterschiedlichen Bereichen des Le-
bens handeln. Das kann Regeln betreffen, die sich auf den Kultus beziehen wie die Wa-
schung, das Gebet, das Fasten, die Pilgerfahrt, den Fiinft, das Almosen usw. Aber man sollte
auch gemiss seiner rechtlichen Meinung handeln in Angelegenheiten, die Transaktionen wie
Kaufen und Verkaufen betreffen sowie die Heirat, das Bankwesen, das Testamentswesen,

das Stiftungswesen etc.!?7

Schon hier deutet sich an, dass der marga“ fir einen weitgespannten Bereich
zustindig ist. Dieser Bereich 1st schon in dem zitierten Werk Al-fatawa al-
muyassara aus dem Jahre 1995 grésser als derjenige, den Ho'T unter dem Begrift
hisba (Ordnungsgerichtsbarkeit) subsumiert hatte. Dieser Findruck verstirkt
sich, wenn Sistani nach der velavat-e fagih befragt wird. Die folgende Ausse-
rung findet sich im arabischen wie auch im persischen Teil von Ststants Home-

page:

124  STSTANT, 1998: 65.

125 SIsTANI 1996, Die Rubrik hAiwariyat at-taglid. Es fithrt kein direkter Link zu der hier zi-
tierten Ausserung. <http://www.najaf org/arabic/book/5/>>, zuletzt abgefragt am 6.4.2012.

126 SISTANT, 1998: 65.

127  STSTANT, 1996.

AS/EA LXVIe32012, 8. 52]-564



POSITIONEN ZUR VELAYAT-E FAQIH IN IRAN UND IM [RAK 549

Frage: Wie lautet thre Definition der wilayar al-fagih?

Antwort: The wilaya in allen Angelegenheiten, die in der Termini der Rechtsgelehrten
hisha-Angelegenheiten genannt werden, steht jedem Rechtsgelehrten zu, der alle Voraus-
setzungen des Nachgeahmtwerdens erfiillt. Doch in den allgemeinen Angelegenheiten, auf
denen die islamische Ordnung beruht, gelten sowohl fiir die Person des Rechtsgelehrten als

auch fiir die Angelegenheit der wilaya andere Voraussetzungen. Dazn gehort das Akzeptiert-

werden des Rechtsgelehrien von allen Gliaubigen,!2®

Auf die Frage, wer der fagih sei, erwidert er, es sei derjenige, der von allen
(Glaubigen akzeptiert werde. Und der fagih scheint fiir eine ganze Reihe von An-
gelegenheiten zustindig zu sein: “Auf denen die islamische Ordnung beruht™, ist
ein sehr dehnbarer Begritt. Die folgende Antwort findet sich nur im persischen
Teil der Homepage.

Frage: Ich wollte wissen: Wenn sich das Urteil einer Quelle der Nachahmung von dem Ur-
teil des vall-ye fagth unterscheidet, welchem Urteil soll der Nachahmende Folge leisten?

Antwort: Das Urteil einer Person, die die religitse veldyat in den allgemeinen Angelegen-
heiten, auf denen die Ordnung der Gesellschaft und das Leben der Beviélkerung beruhen,

innehat, gilt fiir alle, einschliesslich der mugtahids, es sei denn, dessen Fehlerhaftigkeit ist

erwiesen wegen seines Widerspruchs mit dem, was im Koran und der Sunna steht. 12

Man kann aus dieser Antwort schliessen, dass Sistant die velayat-e fagth als ein
Konzept mit einer modernen politischen Bedeutung anerkennt. Ststants Formu-
lierung geht von einem Staat aus, in dem ein hochrangiger Geistlicher die Ge-
meinschaft fithrt — und zwar “in den allgemeinen Angelegenheiten, auf denen
die Ordnung der Gesellschaft und das Leben der Bevélkerung beruhen™. 13 Das
jedoch ist al-wilaya al-‘amma und keineswegs nur al-wilaya al-hassa.

Interessant ist zudem eine weitere Antwort, die er unter der Rubrik velayat
bzw. wilaya gibt, diesmal allerdings nur im arabischen Teil:

Frage: Ist es erlaubt, Gesetze zu erlassen, die auf das maslaha-Prinzip zuriickgehen?

Antwort: Das 1st demjenigen erlaubt, der religionsrechtlich gesehen die wilaya hat (lahu al-

wildya §ar ‘an) und der die besonderen Bedingungen erfiillt. 13!

128 Dhese Antwort liegt der Verfasserin auch als E-Mail aus dem Biiro Sistanis vor. Vergl.
STSTANT, 1998: 70.

129 STSTANT, 1996.

130 Ebd.

131 Ebd.

AS/EA LX V132012, S. 521-564



550 KATAJUN AMIRPUR

Diese Auffassung dhnelt der umstrittenen Auffassung Homeints vom maslaha-
Prinzip.132 In dieser Antwort geht Ststant gleichfalls von einer gesetzgebenden
Autoritit aus, einem Rechtsgelehrten mit Fithrungsbefugnis. Ststants Auffassung
weilst andererseits durchaus Unterschiede zu der von Homeint auf. Ststant sicht
den fagih mit der von ihm beschriebenen Fihrungsbefugnis als eine quasi aus-
serstaatliche, lberstaatliche Autonitiat. Auch benutzt Sistant das Wort Politik
oder Staat nmie direkt, wenn er die velavat-e fagih diskutiert. Und er verweist
auch nie auf eine Institutionalisierung des Konzepts. In seinen frithen Schriften
geht es immer nur um die Beziehung zwischen dem Nachahmenden, dem Glau-
bigen, und dem Geistlichen, der Quelle der Nachahmung. Dass die velavat-e
fagih ein elementarer Bestandteil von Sistanis Denken ist, scheint unwahr-
scheinlich. Aber seine Ansicht unterscheidet sich auf jeden Fall signifikant von
der Ho’Ts, und sie weist eine grosse Nihe zu Homeints auf 133

Die Frage bleibt, an wen Ststant als fagih dachte, als er die oben zitierten
Rechtsgutachten verfasste. Anhinger des iranischen Regimes jubelten, als sie
diese Zeilen von Sistant lasen, da sie als den fagih ithren eigenen Fihrer, ‘Alt
Hamene’1, identifizierten.** Doch meint Ststant HHamene 17 Wer ist seiner Mei-
nung nach der gelehrteste, al-a "lam?

Naheliegend ist. dass Ststant sich selber fiir den gelehrtesten unter den
Rechtsgelehrten hilt — zumindest sagt das seine Homepage <sistani.org> lber
thn aus. Auch auf seiner Homepage <al-shia.org> taucht sein Name an oberster
Stelle in der Liste der lebenden Quellen der Nachahmung auf.!*’ Hamene’1
kommt erst an zweiter Stelle. Heute folgen achtzig Prozent aller Schiiten Ststant
nach.13¢ Ststani, der vor 2003 unter den normalen Glaubigen in Iran nicht allzu
bekannt war, hat gerade unter den iranischen Schiiten in den letzten Jahren
enorm an Popularitit gewonnen.!¥” Er verfiigt auch tiber die grosste Anhinger-

132 Mit seiner masiaha-Ihrektive beanspruchte Homeinl sehr weitreichende Kompetenzen fiir
den Rechtsgelehrten. Siche ausfithrlich: REIsSSNER, 1988: 213-236.

133 Dazuo auch: VISSER, 2006: 15.

134 Ebd.

135 <http://www.al-shia.org/html/ara/ola/?mod=hayat>, zuletzt abgefragt am 6.4.2012.

136 Mehdi Khalaji beruft sich mit dieser Aussage auf das Burean for Statistics des Management
Centers m Qom und auf die von iranischer Seite vertraulich durchgefithrten Umfragen unter
den Leitern der Pilgerkarawanen nach Mekka. Die Leiter der Pilgerkarawanen erfragen,
welcher “Quelle der Nachahmung” ihre Schiitzlinge nachfolgen, um ihnen sagen zu kénnen,
nach welchem Vorbild sie die Pilgerrituale durchzufithren haben, und um ihnen bei der Ein-
iitbung derselben behilflich zu sein (KHALATL, 2006 6ff).

137 So auch: Nasr, 2006: 219.

AS/EA LXVIe32012, 8. 52]-564



POSITIONEN ZUR VELAYAT-E FAQIH IN IRAN UND IM [RAK 551

schaft in der restlichen schiitischen Welt.13® Zudem haben wichtige Persénlich-
keiten aus der Politik erklirt, ihre Quelle der Nachahmung sei Ststant. Das gilt
beispielsweise fur Hasan as-Saftar (geb. 1958), den bedeutendsten schiitischen
Gelehrten Saudi-Arabiens.!?

Wenn Ststant offen die Meinung vertrite, dass der gelehrteste und der aner-
kannteste unter den Rechtsgelehrten, also der oberste marga’, die héchste
Autoritit des schiitischen Islams sei, wiirde er allerdings in offenen Widerstreit
mit Hamene’T geraten. Das ist schon deshalb nicht ratsam, weil das Sistani-
Imperium nach wie vor von Qom aus verwaltet wird. Vielleicht zieht Ststant es
deshalb vor, fiir sich offiziell nur eine velayat in sozialen und gesellschaftlichen
Belangen zu beanspruchen und keine Fuhrungsbefugnis im politischen Bereich.
Die Frage ist, wo die Trennlinie liegt. STstant hat jedenfalls in den Monaten nach
dem Sturz Saddam Husains bis zu den 1rakischen Wahlen vom 30. Januar 2005
durchaus eine politische Ftihrungsbefugnis wahrgenommen. Die Frage ist nur,
wohin er die Gemeinschaft fithren will.

Zwar will Sistant keine aus Geistlichen bestehende Regierung, doch geht er
sehr wohl davon aus, dass eine aus religiosen Laien bestehende Regierung sich
an die islamischen Gebote hélt, die wiederum von der Institution der marga‘iyat
— verkérpert von seiner Person — ausgelegt und definiert werden. Die Vision des
Geistlichen scheint die eines Staates mit einem parlamentarischen System zu
sein, dessen Gesetze den islamischen Prinzipien nicht widersprechen.!* Ststant
erlaubt die de facto Trennung von Kirche und Staat und tberldsst das tagliche
Geschift den Technokraten und Politikern unter dem Schirm religioser Wertvor-
stellungen. Wenn das irakische Parlament dann Themen aufgreift, welche die
Religion betreffen, erwartet er, dass die Mehrheit des Parlaments seinen Fatwas
folgt.141

Wenn StstanT annimmt, dass jede Regierung seine Rechtsgutachten zu Poli-
tik und sozialen Belangen befolgen wird, dhnelt seine Idee von einem modernen
Staat massgeblich der der iranischen Verfassung von 1906/07, die der Geistlich-
keit in Gestalt des Wichterrates ein Kontrollgremium zugesprochen hatte. Im
Irak von heute sieht sich Ststant selbst und sich allein als dieses Kontrollgre-
mium. Das bedeutet auch, dass er den Reformversuchen, die in der schiitischen
Geistlichkeit tiber die Jahre hinweg immer wieder in Bezug auf die marga‘iyat

138 NAKASH, 2006: 7.

139  Zu dem ungewdhnlichen politischen Schritt, seine Quelle der Nachahmung 6ffentlich be-
kannt zu geben: LoOUER, 2009: 273,

140  In diese Richtung geht auch die Analyse von Walter Posch (PoscH, 2005: 163).

141 Dazu auch: CoLE, 2004.

AS/EA LX V132012, S. 521-564



532 KATAJUN AMIRPUR

formuliert worden sind, keine Bedeutung schenkt. Die Idee, die marga“ivat mit
dem Konzept der sira zu verbinden, d.h. die Institution marga‘iyat in einen Rat
zu verwandeln und sie somit transparenter und pluraler zu machen, gewinnt
unter schiitischen Geistlichen, die tiber die Entwicklungen in Iran besorgt sind,
an Zustimmung. Es wird vorgeschlagen, einen Rat aus mehreren Geistlichen zu
bilden, die fiir unterschiedliche Spezialgebiete zustindig sind. Ausserdem sollen
sie sich untereinander absprechen. So kénne der marga®vat wieder zu dem An-
sehen und der Legitimation verholfen werden, die sie durch die Politisierung des
Konzepts in Iran verloren habe.'*Z Die Idee, einen marga iyat-Rat zu bilden, 1st
allerdings in der Vergangenheit schon mehrfach erfolglos vorgebracht worden.
Zu nennen ist zum einen die Intervention von Ayatollah Mahmid Taleqant, der
die Machtkonzentration in einer Hand kritisierte und sich auf Tmam (a 'far as-
Sadiq berief, der sich auch immer mit den anderen Gelehrten und seinen Schii-
lern beraten habe,'* und zum anderen der Vorschlag Muhammad Baqir as-Sadrs,
der Wissens- und Themengebiete unter verschiedenen Geistlichen aufteilen
wollte. 144

Ststant greift diese Idee nicht auf. Im Gegentell: Wenn er davon spricht,
“man sollte dem gelehrtesten Rechtsgelehrten unter den Rechtsgelehrten (al-
a'lam) seiner Zeit folgen und gemdiss seinen Anweisungen in allen unter-
schiedlichen Bereichen des Lebens handeln™,'#* so ist er offensichtlich nicht fiir
einen Rat aus Geistlichen, sondern sieht sich selbst als den primus inter pares.

Allerdings koénnte die Art, wie Ststant die Institution der marga‘iyar fiillt,
die Krise um die velayat-e fagih 16sen. Man kénnte argumentieren, dass Homei-
nts velayat-e fagih die Konsequenz der Entwicklung der zwoélferschiitischen
religitsen Institution seit den Safawiden war und so die Idee der kollektiven
marga‘iyat besiegt worden 1st.146 Andererseits hat die iranische Realitéit zu viele
Schattenseiten der velayat-e fagth autgezeigt. Deshalb kénnte Ststanis Strategie
besser aufgehen als die Homeints: Es ist schwer zu sagen, was Ststant genau will,
aber sicher scheint zu sein, dass er die Fehler Homeints vermeiden will. Ein
grosser Fehler war sicherlich, dass die Geistlichen, weil sie direkt an der Regie-
rung beteiligt sind, automatisch fiir alle Fehler der Politik verantwortlich ge-
macht werden.

142 Dazu: BApry, 2001: 195.

143 TALEQANI, 1963: 211.

144 BaDpRry, 2001: 191. Ahnlich argumentierte auch Muhammad Husain Fadlallah. Siche:
CLARKE, 2001: 60.

145 SISTANI 1996. Siche auch: SISTANI, 1998: 65,

146 CALMARD, 1991: 553,

AS/EA LXVIe32012, 8. 52]-564



POSITIONEN ZUR VELAYAT-E FAQIH IN IRAN UND IM [RAK 553

Es ist keine Aussage moglich, wie das islamische Recht im Irak aussehen
wiirde, wenn es sich an Sistants Rechtsgutachten orientierte. Die Irage bleibt, ob
Ststant den Islam frauenfreundlich deuten wird, weil er beispielsweise die
Frauen im Januar 2005 aufgefordert hat, auch gegen den Willen ithres Mannes
wihlen zu gehen.'*” Oder ob er eher fir eine Gesetzgebung wie die iranische
eintreten wiirde, unter der es Frauen nicht erlaubt 1st, ohne die Erlaubnis 1hres
Mannes das Land zu verlassen? Wenn Ststant erklart, die Verfassung solle indi-
viduelle Freiheiten garantieren, solange sie mit den religiosen Wertvorstellungen
des irakischen Volkes vereinbar sind,'*® dann ist dies ein dehnbarer Begrift, der
viel Raum fiir die Beschneidung von Frauenrechten lasst. Das hat die iranische
Ertahrung gelehrt.

Zwar kann und muss die Frage nach der konkreten Ausgestaltung des
Ststantschen igtihad nicht beantwortet werden, doch grundsétzlich dhnelt meiner
Meinung nach Ststants Verstidndnis von der velayat-e fagih dem Homeints sehr.
Der Unterschied besteht im Wesentlichen darin, dass Sistani in einem Land lebt,
in dem es grosse nicht-schittische Minderheiten gibt. Deshalb besteht keine
Chance, die velayat-e fagih einzufithren. Gemeinsam ist beiden jedoch: Wie
Homeint gesteht auch Ststant dem Volk das Recht zu wiéhlen zu. Die Recht-
sprechung aber muss im Rahmen des islamischen Rechts erfolgen, das jedoch
als nicht-kodifiziertes Recht tir Rechtsfortbildung offen ist, die wiederum den
Rechtsgelehrien obliegt. Ststant bleibt also letztlich Anhiinger der Theokratie,
denn auch fur ihn gilt: Nur Gott schatft Recht, und Herrschatt kann nur auf der
Grundlage religioser Prinzipien ausgeiibt werden.

Die Fraktion unter den Geistlichen, zu der Bortigerdt gehért, vertritt dage-
gen die Auffassung, dass das religiose Recht ruht. Deshalb gehort die Herrschaft
dem Volk — und eine velayat der Geistlichen gibt es nicht.

Bibliographic

ABDUL-JABAR, Falch

2003 The Shi‘ite Movement in Iraqg. 1.ondon: Saqi Books.

ABRAHAMIAN, Ervand

1982 Iran between two Revolutions. New Jersey: Princeton University
Press.

147  Ar-Ranm, 2005 51,
148 Ranimi, 2007,

AS/EA LX V132012, S. 521-564



554 KATAJUN AMIRPUR

1999 Tortured Confessions. Prisons and Public Recantations in Modern
Iran. Berkeley: University of California Press.

AKHAVI, Shahrough

1980 Religion and Politics in Contemporary Iran. Clergy-State Relations in
the Pahlavi Period. New York: State University of New York Press.

1983 “The Ideology and Praxis of Shi‘ism in the Iranian Revolution.” Com-
parative Studies in Society and History 25: 211-221.

1996 “Contending Discourses in Shi‘t Law on the Doctrine of Wilayat al-
Faqth.” Iranian Studies 29: 229-268.

ALGAR, Hamid

1977 “Shi‘ism and Iran in the Eighteenth Century.” In: Thomas NAFF /
Roger OWEN: Studies in FEighteenth Century Islamic History.
Carbondale: Southern Illinois University Press, pp. 288—302.

1990 “Bortjerdi, Ayatollah Hajj Aqa Hosayn Tabataba’i.” Encyclopaedia
Iranica Online.
<http://www.iranicaonline.org/articles/borujerdi-hosayn-b=
(zuletzt abgefragt am 3.7.2012).

ALLAWL Al

2007 The Occupation of Iraq: Winning the War, Losing the Peace. New
Haven: Yale University Press.

AMIRPUR, Katajun

2006 “A doctrine in the making. Velayat-e fagih in post-revolutionary Iran.”
In: Gudrun KRAMER / Sabine SCHMIDTKE (eds.): Speaking for Islam:
Religious Authorities in Middle Eastern Islam. Leiden: Brill, pp. 218—
240.

2009 “Hasan Yussefi Eshkevari.” In: Unterwegs zu einem anderen Islam.
Texte iranischer Denker. Aus dem Persischen Ubersetzt und eingeleitet
von Katajun Amirpur. Freiburg 1.Br.: Herder, pp. 106—-180.

2010 “Wider die “absolute Fithrungsbefugnis des Rechtsgelehrten’ (velayat-
e motlag-e fagih): Zur Rolle und Kritik des Hosein “‘AlT Montazert.”
Asiatische Studien 64: 475-516.

ANONYM

2005 “Iraqi Shia leaders demand Islam be the source of law.” Agence
France Press, 6.2.2005.
<http://www.headlinezone.com/index. php?s=d314f78a3adced3369¢ce
3b616e56557& showtopic=1458& mode=linear>
(zuletzt abgefragt am 6.4.2012).

AS/EA LXVIe32012, 8. 52]-564



POSITIONEN ZUR VELAYAT-E FAQIH IN IRAN UND IM [RAK 555

ARJOMAND, Said Amir

1980 “The State and Khomeini’s Islamic Order.” Iranian Studies 13: 147
163.

ARMSTRONG, Karen

2003 “Faith and Freedom.” The Guardian, 8.5.2003.
<http://www.guardian.co.uk/world/2003/may/08/iraq.comment=>
(zuletzt abgefragt am 3.7.2012).

BABAKHAN, Ali

2002 “The Deportation of Shi‘is During the Iran-Iraq War: Causes and Con-
sequences.” In: Faleh ABDUL-JABAR: Ayatollahs, Sufis and Ideo-
logues. State, Religion and Social Movements in Irag. l.ondon: Saqi
Books, pp. 183-210.

BADRY, Roswitha

2001 “Marga ‘iyya and Shira.” In: Rainer BRUNNER / Werner ENDE
(eds.): The Twelver Shia in Modern Times. 1eiden: Brill, pp. 188-206.

BAvAaT, Mangol

1991 Irans First Revolution: Shi‘ism and the Constitutional Revolution of
1905-1909. New York: Oxtord University Press.

BAyAT, Mangol et Ahmad Kazemi MOUSSAVI

1988 “The Ustlt-Akhbart Controversy.” In: Seyyed Hossein NASR / Hamid
DaBasHI / Hamid & Seyyed Vali Reza NASR: Shi'ism. Doctrines,
Thought, and Spirituality. Albany: State University of New York
Press, pp. 280-286.

BEHDAD, Sohrab

1987 “Islamic Utopia in Pre-Revolutionary Iran: Navvab Safavi and the
Fada’ian-e Eslam.” Middle Eastern Studies 33: 40-65.

BINDER, Leonard

1988 “[jtithad und Marja‘iyat.” In: Seyyed Hossein NASR / Hamid DABASHI
/ Hamid & Seyved Vali Reza NASR: Shi ‘ism. Doctrines, Thought, and
Spirituality. Albany: State University of New York Press, pp. 236—

242,
BORGHEIL, Mohammad
1992 “Iran’s Religious Establishment. The Dialectics of Politicization.” In:

Samih K. FARSOUN / Mehrdad MASHAYEKHI: [ran — Political Culture
in the Islamic Republic. London: Routledge, pp. 57-81.

BUCHTA, Wilfried

2002 “Die Inquisition in der Islamischen Republik Iran.” In: Rainer BRUN-
NER / Monika GRONKE / Jens Peter LAUT / Ulrich REBSTOCK (Hg.):

AS/EA LX V132012, S. 521-564



556 KATAJUN AMIRPUR

Islamstudien ohne Ende: Festschrift fiir Werner Ende zum 065,
Geburtstag. Wirzburg: Ergon, pp. 69-78.

CALDER, Norman

1989 “Doubt and Prerogative: The Emergence of an Imami Shi'T Theory of
Ijtihad.” Studia Islamica 70: 57-78.

CALMARD, Jean

1991 “Mardja® Taklid.” In: EI". Leiden: Brill, pp. 548-556.

1993 “Mudijtahid.” In: EI°. Leiden: Brill, pp. 295-304.

CHEHABI, Houchang

1991 “Religion and Politics in Iran. How Theocratic 1s the Islamic Re-
public?” Daedalus 3. 69-92.

1993 “Klerus und Staat in der Islamischen Republik Iran.” Aus Politik und
Zeitgeschichte 43/33: 17-23.

CLARKE, Len

2001 “The Shi‘i Construction of Taglid” Journal of Islamic Studies 12: 40—
64.

COLE, Juan

1983 “Imami Jurisprudence and the Role of the “Ulama: Mortaza Ansari on
Emulating the Supreme Exemplar.” In: Nikki KEDDIE (ed.): Religion
and Politics in Iran — Shi ‘ism from Quietism to Revolution. Yale: Yale
University Press, pp. 33-46.

1985 *“Shi‘i Clerics in Iraq and Iran, 1722-1780: The Akhbari-Usiili Con-
flict Reconsidered.” Iranian Studies 18: 3-33.

2004 “UN Resolution Passed Unanimously. Sistami the Big Winner;, Kurds
Furious.” Informed Comment blog, 9.6.2004.
<http://www.juancole.com/2004/06/un-resolution-passes-
unanimously html> (zuletzt abgefragt am 6.4.2012).

COOPER, John (trans.)

1988 “Allama al-Hilli on the Imamate and Ijtihad.” In: Said Amir ARJO-
MAND (ed.): Authority and Political Culture in Shi‘ism. Albany: State
University of New York Press, pp. 240-249.

DABASHI, Hamid

1988 “Early Propagation of Wilayat-1 Fagih and Mulla Ahmad Naraqi.” In:
Seyyed Hossein NASR / Hamid DABASHI / Hamid & Seyyed Vali
Reza NASR: Shi‘ism. Doctrines, Thought, and Spirituality. Albany:
State University of New York Press, pp. 288-300.

DIGARD, Jean Pierre / Bernard HOURCADE / Yann RICHARD

1996 L’'Iran au XXe siécle. Paris: Fayard.

AS/EA LXVIe32012, 8. 52]-564



POSITIONEN ZUR VELAYAT-E FAQIH IN IRAN UND IM [RAK 557

EL1ASH, Joseph

1979 “Some Misconceptions Regarding the Juridical Status of Iranian
‘Ulama’.” International Journal of Middle Eastern Studies 10: 9-25.

ENAYAT, Hamid

1983 “Khumayni’s Concept of the “Guardianship of the Jurisconsult’.” In:
James PISCATORI (ed.): Islam in the Political Process. Cambridge:
Cambridge Unmiversity Press, pp. 160—180.

ESCOBAR Pepe
2005 “Sistani. Qom: In the wired heart of Shi‘ism.” Asian Times Online,
31.8.2005.

<http://www.atimes.com/atimes/Middle Fast/GH31AkO3 html>
(zuletzt abgefragt am 6.4.2012).

ESFANDIARI, Golnaz

2006 “Outspoken Avyatollah Alleges Ofticial Persecution.” Radio Free
Iurope / Radio Liberty, 6.10.2006.
<www.payvand.com/news/06/oct/1070.html=>
(zuletzt abgefragt am 1.6.2012).

FARMER, Brian R.

2006 Understanding Radical Islam. Medieval Ideology in the 21° century.
New York: Lang.

FISCHER, Michael

1980 Iran. IFrom Religious Dispute to Revolution. Cambridge: Harvard Uni-
versity Press.

FRAGNER, Bert G.

1983 “Von den Staatstheologen zum Theologenstaat: Religiése Fiihrung
und historischer Wandel im schiitischen Persien.” Wiener Zeitschrift
fiir die Kunde des Morgenlandes 75: 73-98.

GOBEL, Karl-Heinz

1984 Moderne schiitische Politik und Staatsidee. Opladen: Leske & Bud-

rich.
HAERI, Safa
2000 “*Cleared’ of ‘heaviest” charges Eshkevari faces long term jail.” Iran

Press Service, 23.10.2000.
<http://www.iran-press-service.com/articles 2000/oct 2000/
eshkevari reactions 231000.htm>
(zuletzt abgefragt am 1.6.2012).

2006 “Arrest of a High Ranking Cleric 1s a Return to Revolutionary Times.”
Iran Press Service, 10.10.2006.

AS/EA LX V132012, S. 521-564



558

KATAJUN AMIRPUR

<http://www.iran-press-service.com/ips/articles-2006/october-2006/
broyjerdi-arrested 101006.shtml> (zuletzt abgefragt am 1.6.2012).

HAIRI, Abdul Hadi
1976/77 “Why did the “ulama’ participate in the Persian Constitutional Revo-

1977

1579

1986

1988

2010

lution of 1905-1909.” Die Welt des Islam 17: 127-154.

Shi’ism and Constitutionalism in Iran. A Study of the Role Played by
the Persian Residents of Iraq in Iranian Politics. Leiden: Brill.
“Shaykh Fazl Allah Nuri’s Refutation of the Idea of Constitution-
alism.” Middle Fastern Studies 13: 327-339.

“Khurasani, Akhiind Mulla Muhammad Kazim.” In: EI’. Leiden:
Brill, pp. 61-62.

“The Legitimacy of the Qajar Rule as viewed by the Shi‘T religious
leaders.” Middle Eastern Studies 34: 271-286.

“Burddjirdt, Hadjdjt Aka Husayn Tabataba'i (1875-1961).” In: P.
BEARMAN / Th. BIaNoUIs / C.E. BOSWORTH / E. VAN DONZEL / W.
P. HEINRICHS (eds): Encyclopaedia of Islam, Second Edition. Brill
Online.
<http://referenceworks.brillonline.com/browse/encyclopaedia-of-
1slam-2> (zuletzt abgefragt am 3.7.2012).

Weblinks zu Boriigerdr
<http://www.irancpi.net/menshor/Konzept de 2.html>

(zuletzt abgefragt am 1.6.2012).
<http://www.irancpi.net/pdf’kazemeiniBroujerdi-naderzahedi.pdf=
(zuletzt abgefragt am 9.10.2008).
<http://www.youtube.com/watch?v=IyOvMdEBIHw=>
<http://www.youtube.com/watch?v=_aKGLhCOjgo>
<http://tw.youtube.com/watch?v=1mz3QsA-504>
<http://tw.youtube.com/watch?v=1mz3QsA-504>
<http://tw.youtube.com/watch?v=HqY9ml YsBHs&feature=related=
<http://tw.youtube.com/watch?v= aKGLhCOjgo&NR=1=>
<http://tw.youtube.com/watch? v=polF AM3v2jR Y & feature=related>
<http://tw.voutube.com/watch?v=Imz3QsA-504>
<http://tw.youtube.com/watch?v= aKGLhCOjgo&NR=1=>
<http://tw.youtube.com/watch?v=wVhlizGGsKU&feature=related >
<http://tw.youtube.com/watch?v=n35xqbysPOE&feature=related=-
<http://tw.youtube.com/watch?v=IxftOEhdcyk&feature=related >
(zuletzt abgefragt am 6.4.2012).

AS/EA LXVIe32012, 8. 52]-564



POSITIONEN ZUR VELAYAT-E FAQIH IN IRAN UND IM [RAK 559

HAJATPOUR, Reza

2005 Der brennende Greschmack der Freiheit. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Ha1LM, Heinz

1988 Die Schia. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

HEINRICH BOLL STIFTUNG (Hrsg.)

2001 Iran nach den Wahlen. Eine Konferenz und ihre Folgen. Minster:
Westftilisches Dampfboot.

Ho’1, Abolgasem

1989 At-tangth fi Sar® al-‘urwa al-wutqa, niedergeschrieben von Avyatollah
Mirza “Alf Qarawi Tabrizi, Qom.

1998 “Velayat-e faqth [Die Fuhrungsbetugnis des Rechtsgelehrten|.” Rah-e
nou21: 16-17.

HORASANI, Molla Mohsen Mohammad Kazem

2006 Styvasatname-ye hordasant |[Buch der Politik]. Mohsen KADIVAR (Hg.),
Schreiben 42. Teheran.

KADIVAR, Mohsen

2001 Nazariyeha-ye doulat dar fegh-e $7'e |Staatstheorien des schiitischen
Rechts]. Teheran, (1998").

2006 “Mogaddame.” In: Molla Mohsen Mohammad Kazem HORASANTI:
Styvasatname-ye horasant |[Buch der Politik]. Mohsen KADIVAR (Hg.),
Teheran.
<http://en.kadivar.com/khorasanis-political-philosophy/>
(zuletzt abgefragt am 1.6.2012).

AL-KATIB, Ahmad

1998 Tatawwur al-fikr as-siyast al-st'Tmin  as-§ara ila wilayat al-fagih.
Beirut.

KATOUZIAN, Homa

1990 Musaddiq and the Struggle for Power in Iran. L.ondon: Tauris.

KazgMI, Farhad

1999 “FedaTan-e Eslam.” In: Encyclopaedia Iranica Online.
<http://www.iranicaonline.org/articles/fedaian-e-esla>
(zuletzt abgefragt am 3.7.2012).

KEDDIE, Nikki

1966 Religion and Rebellion in Iran: The Tobacco Protest of 1891-92.
London: Cass.

KHALAJIL, Mehdi

2006 “The Last Marja. Sistani and the End of Traditional Authority in
Shiism.” Policy Focus 59, Washington.

AS/EA LX V132012, S. 521-564



560 KATAJUN AMIRPUR

AL-KHO’L, Yousif

2002 “Grand Avyatollah Abu al-Qassim al-Kho’i.” In: Faleh ABDUL-JABAR:
Ayatollahs, Sufis and Ideologues. State, Religion and Social Move-
ments in Irag. London: Saqi Books, pp. 223-230.

KUNKLER, Mirjam

2009 “The Special Court of the Clergy (Dadgah-ye vizheh-ye rdhaniyat)
and the Repression of Dissident Clergy in Iran™, 13.5.2009.
<http://papers.ssrn.com/sol3/papers.cfm?abstract 1d=1505542>
(zuletzt abgefragt am 7.4.2012).

LAMBTON, Ann

1964 “A Reconsideration of the Position of the Marja® al-taqlid and the
Religious Institution.” Studia Islamica 20: 115-135.

1965 “The Tobacco Régie: Prelude to Revolution.” Studia Islamica 22:
119-157.

LOUER, Laurence

2009 Transnational Shia Politics. Religious and Political Networks in the
CGrulf. Columbia: Columbia University Press.

MARTIN, Vanessa

1986 “The Anti-Constitutionalist Arguments of Shaikh Fazlallah Nuri.”
Middle Eastern Studies 22: 181-196.

MATSUNAGA, Yasuyuki

2007 “Mohsen Kadivar, an Advocate of Postrevivalist Islam in Iran.” Bri-
tish Journal of Middle Eastern Studies 34: 317-330.

2011 “Human Rights and New Jurisprudence in Mohsen Kadivar’s Ad-
vocacy of ‘New-Thinker’ Islam.” Welt des Islams 51: 358-381.

MENASHRI, David

1980 “Shi‘ite Leadership: In the Shadow of Conflicting Ideologies.” Ira-
nian Studies 13: 119-145.

MILANI, Abbas

2008 “Seyyed Kazem Shari‘atmadari.” In: Eminent Persians. The Men and
Women who made Modern [ran, 1941-1979. Syracuse: Syracuse
University Press, pp. 367-376.

MIR-HOSSEINI, Ziba / Richard TAPPER

2006 Islam and Democracy. Eshkevari and the Quest for Reform. 1ondon:
Tauris.

MOADDEL, Mansoor

1992 “Shi‘i Political Discourse and Class Mobilization in the Tobacco
Movement of 1890-1892.” Sociological Forum 7. 447-468.

AS/EA LXVIe32012, 8. 52]-564



POSITIONEN ZUR VELAYAT-E FAQIH IN IRAN UND IM [RAK 561

MoIN, Bager
1999 Khomeini. Life of the Ayatollah. 1.ondon: Tauris.
MONTAZERI, Hosein “Al1

2000 Hokamat-e mardomt va qganiin-e¢ asast [Volksherrschaft und die
Verfassung]. In Iran nicht erschienen, Fertigstellung ist auf den 11.
Februar 2000 datiert.

MOUBAYED, Samu

2005 “Coming to terms with Sistani.” Middle ast, 10.2.2005.
<http://www.atimes.com/atimes/Middle FEast/GB10AkO2.html>
(zuletzt abgefragt am 6.4.2012).

Moussavi, Ahmad Kazemi

1985 “The Establishment of the Position of Marja‘iyyt-i Taqlid in the Twel-
ver Shi‘t Community.” Iranian Studies 1: 35-51.

MUGNIY A, Muhammad Gavad

1979 Al-Humaint wa-d-dawla al-islamiya. Beirut.

NAKASH, Yitzhak

2002 “Iraqi and Iranian Shi‘ism: How Similar Are They?” In: Rainer
BRUNNER / Monika GRONKE / Jens Peter LAUT / Ulrich REBSTOCK
(Hg.): Islamstudien ohne Ende: Festschrift fiir Werner Ende zum 6.
Geburtstag. Wirzburg: Ergon, pp. 315-322.

2003 The Shi'is of Irag. Princeton: Princeton University Press.

2006 Reaching for Power. The Shi‘a in the Modern Arab World. Princeton:
Princeton University Press.

NARAQI, Ahmad

2000 ‘Awa’id al-ayyvam fi bayan gawa'id al-ahkam wa-muhimmat masa’il
al-halal wa-I-haram. Beirut.

NASR, Vali

2006 The Shia Revival. How Conflicts within Islam will shape the Future.
New York: Norton.

NOURAIE, Fereshteh

19575 “The Contitutional Ideas of a Shi‘ite Mujtahid: Muhammad Husayn
Nai’'ni.” Iranian Studies 8: 234-247.

NURI, ‘Abdollah

2000 Sokran-e eslah [Der Schierlingsbecher der Reform]. Teheran.

NURI, Fazlollah

1983 Magmii'e’T az rasa’el, ‘elamive, maktiibat va rizname-ye Seih Sahid
Fazlollah Nirt [Sammlung aller Abhandlungen, Verlautbarungen,

AS/EA LX V132012, S. 521-564



562 KATAJUN AMIRPUR

Schriften und Flugblitter des Mirtyrers Seih Fazlollah Nari].
Mohammad TORKAMAN (Hg.), Teheran.
PoscH, Walter

2005 “La dynamique de la renaissance Chiite en Irak.” Géostratégiques 7
153-175.
RAHE, Jens

1996 Irakische Schiiten im Londoner Exil. Eine Bestandsaufnahme ihrer
Organisation und Untersuchung ihrer Selbstdarstellung (1991-1994).
Wiirzburg: Ergon.

AL-RAHIM, Ahmed

2005 “The Sistani Factor.” Journal of Democracy 16: 50-53.

RAHIMI, Babak

2007 “Ayatollah Sistan1 and the Democratization of Post-Ba‘athist Iraq™,
Special Report des United States Institute of Peace.
<http://www.usip.org/publications/ayatollah-sistani-and-
democratization-post-baathist-iraq=
<http://www.usip.org/pubs/specialreports/sr187.pdf>:5.

(zuletzt abgefragt am 3.7.2012).

RAHNEMA, Ali1/ Farhad NOMANI

1996 “Competing Shi‘i Subsystems.” In: Saeed RAIINEMA / Sohrab BEH-
DAD: [ran after the Revolution: Crises of an Islamic State. London:
Tauris, pp. 65-96.

RAMYAR, Mahmud

1988 “Ijtihad und Marja‘ivat.” In: Seyyed Hossein NASR / Hanmuid DABASHI
/ Hamid & Seyyed Vali Reza NASR: Shi‘ism. Doctrines, Thought, and
Spirituality. Albany: State Umversity of New York Press, pp. 228—

236.
REISSNER, Johannes
1988 “Der Imam und die Verfassung — Zur politischen und staatsrechtlichen

Direktive Imam Khomeinis vom 7. Januar 1988.” Orient 19: 213-236.

RICHARD, Yann

1983 “Ayatollah Kashani: Precursor of the Islamic Republic?” In: Nikki
KEDDIE (ed.): Religion and Politics in Iran — Shi‘ism from Quietism to
Revolution. Yale: Yale University Press, pp. 101-124.

ROSE, Gregory

1983 “Velayat-e Faqih and the Recovery of Islamic Identity in the Thought
of Khomeini.” Nikki KEDDIE (ed.): Religion and Politics in Iran.
Yale: Yale University Press, pp. 166—190.

AS/EA LXVIe32012, 8. 52]-564



POSITIONEN ZUR VELAYAT-E FAQIH IN IRAN UND IM [RAK 563

RUDI, Zahra

1959 Baha-ye azadr |Der Preis der Freiheit]|. Teheran.

SCHIRAZI, Asghar

1997 The Constitution of Iran. Politics and the State in the Islamic
Republic. 1.ondon: Tauris.

SCHMITT, Eric
2005 “U.S. Officials Say a Theocratic Iraq 1s Unlikely.” New York Times,
7.2.2005.

<http://www.nytimes.com/2005/02/07/politics/07diplo.html>
(zuletzt abgefragt am 23.7.2012).

SISTANI, ‘AlT al-Husaint as-

1996 Al-fatawa al-muyassara |Eintache Rechtsgutachten).
<http://www.najaf.org/arabic/book/6/>
(zuletzt abgefragt am 6.4.2012).

1998 Al-figh li-l-mugtaribin  |Rechtswissenschaft fur die in den Westen
migrierten], niedergeschrieben von Hadt Al-Haktm, London.
Weblinks zu Sistant
<http://www.sistani.org> (zuletzt abgetragt am 7.4.2012).
<http://www.al-shia.org/html/ara/ola/?mod=hayat>
(zuletzt abgefragt am 6.4.2012).

STEINBACH, Udo

1979 “Ayatollah Mohammed Kazem Schariatmadari.” Orient 20: 5-8.

TABATABA'L Sadeq

2009 Haterat-e styasi-ye egtema 't [Politisch-gesellschaftliche Memoiren].
Teheran.

TAHERI, Amir

2003 “Shiite Schism.” Wall Street Journal, 8.4.2003.
<http://online.wsj.com/article/0,,.SB1049678423723500,00.html ?mod
=opinion_main commentaries=
(zuletzt abgefragt am 3.7.2012).

TALEQANI, Mahmid

1963 “Tamarkoz va ‘adam-e tamarkoz-¢ marga‘tvat va fotva.” In: Sadeq
TABATABAT et al (ed.): Bahst dar bare-ye marga‘ivat va rithanivat.
Teheran: [Verlag unbekannt], pp. 131-135.

VAHDAT, Farzin

2000 “Post-revolutionary Discourses of Mohammad Mojtahed Shabestari
and Mohsen Kadivar: Reconciling the Terms of Mediated Subjec-
tivity.” Part II: Mohsen Kadivar. Critigue 17: 135-154.

AS/EA LX V132012, S. 521-564



564 KATAJUN AMIRPUR

VISSER, Reidar

2006 Sistani, the United States and Politics in Iraq. From Quietism to
Machiavellianism? Paper 700, Oslo: Norwegian Institute of Inter-
national Affairs.

WALBRIDGE, Linda
2001 “The Counterreformation: Becoming Marja® in the Modern World.”

In: Linda WALBRIDGE (ed.): The Most Learned of the Shi'a. The
Institution of the Marja' Taglid. Oxford: Oxtord University Press, pp.
230-246.

AS/EA LXVIe32012, 8. 52]-564



	Aktuelle Aushandlungsprozesse des Verhältnisses von Religion, Staat und Politik : eine Positionsbestimmung der heutigen Gegner und Befürworter der velāyat-e faqīh in Iran und im Irak

