
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 66 (2012)

Heft: 1

Artikel: Die Mongoleneinfälle in Japan mit einer Übersetzung von Seno
Seiichir : "Geschichten zu den 'Göttlichen Winden'"

Autor: Fröhlich, Judith

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-283437

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-283437
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE MONGOLENEINFÄLLE IN JAPAN
MIT EINER ÜBERSETZUNG VON SENO SEIICHIR¿:
“GESCHICHTEN ZU DEN ‘GÖTTLICHEN WINDEN’”

Judith Fröhlich, Universität Zürich

Abstract 1

The Mongol invasions of Japan in 1274 and 1281 and the myths about the “divine winds”
kamikaze), which apparently had saved Japan against the foreign invaders, were recurrently

revived in times when Japan faced foreign crisis. During the late nineteenth and early twentieth
centuries, when Japan became an imperial power, the kamikaze myths became an essential part of
a national historiography, being closely related to the so-called shinkoku ideology, the ideology of
Japan being the “land of the gods”. The essay by the Japanese historian Seno SeiichirÀ given here

in German translation, clearly shows this development.2 Seno presents the earliest premodern

documents that refer to the land of the gods and the divine winds and further explores the meaning

of the kamikaze myth during the early twentieth century as well as its deconstruction after World
War II. The introductory essay by J. Fröhlich gives an overview of the aftermaths of the Mongol
invasions in the thirteenth and fourteenth centuries. It analyses whether the Mongol invasions

influenced the formation of a Japanese proto-national identity in the medieval period, thus

showing that their meaning then differed from their essential role for a Japanese national identity
in the modern period.

1 Wertvolle Anregungen für diesen Beitrag erhielt ich von den TeilnehmerInnen der Ab¬

schlusstagung des Schwerpunktprogramms 1173 “Das europäische Mittelalter im Geflecht
der Welt. Integrative und desintegrative Effekte von Migrationen” unter der Leitung von
Prof. Michael Borgolte im Mai 2011 in Berlin. Mein Dank für die sorgfältige Durchsicht
und konstruktive Kritik geht an Dr. Marco Vitale und den anonymen Begutachtern der
Asiatischen Studien.

2 Zuerst erschienen als: SENO SeiichirÀ &\Gþ2î0Fþ: “‘Kamikaze’ yowa /ŽNØ‰@¡ ” GeppÀ

8a 10 Jan. 2003), S. 1–6, Zusatzheft zu SAEKI KÀji €_H!Q Mongoru shÌrai no

shÀgeki j{<s?¢• >³ Nihon no chÌsei \ ]F Bd. 9). TÀ kyÀ: ChÌÀ

KÀronsha, 2003.

AS/EA LXVI•1•2012, S. 57–78



58 JUDITH FRÖHLICH

I. Einführung Judith Fröhlich)

1.Auswirkungen der Mongoleneinfälle in Japan
im dreizehnten und vierzehnten Jahrhundert

1.1. Innenpolitische und gesellschaftliche Auswirkungen

Obschon die beiden Mongoleneinfälle in Japan der Jahre 1274 und 1281
scheiterten, hatten sie weitreichende politische und gesellschaftliche Auswirkungen in
Japan. Bereits nach dem ersten Einfall veranlasste HÀjÀ Tokimune G‘rÇ
1251–1284), der Regent der japanischen Kriegerregierung in Ostjapan, des so

genannten Kamakura-Schogunats 1185–1333), den Bau eines Schutzwalls um
die Bucht von Hakata im Norden der Insel Kyushu, die dem asiatischen Festland
am nächsten gelegen ist und den Kampfschauplatz gegen die Mongolen gebildet
hatte. In Erwartung eines dritten Einfalls verpflichtete das Schogunat bis ins
frühe vierzehnte Jahrhundert die Krieger Kyushus zur “Rotationswache für die
Verteidigung gegen die Fremden” ikoku keigo banyaku + -A–*+š© und
veranlasste eine Grosszahl von Kriegern aus Ostjapan nach Kyushu
umzusiedeln.3

Der japanische Historiker Kawazoe ShÀji hat das Rechts- und Verwaltungsschriftgut

ediert, das im Zusammenhang mit der Verteidigung gegen die Mongolen

entstand KAWAZOE 1971). Daraus sei das Beispiel eines Kriegers gewählt,
um die Bedeutung der grossen militärischen Anstrengungen auf japanischer
Seite zu veranschaulichen. Der Krieger Nakamura Tsuzuku " 3Ê stammte aus

3 Wichtigste Quellenedition zu den Mongoleneinfällen in Japan ist nach wie vor YAMADA,

1891. In der japanischen Forschung haben die beiden vorkriegszeitlichen Historiker Aida
NirÀ und Ikeuchi Hiroshi die beiden Hauptthemen zu den Mongoleneinfällen vorgegeben,

nämlich erstens die Auswirkungen der Einfälle auf innerpolitische, gesellschaftliche und

wirtschaftliche Strukturen und zweitens Japans diplomatische, wirtschaftliche und militärische

Beziehungen zu Ostasien AIDA, 1958; IKEUCHI, 1931). Wichtige Untersuchungen der
Nachkriegszeit bieten KAWAZOE, 1977; SENO, 1975. Demgegenüber allgemeinen Einblick in
die japanische Gesellschaft des Mittelalters geben, trotz der jeweiligen Buchtitel die

“Mongoleneinfälle”, KURODA, 2004; AMINO, 2008. Neuere Publikation umfassen ARAI,

2007; KAKEHI, 2001; KOND¿ 2003; MURAI, 1999: 98–123; NAMU, 1996; SAEKI, 2003.
Interessant ist die Aufmerksamkeit, die der Biographie des Regenten HÀ jÀ Tokimune im
Jahr 2001 gewidmet wurde, zeitgleich mit der Lancierung des Taiga-Dramas Historiendramas

von NHK) HÀjÀ Tokimune MURAI, 2001; OZAKI, 2001). Neuere Sekundärliteratur

in westlichen Sprachen sind CONLAN, 2001; DELGADO, 2009; HORI, 1988; KAWAZOE, 1990:
411–423; SCHEID; SOUYRI, 2001: 61–64; ZÖLLNER, 2009: 389–91.

AS/EA LXVI•1•2012, S. 57–78



“GÖTTLICHE WINDE” UND MONGOLENEINFÄLLE IN JAPAN 59

einer Familie, die sich im zwölften Jahrhundert an der Küste Nordkyushus
niederliess und mit landwirtschaftlichen Unternehmungen zu einigem Wohlstand
und Ansehen kam. Die Familie hatte offensichtlich leitende Funktionen in der

ländlichen Gesellschaft inne, etwa in der Organisation der Feldbewässerung und

den religiösen Anlässen des örtlichen Schreins. Tsuzuku war neben seiner bäuerlichen

Tätigkeit auch Krieger. Er leitete einen neunköpfigen Kriegertrupp, für
deren Pferde, Rüstungen und Waffen er aufkam. Seine Tätigkeit fern vom
Familienbesitz in Zusammenhang mit der Rotationswache und Instandhaltung des

Schutzwalls um die Bucht von Hakata in Erwartung eines dritten Mongoleneinfalls

ist von 1286 bis 1304 belegt, also noch bis über zwei Jahrzehnte nach

AS/EA LXVI•1•2012, S. 57–78

dem zweiten Mongoleneinfall.4

Die Mongoleneinfälle erlaubten dem Schogunat seinen Einfluss in Westjapan

zu festigen, indem es nicht nur eigene Gefolgsleute sondern auch “Nicht-
Gefolgsleute” higokenin MŽÑæê unter seinen Befehl brachte und einen

Anteil der grundherrlichen Steuern beanspruchte. Kyushu wurde unter die
Verwaltung von Gefolgsleuten der HÀjÀ Regenten-Familie gestellt und ein
Gerichtshof des Schogunats in Kyushu eingerichtet. Historiker werten die
Mongoleneinfälle deshalb als das Moment, in dem das Schogunat an Autorität
im japanischen mittelalterlichen Staat gewann – Reinhard Zöllner meint gar, das

Schogunat habe bewusst keine friedliche diplomatische Vereinbarung mit den

Mongolen angestrebt, um seinen Machteinfluss auf Westjapan auszudehnen.5

Die langjährigen militärischen Einsätze führten jedoch zu politischer und
gesellschaftlicher Instabilität und letztendlich zum Fall des Kamakura Schogunats

im Jahr 1333. Die Ankunft von Kriegern aus Ostjapan nach Kyushu führte
zu Spannungen zwischen den Neuankömmlingen und den alteingesessen Kriegern

und Tempeln, die sich in den Quellen vorwiegend in Landbesitzstreitigkeiten

äussern. Nach den Mongoleneinfällen änderte sich die Familienstruktur
innerhalb der Kriegerschicht, indem Zweitgeborene das Prinzip der Primogenitur
beschnitten. Ferner gingen Krieger ungeachtet grundherrlicher oder provinzialer
Grenzen neue lokale Allianzen ein. Die in ganz Japan an militärischer und

4 Zur Nakamura Familie, siehe FRÖHLICH, 2003: 10–15.

5 ZÖLLNER, 2009: 391. Japanische Historiker hingegen stellen lediglich fest, dass das Schogu¬

nat die aussenpolitischen Spannungen zur Lösung innerer Krisen benutzte. Denn das Schogunat

befahl den Kriegern aus Ostjapan, die es zur Abwehr gegen die Mongolen aufbot,

auch die Niederwerfung der zu einer Plage gewordenen Banditen akutÀ ÚŠ in Provinzen
Kyushus. In dieser Sichtweise ist der Machtzuwachs des Schogunats in Westjapan ein

folgerichtiges, aber nicht absichtlich angestrebtes Ergebnis der Mongoleneinfälle AMINO,

2008:459; KAWAZOE, 1990: 417–418).



60 JUDITH FRÖHLICH

territorialer Macht gewinnenden Krieger schmälerten den Einfluss der
traditionellen Grundherren, die sich aus Tempeln, Schreinen und Hofaristokraten in
der Hauptstadt Kyoto zusammensetzten CONLAN 2001: 269; SOUYRI 2001:
124–125). Die Vertikalisierung der Kriegergesellschaft und die Auflösung
grundherrschaftlicher Strukturen ging einher mit der Genese gemeinschaftlich
organisierter Dörfer, wie zahlreiche Bauernaufstände in Zentraljapan belegen.6

Nakamura Hidenaga " /ð"h ein Nachkomme Tsuzukus, nannte sich im
Jahr 1335 – während den Machtkämpfen, die dem Fall des Kamakura Schogunats

folgten – ein Mitglied des Matsuura Bunds, berüchtigte Seefahrer und
Piraten Nordkyushus. Sein Beispiel steht für die Ablösung der
grundherrschaftlichen Zentrum-Peripherie-Bande durch neue lokale Verbunde FRÖHLICH

2003: 15).

1.2. Auswirkungen auf die japanischen Aussenbeziehungen

Japan gewann im Lauf des vierzehnten Jahrhunderts Einfluss auf den ostasiatischen

Meeren. Historiker werten diese Entwicklung als eine Folge der Abwendung

der Mongoleneinfälle. Denn die hohe See hätte an furchteinflössender
Wirkung verloren – die Japaner waren trotz ihres insulären Status bis ins
dreizehnte Jahrhundert kein Seefahrervolk. Vor den Mongoleneinfällen waren
vorwiegend Handelsleute aus Song-China Südliche Song-Dynastie, 1127–1279)
für den Handels- und Kulturaustausch zwischen dem asiatischen Festland und
Japan zuständig. Die Quellen belegen die Niederlassung chinesischer Händler
teils über zwei Generationen im dreizehnten Jahrhundert in der Hafenstadt
Hakata in Nordkyushu und deren wirtschaftliche Vernetzung mit lokalen
Tempeln und Schreinen. In den 1220er Jahren sind zudem erstmals japanische

Piraten wakÀ]Ö erwähnt, die vor allem von der Kyushu vorgelagerten Insel
Tsushima aus kleinräumige Plünderungen auf das nahe gelegene koreanische

Königreich KoryÂ 918–1392) unternahmen.7

Nach den Mongoleneinfällen kam es zu zwei Änderungen. Erstens
monopolisierte das Schogunat, das zuvor bloss zögerliche Versuche in diese Richtung
unternommen hatte, den Aussenhandel. Japanische Schiffe segelten offiziell
nunmehr nur noch mit Genehmigung und unter Gewinnbeteiligung des Scho-

6 Vertreter der so genannten Kommunalismus-Theorie in Japan ist insbesondere IRUMADA,

1986. Ähnliche Ansätze verfolgen GERBER, 2005; KEIRSTEAD, 1992.

7 Für Japans Aussenbeziehungen im dreizehnten und vierzehnten Jahrhundert, siehe KAWA¬

ZOE, 1990: 398–411;420–423; SOUYRI, 2001: 148–151; ZÖLLNER, 2009.

AS/EA LXVI•1•2012, S. 57–78



“GÖTTLICHE WINDE” UND MONGOLENEINFÄLLE IN JAPAN 61

gunats. Zweitens erlebte die japanische Piraterie einen ersten Höhepunkt; ein
zweiter Höhepunkt folgte dann im sechzehnten Jahrhundert. Die japanischen

Piraten waren während des vierzehnten Jahrhunderts eine endemische Plage
nicht nur für die koreanische Halbinsel sondern auch die Küsten Chinas.
Japanische Schiffe, ob durch das Schogunat genehmigte Schiffe oder Piratenschiffe,
verdrängten nach den Mongoleneinfällen die ehemalige Vormachtstellung
chinesischer Händler auf den ostasiatischen Meeren.

Nach den Mongoleneinfällen und mit der Intensivierung maritimer
Netzwerke wurde das Weltbild der Japaner akkurater. Eine um das Jahr 1305 datierte
Japan-Karte GyÀgi zu >|*# erwähnt nunmehr auch Länder ausserhalb
Japans, einschliesslich dem Land der Mongolen MÀkokoku :É - CORTAZZI

1983: 5–6). Ferner sollen die von Süden nach Norden sich verbreitenden,
trichterförmigen buddhistischen Weltkarten, so genannte Gotenjikuzu ÄY1*#
oder NansenbushÌzu ‡ -ë G #b # auf den Bericht der Indien-Reise des

chinesischen Mönchs Xuanzang )´ˆ 603–664) zurückgehen. Jedoch stammt
die älteste in Japan erhaltene buddhistische Weltkarte aus dem Jahr 1364. Diese
Karten zeigen das Ursprungsland Indien Tenjiku Y1* China und Korea sowie
Japan.

Schliesslich entstand in Ostasien nach der Ausdehnung des Mongolenreichs
noch ein weiterer Kartentyp, vertreten durch die chinesische, auf das späte

vierzehnte Jahrhundert datierte “Vereinigte Karte der Gross–Ming” Da ming hun yi
tu W>$'0# Ming-Dynastie, 1368–1644) und die koreanische auf das Jahr

1402 datierte “Karte der vereinigten Ländereien und Regionen historischer Länder

und Hauptstädte” koreanisch: Honil gangni yeokdae gukdo jido, japanisch:
Kon’itsu kyÀri rekidai kokuto no zu $'0+¶*6!¤ -G-{# Von der koreanischen

Variante sind zwei Kopien überliefert, die sich zur Zeit beide in Japan

befinden. Diese Karten bilden das Gebiet des ehemaligen Mongolenreichs ab,

einschliesslich Korea, Zentralasien, China, Russland und Persien, und angrenzenden

Gebieten, nämlich Europa, Afrika, der arabischen Halbinsel, Indien und
Japan. Obschon die in Japan erhaltenen Karten wohl erst nach dem sechzehnten

Jahrhundert im Archipel Eingang fanden, weisen sie darauf hin, dass nach der
Ausdehnung des Mongolenreichs Ostasien mit der islamischen Kartografie zu
Europa und Afrika in Berührung kam. 8

Abschliessend lässt sich festhalten, dass obschon die Mongoleneinfälle zu
politischer Instabilität und gesellschaftlichen Veränderungen in Japan beitrugen,
sich die Zeit nach den Mongoleneinfällen durch wirtschaftlichen Wachstum in-

8 Zur Kartographie in Japan, siehe ¿JI, 1996. Zur Gangnido, siehe SUGIYAMA, 2007: 54–83.

AS/EA LXVI•1•2012, S. 57–78



62 JUDITH FRÖHLICH

nerhalb Japans, einen blühenden Aussenhandel und verstärktes Interesse an der
Aussenwelt auszeichnete.

2.Die Entstehung einer protonationalen Identität
nach den Mongoleneinfällen in Japan?

2.1. Die japanischen Krieger und die Mongolen

Trotz der einschneidenden politischen und gesellschaftlichen Umbrüche, die den

Mongoleneinfällen folgten, hätten die japanischen Krieger laut der japanischen

marxistisch geprägten Mediävistik zur Zeit der Mongoleneinfälle nicht erkannt,
dass sie einen ausländischen Verteidigungskrieg führten. Repräsentativ für diese

Sichtweise ist Kawane Yoshiyasu:

Having had almost no experience of foreign invasions in Japan, warriors as well as the common

people had difficulty in distinguishing between civil war and a national war of
defence.9

Ein häufig angeführtes Argument ist, dass die Krieger, die in der Abwehr gegen

die Mongolen teilnahmen, das Schogunat um Belohnungen für ihre militärischen
Leistungen aufgesucht hätten. Das Schogunat konnte diesen Gesuchen nicht
nachkommen. Denn anders als in inländischen Kriegen, in denen der Besitz
gegnerischer Parteien, hauptsächlich Land, konfisziert und an eigene Gefolgsleute
verteilt wurde, gab es nach den Mongoleneinfällen keine erbeuteten Güter. Das

Schogunat erliess zwar Bestätigungen für bis zu zwanzig Jahre zuvor gehaltenen
Landbesitz. Diese lösten aber die Unzufriedenheit unter den Kriegern nicht.

Die Gesuche um Belohnungen waren mit aufwendigen Berichten der
kriegerischen Leistungen verbunden. Ein literarisches Beispiel sei herangezogen.

Die “Bildgeschichte zu den Mongoleneinfällen” MÀko shÌrai ekotoba :É ?¢

•3¥@Ž gab gemäss dem Nachwort Takezaki Suenaga 1)>“K§ aus der
Provinz Higo in Kyushu heute Kumamoto) im Jahr 1293 in Auftrag, um seine

Heldentaten gegen die Mongolen festzuhalten. Auf Bild 21 der zweiten Rolle ist
Takezaki dargestellt, der seine militärischen Erfolge dem Gouverneur Adachi

9 KAWANE, 2007: 252, Anm. 20; ebenso ARAI, 2007: 189–190. Zum Staat im Mittelalter all¬
gemein, siehe SAT¿ 1983.

AS/EA LXVI•1•2012, S. 57–78



“GÖTTLICHE WINDE” UND MONGOLENEINFÄLLE IN JAPAN 63

Morimune ¹F„-Ç berichtet, während ein Schreiber Protokoll führt. Neben
Takezaki liegen zwei Köpfe, die seinen Bericht illustrieren.10

Neben Gesuchen um Belohnungen und, damit verbunden, der
Berichterstattung der eigenen Heldentaten, sind auch die in zeitgenössischen Quellen
beschriebenen Kriegstaktiken Beleg dafür, dass die japanischen Krieger während
den Mongoleneinfällen nicht anders als in inländischen Kriegen vorgingen.
Gemäss den “Lehren des Hachiman für törichte Kinder” Hachiman gudÀkun ›‘J1@C aus dem vierzehnten Jahrhundert, die neben der “Bildgeschichte zu
den Mongoleneinfällen” die wichtigste zeitgenössische literarische Quelle zu
den Mongoleneinfällen bildet, hätten die japanischen Krieger den mongolischen
Gegnern ihre Namen zugerufen bevor sie angriffen – wie es in inländischen
Kriegen der Brauch war, um sich dem Gegner und möglichen Zeugen der

Kampfhandlung zu erkennen geben.11

Die Gesuche um Belohnungen, Selbstdarstellungen und Kampftaktiken der

Krieger zeigten nach Ansicht Kawanes und anderer Mediävisten die Suche nach

individuellem Ruhm und das in der feudalen Kriegergesellschaft fehlende
Bewusstsein, für einen japanischen Staat zu kämpfen. Diese Annahme deckt sich
mit der Wahrnehmung des Fremden, welche die Voraussetzung für die Identifikation

mit einem politischen Gemeinwesen bildet.
Bruce Batten hat darauf hingewiesen, dass kulturelle Grenzen nicht nur

entlang den Küsten des japanischen Archipels sondern auch zwischen Ost- und
Westjapan liefen. Ähnlich hat Saeki Shin’ichi festgestellt, dass im dreizehnten
Jahrhundert Hofaristokraten in Kyoto die Krieger aus Ostjapan als “Barbaren”
ebisu, i g bezeichneten in Anlehnung an die chinesische Reichsvorstellung

des zivilisatorischen Zentrums ka, chinesisch: hua : und der zivilisationsfernen

Peripherie chinesisch: yig Im japanischen Mittelalter konstruierte also
sogar die Elite das Fremde nicht nur ausserhalb sondern auch innerhalb des

japanischen Archipels BATTEN 2003; SAEKI 2008: 878–879).
Einen weiteren Hinweis für die schwach ausgebildete Vorstellung eines

japanischen Staats zur Zeit der Mongoleneinfälle liefert die Begrifflichkeit in
den Quellen. Die Japaner benutzen verschiedene Wörter, um die Mongoleneinfälle

zu bezeichnen, nämlich MÀko shÌrai :É ?¢• wörtlich die “Mongoleneinfälle”,

sowie GenkÀ s÷ die “Einfälle der Yuan” – die Yuan Dynastie

10 KOMATSU, 1988: 114–115. Zur Bildgeschichte allgemein, siehe OHTA, 1997.

11 HANAWA, 1983: 406. Eine englische Übersetzung ist FRIDAY, 2004: 147. Der erste Teil des

Hachiman gudÀkun ist übrigens ins Deutsche übersetzt worden von BOCKHOLD, 1982. Zur
Sitte der Namenszurufung in inländischen Kriegen, siehe SAEKI, 2008.

AS/EA LXVI•1•2012, S. 57–78



64 JUDITH FRÖHLICH

1271–1368) war die chinesische Dynastie, die vom Mongolen Kubilai Khan
gegründet wurde. Diese Begriffe legen zwar nahe, dass die Japaner sich einer

ausländischen Invasion bewusst waren. Während aber shÌrai ?¢• “Einfall”,
von der Heian-Zeit 794–1185) aufwärts meist in Verbindung mit Rebelleninvasion

zokuto shÌrai BúÂ?¢• verwendet wurde, ist der Begriff Mongoleneinfall

MÀko shÌrai) in den Kamakura ibun I¼9Fª· der umfassendsten

Edition zum Verwaltungsschriftgut der Kamakura-Zeit 1185–1333), nur in vier
Dokumenten belegt TAKEUCHI: Nr. 12078, 14278, 14422, 14400). Seine
Verwendung ist darüber hinaus auf die Jahre 1275 und 1281 begrenzt. Der Begriff
Einfälle der Yuan GenkÀ ist nicht belegt. Ähnlich ist seit der archäologischen
Befassung mit dem Schutzwall, der gegen die Mongolen errichtet wurde, im
frühen zwanzigsten Jahrhundert der Begriff genkÀ bÀrui s÷ Lbq also

“Festung gegen die Yuan-Einfälle” gebräuchlich. Der zeitgenössische Begriff
hingegen lautet ishitsuiji .#1ù` also lediglich “Steinwall”.

In den Quellen aus dem dreizehnten Jahrhundert ist meist von i-koku + -“Aus-land”, die Rede in Zusammenhang mit der Abwehr gegen die Mongolen.
Koku auch kuni- heisst nicht nur “Land” sondern auch “Provinz”, steht also
auch für innerhalb des japanischen Archipels gemachte Grenzziehungen. Der
Begriff ikoku weist zwar, anders als der Begriff takoku - wörtlich “andere

Provinz”, auf eine jenseits des japanischen Archipels liegende geografische
Einheit hin, ist aber schon vor den Mongoleneinfällen belegt. Vor allem im
religiösen Kontext findet sich auch der Ausdruck tekikoku ¥- “feindliches
Land” – auf die religiös-ideologische Landesverteidigung wird weiter unten
eingegangen. Die Mongolen sind also nicht konkret benannt, sondern werden
allgemein als Ausländer, Feinde wahrgenommen.

Thomas Conlan hat festgestellt, dass obschon Zeitgenossen, wie Takezaki
Suenaga, die Mongolen als “Rebellen” oder “ausländische Piraten” bezeichneten,

die Darstellung der Mongolen als Barbaren, fast übernatürlicher Wesen,

ein Phänomen des achtzehnten Jahrhunderts gewesen sei – einer Zeit, in der
Japan kaum direkten Kontakt mit dem Ausland pflegte. Er argumentiert, dass die

in der “Bildgeschichte zu den Mongoleneinfällen” teils dämonisierten mongolischen

Gestalten eine Interpolation aus dem achtzehnten Jahrhundert seien. An
diese Vermutung fügt sich, dass erst in der Neuzeit die mongolisch-koreanischen

Streitkräfte als Mukurikokuri no oni :É Q TÇ Ql “Dämonen aus der
Mongolei und KoryÂ” erinnert wurden. Ferner gibt Ethan Segal zu bedenken,

dass wirtschaftlicher Wachstum und die Verbreitung von volkstümlichen religiösen

Bewegungen und Erzählungen während des dreizehnten und vierzehnten

AS/EA LXVI•1•2012, S. 57–78



“GÖTTLICHE WINDE” UND MONGOLENEINFÄLLE IN JAPAN 65

Jahrhunderts mehr zur Entstehung eines Protonationalismus beigetragen hätten
als die Begegnung mit den Mongolen CONLAN im Druck; SEGAL).

2.2. Die japanische Herrschaftselite und die Mongolen

Das Schogunat verstärkte zwar die Abwehr während und nach den Mongoleneinfällen,

setze aber zwei Angriffspläne im Jahr 1276 und unmittelbar nach dem

zweiten Mongoleneinfall von 1281 nicht um. Während Japan im Anschluss an
die Mongoleneinfälle relativ friedliche Aussenbeziehungen unterhielt, scheinen

laut Kawazoe ShÀji die japanischen Angriffspläne auf das asiatische Festland
eine herablassende Haltung gegenüber Koreanern geschürt zu haben. Die Legenden

zur “Eroberung der drei Han koreanischen) Länder” durch die legendäre

Kaiserin JingÌ /ŽÏ 169?–269?) seien nach den Mongoleneinfällen verstärkt
rezipiert worden. Ähnlich argumentiert Haruko Wakabayashi, dass die
Mongoleneinfälle zu einer Wiederbelebung und Neudarstellung der JingÌ-Bildgeschichten

geführt und dabei die Ikonografie des Fremden massgeblich beeinflusst

AS/EA LXVI•1•2012, S. 57–78

hätten.12

Solche Überlegungen sind jedoch nicht auf die japanischen Krieger und
unteren gesellschaftlichen Schichten sondern auf die Herrschaftselite zu beziehen.

Die Träger des japanischen mittelalterlichen Staats, von Mediävisten auch

als kenmon YK° “Machtportale”, bezeichnet, waren neben dem Kaiserhof und
dem Schogunat die wichtigen religiösen Zentren. Buddhistische Tempel und
shintoistische Schreine – im Mittelalter anders als nach dem Jahr 1868 weder
geographisch noch rituell klar getrennt – und der Kaiser entsandten während den

Mongoleneinfällen Gebete zu den buddhistischen und shintoistischen Gottheiten,

die Japan beschützten.
Nach der angeblich zweimaligen glücklichen Abwendung der feindlichen

Flotten durch die kamikaze auch shinpÌ /ŽNØ “göttlichen Winde”, erkannte
das Schogunat die Leistung von Tempeln und Schreinen an, indem es ihnen, wie
den Kriegern, bis zu zwanzig Jahre zuvor gehaltenen Landbesitz bestätigte und
Gesuche um Baumaterial für Reparaturen bewilligte. Die Mongoleneinfälle
bedeuteten aber für die an grundherrlicher Macht einbüssenden grossen Tempel
und Schreine vor allem oder eben nur die Gelegenheit ihre ideologische Autorität

zu festigen. Wie Bernhard Scheid festgestellt hat, ist das Hachiman gudÀ-
kun ein Beispiel einer Schrift, die in der Absicht verfasst wurde, die wichtige
Rolle von Schreinen des Kriegsgottes Hachiman für die Abwehr des Feindes zu

12 KAWAZOE, 1990: 420; WAKABAYASHI, 2009; ebenso MURAI, 1999: 121–123.



66 JUDITH FRÖHLICH

zeigen SCHEID) – wie eben auch die Geschichten zum Eroberungszug der
Kaiserin JingÌ mit ähnlichen Beweggründen von anderen Schreinen nach den
Mongoleneinfällen verfasst wurden.

Sich vorwiegend auf den Historiker Kuroda Toshio stützend, hat sich Fabio
Rambelli eingehend mit dem Begriff shinkoku auch kami no kuni /Ž- “Land
der Götter” – den Politiker und Intellektuelle zusammen mit dem Begriff der
göttlichen Winde im Zeitalter des japanischen Imperialismus ultranationalistisch
aufluden – in seinem vormodernen Kontext befasst. Rambelli zeigt auf, dass der

Begriff shinkoku, der schon im Nihon shoki \(30 “Chronik Japans in
einzelnen Schriften”, aus dem Jahr 720 belegt ist, ursprünglich nicht auf eine
rein japanische territoriale Einheit hingewiesen hätte, sondern auf eine vom
Kontinent eingeführte Anschauungsweise zurückgegangen sei. Schon im antiken
China hätten Autoren den Begriff Land der Götter shinshÌ chinesisch:
shenzhou /Ž für die Bezeichnung von China verwendet. Auch hätte der

Begriff in China das Land der daoistischen Unsterblichen bezeichnet.

Nach Rambelli eignete sich die japanische Elite die Vorstellung vom Land
der Götter an, um Japan als “paradiesisches Land” von China abzugrenzen. Die
Bedrohung durch die Mongolen hätte dem Shinkoku-Diskurs in Japan starken

Auftrieb verliehen. Tempel und Schreine, der Kaiserhof und das Schogunat
hätten diesen verwendet, um den göttlichen Charakter und somit die
Überlegenheit des japanischen Archipels gegenüber anderen Ländern zu zeigen und

innenpolitisch ihre raison d’être zu legitimieren. In wie weit aber der Begriff in
das Bewusstsein der Bevölkerung drang, ist nicht eindeutig. Rambelli stellt fest:

Kuroda, in addition to questioning the very possibility of a medieval state and therefore of a

national consciousness), emphasizes the importance of the East Asian international context

in the formation of a “national identity” by the Japanese elites. In short, for Kuroda it is
impossible to talk about the nation-state in medieval Japan, and the “state” is apparently

reduced to “centers of influence” kenmon taisei). The consciousness of being “Japanese,”

as opposed to being a “Korean,” “Chinese,” “Indian,” or more generally, a “barbarian”

emishi) or even an “ogre” oni), was therefore limited to the elites governing the kenmon

centers of influence. […] RAMBELLI 1996:406).

Es bleibt also einer der grossen Diskussionspunkte der japanischen Mediävistik,
inwiefern die Mongoleneinfälle zu Veränderungen in der Wahrnehmung des

Fremden oder zur Entstehung einer kollektiven, protonationalen Identität
beigetragen und welche gesellschaftlichen Gruppen sich überhaupt mit den Mongolen
als den Fremden befasst hätten.

AS/EA LXVI•1•2012, S. 57–78



“GÖTTLICHE WINDE” UND MONGOLENEINFÄLLE IN JAPAN 67

3. Auswirkungen der Mongoleneinfälle in Japan bis in die Neuzeit

Geschichten zu den Mongoleneinfällen sowie zur Kaiserin JingÌ erlebten eine

Kulmination im ausgehenden japanischen Mittelalter, als Toyotomi Hideyoshi
Bz8 /ð 1537–1598) erfolglos aber brutal zwei Koreafeldzüge im Jahr
1592/93 und 1597/98 durchführte mit dem Ziel, China zu erobern. Alle drei
legendären oder historischen Ereignisse, JingÌs Eroberungszug, die Mongoleneinfälle

und Hideyoshis Feldzüge, wurden im ausgehenden neunzehnten
Jahrhundert unkritisch in die nationale Geschichtsschreibung aufgenommen.13

Die Mongoleneinfälle und die Geschichten um die göttlichen Winde
erhielten im ausgehenden achtzehnten und frühen neunzehnten Jahrhundert, als
vermehrt ausländische Schiffe an der Küste Japans kreuzten, erstmals neue

Zuwendung. Eine grosse Verbreitung erfuhren sie insbesondere in den 1850er-und

1860er-Jahren, als ausländerfeindliche Bewegungen, die nach ihrem Slogan

“verehrt den Kaiser, vertreibt die Barbaren” sonnÀ jÀi:)»Hg benannt sind,
zum Angriff europäischer und amerikanischer Schiffe führten. Eine zweite
Rezeptionswelle erfolgte in der Zeit vom chinesisch-japanischen Krieg von
1894/95 zum russisch-japanischen Krieg von 1904/05. Schliesslich bildeten die
Mongoleneinfälle einen viel bearbeiteten Forschungsgegenstand von der
Mandschurei-Krise im Jahr 1931 bis zum Ende des pazifischen Kriegs. In den

Jahren 1944–1945 erlebten sie einen propagandistischen Höhepunkt, als japanische

Selbstmordpiloten nach den göttlichen Winden kamikaze benannt wurden.
Der Aufsatz “Geschichten zu den ‘göttlichen Winden’” des im Jahr 1931

geborenen Mediävisten Seno SeiichirÀ gibt einen konzisen Überblick zur
Biografie der Begriffe der “göttlichen Winde” kamikaze) und des “Lands der

Götter” shinkoku) von ihrem vormodernen bis zur ihrem modernen Kontext.
Unter anderem stellt Seno eine von anderen Forschern bislang wenig beachtete

Quelle aus dem Jahr 1274 vor, welche die “göttlichen Winde” erwähnt.
Senos Aufsatz bietet nicht nur einen Überblick der Quellen sondern ist

zugleich selbst Quelle für die Tendenzen innerhalb der nachkriegszeitlichen
Historikergeneration in Japan, die sich bemühte die nationalen Mythen des

“Lands der Götter” und der “göttlichen Winde” zu dekonstruieren. Seno
SeiichirÀ stammt – wie etwa auch Kawazoe ShÀji oder Saeki KÀji, die sich durch
ihre Beiträge zu den Mongoleneinfällen hervorgetan haben – aus Kyushu. Es

13 Zur Rezeption der JingÌ-Legende in der Neuzeit, siehe TREDE, 2008; zur Rezeption der
Mongoleneinfälle in der Neuzeit, siehe FRÖHLICH, 2009a; 2009b; KAWAZOE, 1977; KRÄMER

/SCHOBER/ SINGER im Druck; SAEKI, 2003: 243–249.

AS/EA LXVI•1•2012, S. 57–78



68 JUDITH FRÖHLICH

scheint also, dass die Mongoleneinfälle nicht nur Teil einer nationalen
Historiografie sondern auch – oder nach der Niederlage im pazifischen Krieg wieder –
Teil einer lokalen an Kyushu orientierten Historiografie sind. Während Seno,

Kawazoe und Saeki den diachronen Bedeutungswandel der Mongoleneinfälle in
Japan aufgezeigt haben KAWAZOE 1977; SAEKI 2003: 247–249), bleibt noch zu
beantworten, inwiefern sich die lokale Erinnerung in Kyushu und die nationale
Geschichtsschreibung zu den Mongoleneinfällen durch die Zeiten unterschieden

und ob oder wann sie zusammengeführt wurden.

II. Geschichten zu den “göttlichen Winden” Seno SeiichirÀ

Es ist noch in frischer Erinnerung, dass der ehemalige Premier Minister Mori
YoshirÀ 9G während seiner Amtszeit [der Jahre 2000–2001] äusserte,

“Japan sei das Land der Götter” und damit allerlei Aufsehen erregte.
Selbstverständlich war der ehemalige Premierminister Mori nicht der erste, der
feststellte, “Japan sei das Land der Götter” und damit die “Shinkoku-Ideologie”, die

“Ideologie des Lands der Götter”, aussprach.

Schon im neunten Buch des Nihon shoki \(@H “Chroniken Japans”

[aus dem Jahr 720] gibt es den Bericht, der König des [koreanischen Reichs]
Silla hätte gesagt, als er die Kriegsschiffe unter der Führung der [japanischen]
Kaiserin JingÌ heranfahren sah:

Ich habe gehört, im Osten gebe es ein Land der Götter, das man Japan nenne. Ferner gebe es

einen weisen Herrscher, den man Sumera Mikoto nenne. Bestimmt ist dies das göttliche
Heer dieses Lands. Wie könnte ich mich schützen, indem ich ein Heer aufstellte?

Ferner steht auch im Vorwort des JinnÀ shÀtÀki /Ž,·!“3¡@H “Chroniken der
rechtmässigen Nachfolge der göttlichen Kaiser”, von Kitabatake Chikafusa G+
ào 1293–1354):

Das grosse Japan ist das Land der Götter. Die himmlischen Vorfahren legten erstmals seinen

Grund, und die Sonnengöttin übergab dessen Herrschaft [ihren Nachfahren] auf ewig. Nur in
unserem Land gibt es dies. In anderen Ländern gibt es nichts dergleichen. Darum wird unser

Land das Land der Götter genannt.

Ursprünglich entstand die Idee, Japan sei das Land der Götter, aus dem schlichten

Glauben, dass der Boden Japans, die hier lebenden Leute und alle hier er-

AS/EA LXVI•1•2012, S. 57–78



“GÖTTLICHE WINDE” UND MONGOLENEINFÄLLE IN JAPAN 69

zeugten Dinge allesamt durch göttliche Kraft beschützt seien. Später, als Japan

in seinen Aussenbeziehungen Krisen gegenüberstand, entstand die Idee, dass

Japan ein durch die Götter beschütztes Land und durch ihre Hilfe uneinnehmbar
sei.

Diese Tatsache zeigt sich klar an der Phrase “das Land der Götter ist
unvergänglich” shinshÌ fumetsu /Ž =$õ die während den ausländerfeindlichen
Bewegungen in den 1850er und 1860er Jahren oder in den Kriegen ab dem Ende

des neunzehnten Jahrhunderts lebhaft verfochten wurde.
Während dem pazifischen Krieg entstand dann der “Glaube an den sicheren

Sieg”, also dass zuletzt durch den Beistand der Götter ein Wunder geschehen

und Japan im Krieg einen Sieg erringen werde, wie sehr auch der Kriegsverlauf
nachteilig verlief.

Es besteht kein Zweifel, dass die Überzeugung der Japaner, ein Unterliegen
im Krieg sei undenkbar, auf der Überzeugung gründete, dass während den
Mongoleneinfällen von 1274 und 1281 grosse Sturmwinde wehten, welche den Feind

AS/EA LXVI•1•2012, S. 57–78

vernichteten.
So dachte auch ich zur Zeit der Niederlage – ich war zwar nach dem alten

System ein Sekundaner, aber in der Notlage vertraute ich auf die Macht der
Götter – wann wohl die “göttlichen Winde” wehen würden. Am Ende wehten
jedoch keine “göttlichen Winde”, Japan wurde besiegt, und die Ideen vom “Land
der Götter”, von den “göttlichen Winden” und davon, “das Land der Götter sei

unvergänglich”, an welche die Japaner lange Zeit geglaubt hatten, verrannen

einfach.
Nach dem Krieg dann im Prozess der Durchführung der Okkupationspolitik

der amerikanischen Armee wurde die Shinkoku-Ideologie zusammen mit anderen

ultranationalistischen Ideologien vollständig abgelehnt. In einem solchen
Umfeld verschwand auch die populäre Forschung zu den Mongoleneinfällen, die
während dem Krieg den Kampfgeist anheben sollte; damit einhergehend entfiel
auch die Phrase der “göttlichen Winde” aus dem Bewusstsein der Leute. Die
“göttlichen Winde” wurden erneut von Historikern im Jahr 1958 aufgegriffen,
nachdem der Meteorologe Arakawa Hidetoshi 1907–1984) den Aufsatz “Es war
kein Taifun, der das Ende des Mongoleneinfalls von 1274 ankündigte” Bun’ei
no eki no owari wo tsugeta no wa taifÌ dewa nai ·"h © 3r ' çô

NØü ÿÙ in: Nihon rekishi \!¤ 120, Yoshikawa KÀbunkan)
veröffentlicht hatte.

Der Hauptpunkt des Aufsatzes war, dass der erste Mongoleneinfall des

Jahrs 1274 Bun’ei 11) im zehnten Monat des Mondkalenders, also nach heutiger

Zeitrechnung im November stattfand, und dass gemäss der Statistik der



70 JUDITH FRÖHLICH

Meteorologie für die Vergangenheit die Taifun-Saison schon vorbei war. Auch
in den zuverlässigen überlieferten Quellen fände sich kein Bericht, dass ein Taifun

gewütet hätte. Die These, im Jahr 1274 habe ein Taifun die mongolischen
Kriegsschiffe vernichtet, habe sich wohl aus einer Verwechslung mit dem zweiten

Mongoleneinfall im Jahr 1281 KÀan 4) ergeben, als ein Taifun aufkam.
Demgegenüber betonten Japan-Historiker, dass auch im Jahr 1274 ein

“göttlicher Wind” geweht und die mongolischen Kriegsschiffe vernichtet hätte.

Sie begründeten ihren Einwand auf Grund der Schilderung im Tagebuch von
KadenokÀji Kanenaka @+a?D " 1244–1308), in der es heisst: “Plötzlich

kam ein Gegenwind auf, der sie [die Mongolen] in ihr Heimatland zurückblies.”

Jedoch veröffentlichte Arakawa im Jahr 1960 wiederum seine “Erwiderung
zur Kritik verschiedener Schulen zum Ende des Mongoleneinfalls von 1274”
Bun’ei no eki no shÌmatsu ni tsuite shoke no hihan ni kotau·"h © 3r[ùÙûA(æ ©T 1„Û in: Nihon rekishi \!¤ 145); er tadelte die

Japan-Historiker, die betonten, “weil es in den Quellen überliefert sei,
entspreche es der Realität”, als unwissenschaftliche Menschen der Vorrenaissance

und erläuterte dann:

Es war nicht ein Taifun, der das Ende des Mongoleneinfalls von 1274 ankündigte. Die
vereinten Heere von Yuan und KoryÂ führten auf Grund eines Kriegsrats einen geplanten

Rückzug aus freien Stücken durch, bevor die saisonbedingten Winde im Winter stark würden.

Während der Rückzugsoperation gab es wohl einen geringen Sturm, aber sie ging so

gut vonstatten, dass man von einem wundersamen Rückzug sprechen könnte. Die ratlose

japanische Seite war wohl einfach erstaunt über das Verhalten des grossen Heers des Feinds,
das innert einer Nacht weg war.

Er hob also hervor, dass es wohl einen leichten Sturm gab, aber nicht in einem
Ausmass, dass er die mongolischen Kriegsschiffe vernichtet hätte, und dass es

sich um einen von mongolischer Seite geplanten Rückzug handelte.
Sicher treffen in Kyushu im November keine Taifune ein und auch im

Hachiman gudÀkun›‘J1@C das den Zustand in der Bucht von Hakata am
21. Tag des zehnten Monats im Jahr 1274 schildert, steht:

Als es darauf tagte und der einundzwanzigste Tag anbrach, blickte man früh nach Matsubara,

da war der Feind weg, der vorher dort gelagert hatte, und man liess den Blick über die
Meeresfläche schweifen, da gab es nicht eines der Schiffe, die bis gestern abend dort
gewesen waren. Wie ist das möglich? Falls sie geblieben sind, haben sie sich versteckt. Bis
zum Vorabend haben sie Schaden zugefügt. So hat man die ganze Nacht hindurch geklagt,

AS/EA LXVI•1•2012, S. 57–78



“GÖTTLICHE WINDE” UND MONGOLENEINFÄLLE IN JAPAN 71

dass die Menschen, die Kyushu bevölkern, untergehen würden. Man überlegte, wie sie so

verschwinden konnten, ob es nur ein Traum sei.

Die japanische Seite war erstaunt, ob es ein Traum sei, dass die mongolischen
Kriegsschiffe innert einer Nacht auf einmal verschwunden waren; davon dass

ein grosser Sturm geweht hätte, steht überhaupt nichts.
Wiederum wurden von den mongolischen Schiffen, die durch einen Taifun

am ersten Tag des siebten Schaltmonats im Jahr 1281 vernichtet wurden, in der
Umgebung des heutigen Takashima im Kreis Kitamatsuura der Präfektur Nagasaki

vom Meeresgrund viele Überbleibsel geborgen; dagegen sind in der Bucht
von Hakata keine entdeckt worden. Dies bestätigt wohl, dass im Jahr 1274, in
der Bucht von Hakata keine mongolischen Schiffe vernichtet wurden.

Jedoch gibt es auch Wissenschafter, die immer noch auf der These beharren,

ein grosser Sturm hätte den Schaden zugefügt, und betonen, dass die
mongolischen Kriegsschiffe nicht in der Bucht von Hakata sondern auf dem Heimweg

grossen Schaden erlitten hätten.

Diese Einzelheiten deuten darauf hin, dass es nicht einfach ist von der einmal

eingeimpften “Geschichtsauffassung der göttlichen Winde” loszukommen,
wie sehr auch die statistischen Daten der Meteorologie für die Vergangenheit
Beleg sind.

Seit den Aufsätzen von Arakawa sind schon über vierzig Jahre vergangen,
aber immer noch ist die Darstellung zu sehen, im Jahr 1274 seien die mongolischen

Kriegsschiffe in der Bucht von Hakata durch “göttliche Winde” vernichtet

AS/EA LXVI•1•2012, S. 57–78

worden.
Als auch ich einstmals ein Schulbuch zur japanischen Geschichte für den

Oberschulgebrauch verfasste, schrieb ich: “Es gibt auch die These, dass sich das

mongolische Heer aus Japan nicht zufolge göttlicher Winde zurückzog sondern
dass es ein geplanter Rückzug war.” Die Schulbuch-Ermittler des
Bildungsministeriums forderten eine Korrektur.

Der Grund für die Forderung einer Korrektur war, dass es bedenklich sei,

Dinge in einem Schulbuch zu schreiben, die noch nicht als etablierte Ansicht
festgelegt seien. Es scheint, dass dies die Meinung der Beratungsausschussmitglieder

war, die sich aus Personen reiferen Alters zusammensetzen.

Ich, der ich deswegen keine grosse Lust hatte ein gerichtlichtes Verfahren
etc. zu erzwingen, ging den Kompromiss ein, die Darstellung vom Haupttext in
eine Fussnote abzuändern. Ich merkte, dass selbst schon der Ausdruck “es gibt
die These” Opposition erzeugte, und sah ein, dass die Idee der “göttlichen
Winde” immer noch tief im Bewusstsein der Japaner verwurzelt war.



72 JUDITH FRÖHLICH

Arakawa schilderte, dass die These, während den Mongoleneinfällen des

Jahrs 1274 hätten “göttliche Winde” geweht, wohl aus einer Verwechslung
entstanden sei mit dem Jahr 1281, in dem “göttliche Winde” geweht hätten;
jedoch gibt es folgenden Abschnitt in der Abschrift des Erlasses des

Grossstaatsrats kansenji ÈÓ vom dritten Tag des zwölften Monats im Jahr 1275
Kenji 1) im Quellenbestand des Provinzialhaupttempels kokubunji -6*

von Satsuma:

Nun, sowohl TenmangÌ [Schrein des Sugawara no Michizane] als auch Provinzialhaupttempel

genannt, sollten sie nicht gebaut werden? Insbesondere, als die mongolischen Räuber

in Chinzei [Kyushu] ankamen und zum Kampf aufgeboten wurde, wehten göttliche Winde

stürmisch und die fremden Rebellen verloren ihr Leben. Sie bestiegen die Schiffe und

entweder gingen sie am Meeresgrund unter oder sie liefen am Ufer auf. War das zu jener

Zeit nicht die Bestrafung wundertätiger Götter oder der Schutz von Kannon [Bodhisattva der
Barmherzigkeit]?

Dieser Satz ist nicht der beschreibende Teil an sich des Erlasses des

Grossstaatsrats, sondern ein Zitat innerhalb des Erlasses von einem Abschnitt des

Berichts sÀjÀ (æ des Rats shoshi p des Tenman-Schreins und des

Provinzialhaupttempels. Daraus wird ersichtlich, dass schon unmittelbar nach
dem Rückzug des mongolischen Heers, die Ansicht entstand, dank dem Schutz
der Götter und Buddhas hätten “göttliche Winde” geweht.

Vor dem drohenden Einfall des mongolischen Heers auf Japan, befahlen
beide, der Kaiserhof und das Schogunat, Schreinen und Tempeln im ganzen
Land, für die “Unterwerfung des feindlichen Lands” tekikoku kÀfuku ¥-L}?
zu beten. Die Priester, die daraufhin beteten, hoben hervor, dass der durch die
Gebete erfolgte Schutz der Götter und Buddhas den Rückzug des mongolischen
Heers bewirkt hätte, und forderten als Ausgleich die Förderung des Baus von
Schreinen und Tempeln.

Solches ist ein gängiges Hilfsmittel von Priestern, um sich in die Herzen
der Menschen einzuschleichen. Weil also im Abschnitt des Berichts “göttliche
Winde wehten stürmisch” steht, kann man diesem nicht unbedingt als Beleg,
dass “göttliche Winde” wehten, trauen.

Ich vertraue deshalb mehr der Statistik von Arakawa als dem Abschnitt des

Berichts. Doch wird deutlich, dass die Japaner sich in der Vergangenheit immer
dann auf die “göttlichen Winde” besannen, wenn die Aussenbeziehungen
angespannt waren.

Im Jahr 1876 Meiji 9) wurde der Aufstand unzufriedener Samurai in
Kumamoto, die sich der Bekanntgabe des Verbots zum Schwerttragen durch die

AS/EA LXVI•1•2012, S. 57–78



“GÖTTLICHE WINDE” UND MONGOLENEINFÄLLE IN JAPAN 73

Meiji Regierung widersetzten, “Aufstand der Verbindung der göttlichen Winde”
jinpÌren no ran /ŽNØFS ¡ genannt; er wurde aber von der Garnison von

Kumamoto niedergeschlagen.
Ferner organisierte im April 1937 der Asahi Zeitungsverlag einen Flug

nach England für die Gratulation bei der Krönungsfeier vom englischen König;
der Pilot Iinuma Masaaki O"ì!“> 1912–1941) stellte einen neuen Flug-
Weltrekord von 94 Stunden 56 Sekunden für die Strecke Tokyo-London auf,
und weil die verwendete, vollständig in Japan gefertigte Maschine “Kamikaze
/ŽNØ ” getauft wurde, war die Bezeichnung “Kamikaze” beim japanischen

Volk auf ein Mal vielbeachtet.
Darauf gab sich im Mai 1937 Akazawa ShÀichi C”"Ò!“0 1921–1990),

der zum gesunden Kind des Jahrs 1933 gewählt und in die SumÀ-Grossturniere-
Trainingshalle von Nisho no Seki eingetreten war, den nom de guerre “
Kamikaze”. Er war ein beliebter Ringer, der während und nach dem Krieg tätig war,
im Jahr 1942 zur Oberklasse der SumÀ-Ringer aufstieg und zum Sekiwake-

[dritthöchsten] Rang avancierte. Bei Kriegsende mischte sich jedoch die
Militärbehörde ein, “es sei respektlos, den nom de guerre Kamikaze zu benutzen”; im
Juni 1945 änderte er seinen nom de guerre in “Kaizan #§¡” Nach dem Krieg,
im Jahr 1946 nahm er wieder den Namen “Kamikaze” an und auch nach seinem

Rücktritt im Jahr 1950 war er unter dem Namen “Kamikaze” tätig als Kommentator

des Programms berühmter SumÀ-Turniere von NHK [der japanischen

AS/EA LXVI•1•2012, S. 57–78

Rundfunkgesellschaft].
Ferner machte im Jahr 1944 am Ende des Zweiten Weltkriegs Vizeadmiral

¿nishi TakijirÀ W?¯%"ëFþ 1891–1945) des ersten Luftfahrtgeschwaders auf
dem Stützpunkt Mabalacat in den Philippinen die amtliche Bekanntmachung,
dass im Einklang mit der militärischen Operation “Sieg Nr. 1 ShÀ ichi gÀ §0

”, 250kg-Bomben in Zero-Kampflugzeuge aufgeladen und auf die feindliche
Flotte gestürzt würden, um die amerikanische Armee anzugreifen, die auf die
philippinische Insel Leyte vorgestossen war. Den Angriffstruppen wurde die
Bezeichnung Kamikaze-Trupp kamikaze tokubetsu kÀgekitai /ŽNØ(©Uk³Lº
gegeben. So wurde “Kamikaze” zum Kennwort für die danach folgenden vielen
waghalsigen Selbsmord-Bombenangriffe durch Absturz.

Jedoch gab es auch beim Kamikaze-Trupp, der wohl von den kamikaze, den

“göttlichen Winden”, die das mongolische Heer zurückdrängt hatten, seinen
Namen erhalten hatte, lediglich viele Opfer; zuletzt kam es zu keinem Wunder,
das Japan rettete. Die amerikanischen Soldaten, die sahen, wie die herabstürzenden

Flugzeuge auf tragische Weise eines nach dem anderen an der Meeres-



74 JUDITH FRÖHLICH

oberfläche abgeschossen wurden, gaben den Männern, welche die tollkühne
Handlung wiederholten, den Namen “Kamikaze”.

Darauf nannte man nach dem Krieg die Taxis, die wiederholt tollkühn
fuhren, “Kamikaze Taxis”. Da ging die Bedeutung der “göttlichen Winde”, die
durch den Schutz der Götter Japan aus einer Krise retteten, vollständig verloren.

Derart wird ersichtlich, dass auch die “göttlichen Winde”, die auf die
Mongoleneinfälle zurückgehen, über die Zeiten Aufstieg und Niedergang und

Wandel durchmachten.

Bibliographie

Primärliteratur

BOCKHOLD, Wolfgang
1982 Der Hachiman-gudÀkun als historische Quelle, insbesondere zu den

Invasionen der Mongolen in Japan. München: Ludwig Maximilian
Universität unveröffentlichte Dissertation).

HANAWA HÀkiichi ‰ !0 Hg.)
1983 “Hachiman gudÀkun ›‘J1@C ” In: Gunsho ruijÌ 5Ô(NŽ Ã

Tokyo: Zoku Gunsho ruijÌ Kanseikai, S. 386–416 erschienen 1819).
KAWAZOE ShÀji $+]¼
1971 ChÌkai, genkÀ bÀrui hennen shiryÀ: ikoku keigo ban’yaku shiryÀ no

kenkyÌ #@Ãs÷Lbq4¤ É : + -A–*+š© É .D0¦
Fukuoka: Fukuokashi KyÀiku Iinkai.

KOMATSU Shigemi?®925¾ Hg.)
1988 MÀko shÌrai ekotoba :É ?¢•3¥@Ž Tokyo: ChuÀ KÀronsha Nihon

no emaki \ 3¥+ Bd. 13).
TAKEUCHI RizÀ et al. Hg.)
1971–2008 Kamakura ibun I¼9Fª· Tokyo: TÀkyÀdÀ Shuppan 42 Bde.

plus Zusatz-Bd).
YAMADA An’ei¡+`¹4 Hg.)
1891 Fukutekihen ?¥4 Tokyo: Yoshikawa Hanshichi.

AS/EA LXVI•1•2012, S. 57–78



“GÖTTLICHE WINDE” UND MONGOLENEINFÄLLE IN JAPAN 75

Sekundärliteratur

AIDA NirÀ -(+`¼Fþ

1958 MÀko shÌrai no kenkyÌ :É ?¢• .D0¦ Tokyo: Yoshikawa KÀbun¬

kan.

AMINO, Yoshihiko
2008 MÀko shÌrai :É ?¢• Iwanami Shoten Amino Yoshihiko chosaku

shÌ 3âGþ´–:‡ŒLö Bd. 5; zuerst erschienen 1974).
ARAI Takashige àÅ Gý

2007 MÀko shÌrai :É ?¢• Tokyo: Yoshikawa KÀbunkan SensÀ no

AS/EA LXVI•1•2012, S. 57–78

Nihonshi V¹ \ Bd. 7).
BATTEN, Bruce Loyd.
2003 To the Ends of Japan: Premodern Frontiers, Boundaries and Inter¬

actions. Honolulu: Hawaii University Press.

CONLAN, Thomas D.
2001 In Little Need of Divine Intervention: Takezaki Suenaga’s Scrolls of

the Mongol Invasions of Japan. Ithaca, N.Y.: East Asia Program.

i. D. “Myth, Memory and the Mongol Invasions of Japan.” In: Katherine
TSIANG MINO / Hans B. THOMSEN Hg.): Reinventing the Past:
Archaism and Antiquarianism in East Asian Art and Visual Culture.
Chicago: The Center for the Art of East Asia, University of Chicago
and Art Media Resources, Inc.

CORTAZZI, Hugh
1983 Isles of Gold: Antique Maps of Japan. New York: Weatherhill.
DELGADO, James P.

2009 Khubilai Khan’s Lost Fleet: History’s Greatest Naval Disaster. Lon¬
don: Bodley Head.

FRIDAY, Karl
2004 Samurai, Warfare and the State in Early Medieval Japan. New York:

Routledge.
FRÖHLICH, Judith
2003 “Land Administration in Medieval Japan: Ito no shÀ in Chikuzen

Province, 1131–1336.” History 88.1: 3–16.
2009a “Die Dämonen von Mukurikokuri: Die Erinnerung an die Mongolen¬

einfälle in der ausgehenden Edo–Zeit.” In: Robert WITTKAMP Hg.):
Medien und kulturelle Erinnerung in vormoderner japanischer
Literatur. München: Iudicium, S. 86–105.



76 JUDITH FRÖHLICH

2009b “Vom Krieger zu den Kriegerwerten: Die Mongoleneinfälle des drei¬

zehnten Jahrhunderts und deren Umdeutung im neunzehnten Jahrhundert.”

Zeitschrift der deutschen morgenländischen Gesellschaft 159.1:
81–104.

GERBER, Adrian
2005 Gemeinde und Stand. Stuttgart: Lucius & Lucius.
HORI, Kyotsu
1988 “The Economic and Political Effects of the Mongol War.” In: John W.

HALL / Jeffrey MASS: Medieval Japan: Essays in Institutional
History. Stanford: Stanford University Press, S. 184–198.

IKEUCHI Hiroshi"µ¿
1931 GenkÀ no shin kenkyÌs÷ à.D0¦ Tokyo: TÀyÀ Bunko.
IRUMADA Nobuo•KÃ+`Ó[1986 HyakushÀ mÀshijÀ to kishÀmon no sekai ,® +c(æýC§@û· F+|

Tokyo: TÀkyÀ Daigaku Shuppankai zuerst erschienen 1982).
KAKEHI ShÀji 2LõŠ
2001 MÀko shÌrai to tokuseirei :É ?¢•ýão Tokyo: KÀdansha.

KAWANE, Yoshiyasu
1997 “The Formalisation of Testimonials of Valour in Medieval Japan.” In:

Richard BRITNELL Hg.): Pragmatic Literacy, East and West 1200–
1330. Woodbridge: The Boydell Press, S. 247–259.

KAWAZOE ShÀji $+]¼
1977 MÀko shÌrai kenkyÌ shiron :É ?¢•.D0¦ A Tokyo: Oyamakaku

Shuppan ChÌseishi sensho]F F¨( Bd. 1).
1990 “Japan and East Asia.” In: Kozo YAMAMURA Hg.): The Cambridge

History of Japan, Bd. 3: Medieval Japan. Cambridge: Cambridge
University Press, S. 396–446.

KEIRSTEAD, Thomas
1992 The Geography of Power in Medieval Japan. Princeton: Princeton

University Press.

KOND¿ Shigekazu F<@0
2003 “Mongoru no shÌrai j{<s ?¢• ” In: ders. Hg.): Mongoru no

shÌrai j{<s ?¢• Tokyo: Yoshikawa KÀbunkan, S. 7–105
Nihon no jidaishi \ r Bd. 9).

KRÄMER, Frank / Katharina SCHOBER / Julika SINGER Hg.)

i. D. Historicizing the “Beyond”: The Mongolian Invasion as a New Di¬
mension of Violence?. Heidelberg: Universitätsverlag Winter.

AS/EA LXVI•1•2012, S. 57–78



“GÖTTLICHE WINDE” UND MONGOLENEINFÄLLE IN JAPAN 77

KURODA Toshio U+`úLô
2004 MÀko shÌrai :É ?¢• Tokyo: ChÌÀ kÀron Shinsha Nihon no reki¬

shi \Gþ!¤ Bd. 8; zuerst erschienen 1971).
MURAI ShÀsuke Å1û
1999 ChÌsei Nihon no uchi to soto ]F \ µýF Tokyo: Chikuma

AS/EA LXVI•1•2012, S. 57–78

ShobÀ

2001 HÀjÀ Tokimune to MÀko shÌrai G‘rÇý:É ?¢• Tokyo: Nihon
HÀsÀ Shuppan KyÀkai.

NAMU Kihaku‡*Sä

1996 MÀko shÌrai to Kamakura bakufu :É ?¢•ýI¼9…Ì Tokyo: Rin¬
sen Shoten.

OHTA, Aya
1997 “The Mongol Invasions.” In: Lynne SHANER Hg.): Twelve Centuries

of Japanese Art. Washington D.C.: Smithsonian Institution, S. 90–93.

¿JI, Toshiaki `Y>
1996 Echizu no sekaizÀ 3¥`# F+|ÿ Tokyo: Iwanami Shoten.

OZAKI Tsunayoshin>3á
2001 HÀjÀ Tokimune to Nichiren, MÀko shÌrai G‘rÇý ; :É ?¢

• Tokyo: Sekai Shoin.
RAMBELLI, Fabio
1996 “Religion, Ideology of Domination, and Nationalism: Kuroda Toshio

on the Discourse of Shinkoku.” Japanese Journal of Religious Studies

23.3–4: 387–426.
SAEKI KÀji €_H!Q
2003 Mongoru shÌrai no shÀgeki j{<s?¢• >³ Tokyo: ChÌÀ

KÀronsha Nihon no ChÌsei \ ]F Bd. 9).
SAEKI, Shin’ichi
2008 “Figures du samuraï dans l’histoire japonaise depuis Le Dit des Heiké

jusqu’ au Bushidô.” Übers. von Pierre-François SOUYRI. Annales HSS

63.4: 875–894.
SAT¿ Shinn’ichi€<Fb0
1983 Nihon no chÌsei kokka \ ]F-æ Tokyo: Iwanami Shoten.
SCHEID, Bernhard
o.J. “Geschichte: Shinto Mittelalter/Kamikaze.”

<http://www.univie.ac.at/rel_jap/an/Geschichte:Shinto_Mittelalter/Ka
mikaze#Angriffe_auf_Japan> eingesehen am 17.1.2012).



78 JUDITH FRÖHLICH

SEGAL, Ethan
2000 “Changing Medieval Identity and the Mongol Invasions.” Paper pre¬

sented at the Asian Studies Conference Japan, Tokyo, Japan, summer
2000 unpubliziert).

SENO SeiichirÀ &\Gþ2î0Fþ

1975 Chinzei gokenin no kenkyÌ IÞ?¯Ñæê .D0¦ Tokyo: Yoshikawa
KÀbunkan.

SUGIYAMA Masaakiy¡!“>
2007 “TÀzai no sekaizu ga kataru jinrui saisho no daichihei ¡?¯ F+|#

á@Î êNŽ0M W`£ ” In: ders. et al Hg.): Daichi no ShÀzÀ:
Ezu, chizu ga monogataru sekai W` 6Æÿ: 3¥#¯`#á@Î F
+| Kyoto: Kyoto Daigaku gakugei Shuppankai, S. 54–83.

SOUYRI, Pierre
2001 The World Turned Upside Down: Medieval Japanese Society. New

York: Columbia University Press.

TREDE, Melanie
2008 “Banknote Design as Battlefield of Gender Politics and National Re¬

presentation in Meiji Japan.” In: Doris CROISSANT / Catherine VANCE

YEH / Joshua S. MOSTOW Hg.): Performing Nation: Gender Politics
in Literature, Theater, and the Visual Arts of China and Japan, 1880–
1940. Leiden und Boston: Brill, S. 55–104 Sinica Leidensia, vol. 91).

TURNBULL, Steffen
2008 The Samurai Swordsman: Master of War. North Clarendon: Tuttle

Publishing.
WAKABAYASHI, Haruko
2009 “The Mongol Invasions and the Making of the Iconography of Foreign

Enemies: The Case of Shikaumi jinja engi.” In: Andrew E. GOBLE et

al. Hg.): Tools of Culture: Japan’s Cultural, Intellectual, Medical,
and Technological Contacts in East Asia, 1000–1500s. Ann Arbor:
Association of Asian Studies, S. 105–133 Asia Past & Present: New
Research from AAS, Nr. 2).

ZÖLLNER, Reinhard
2009 “Kontrafaktische Insulierung: Japan.” In: Thomas ERTL / Michael

LIMBERGER Hg.): Die Welt 1250–1500. Wien: Mandelbaum, S. 383–
402 Globalgeschichte: Die Welt 1000–2000, Bd. 2).

AS/EA LXVI•1•2012, S. 57–78


	Die Mongoleneinfälle in Japan mit einer Übersetzung von Seno Seiichirō : "Geschichten zu den 'Göttlichen Winden'"

