
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 66 (2012)

Heft: 2

Artikel: 'Wiedervereinigung' der russischen und westlichen Indologie?

Autor: Wezler, Albrecht

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-306446

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-306446
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


WIEDERVEREINIGUNG' DER RUSSISCHEN
UND WESTLICHEN INDOLOGIE?

Albrecht Wezler, Universität Hamburg

AS/EA LXVI•2•2012, S. 403–451

Abstract 1

The considerations expounded here have been triggered by two recent Indological publications,

viz. those named at the very beginning of the article. The first of these forms the historical starting

point for the brief sketch of the relations between Russian and Western, especially German

Indology from ca. 1850 down to the present day, for which, however, other sources, first of all
books and articles of Russian authors, were also used §1). It is, however, the second publication,

viz. part I of the Commemoration Volume for the famous Russian Indologist and Vedist T. JA.

Elizarenkova, which is the centre of attention: the present essay is first and foremost a reviewarticle

of 32 contributions to this volume §2, i.e. 2.1–2.32). In the final part §3) a general analysis

of the various contributions is attempted, first of all with regard to the mutual knowledge of the

work done by Russian Indologists on the one hand, and western Indologists, on the other, and it is
suggested that in order to overcome the deficiencies which have been diagnosed an international

meeting of the two groups of scholars be organized in the near future.

1

Die im Titel anklingenden Gedanken sind veranlaßt durch zwei indologische
Neuerscheinungen, wobei allerdings beide so neu auch wieder nicht sind, da sie

schon 2007 bzw. 2008 publiziert worden sind. Es handelt sich zum einen um

Otto Böhtlingk an Rudolf Roth: Briefe zum Petersburger Wörterbuch 1852–
1885. Herausgegeben von Heidrun BRÜCKNER und Gabriele ZELLER. Bearbeitet
von Agnes STACHE-WEISKE. Wiesbaden: Harrassowitz Verlag 2007 Veröffentlichungen

der Helmuth von Glasenapp-Stiftung, Bd. 45). XI, 870 S. ISBN 978-
3-447-05641-0.

1 Für – vor allem – logistische Unterstützung habe ich zu danken den Freunden Georg Bud¬

druss, Reinhold Grünendahl, Leonid Kulikov, Renate Söhnen-Thieme, Malgorzata Wie-linska-

Soltwedel und Michael Witzel.



404 ALBRECHT WEZLER

und zum anderen um

Indologica. Sbornik statej pamjati T. Ja. Elizarenkovoj. Kniga 1. Sostaviteli: L.
KULIKOV, M. RUSANOV. Rossijskij gosudarstvennyj gumanitarnyj universitet.
Orientalia et Classica. Trudy Instituta vostocnych kul'tur i anticnosti. Vypusk
XX.) Moskva: 2008 Indologica. T. Ya. Elizarenkova Memorial Volume. Book

1. Compiled and edited by L. KULIKOV, M. RUSANOV, Russian State

University for the Humanities. Orientalia et Classica. Papers of the Institute of
Oriental and Classical Studies. Issue XX). Moscow: 2008, 532 S.

“Die Briefe”, stellen die Herausgeberinnen in ihrem Vorwort fest, “betreffen das

wohl bedeutendste Gemeinschaftsprojekt der europäischen Sanskritphilologie im
19. Jahrhundert, das bis heute weltweit maßgebliche sog. ‘Große Petersburger

Wörterbuch’ genauer: Sanskrit-Deutsches Wörterbuch), welches zwischen 1855
und 1875 publiziert wurde” – und dem später das sog. “Kleine Petersburger

Wörterbuch” genauer: Sanskrit-Wörterbuch in kürzerer Fassung) folgte, für das

Böhtlingk hinfort B.) verantwortlich – inzwischen allein verantwortlich –
zeichnete. “Gemeinschaftsprojekt”, weil an diesem Wörterbuch, dessen Erarbeitung

von B. als Mitglied der Kaiserlichen Akademie der Wissenschaften von
Sankt Peterburg die auch beide Wörterbücher, PW und pw, finanzierte)2

“angestoßen und hauptverantwortlich durchgeführt wurde”, vor allem auch R.
Roth in Tübingen und A. Weber in Berlin, um die wichtigsten zu nennen,
mitgearbeitet haben.

Zusammenarbeit also zwischen einem mehr als zwei Jahrzehnte in Sankt
Petersburg arbeitendem deutschen, aus Lübeck stammenden Sanskritisten 3

zunächst holländischer, später dann aus Dankbarkeit) russischer Nationalität'
und zwei deutschen Fachkollegen d.h. in Deutschland tätigen). Treffend
bemerken die Herausgeberinnen:

Die hier veröffentlichten Briefe […] ermöglichen erstmals, die Arbeitsweise, Organisation,
wissenschaftlichen Prinzipien und Kommunikationsstrukturen über einen Zeitraum von
mehreren Jahrzehnten zu verfolgen und zu analysieren. Diese Quelle, die sich ohne Rücksicht

auf Dritte zu Sachen und Personen, Schulbildungen und konkurrierenden Projekten

2 S. BRÜCKNER / ZELLER, 2007: 242: “Das Sanskrit-Wörterbuch hätte wohl nicht woanders er¬

scheinen können, da über solche Geldmittel nicht viele Anstalten und Buchhändler zu
verfügen haben.”

3 Er selbst BRÜCKNER / ZELLER, 2007: 745) weist darauf hin, daß sein Familienname “ohne

Widerwort auf betling Hammel zurück s.[iehe] Grimm)” geht.

AS/EA LXVI•2•2012, S. 403–451



RUSSISCHE UND WESTLICHE INDOLOGIE: WIEDER VEREINT? 405

äußert4 [denn es handelt sich schließlich um Privatschreiben, die von B. sicher nicht für die

Veröffentlichung bestimmt waren; A.W.] erlaubt einen aufschlußreichen Blick hinter die
Kulissen des Wissenschaftsbetriebs […], und dokumentiert die Konstitution eines wichtigen
Bereichs des dominanten europäischen historisch-philologischen Diskurses im 19.

Jahrhundert.5

Unter allgemeinen geistes- und wissenschaftsgeschichtlichen Gesichtspunkten
betrachtet gewähren diese Briefe, obwohl sie nur gut drei Jahrzehnte der 2.

Hälfte des 19. Jh umfassen und der Wahrnehmungshorizont ihres Verfassers

naturgemäß begrenzt war, einen höchst aufschlußreichen, geradezu faszinierenden

Blick auf die Beziehungen zwischen Rußland und dem restlichen Europa.

Welch selbstverständlicher wissenschaftlicher Austausch – trotz z.T. schrecklicher

postalischer Verbindung(en) –, welche selbstverständliche Freiheit auch

im Wechsel von Wissenschaftlern – und Studenten6 – von West nach Ost und in
umgekehrter Richtung, welch hohes Maß akademischer Solidarität über Staats-und

Landesgrenzen hinweg, 7 z.T. ungeachtet kriegerischer Auseinandersetzungen

vom Krimkrieg 1853–1856 bis zum Deutsch-Französischen Krieg
1870/71), welch herausragendes bzw. überwältigendes Bewußtsein einer über-

4 S. die Rezension der “Briefe”) von K. MYLIUS in: Asiatische Studien LXII.4, 2008: 1241–

1249, insbesondere 1243 ff. – Mylius führt, ohne den privaten Charakter der Korrespondenz
zu erwähnen, eine Reihe von Beispielen aus den Briefen an, die zeigen, daß B. kräftig
austeilen konnte bzw. kein Blatt vor den Mund nahm. Wenn er dabei B.s Aussage “Benfey

leidet geradezu an einer Mauldiarrhöe, die unheilbar zu sein scheint” das Zitat findet sich

BRÜCKNER / ZELLER, 2007: 367) als “ans Ordinäre grenzende Äußerung” bezeichnet, kann

ich ihm nicht ganz folgen. “Logorrhöe”, in der Medizin Terminus für eine krankhafte

Geschwätzigkeit, wurde früh auch übertragen verwendet. B. hätte natürlich, weniger
drastisch, auch sagen können, daß “Benfey die Tinte nicht halten kann”, eine bekanntlich noch

heute gelegentlich zu beobachtende Blasenschwäche' In solchen Fällen bedauert man

selbstredend besonders, daß Roths Antwortbriefe nicht erhalten sind bzw. bisher nicht
zutage gekommen sind. Es wäre doch spannend zu lesen, wie er auf solche ‘Beschimpfungen’

von Fachkollegen reagiert hat. Im übrigen gebraucht B. auch weniger drastische Ausdrücke,

wenn er Benfey kritisiert, z.B. “(m)an muß aber gestehen, daß er ein scharfsinniger Mann ist

und daß seine Arbeitsfähigkeit eine enorme ist” BRÜCKNER / ZELLER, 2007: 247) oder “[…]
Benfey, der nicht genug schreiben kann” BRÜCKNER / ZELLER, 2007: 351) oder “der

redselige Benfey hat ja wieder zwei starke Abhandlungen in die Welt gesandt” BRÜCKNER /

ZELLER, 2007: 743). Die “Briefe” enthalten rd. 140 Erwähnungen von Benfey, von denen

viele für die Geschichte des Verhältnisses zwischen B. – der den ‘Konkurrenten’ durchaus

auch gefördert hat – und ihm wichtig sind.

5 BRÜCKNER / ZELLER, 2007: VII.
6 Ich denke z.B. auch an S. F. OL'DENBURG, der bei H. JACOBI studierte.

7 Durch MYLIUS werden in dieser Hinsicht die Akzente verschoben!

AS/EA LXVI•2•2012, S. 403–451



406 ALBRECHT WEZLER

nationalen akademischen Gemeinschaft, trotz aller persönlichen Fehden,
Rankünen und abschätzigen Urteile, und welch ausgeprägte Bereitschaft zu wechselseitiger

Hilfe!
Mit dem Ende des 1. Weltkriegs8 und seinen Folgen, vor allem der Errichtung

der Sowjetunion, erst recht nach dem 2. Weltkrieg und dem Zuziehen des

Eisernen Vorhangs war es erst einmal und auf lange Zeit vorbei mit diesen

paradiesischen' Zuständen. Natürlich waren nicht alle Kontakte bzw. jegliche
Form von Austausch schlagartig und für die gesamte Periode von mehr als 70
Jahren erstorben bzw. unterbunden. Sylvain Lévi und Sergej F. Ol'denburg
tauschten weiterhin Briefe aus,9 um eine wichtige Ausnahme zu nennen. So
erreichten z.B. auch Publikationen “sowjetischer” / sowjetischer Indologen
Zeitschriften und Bücher) westliche Bibliotheken Universitäts-, Instituts- und

Privatbibliotheken), wurden rezensiert und in gewissem Umfang10 auch von den

westlichen Kollegen in ihren eigenen Arbeiten berücksichtigt, der eine oder

andere Aufsatz sogar im Westen England, die Niederlande) veröffentlicht, ja
auf besonders herausragende Beiträge wurde durch entsprechende, die Ergebnisse

bestimmter Teilbereiche sowjetischer Forschungen, referierende Aufsätze
westlicher Indologen mit besonderem Nachdruck hingewiesen. Das bekannteste

8 Zu dem Zeitraum bis zum 1. Weltkrieg s. A. VIGASIN / G. BONGARD-LÉVIN, “Indological
Studies at the End of the 19th and the Beginning of the 20th Century.” In: Glimpses of

Ancient India through Soviet Eyes.. Ed. by Jagdish VIBHAKAR / Usha GARG. Delhi: Sundeep

Prakashan, 1989, S. 57–74. – Ausführlichere Darstellungen dieser Periode bieten wohl
BONGARD-LÉVIN Bóngard-Lévin), G. / VIGASIN, A., The Image of Ancient Indian Civilisation

in the USSR. Moscow: Progress Publishers, 1984, und VIGASIN, A. A. et alii, eds.):

Istorija otecestvennogo vostokovedenija s serediny XIX v. do 1917 goda. Moskva: Vostocnaja

literatura, 1997. Erwähnenswert im Zusammenhang der Geschichte der russischen

Indologie ist außerdem das mir als “schön” empfohlene Buch von A. A. VIGASIN: Izucenije

Indii v Rossii ocerki i materialy) [Das Studium Indiens in Rußland Skizzen und Materialien)].

Moskau: Izdatel’ Stepanenko, 2008, von dem aber nur etwa 150 Exemplare gedruckt

wurden und das mir leider nicht zugänglich war.
9 Vgl. Correspondances orientalistes entre Paris et Saint Pêtersbourg 1887–1935). Edited by

GRIGORIJ M. BONGARD-LÉVIN, ROLAND LARDINOIS and ALEKSEJ A. VIGASIN. Mémoires de

l' Académie des Inscriptions et Belles-Lettres, vol. 26. Paris: de Boccard, 2002, 309 S.,

plates siehe auch die Rezension von ROSANE ROCHER, JAOS 129.4, 2009: 635–643). Diese

Publikation habe ich nicht berücksichtigt aber nicht wegen des anti-deutschen Furors des

bedeutenden französischen Gelehrten, zu dem zu verweisen ist auf G. GRÜNENDAHL:

“Archives des Artifices or The Reinvention of ‘German Indology’” in Terms of a Mythical
Quest of Origins. Halle an der Saale: Universitätsverlag Halle-Wittenberg, 2012, vor allem
S. 63).

10 Die stärkste Beschränkung bildeten wohl mangelnde / mangelhafte Russisch-Kenntnisse.

AS/EA LXVI•2•2012, S. 403–451



RUSSISCHE UND WESTLICHE INDOLOGIE: WIEDER VEREINT? 407

Beispiel ist wohl J. W. de Jongs “Recent Russian Publications on the Indian
Epic”.11 Auch traf man sich auf internationalen Kongressen und Tagungen wie
z.B. dem “25th International Congress of Orientalists” 1960 in Moskau oder der

“5th World Sanskrit Conference” 1981 in Benares / Varanasi. Es fragt sich
allerdings, ob “traf sich” das richtige Wort ist, denn aus den westlichen Ländern
reisten Wissenschaftler als Einzelpersonen an, aus der Sowjetunion aber kam
eine “Delegation”, die von einem Wir-Gefühl beherrscht war12 und deren
Mitglieder vermutlich ein wachsames Auge auf einander hatten. Serebrjanyj – dem

wir die m.E. scharfsinnigste, hellsichtigste und schonungsloseste
geistesgeschichtliche Analyse des “Sowjetischen Paradigmas” verdanken – stellt zurecht

AS/EA LXVI•2•2012, S. 403–451

fest:

our historical-cultural monism' was not only imported, it was also bookish, abstract [meine

Hervorhebung, A. W.], purely intellectual [and one case of this abstractness] was the fact

that, after 1917 more exactly, beginning in the 1920s) and right up to the end of the 1950s,

early 1960s, Soviet human scientists virtually never travelled abroad.13

Das heisst wohl: sie durften nicht ins Ausland reisen, zumindest nicht ins westliche.

Umgekehrt war es für westliche Indologen nahezu unmöglich, in die

Sowjetunion zu fahren, um z.B. dort Fachvorträge zu halten, vor Ort den
wissenschaftlichen Gedankenaustausch zu pflegen usw. Danach besserte sich die Lage

ein wenig. So hielt z.B. G. Buddruss Mainz) engen Kontakt zu G. A. Zograf
und anderen sowjetischen Indologen, vorwiegend das Neuindische betreffend,
und betrieb zusammen mit “seinem besten russischen Freund Alexander Grjunberg”

ein gemeinsames Buchprojekt Forschungen im Pamir und Hindukusch,
eine bisher noch unbekannte Dard-Sprache betreffend), das aber durch den

frühen Tod Grjunbergs 1999) leider ein Fragment geblieben ist. Immerhin war
Buddruss in diesem Zeitraum 1966–1981) dreimal in St. Petersburg, und Grjunberg

besuchte ihn seinerseits mehrfach in Mainz. Auch auf der Ebene von
Institutionen kam es zu Kontaktaufnahmen: So schlossen z.B. die Universitäten von
Hamburg und Leningrad einen Kooperationsvertrag, den es durchaus auch

11 Adyar Library Bulletin 39, 1975: 1–42. Vgl. auch den 2. Teil seines Aufsatzes “The Study of

the Mahabharata. A Brief Survey,” Hokka-Bunka-Kenkyu 10, 1984: 1–21.

12 Ich erlebte selbst, wie Mitglieder der Delegation, als herausragende’ sowjetische Indologen

bei der Eröffnungsfeier auf die Bühne kamen, sich zuriefen: “vot i naši” (“da sind die
Unsrigen”).

13 SEREBRJANYJ: “On the ‘Soviet Paradigm’ Remarks of an Indologist)”. Studies in East Euro¬

pean Thought 57, 2005: 93–138; Zitat auf S. 100.



408 ALBRECHT WEZLER

gelang mit Leben zu erfüllen. “Westlich” bedarf mit Blick auf die Epoche nach

dem 2. Weltkrieg freilich der Präzisierung: Der Ausdruck hat – abgesehen von
der Enge meines Blickes, der kaum über die Grenzen des deutschsprachigen

Raumes hinausreicht, da mir eine Suche nach relevanter, auf andere Länder des

Westens bezogener Literatur nicht möglich war14 – keine primär) geographische

Bedeutung mehr), sondern eine politische, welche die zum Ostblock' zählenden

Staaten / Länder / politischen Gebilde ausschließt, darunter eben auch einen
der beiden Teile Deutschlands, die DDR. Insofern gilt das hier Gesagte nur für
diesen politischen Westen' Was die Beziehungen der DDR-Indologie zu der

der Sowjetunion betrifft, so scheint der Versuch einer Gesamtdarstellung noch

nicht unternommen worden zu sein.15 Noch weniger weiß ich über das Verhältnis

der sowjetischen Indologie zu der in anderen Bruderländern' wie Polen, die
Tschechoslowakei16 usw. – soweit es dort überhaupt eine Indologie gab –, ganz

zu schweigen von der Situation in Jugoslawien. Das gravierendste und
sprechendste Zeichen für die grundlegende Änderung(en) der Beziehungen zwischen
der westlichen und der sowjetischen Indologie ist, jedenfalls in dem von
Serebrjanyj genannten Zeitraum von 1917 bzw. 1920 bis in die 1960er Jahre, das

nahezu völlige Fehlen persönlicher / brieflicher Kontakte oder gemeinsamer
Forschungsprojekte. Der entscheidenste Grund für das Auseinanderdriften der beiden

Indologien aber lag zweifellos im Bereich der Ideologie: hier – von der

UdSSR – als bürgerlich abgestempelter Kapitalismus und Demokratie, dort sich

selbst als marxistisch bezeichnender Sozialismus und eine Diktatur. Dabei waren
es nicht die ideologischen bzw. politisch-ökonomischen Gegensätze als solche,

die das Miteinander beschädigten, sondern damit einhergehende Erscheinungen

14 Die Enge meines Blickes ist also nicht etwa dadurch bedingt, daß ich einen Gedanken A. P.

Baránnikovs fortspinnend VIBHAKAR / GARG, 1989: 105), der Ansicht wäre, daß eine

besondere Gemeinsamkeit und Nähe zwischen der russischen / sowjetischen und der deutschen

Indologie darin bestünde, daß beide Länder keine Kolonialmächte in Bezug auf Indien
waren. Wäre diese Tatsache relevant, müßten auch andere westeuropäische Länder, z.B.

Italien, in die Betrachtung einbezogen werden, ganz abgesehen von den jeweiligen wahren

historischen Gründen für das Interesse an Indien.
15 Erwähnt sei aber doch L. GÖHLER: “Sanskritistik und Indische Altertumskunde in Leipzig.

Historischer Abriß speziell der Jahre 1949 bis 1990.” Sitzungsberichte der Leibniz-Sozietät

zu Berlin 48.5: 119–133 Berlin 2001). – Der Aufsatz ist mir freilich nur dem Titel nach

bekannt.

16 Ich denke hier besonders an Jaroslav Vacek, den das Regime dazu zwang, zur Mongolistik
überzuwechseln, weil es einen Dolmetscher / Übersetzer brauchte. Daß er es am Ende
verstanden hat, aus seinen Mongolisch-Kenntnissen Honig auch für indologische Probleme zu

saugen, steht auf einem anderen Blatt.

AS/EA LXVI•2•2012, S. 403–451



RUSSISCHE UND WESTLICHE INDOLOGIE: WIEDER VEREINT? 409

bzw. Folgen. Die westliche Indologie darf man wohl im Hinblick auf die politischen

usw. Überzeugungen ihrer Mitglieder als bunten Haufen' bezeichnen, der

vor allem die Freiheit genoß, während die sowjetische Indologie wie alle
Geisteswissenschaften dort Jahrzehnte “of pressure and repression”17 erlebten. Für
die westliche Indologie war es weniger ein Problem, daß sie im Einzelfall nicht
wußte und sofort erkennen konnte, ob ein sowjetischer Autor überzeugter

Kommunist war oder nur den überlebensnotwendigen Kotau vor dem Regime
und seinem Machtapparat machte, d.h. daß sie auf jeden Fall erst den Ideologie-
Schutt' beiseite räumen mußte, um diejenige Schicht freizulegen, an der sie

letztlich allein) interessiert war – sofern eine solche Trennung überhaupt möglich

war. Aber wer im Westen an einer sowjetischen Arbeit wirklich interessiert
war, wußte im Allgemeinen, wie man die Spreu vom Weizen scheidet.

Das eigentliche Problem – generell für westliche Geisteswissenschaftler –
war aber wohl das, was Serebrjanyj treffend den sowjetischen “Überlegenheitskomplex”

bezeichnet, “or, using somewhat more traditional language, pride or

AS/EA LXVI•2•2012, S. 403–451

the absence of humility.

It was often assured [fährt er erklärend fort] always sincerely?) that the Soviet scholar' was

fitted with the uniquely scientific' and unquestionably valid' world view' method'
named Marxism' or Marxism-Leninism' other, less envelopping labels were dialectics'
dialectical materialism' historical materialism' etc.). This method' assured the Soviet

scholar' superiority over non-Marxist' scholar, and, moreover, served as a kind of a

passepartout to all scholarly and not only scholarly) problems. 18

Mit in diesem Sinne sich grundsätzlich überlegen dünkenden Fachkollegen
möchte man eher nichts zu tun haben, will man sich ebenso wenig gern auf einen

Dialog einlassen wie etwa mit religiösen Fundamentalisten. Man würde der

Indologie in der Sowjetunion aber zweifellos Unrecht tun, ließe man unerwähnt,
daß sie sich im Wesentlichen aus eigener Kraft in einer Weise methodisch und

thematisch entwickelt hat, die z.T. grundsätzlich noch heute für den Westen als

vorbildlich bzw. immer) noch nicht überholt, d.h. eingeholt und übertroffen zu

gelten hat. Besonders lehrreich in dieser Hinsicht ist der Beitrag von G. G.

Kotovsky, “Soviet Indology: Ways and Stages of Development”19, insofern das,

was hierzulande meist unter “Indologie” – “Indologie” wurde / wird als
Oberbegriff also beibehalten! – verstanden wird, zur “classical philology” sozusagen

17 SEREBRJANYJ, 2005: 93.

18 SEREBRJANYJ, 2005: 96.

19 VIBHAKAR / GARG, 1989: 3–15, hier 12 f.



410 ALBRECHT WEZLER

schrumpft, die auf Platz 7 einer Liste von “chief achievements in the different
spheres of Soviet Indology” steht, der Geschichte, Philosophie und soziales

Denken, Wirtschaft, Soziologie, Kulturgeschichte sowie Literatur vorangehen

und auf die noch Sprachwissenschaften folgt.
Mit dieser methodischen Binnendifferenzierung wird zugleich deutlich, wie

beneidenswert groß die Anzahl der – spezialisierten – Wissenschaftler im Be)-
reich der Indologie war. Für beispielhaft halte ich noch heute die systematische

Ausweitung der Forschungstätigkeit auf die neuindischen Sprachen s. dazu vor
allem M. S. Andronov, “Studies in Indian Linguistics”20 und die – aus deutscher

Sicht – schier unglaubliche Breite und Auflagenstärke von Übersetzungen
indischer Texte z.T. mit Unterscheidung des Publikums in Wissenschaftler-
Kollegen und allgemeine Leserschaft! 21 Auffällig, ja merkwürdig berührt die
Leser des von J. Vibhakar und U. Garg herausgebenen Sammelbandes – von
anderem abgesehen – z.B. das Fehlen jeglicher Information über Zeit und evtl.
ursprünglichen Erscheinungsort der einzelnen Beiträge, oder daß T. Ja.

Elizarenkova von Kotovsky nicht einmal erwähnt wird, während A. Y. Syrkin, V.
Beskrovny and Andronov auf sie eingehen22.

Wie hat sich die Lage nach dem Zerfall der Sowjetunion und der
Wiederauferstehung Rußlands verändert? Einer Beantwortung dieser Frage könnte uns

die Betrachtung und Analyse des ersten Bandes der Gedenkschrift für T. Ja.

Elizarenkova hinfort T. JA. E.) näher bringen, die ich jedoch mit einer
eingehenden, auch kritischen, Besprechung ihrer insgesamt 32 Beiträge verbinden
möchte.

2

2.1

In ihrem russischen, zugleich ins Englische übersetzten Vorwort .pe..c.....
/ Preface) schildern die Herausgeber L. Kulikov und M. Rusanov) die Entstehung

des ursprünglich als Festschrift geplanten Projekts und die Gründe für die

20 VIBHAKAR / GARG, 1989: 125–144.

21 S. dazu in erster Linie E. CHELYSHEV: “On the Translation of Ancient Indian Literature in

the USSR.” In: VIBHAKAR / GARG, 1989: 104–112.

22 A. Y. SYRKIN: “Studies of Ancient Indian Texts in the USSR”; V. BESKROVNY: “Study of

Indian Philology.” Beide in: VIBHAKAR / GARG, 1989: 89–101 bzw. 117–119.

AS/EA LXVI•2•2012, S. 403–451



RUSSISCHE UND WESTLICHE INDOLOGIE: WIEDER VEREINT? 411

Verzögerung bei der Verwirklichung des Plans Krankheit des Vf.'s dieser

Rezension, Übergabe des Dr. Inge Wezler Verlags an den Dr. Ute Hempen

Verlag), wodurch betrüblicherweise, als der 1. Bd. schließlich fertiggestellt war,
aus der Festschrift eine Gedenkschrift wurde: Tatjana Jakovlewna Elizarenkova
war am 5. Sept. 2007 gestorben, einen Tag, bevor Leonid Kulikov in Moskau
eintraf, um ihr einen ersten Teil des 1. Buches der Festschrift zu überreichen.

V. V. Ivanovs Beitrag, “ ....ape..o.o. ...o.o...” [Der
Weg T. Ja. Elizarenkovas in der Indologie]23 ist kein Nachruf im klassischen

Sinne,24 sondern eine Darstellung der wissenschaftlichen Entwicklung – und

deren Niederschlag in Form von Publikationen – der russischen Gelehrten, verfaßt

von einem Kommilitonen und engen Freund. Im ersten Satz wird von T.
JA. E. geb. 17.9.1929 in Leningrad, gest. 5.9.2007 in Moskau) ausgesagt:

Sie gehörte zu denjenigen Gelehrten, die das Gesicht unserer russischen, teilweise aber auch

internationalen Wissenschaft von der vedischen Sprache und der gesamten indo- arischen

Sprachgruppe) und von der Kultur des alten Indien geprägt hat, sowie den Charakter des

Studiums altindischer Texte bis zum Beginn des neuen Jahrhunderts. Sie gehörte zu der von

der Bühne abtretenden vergleichsweise kleinen Gruppe von Gelehrten, die es ungeachtet der

Schwierigkeiten, die damals der Entwicklung einer fest etablierten Wissenschaft in Rußland

entgegenstanden, jeder auf seinem Gebiet der Geisteswissenschaften vermochte, beneidenswert

viel zustande zu bringen. In ihrem Fall waren sowohl die überwundenen Schwierigkeiten

besonders groß als auch die Endergebnisse.

Daß ihr Vater zu der “großen Plejade” herausragender Orientalisten aus Leningrad

gehörte, die während der Zeiten des frühen stalinschen “Terrors
umgekommen sind,” “legte sich als frühes Trauma auf des Mädchens Seele”. Aber
ihrer Mutter gelang es, “dem wachsamen Auge der Polizei Stalins zu

entschlüpfen,” so daß sich die Tochter “in einer Umgebung befand, in der ihr keine
Verfolgung drohte, als der Vater verhaftet wurde”. Die Erinnerungen an die

Tätigkeit ihres Vaters und seiner Kollegen spielten später eine gewisse Rolle bei
der Wahl der Studienrichtung, ebenso wie “irrationale Sympathien, die in ihr bei
der Begegnung mit Indern entstanden waren”, wie sie selbst erzählte.

Von ihrer Mutter hatte sie die “grundlegende Ausbildung in den westeuropäischen

Sprachen” – vermutlich Latein, Griechisch, Französisch, Deutsch und

Englisch – erhalten, und sie immatrikulierte sich folgerichtig zunächst in der

romanisch-germanischen Abteilung der Moskauer Universität für Anglistik.

23 KULIKOV/ RUSANOV, 2008: 9–20.

24 Dafür wird zu wenig auf Biographisches eingegangen. – Gleichwohl sollte er m.E. in eine

AS/EA LXVI•2•2012, S. 403–451

westliche Sprache übersetzt werden.



412 ALBRECHT WEZLER

Schon im zweiten Studienjahr jedoch vollzog sie eine entscheidende Änderung
ihrer Ausbildungs- und wissenschaftlichen Pläne. Indem sie einer Einladung
Folge leistete, die Prof. M. N. Peterson25 im Sept. 1947 eigenhändig an einer

Anschlagtafel angebracht hatte, und nahm zusammen mit ihrer Freundin T. V.
Bulygina, V. V. Ivanov selbst, ihrem späteren Mann V. N. Toporov und dessen

Schulfreund P. A. Grincer an einer “halblegalen”26 Einführung ins Sanskrit teil,
anhand der “Episode von Nala und Damayanti”. “Die folgenden 60 Jahre des

Lebens von T. Ja. E. waren dieser Sprache und dem Lande, das sie sprach,
gewidmet.”

Im Laufe der darauf folgenden Studienjahre las T. JA. E. ebenso wie die
anderen Mitglieder der Gruppe mit Peterson schwierige Sanskrit-Texte darunter

auch Schauspiele) und hörte einen Kurs über vergleichend-historische Grammatik

der indoeuropäischen Sprachen und über das Litauische. “Peterson hatte
zusammen mit Fürst N. S. Trubeckoj die spezielle Abteilung für vergleichendehistorische

Grammatik der indoeurop. Sprachen absolviert, die es einige Jahre

vor dem 1. Weltkrieg und der Revolution an der phil. Fakultät der Moskauer
Universität gab.” “Als sich später die Situation in unserer Sprachwissenschaft
änderte und der Obrigkeit die vergleichende Sprachwissenschaft zuzusagen

begann, erreichte Peterson, daß drei Studenten, die sich unter ihm damit
beschäftigten, nach dem Abschluß der Universität 1951 weiter als Doktoranden
unter seiner Betreuung an der Universität verblieben.” Und dies waren T. JA. E.,

T. V. Bulygina und Ivanov selbst.
Erstere setzte ihre Studien des Sanskrit, insbesondere des Vedischen fort,

absolvierte aber auch zur Gänze einen Hindi-Kurs und wandte sich ernsthaft den

Prakrits zu. Peterson “hielt die Beschäftigung mit den Methoden der

strukturalistischen Linguistik die damals bei uns noch offiziell verfolgt war), in
Sonderheit der Phonologie für jeden von uns dreien für unerläßlich”. T. JA. E.
bekam bei der Aufgabenverteilung das Buch des Fürsten Trubeckoj über die

25 1885–1962. Studium in Moskau, Spezialisierung auf Vergleichende Sprachwissenschaft und

Indogermanistik, Vertreter der Moskauer Fortunatov-Schule, Dozent und Professor 1919)
an der Moskauer Staatsuniversität, lehrte aber auch an anderen Instituten; wurde 1940 im
Zuge der Kampagnen der ‘Marristen’ Anhänger des Linguisten N. J. Marr, des Erfinders
der ‘Japhetitologie’) gezwungen, den Unterricht einzustellen, und konnte erst 10 Jahre

später wieder an die Universität zurückkehren.

26 “Das Sanskrit” schreibt Ivanov, “wie auch die vergleichende historische indoeuropäische

Sprachwissenschaft, gehörten nicht zu den von oben genehmigten Ausbildungsprogrammen

[…]. Auf eigene Gefahr c.o. c..a. ..c.) setzte er die Arbeit seines Lebens fort und

lud uns dazu ein, an ihr teilzunehmen.”

AS/EA LXVI•2•2012, S. 403–451



RUSSISCHE UND WESTLICHE INDOLOGIE: WIEDER VEREINT? 413

Grundlagen der Phonologie. Später studiert sie zusammen mit T. N. Gamkrelidze

und Ivanov auch die phonologischen Arbeiten von Roman Jacobson. Diese

“phonologische aber dann auch weitere, auf Strukturen überhaupt gerichtete,
insbesondere in ihrer Anwendung auf die Morphologie und Syntax) Ausrichtung
zeichnete das, was T. JA. E. schon in den früheren Jahren gemacht hat, aus vor
den Arbeiten vieler Forscher-Indologen, die ihre Zeitgenossen waren.” “Sie

wollte mit der herrschenden Langsamkeit des Eindringens in neue Methoden
Schluß machen.” Dabei profitierte sie von der Erneuerung der Beschäftigung mit
den verschiedenen indoarischen Sprachen und ihrer Geschichte an der Moskauer
Universität, wo sie 15 Jahre lehrte – aus anderen Quellen ergänze ich A. W.):
d.h. die vorgesehene Karriere von der Aspirantur bis zur höchsten Stufe durchlief,

bis sie schließlich 1979 aus politischen Gründen “gefeuert” wurde – und
eine ganze Generation von Schülern heranzog,27 und in dem Institut für
Orientalistik der Akademie in Moskau, wo sie nach Beendigung der Aspirantur zu

AS/EA LXVI•2•2012, S. 403–451

arbeiten begann.

Ihr Interesse gilt dabei anfangs vor allem der diachronen Phonologie, wovon

ihr – allerdings erst 1974 erschienenes – Buch ...e.o.a... .o ..a..o..-
.ec.o. .o.o.o... ...oa...c... ....o. [Untersuchungen zur diachronen

Phonologie der indoarischen Sprachen] Zeugnis ablegt, in dem “sie zeigte,

wieviel Neues sich in der Geschichte jeder der Dialekte entdecken läßt dank der
neueren Herangehensweise an das Lautsystem und seine Entwicklung”. T. JA. E.
benutzt aber weiter jede Gelegenheit, ihre Sprachkenntnisse zu erweitern. Bei
dem Tamil-Spezialisten – und Philosophen – A. M. Pjatigorskij lernt sie zusammen

mit ihrem Mann diese dravidische Sprache und veröffentlicht 1972 den

Aufsatz “Influence of Dravidian Phonologic System on Sinhalese”28. Die
Beschäftigung mit dem Vedischen, die in die Zeit der Aspirantur zurückreicht, wird
nicht nur intensiv fortgesetzt, sondern entwickelt sich zu ihrem Lebensinhalt.

Auf der Basis ihrer inzwischen auch um die des Hethitischen erweiterten
Sprachkenntnisse behandelt sie in dem Buch .o..c. ‘....e..’, erschienen

1960 in Moskau, den Aorist im Rigveda; unter Anwendung der Methode der

inneren Rekonstruktion Stichwort: Kurylowicz) untersucht sie die Entwicklung
von dem ältesten im RV in Resten erhaltenen System, das ihrer Meinung nach

bestimmt ist von der Opposition zwischen Injunktiv und Perfekt, hin zur Bildung
eines neuen Systems, in dem die Tempora betreffenden Gegenüberstellungen

verflochten sind mit Aspektunterschieden. Nicht nur mit dem Aorist und dem

27 Neben L. I. KULIKOV seien genannt V. G. LYSENKO und V. K. SCHOCHIN.

28 International Journal of Dravidian Linguistics 1/2: 126–137.



414 ALBRECHT WEZLER

Injunktiv 29 beschäftigt sie sich, sondern auch dem Präsens; “alle folgenden
Untersuchungen des altindischen und indoeuropäischen Verbums in der Wissenschaft

weltweit ”, schreibt Ivanov, “berücksichtigen die Schlußfolgerungen ihrer

Arbeiten”.
In diese Zeit 1. Hälfte der 60er Jahre) gehört auch der Anfang gemeinsamer

Veröffentlichungen von z.T. schon früher, zusammen mit ihrem Mann,
ständigem Berater und Co-Autor V. N. Toporov (*5.6.1928 Moskau †5.12.2005
ebendort) in Angriff genommener Arbeiten. Als erste Frucht sei ihr gemeinsames

Werk .a.. [Die Pali-Sprache]30 genannt. Etwa gleichzeitig war
Toporovs Dhammapada-Übersetzung erschienen. “Es lohnt sich besonders, die

Aufmerksamkeit auf die in diesem Buch verwendeten Methoden struktureller
synchroner Beschreibung der Morphologie und Syntax zu richten.” “Die spätere

Fortsetzung dieser linguistischen Technik”, also die Anwendung der von
Jacobson und Kurylowicz erarbeiteten Methoden und der von Toporov auf die
Beschreibung des Sanskrit angewendeten Verfahren, “kann man auch in den

Beschreibungen der vedischen Sprache, die Tatjana Jakovlevna ausgeführt hat,

erkennen.”
Von außerordentlich großer Bedeutung für T. JA. E. war die Rückkehr von

Ju. N. Rerich Roerich; 1902–1969) nach Moskau im Jahre 1957, nach langen

Jahren der Emigration.31 In seiner Jugend hatte Rerich in Frankreich und den

USA studiert. Er war in erster Linie ein Kenner des tibetischen und mongolischen

Buddhismus, seine Kenntnis des Sanskrit standen der des Tibetischen und

Mongolischen aber nicht nach. Es waren ihm nur noch drei Jahre vergönnt – er

starb kurz, nachdem ihn ein “Vorgesetzter” ausgeschimpft hatte, weil er es
gewagt hatte, Toporovs Übersetzung des Dhammapada, eines “religiösen Textes”,
herauszugeben. Seine vielseitige Tätigkeit hat gleichwohl die Entwicklung der

Indologie und des Sanskrit nachhaltig belebt und namentlich T. JA. E. – die
zusammen mit Pjatigorskij als seine Schülerin gelten kann – nachhaltig beeinflußt.

29 T. JA. E. bespricht auch K. Hoffmanns berühmtes Buch; s. IIJ 14, 1972: 247–253.

30 Moskau 1965; 2. Aufl. 2003.

31 Zu ihm siehe S. D. SEREBRJANYJ: “Ju. N. Rerich i istorija otecestvenoj indologii.” Peters¬

burgskij Rerichovskij Sbornik 2002: 20–77 vyp. Sankt Petersburg).

AS/EA LXVI•2•2012, S. 403–451



RUSSISCHE UND WESTLICHE INDOLOGIE: WIEDER VEREINT? 415

Weitere Entwicklungsschritte T. JA. Elizarenkovas können nur summarisch
aufgelistet

AS/EA LXVI•2•2012, S. 403–451

werden:
Zusammenarbeit mit A. J. Syrkin dem Übersetzer der Upani.aden), O. F.

Volkova und anderen; Lektüre auch von Texten in buddhistisch-hybridem
Sanskrit. Gründung des nach Rerich benannten “Bücherkabinetts” im Institut für
Orientalistik, mit dem sich nur die Privatbibliothek T. JA. E.s “mit allen
notwendigen Ausgaben” messen konnte, und sich darum bildende “Gruppe ihr
naher Spezialisten”, die sich auch für die Methoden der Semiotik interessieren.

Beginn der jährlichen Sommerschulen und Konferenzen in Tartu Dorpat) J.

M. Lotman, Herausgeber der daraus hervorgegangenen Sammelbände),
zahlreiche Arbeiten zusammen mit V. N. Toporov zur Semiotik der vedischen

Mythologie und des Rituals z.B. ihre Reaktion auf das Buch von Watson, zur
Bedeutung des brahmodya, der Rätsellieder). “Mir scheint”, meint Ivanov, “daß

gerade der semiotische Charakter des Herangehens an die vedischen Texte […]
einen der wesentlichen Züge der neuen Herangehensweise an den .gveda und

den Atharvaveda darstellt.” Einfluß auch F. B. J. Kuipers, dessen Arbeiten zur
ved. Mythologie, übersetzt von ihr, 1986 in Moskau erschienen. Systematische

Sammlung von Sekundärliteratur oder Informationen über sie) namentlich, zum
RV, in Vorbereitung auf das, was ihr opus magnum werden sollte, ihre eigene

ausführlich kommentierte und mit einem Essay versehene Übersetzung dieses

ältesten indischen Literaturdenkmals32. “Die wichtigste Leistung T. JA. E.s in
dieser späten Periode ihrer Arbeit war das direkt mit [der RV-Übersetzung]
verbundene Buch über die Sprache und den Stil der Schöpfer des Rigveda”33,

das sich als solch gelungener Wurf erwies, daß er alsbald auch in – in den USA,
nicht in der UdSSR erarbeiteter – englischer Übersetzung erschien34. Ivanov
urteilt [S. 18]:

In ihrer Untersuchung kann man die Gipfel jener Forschungsrichtung sehen, die letztlich auf

die russische formalistische Schule zurückgeht und ihre Fortführung in den Untersuchungen

Jacobsons hat. Zum ersten Mal wurde eine ganze literarische Tradition sorgfältig von diesem

funktionalen Gesichtspunkt aus studiert. In dieser Hinsicht gehört das Buch unstrittig zu

den Meisterwerken der Weltliteratur über Poetik und wird einen wesentlichen Einfluß auf

die Arbeiten auf diesem Gebiet nicht nur in der Indologie35 ausüben.

32 ....e.a. .a..a.. I–X. .e.e.o., .o..e..a..., c.a.., Moskau 1989–1999, in 3 Bän¬

den, die jeweils eine 2. Auflage erlebten.

33 c.... .e...c..x Moskau 1993.

34 Language and Style of the Vedic ..is, Albany 1994/95 – inzwischen auch elektronisch

zugänglich: Boulder, Colorado Netlibrary, 2000.

35 S. z.B. den Beitrag von J. Klein zu der Gedenkschrift §2.12).



416 ALBRECHT WEZLER

Bis zu ihrem Tod hat T. JA. E. an ihrer Übersetzung des AV(S) gearbeitet, von
der aber nur der 1. Bd.36 zu ihren Lebzeiten erschienen ist. Die Korrekturen des

2. Bd. waren fertig37, an der Fertigstellung des 3. Bandes hat sie bis zur letzten

Minute gearbeitet.38

Ivanov schließt mit dem Satz [S. 20]:

Sie war ein anerkannter Führer (“leader”) der sanskritologischen und vedischen Studien in
der ganzen Welt, aber weder der indische Orden noch die Mitgliedschaft in europäischen

Akademien die unsere hat auch dieses Mal einen Bock geschossen) [d.h. die sie nicht zum

Mitglied gewählt hat, A.W.] drücken auch nur einen hundertsten Teil dessen aus, wofür ihr
die Wissenschaft der Welt verpflichtet bleibt und alle, die sich mit dem alten Indien
beschäftigen.

2.2

Das “Verzeichnis der wissenschaftlichen Arbeiten von T. JA. E.” C..co.
....o. .a..... ..o..e... ....a.e..o.o.; S. 21–38] wurde von

der “Redaktion”, d.h., wie ich erfuhr, praktisch von L. Kulikov allein, z.T. unter

Benutzung älteren bibliographischen Materials zusammengestellt. Es erstreckt
sich von 1955 bis 2007 bzw. bis zu Arbeiten “im Druck” und umfaßt Bücher,
Aufsätze auch solche, die in Zusammenarbeit mit ihrem Mann erstanden sind)
und Besprechungen, insgesamt wenn ich richtig gezählt habe) 210 Titel.

2.3

V. N. Toporov war einer der ersten, die ihren Beitrag abgeliefert haben, nämlich
schon 2002, aber leider das Erscheinen des Bandes nicht mehr erlebt hat. Er
starb noch vor seiner geliebten Frau. Schon der Titel seines Beitrags, “Ca.a¬

c.a.. – .e.a, .e.., ..ac.o.e..e” [Sarasvati – Fluß, Rede, Redekunst; S. 39–
62], macht die Weite seines Blickes deutlich. Anhand eingehender Untersuchungen

aller Belegstellen im .gveda – die jeweils zitiert und übersetzt werden

– werden die verschiedenen mit diesem Namen39 verbundenen Flüsse und die

36 Buch I–III, Moskau 2005.
37 Posthum erschienen Moskau 2007.

38 Die Übersetzung der restlichen Hymnen des 19. Buches hat L. I. Kulikov übernommen. Der

Band ist freilich ohne die Übersetzung von AV 19. 43–72, die einem Band 4 vorbehalten

bleibt) Ende 2010 in Moskau erschienen.

39 Zur herrschenden Ansicht über die Etymologie äußert sich T. kritisch in Anm. 3 [S. 58 f.].

AS/EA LXVI•2•2012, S. 403–451



RUSSISCHE UND WESTLICHE INDOLOGIE: WIEDER VEREINT? 417

mit ihnen – sowie den anderen zusammen mit Sarasvati genannten – verknüpften
dichterischen z.B. Geschwindigkeit des Wasserlaufs, die ihn begleitenden
Geräusche40 usw.) bzw. religiösen Vorstellungen herausgearbeitet und analysiert.
Besonders wichtig erscheint dem Vf. der akustische Aspekt, was ihn schließlich
zu neuen Überlegungen über sie Etymologie von Wörtern wie nadi, russisch

(‘Strahl, Strom’) und griech. ..µa führt [S. 54–56]. Mir scheint freilich,
daß T. das Problem noch nicht überzeugend gelöst hat, warum gerade die) Sarasvati,

die im Titel seines Beitrags benannte semantische und religiöse Entwicklung

genommen hat, wo doch mit nahezu) allen Flüssen die Idee des “Lärmens”

AS/EA LXVI•2•2012, S. 403–451

verbunden ist.

2.4

V. M. Alpatovs Beitrag, “..a. .a..o... ...ae. .a. ....o.e.” [I. I. Minajev
als Sprachwissenschaftler; S. 63–69], ist dem weit über die Grenzen Rußlands

hinaus bekannten Indologen und Buddhologen 1840–1890) gewidmet, der
zunächst Sinologie studiert hatte, bevor er sich dem Sanskrit bzw. indischen Sprachen

zuwandte. Alpatov geht es aber nur um einen Aspekt der außerordentlich
weiten Interessen und Veröffentlichungen Minajews, eben den seiner Ansicht
nach in der Wissenschaftsgeschichte vernachlässigten Leistungen dieses Gelehrten

im Bereich der Sprachwissenschaft. Von seiner Dissertation, ..e.. .o.e-
.o..o.o... ....a .a.. [Skizze der Phonetik und Morphologie der

Pali-Sprache], abgesehen – die er 1872 verteidigt hatte, von der alsbald eine

französische und englische Übersetzung erschienen waren und die sich dadurch

auszeichnete, daß sie dem Vorbild der einheimisch-indischen Grammatiker
folgend die Phoneme und Morpheme des Pali aus dem Sanskrit ‘ableitete’, beim

Leser also die Kenntnis letzterer Sprache voraussetzte –, liegt Alpatovs Beitrag
ein Exemplar des litographisch reproduziertenten Kursus der allgemeinen
Sprachwissenschaft zugrunde, den Minajev “im Laufe einer Reihe von Jahren an

der historisch-philosophischen Fakultät gehalten hat”. Ein einziges Exemplar
von vielen oder doch mehreren, die seinerzeit für die Studierenden hergestellt
wurden, ist erhalten geblieben, der Kurs aus dem akademischen Jahr 1883/1884.

Auf eine kurze allgemeinlinguistische Einführung [S. 3–16] folgt darin ein der

historisch-vergleichenden Sprachwissenschaft gewidmeter Teil [S. 17–153], an

40 Parallelen zu der Benennung von fließenden Gewässern, die auf den von ihnen erzeugten

“Lärm” o.Ä. abheben, aus dem russischsprachigen und baltischem Raum gibt Toporov in
Anm. 22 [S. 62) in geradezu überwältigender Fülle.



418 ALBRECHT WEZLER

den sich ein Teil über Sprachtypologie anschließt [S. 154–284]. Die – z.T. etwas

apologetisch klingende – Beschreibung des Inhalts dieser drei Teile durch
Alpatov verdient das Interesse der Wissenschaftshistoriker.

2.5

Der inzwischen leider auch schon verstorbene M. S. Andronov setzt sich in
seinem Beitrag, “ .a.e.o. o .a....c.o. .o.e...e” [Aus den Notizen über die
Phonetik des Tamil; S. 71–77], kritisch mit den) älteren Darstellungen der

Phonetik des Tamil anhand eines Beispiels auseinander, und zwar R. Caldwells

“law of convertibility of surds and sonants”, demzufolge stimmlose Konsonanten

in intervokalischer Position angeblich durch stimmhafte ersetzt werden

k/g, ./ t/d, p/b). Obwohl zahlreiche Dravidologen bzw. Tamilisten, wie Andronov

zeigt, an dieses “Gesetz” glaub(t)en, weist er nach, daß es nicht nur “ungenau,

sondern grundsätzlich falsch” ist. “Als Ergebnis ihrer Aktivität wird die
Aussprache der stimmlosen Phone k, c, t, p in natürlicher Rede”, bei der die

Geschwindigkeit “bis zu acht Silben pro Sekunde” beträgt, die Wortgrenzen oft
durch Liaison und Sandhi verschwinden usw.,

nicht nur nicht gespannt, abgeschwächt, lenis in der lateinischen Terminologie, sondern

kann verlieren und verliert in der Regel auch tatsächlich den okklusiven Charakter und wird
spirantisch, gewöhnlich begleitet von partieller oder vollständiger Stimmhaftwerdung. All
das geschieht unter der Bedingung eines ausreichend schnellen Tempos des Sprechens, das

als normal und natürlich für das Tamil erscheint. Der Faktor der Sprechgeschwindigkeit
erscheint auf diese Weise als unerläßlich und in gewissem Umfang bestimmend für das

normale, richtige, akzentlose Erklingen der Tamil-Rede [S. 73].

So reichen die Möglichkeiten der Aussprache z.B. des Wortes maka. (‘Sohn’)
von ma-ka. beim Silbendiktat) über maxa. ~ ma.a. ~ maha. ~ maha. bis zu

ma'a. ~ mawa. Gleitlaut) ~ maa. Schwund)! Zu Recht scheint mir, betont

Andronov, daß das von ihm behandelte “Phänomen, einen wichtigen,
fundamentalen, ja bestimmenden Zug des lautlichen Baus des Tamil darstellt”.
Abschließend geht er noch kurz auf andere Lautwechsel m / v, l / r usw.) ein [S.

75].

AS/EA LXVI•2•2012, S. 403–451



RUSSISCHE UND WESTLICHE INDOLOGIE: WIEDER VEREINT? 419

AS/EA LXVI•2•2012, S. 403–451

2.6

H. Bodewitz, “The Refrain kásmai dev ya haví.a vidhema .V 10, 121)” [S.

79–98] – der aber sicher nur zufällig im Zusammenhang mit Indra den Begriff
“Dutch courage” erwähnt [S. 93] – untersucht in seiner bekannten und z.T.)
bewährten, allseits kritischen Manier die gängigen Deutungen des besagten

Refrains. Seine Haupt-purvapak.ins sind dabei P. Thieme, K. Hoffmann und L.
Renou, samt “Mitläufern” wie M. Mayrhofer und Th. Oberlies. Thieme hatte

1949 in seiner Monographie “Untersuchungen zur Wortkunde und Auslegung
des Rigveda” die These entwickelt, daß sich – schon in vor-rigvedischer Zeit,
wie Hoffmann präzisiert – die Wurzel vidh aus vi-vdha entwickelt hat, und folglich

eine Grundbedeutung ‘austeilen, zuteilen’ angesetzt. Diese Annahme wurde
von Hoffmann, wie sein 1969 publizierter Aufsatz “Vedisch vidh, vindh” zeigt,
akzeptiert, wobei er aber einige Änderungen der Bedeutung für angebracht hielt,
nämlich ‘zufriedenstellen; einem genug, zu seiner Zufriedenheit zuteilen; einem
durch Zuteilung) Genüge tun; einen Dat.) zufriedenstellen’. Mayrhofer schließt

sich in seinen beiden etymologischen Wörterbüchern Thieme und Hoffmann an,

“whereas other publications take hardly notice of them”, eine Feststellung, für
die als Beleg [S. 80, n. 2] allein auf Renou verwiesen wird, der sich aber, wie
u.a. dort selbst eingeräumt wird, immer mehr von den beiden deutschen Kollegen

hat beeinflussen lassen. Im übrigen muß man sich hier doch fragen, ob
wissenschaftliche Wahrheit / Richtigkeit neuerdings von der Anzahl der Beipflichtenden,

sozusagen einer demokratischen Mehrheit abhängen soll.
Im einzelnen untersucht Bodewitz die meiner Meinung nach völlig

legitimen Fragen, 1., nach der “Übersetzung und Etymologie des Verbs vidh”,
2., nach seiner “Konstruktion mit dem Dativ des indirekten Objekts und dem

Instrumental”, 3., nach der “Funktion” des Optativs “generell, seinem Gebrauch

in der 1. Pers. und seines Vorkommens in einer Frage”, und fügt schließlich, 4.,

“einige allgemeine Bemerkungen über den Inhalt der Frage” von RV 10.121 an.

Vor allem aufgrund der Beobachtung, daß es Menschen, der Opferherr und seine

Priester sind, von denen im RV ausgesagt wird, daß sie durch die vvidh
bezeichnete Handlung ausführen, und Götter als indirektes Objekt genannt

werden, kommt Bodewitz in §1 [S. 39–85] zu dem Ergebnis, daß dieses Verb –
“which rather looks like a verb denoting worship in general” – ‘dienen,
bedienen, aufwarten’ bedeutet.

Nach der Entfaltung des Panoramas der Ansichten der Syntaktiker bzw.
Vedaphilologen über die Funktion des Optativs generell und in der 1. Person

[§2, S. 85–89] stellt Bodewitz fest, daß er den “approach von Gonda […]”



420 ALBRECHT WEZLER

vorzieht, “who accepts the voluntative optative, which he i. a. translates with I
would like to […]’” [S. 89]. Seine Betrachtung des Gebrauchs dieses Modus in
Fragen [§3, S. 89–90] führt Bodewitz – naheliegenderweise – zu der Erkenntnis,
daß die Lösung des Problems (“aspects of possibility and supposition the

dubitative)”) von der Art der Frage abhängt. Auf diese geht er aber erst näher

ein, nachdem er in §4 [S. 90–96] die Untersuchung der Konstruktion(en) von

vvidh wiederaufgenommen hat, die Parallelität zu vdas hervorgehoben und die
Verbindung von vvidh mit dem Akkusativ, d.h. eine Reihe weiterer .V-Stellen
betrachtet hat. Im letzten Paragraphen [§5, S. 96–97], den man für den
religionsgeschichtlich wichtigsten halten muß, meint Bodewitz, daß “such a question […]
implies that no answer is possible, since such a deity would not belong to the

Vedic pantheon but precede it”. Die Begründung will mir nicht einleuchten.
Warum soll nicht nach einem Gott gefragt werden, der im Moment noch ein
deus ignotus ist, über dessen Identität man aber in Zukunft Kenntnis zu erlangen

hofft? Auch die Wiedergabe von kásmai durch ‘who is the god to whom […]’
bzw. ‘to what god […]’ bzw. ‘what is the name of the […] deity […]’ scheint
wegen der dem Fragepronomen zuwachsenden Emphase problematisch. Und
wenn Bodewitz seinerseits den Refrains von RV 10.121 übersetzt mit ‘to whom
we would like to give worship with an oblation?’, dann wird auch damit ein
Problem eher verschleiert als gelöst; denn ist eine Frage wie ‘wem möcht en

wir Verehrung darbieten?’ überhaupt sinnvoll? Bodewitz sagt von seiner
Übersetzung [S. 97] sie “does not differ much from the traditional ones”. In der Tat!
Wozu dann der Aufwand? Für Thieme war Etymologie immer Erklärung von
prähistorischer Wortbildung, und seiner These, die Bedeutung ‘austeilen,

zuteilen’ habe sich u.a. zu ‘huldigen’ entwickelt im Deutschen vorzüglich
wegen der Konstruktion mit Dativ und adverbialer Bestimmung mit ‘mit’) die

Gegenbehauptung entgegenzuhalten, eine derartige semantische Entwicklung sei

“unmöglich”, ist doch wohl zu wenig, um sie endgültig zu widerlegen – die

“Falschheit” der Verbindung von vidatha und vvidh zugestanden. Bodewitz
seinerseits schweigt sich zur Etymologie von vidh aus!

2.7

In seinem Beitrag, “The Solar Year in the Gavamayana of the Nidanasutra” [S.

99–114] bietet H. Falk den Text und eine Neuübersetzung der Kapitel 5.11 und

12 des zum Samaveda gehörigen) Nidanasutra, die “in most descriptions of
early Indian astronomy” nicht beachtet werden. Basierend auf den Ausgaben von

AS/EA LXVI•2•2012, S. 403–451



RUSSISCHE UND WESTLICHE INDOLOGIE: WIEDER VEREINT? 421

A. Weber 1862) und Bhatnagar 1939) wird Vers für Vers der Text nebst Varianten

in Fußnoten) sowie die, falls notwendig, anschließend noch kommentierte,
Übersetzung geboten §2.1–2,8), wobei durch von Falk stammende Überschriften

das gemeinsame Thema der Versgruppen klar herausgestellt wird. Es folgt in
§3 [S. 110–111] eine “Evaluation” und in §4 [S. 111–112] die Lösung des in
§2.8 zitierten und übersetzten “Rätsels” bezüglich eines best. Jahres von 378

Tagen. In §5 [S. 112] trägt Falk die ansprechende Vermutung vor, daß yuga
ursprünglich dasjenige “Paar” bezeichnet, das von zwei rituell wichtigen Jahren,

dem nak.atra parivatsara 378 Tage) und dem candramasa sa.vatsara 354

Tage), gebildet wird. Sein Nachdenken über die “ways of scientific reasoning”
führt den Vf. zu dem bedeutsamen Ergebnis, daß “(p)recise description,
impossible at the time”, vor allem wegen des Fehlens der Schrift, “was replaced

by precise calculation”, “mathematical reflexion was a means by which to

understand the world”.

AS/EA LXVI•2•2012, S. 403–451

2.8

Der Titel von Gotos Beitrag, “Reisekarren und das Wohnen in der Hütte: salám
as im Satapathabrahma.a” [S. 115–125], ist leicht irreführend. G. geht zwar aus

von einer der nur zwei Belegstellen für salá(m) – das als Neutrum Sg.-
Abstraktum nämlich immer Akkusativ) des abgeleiteten Nomens aus s la- ‘Hütte,
Gebäude’ fungiert und ‘In-der-Hütte-Sein’ bedeutet – nämlich SPB VI 8,1,1, das

zitiert, übersetzt und sprachlich wie inhaltlich analysiert wird; im Grunde aber

geht es ihm um die Konstruktion idám as/bhu der K. Hoffmann, sein Lehrer,
1976 einen Aufsatz gewidmet hat [“ida. bhu”]), deren Bedeutung Goto mit ‘für
etwas zuständig sein / werden; über etw. herrschen / herrschend werden bzw.
innehabend werden; allgemein gültig’ formuliert – wobei der Leser sich
allerdings fragt, ob nicht vielmehr ‘herrschend’ bzw. ‘innehabend werden’ gemeint
ist, da eine futurische Bedeutung doch wohl ausgeschlossen ist. Damit leitet
Goto zu einer langen 31-gliedrigen) Liste von derartigen “inhaltlich vorwiegend
juristischen bzw. auf Gesellschaftsregeln bezogenen” Ausdrücken über, um
abschließend – nach der Feststellung, daß Gaedicke und Hoffmann das Problem

nicht endgültig haben lösen können, da sie das Suppletionsverhältnis der Wurzeln

as und bhu “nicht ernst genug berücksichtigt” haben – der einschlägigen
Forschung den Weg zu weisen: “Zur endgültigen Klärung […] muß man die
gesamten Beispiele in den Einzelsprachen sammeln und unter verschiedenen

Aspekten und Sprachschichten verifizieren, so daß die Ratio der Entstehung und



422 ALBRECHT WEZLER

die historische Entwicklung festgestellt werden” [S. 121]. Eine interessante und

hübsche wenn auch nicht ganz [druck]fehlerfreie)41 Miniatur also, die Appetit
auf die Fortsetzung(en) macht.

2.9

An den Anfang §1 und 2) seines Beitrags, “The Epic Paragon of dharma” [S.

127–139], stellt J. C. Heesterman eine Nacherzählung derjenigen Teile des

Mahaprasthanika- und des Svargaroha.aparvan des Mbh., die von Yudhi..hiras
Zusammentreffen mit Indra und Dharma daneben auch Narada) handeln,
genauer: den “successive difficulties […] that threaten to jeopardise Y.'s entry into
heaven”. Zunächst geht es da um Y.'s gewissermaßen “sture” Forderung, daß

sein ihm “ergebener” bhakta) Hund42 ihn in den Himmel begleiten müsse, wobei

es ihm auffälligerweise nicht in den Sinn kommt, daß er selbst seine irdische,
menschliche Gestalt dazu ablegen muß. In den verschiedenen, z.T. nicht im
Einklang miteinander stehenden Erzählmotiven (“this rather bewildering and not
very consistent cumulation of crises and motives”; S. 130), darunter Y.'s kurzer

“Aufenthalt” in der Hölle – der möglicherweise als Strafe für seine Halb-Lüge
hinsichtlich Asvatthamans zu betrachten ist –, sieht Heesterman einleuchtenderweise,

freilich bewußt ohne auch Fragen der Textentstehung, -entwicklung
Interpolation), -schichten usw. in den Blick zu nehmen, “a collage of separate

elements and lines of tradition” [S. 133].
Die Unterscheidung einer “Dharma version” von einer “Indra version”

Y.'s Konfrontation mit Duryodhana im svarga) führt Heesterman zu einer Analyse

des “thoughts underlying the narrative”, der die letzten Paragraphen [§5–9,
S. 133–139] gewidmet sind. Die Beobachtung der engen Beziehung zwischen
Mbh. und dem vedischen Opfer, insbesondere dem rajasuya und dem
asvamedha, leitet eine Folge von komplexen, z.T. nicht leicht zu überblickenden
Gedanken zu rituellen Aspekten die 18-tägige Schlacht als ra.ayajña usw.) ein,
unter denen Heestermans “Steckenpferd”, dem “agonale Charakter” des frühen)
vedischen Opfers – erwartungsgemäß – eine zentrale Rolle zufällt. Der Kampf,
der Wettstreit, und die endlose Gewalt, die dieser auch) in Mbh. bedingt, bilden

41 Auch G.'s Deutsch ist gelegentlich verbesserungsbedürftig.

42 Zum Thema Hund vgl. jetzt auch Willem BOLLÉE: Gone to the Dogs in Ancient India. Mün¬

chen: Verlag der Bayerischen Akademie der Wissenschaften in Kommission beim Verlag
C. H. Beck), 2006, 136 S. BAW, Philosophisch-historische Klasse, Sitzungsberichte;

Jahrgang 2006, Heft 2).

AS/EA LXVI•2•2012, S. 403–451



RUSSISCHE UND WESTLICHE INDOLOGIE: WIEDER VEREINT? 423

hier Heestermans Thema und lassen ihn schließlich [S. 138] feststellen: “the

analogy of the epic and the institution of sacrifice – in both its enduring archaic

and transcendent form – points up the shared concern with the irresolvable
dilemma of dharma”, der, wie Dumont erkannt hat, “reigns from high but cannot

come down to govern the empirical world without ruining itself and the world as

well.” Es wäre interessant zu wissen, was ein dharmasastrin zu dieser These

sagen würde / gesagt haben würde.

AS/EA LXVI•2•2012, S. 403–451

2.10

Vjac. Vs. Ivanov charakterisiert seinen Sachbeitrag, “K .cc.e.o.a... ..c.-
.e..oc.. .a.a...” [Zur Erforschung der Harappa-Schrift; S. 141–152], als

“zwei Etuden, die zur Erklärung wahrscheinlicher Wege zur Entzifferung der

Schrift von Harappa und Mohendscho-Daro bestimmt sind”. Die erste

“betrachtet einige Möglichkeiten des Vergleichs der längsten Texte mit den

kurzen”, und geht aus von der berühmten “gigantischen Inschrift” aus Dholavira,
die 10 Zeichen umfaßt, wobei der Vf. auf Parpola und Wells aufbaut. In der

zweiten Etude werden “die Probleme abgeschätzt, welche bei der Gegenüberstellung

der Darstellung z.T. von Tieren) mit den Inschriften auf eben diesen

Gegenständen auftauchen”, d.h. genauer beispielhaft “der möglichen phonetischen

Bedeutung des Zeichens [820] (‘sechsspeichiges Rad’) in der Zeichengruppe

[820] + [752] (‘[…] Rad’ plus ‘U mit jeweils zwei horizontalen Strichlein

nach außen am oberen Ende’)” nachgegangen. Ich befürchte allerdings, daß

Ivanovs “Etuden” inzwischen der Boden entzogen ist. Denn die implizite
Grundannahme, daß es sich bei dem Zeichen bzw. den Zeichenfolgen aus Harappa

usw.) um Schrift handelt, ist nach meinen Dafürhalten durch den Essay “The
Collapse of the Indus-Script Thesis: The Myth of a Literate Harappa Civilization”

von St. Farmer, R. Sproat and M. Witzel43 praktisch widerlegt. Daß
gewisse Anhänger der Schrift-These gleichwohl vorerst?) von ihr nicht lassen
mögen, überrascht nicht. Mit Entsetzen aber entnimmt man E. Lawlers Artikel “The
Indus Script – Write or wrong?”44 – der allerdings zu bemüht und oberflächlich

‘fair’ die Überzeugungen beider Parteien darstellt –, daß die Verfasser sogar

Morddrohungen erhalten haben! Als ich 1958 das Studium der Indologie begonnen

habe, habe ich mir nicht träumen lassen, daß man einmal, wenn man sich
mit indischen Themen beschäftigt, sein Leben riskieren kann. Müssen wir dem-

43 Electronic Journal of Vedic Studies EJVS) 11–2, 2004: 19–57.

44 Science, 17. Febr. 2004, Vol. 306: 2026–2029.



424 ALBRECHT WEZLER

nächst alle – nicht nur aus Leibeskräften, sondern um des Überlebens willen –
“Heil Hindu!” brüllen?

2.11

Der Beitrag von St. W. Jamison, “Women's Language in the Rig Veda?” [S.

153–165], stellt ein Teilprodukt ihres umfassenderen, andauernden Interesses

dar, “in untangling discourse registers in the Rig Veda, i.e. teasing out the very
high archaic or archaizing language from something approaching low or colloquial

speech, and both of these from what might be considered the default
middle ground of unmarked Rigvedic speech insofar as anything in the RV is

unmarked).” Jamison geht natürlich vor allem von den akhyana-Hymnen aus, in
denen sich häufig “weibliche” Gespächspartner artikulieren und behandelt zwei
sprachliche Erscheinungen, die in derartigen Kontexten gehäuft vorkommen,

“and which were consciously deployed by the poets, in my view, in an effort to
identify a ‘stage female’” [noch S. 152], nämlich Diminutivformen – die in der

Tat z.T. kurios wirken von Pronomina) – und Perfekt-Optativen. Daß sie ihre
These nur zur Diskussion stellen will, indiziert sie durch das Fragezeichen nach
dem Titel. In der Folge zitiert, übersetzt und bespricht Jamison jeweils nach
vorgängigen allgemeinen Betrachtungen über die morphologischen Kategorien, eine

Reihe von Belegstellen, nämlich RV 1. 191.11, 15 u. 16, 8.21.18. 8. 39.1. VS
23.22, RV 1.126.7, 10.86.7, 8.91.2 f., 10.159.1, 8.33.19, 10.10.1, 1.179.1 und

10.28.1 sowie, bezüglich des Perfekt-Optativs, eine altpersische Parallele. Man
kann nicht bestreiten, daß “-ka- forms […] show up in unusual, colloquial
contexts, and some of these contexts involve women’s speech, often sexually
charged and vulgar women’s speech” [S. 159 f.], aber ich frage mich, warum
Frauen Diminutive lieben sollen bzw., falls ja, warum sie nicht überall im RV
soziolinguistisch durch ihre Verwendung charakterisiert werden, und wage es,

darauf hinzuweisen, daß Saya.a, d.h. Madhava s. Anm. 50) bei den) Diminutiva

an die Bedeutung ‘geschmäht; elender Beschaffenheit’ denkt45, und die
Frage erlaubt sein muß, ob ihm das nur durch Pa.ini 5.3.74 eingegeben worden

45 Erwähnt sei des weiteren, daß R. Söhnen-Thieme (“Die Geschichte der Apala in der

altindischen Literatur.” In: Veda – Vyakara.a – Vyakhyana. Festschrift Paul Thieme zum

90. Geburtstag am 18 März 1995 dargebracht von Schülern, Freunden und Kollegen [StII
20], Reinbek 1999, S. 416 u. Anm. 20 bei viraká- [RV 8. 91.2]), das auch Jamison erwähnt,

unter Verweis auf putrika ‘Erbtochter’, von der Bedeutung ‘künstlicher Mann’ (> ‘vermeintlicher

Mann’) ausgeht.

AS/EA LXVI•2•2012, S. 403–451



RUSSISCHE UND WESTLICHE INDOLOGIE: WIEDER VEREINT? 425

ist. In der Tat, könnte kasaplakau in RV 8.33.19 – das Jamison “your two little
lips' übersetzt – nicht heißen “deine elenden / jämmerlichen Versohlhinterbäckchen”

46 oder “deine jämmerlichen ‘Schamlefzen' pw)”, “dein Dreckfötzchen”.

47 Mit leichtem Zögern stimme ich Jamisons Vorschlag zu, daß “women,
when reaching for a higher style, […] may well have employed a ‘fancier’
optative, the perfect optative – a stylistically aspirational morphological
formation, which may well have sounded affected or pretentious, with a feeling
of vulgar striving, while falling short of the solemn archaic register of the real

bards […]” [S. 164]. Das leichte Unbehagen, das ich gleichwohl empfinde, rührt
daher, daß doch in allen Fällen “Barden“ dichterisch gestalten, wie Frauen sprechen

und was sie sagen, und daß der Unterschied im Gebrauch des Optativs des

Präsens und des Optativs des Perfekts, unbeschadet der soziolinguistischen
Funktion des letzteren, doch auch Bedeutungsnuancen einschließen könnte, die
uns nur deshalb bisher entgehen, weil die Zahl der Belegstellen für den

“Frauen”-Optativ so gering ist, abgesehen davon, daß die implizite Annahme,
schon) die Dichter des RV hätten sich auf die Kunst der Charakterisierung von

Protagonisten durch ihre Sprache / Aussprache, ihren Idiolekt verstanden, doch

wohl der Absicherung bedürfte.

Wirklich unangenehm ist, daß die Vf.in immer wieder auf zwei als “
forthcoming” bezeichnete Aufsätze verweist. Diese Art der Erzeugung von “
Spannung”

AS/EA LXVI•2•2012, S. 403–451

hat eher den Charakter der Folter.

2.12

J. S. Klein setzt mit “Adverbial Repetition in the Rigveda” [S. 167–182] seine

systematische Behandlung der stilistischen Wiederholungen im RV fort. Auf die
zusammenfassende generelle Beschreibung des Materials §1) folgt ein 2.,

“Sequential vs. Nonsequential Repetition” überschriebener §2 [S. 167]. Der
Unterschied, für den Klein auch auf §8 [S. 179 ff.] verweist, wird bedingt durch
das, was der Vf. “anaphora sensu strictu” nennt, womit gemeint ist “exact

repetition of a word at the beginning of successive cola” im Unterschied zu

46 Es kann noch nicht einmal als ausgemacht gelten, daß in kasaplaka- das Diminutivsuffix
steckt. WACKERNAGEL / DEBRUNNER: Altindische Grammatik, Bd. II, 2: Die Nominalsuffixe
Göttingen 1954), lassen die Sache unentschieden zwischen GRASSMANN §29 a 3) und

OLDENBERG (& 361a).

47 Die Bedeutungsentwicklung von ‘Hintern, Hinterteil’ zu ‘weibl. Geschlechtsteil, Vulva’ ist

u.a. auch durch deutsch ‘Fotze’ bezeugt.



426 ALBRECHT WEZLER

“ anaphora’, […] which refers to coreference with what precedes”). “The single
most important factor in determining whether a given instance of repetition is

sequential or not”, erläutert Klein, “is whether it occurs within the word group or
colon or in different cola” [S. 168]. Der Vf. behandelt der Reihe nach “Simple
Time and Place Adverbials” [§3, S. 168–171], d.h. id und nú, adyá, n nebst

n cin nú und n nú), nunám, ihá' nebst ihá vehá va sowie best. amre.itas –
wobei er sich auch in dieser Hinsicht treu bleibend –, die gruppenweise
angeführten) Belegstellen zitiert, übersetzt und anschließend analysiert. “Anaphoric
Adverbials [§4, S. 172 f.], worunter áta., táta., itth tátha, átra und ev

fallen, welch letzterem der nächste Paragraph [§5, S. 173 f.] gewidmet ist,
behandelt er in den §§6 und 7 “Varia”, und zwar “I: multiply-occurring forms”
[S. 174–178] von zweisilbigen Adverbien wie ácha, antá. usw. bzw. “II: forms
ocurring only once sequentially” [S. 178 f.] wie itá. n muta.), gúha ná gúha)
usw., um schließlich im letzten Abschnitt [§8, S. 179–181] die statistisch
untermauerte höchst interessante 48 These zu entwickeln, daß die von ihm
untersuchten “stylistic repetitions” quantitativ zunehmen, je jünger die Schicht
des RV wie Arnold sie aufgrund metrischer Beobachtungen unterschieden hat).

2.13

W. Knobl beschäftigt sich, in Fortsetzung einer vorgängigen Untersuchung,49

mit einem weiteren Fall von Katalexe im 10. ma..ala, und zwar RV 10. 129.7,

wo am Schluß des pada b zwei Silben fehlen. In seinem Beitrag, “Conspicuous
Absence. A New Case of Intended Metrical Irregularity: The Catalectic Line .V
10.129.76” [S. 183–195], referiert er die älteren Versuche, diese Aposiopese,
denn darum muß es sich in der Tat handeln, zu erklären, unter denen die Annahme,

daß der Dichter ein zweites dadhé unterdrückt, besondere Beachtung
verdient, wobei Knobl aber, seinen Gegenvorschlag gewissermaßen vorbereitend,
betont [S. 186]: “As to the word […] whose sound was silenced by the poet

intentionally, we ought to keep our doubts alive.” Zunächst jedoch wendet er

sich der Frage nach der grammatischen Funktion der explizit genannten media-

48 Interessant ist dies nicht so sehr wegen der Tatsache, daß die auf ganz anderem Unter¬

suchungsweg von ARNOLD erzielten Ergebnisse bestätigt werden, als vielmehr, weil sie sich

auch bestens einfügt in Beobachtungen zu der Verbindung von Verszeilen und Versen. Zur
sog. “concatenatio” bereite ich eine längere Untersuchung vor.

49 “Mind-reading the Poet. Cases of Intended Metrical Irregularity in Vedic Poetry”, StII 24,

2007: 105–139.

AS/EA LXVI•2•2012, S. 403–451



RUSSISCHE UND WESTLICHE INDOLOGIE: WIEDER VEREINT? 427

len Form dadhé zu. Vollständigkeit zumindest tendentiell anstrebend, listet er

die Zeugnisse 46 älterer Erklärungen50 bzw. Übersetzungen dieses pada auf;
dabei ergeben sich drei Gruppen – A. Auffassung als “active agentive' or
factitive' ”, B. als “non-passive fientive' or reflexive)” und C. “passive

patientive' ”.51 Er entscheidet sich – begründet – für die dritte Möglichkeit, die
besonders emphatisch (“sans doute passif”) von L. Renou vorgetragen worden
war. Knobl selbst weist nach [S. 185, n. 7], daß das -a- von dadhé metrisch
positione) schwer ist da es zurückgeht auf *dadhHái), verwirft diese – alte –
Idee hinsichtlich des fehlenden Wortes aber schließlich, weil er ihn für
wahrscheinlicher hält oder weil es ihm besser gefällt, zugunsten seines eigenen

Vorschlags “that the instrumental dhatr […] is the missing word” [S. 193].
So weit kann ich dem Vf. in etwa folgen, und durchaus nicht ohne dabei

Vergnügen zu empfinden, auch bei seiner Feststellung, daß der Dichter von
10.129.7 “must have been aware, even highly conscious, of what he was doing”
[S. 194]. Nicht aber, wenn er fortfährt: “There is no real alternative to thinking
that he intended to express what he did express in this tacit way: There was no
agent – and therefore no action – of founding”, und schließlich zu dem Ergebnis
kommt [S. 195]: “By leaving out the dhatár’s name in the formulation of his

doubt, our poet-philosopher achieved two aims at once: He kept the suspension

of his belief secret from the na.ve believers. And, at the same time, he conveyed

it in a hidden way to the refined reader, who is able to read not only between the

lines, but also in the open space within the lines. It is as if he said, with a

mischievous twinkle: sapienti sat.”
Ich selbst – als zugegebenermaßen Nicht-Vedaspezialist – wüßte doch zu

gern, wie sich entscheiden läßt, daß mit dhatr “ein” und nicht “der Schöpfer”
gemeint ist, wie es sich generell mit yádi va […] yádi va im RV verhält in pada

d haben wir ja […] veda yádi va ná véda) und ob ausgemacht ist, daß die

50 Darunter auch der von “Saya.a”. Wie W. Slaje überzeugend dargetan hat (“Saya.a oder

Madhava? Verfasserschaft und Reihenfolge der Sa.hitakommentare aus Vijayanagara”,

ZDMG 160.1 2010): 383–414) muß es heißen: “Madhava”. Es steht zu hoffen, daß die
Indologen jetzt endlich bereit sind, diesen alten Fehler zu korrigieren.

51 Daß Knobl in dieser Gruppe nicht auch noch P. Thiemes anläßlich der Verleihung des

Kyoto-Preises 1988 gehaltenen, von der “Inamori Foundation anschließend auch gedruckten

Vortrag, “On the Beginnings of Indian Philosophy zitiert, d.h. Thiemes dortige
Wiedergabe des in Rede stehenden pada durch “whether it was done [by some agent] or not

die seiner eigenen Deutung auffällig zu ähneln scheint, hat seinen Grund, so vermute ich, in
der zutreffenden Vermutung, daß unser gemeinsamer Lehrer diesen Zusatz nur gemacht hat,

um dem Verständnis der ja vorwiegend nicht-indologischen Zuhörerschaft aufzuhelfen, und

nicht etwa,weil auch) er schon) der Meinung war, daß in der Verszeile dhatra fehlt.

AS/EA LXVI•2•2012, S. 403–451



428 ALBRECHT WEZLER

beiden) yádi – so wie yáta – von veda abhäng(en). Außerdem und vor allem
hätte ich gern erfahren, warum die so seltene, wenn nicht gar – jedenfalls im RV
– einmalige Aposiopese nicht auch hier wie in der klassischen und europäischen

Tradition “stark affektbetont” ist, d.h. z.B. “Ergriffenheit, Staunen, Zorn oder

leidenschaftlicher Ausdrucksteigerung”52 ausdrückt: Bedeutet die Zeile vielleicht
“Sei diese Emanation nun [ich kann die Bezeichnung ‘Schöpfer’ aus Ergriffenheit

/ Staunen über den Gedanken bzw. den Gott nicht nennen] geschaffen oder

nicht”!? Oder eher noch): “Sei / ob diese Emanation geschaffen ist oder nicht
scil. geschaffen ist) [ich wage diesen schrecklichen Gedanken aber nicht ganz

auszusprechen]”?

2.14

Mit seinem Beitrag, “O ..a.yce ..o.......... ..o..o. ......a.e...o.
ce... ...e .a..ck.x ......” [Über den Status und den Ursprung der Reihe
der medialen Aspiranten in einer Reihe von dardischen Sprachen; S. 197–226],

will A. I. Kogan die Hypothese von G. Morgenstierne und G. Buddruss erschüttern,

daß die dardischen Sprachen die von den Nuristan-Sprachen zu
unterscheiden sind) zum Indoarischen gehören. Zu diesem Zweck befaßt sich Kogan

mit einem Spezialproblem einiger schriftloser Sprachen des nordpakistanischen
Gebirgsraumes. In ihnen haben die meisten die Aspiration der altindischen
Medien verloren, in anderen sind aber doch stimmhafte Aspiraten in
Einzelwörtern von Feldforschern gehört worden, wenn auch nicht immer sicher. Es ist
oft schwer zu entscheiden, ob es sich hierbei um Archaismen handelt, um
sekundäre Umbildungen oder um Entlehnungen aus den südlich angrenzenden

neuindischen Sprachen z.B. Hindko, Panjabi). Da ich selbst über keinerlei
Kenntnisse der dardischen Sprachen bzw. des zugrundegelegten Sprachmaterials
und des ganzen Arbeitsgebietes verfüge, habe ich meinen Freund Georg
Buddruss gebeten, sich den Beitrag anzusehen. Unter dem Datum vom 9.12.2010 hat

er, wie folgt, dazu Stellung genommen:

Der Aufsatz von A. I. Kogan “Status und Ursprung der mediae aspiratae in einer Reihe von

Dardsprachen” krankt daran, daß neuere Forschungen nicht berücksichtigt werden. Die neueren

Linguisten hatten für die Feldforschung viel mehr Zeit und viel bessere

Arbeitsbedingungen als ältere Autoren wie Grierson, Morgenstierne, Buddruss. Außerdem konnten

52 GERO VON WILPERT: Sachwörterbuch der Literatur, 8. verbesserte und erweiterte Auflage.
Stuttgart 2001: Alfred Kröner, S. 40.

AS/EA LXVI•2•2012, S. 403–451



RUSSISCHE UND WESTLICHE INDOLOGIE: WIEDER VEREINT? 429

sie im Felde sog. “speech analyzer” benutzen, die bei phonetischen Problemen eine wichtige
apparative Hilfe sind und eventuelle Schwächen des menschlichen Ohres ausgleichen

können.

Folgende Bücher, die alle weiterführende Literaturangaben enthalten, behandeln u.a. auch

das Problem der aspirierten Phoneme bh, dh, gh, ob sie als solche erhalten geblieben oder

desaspiriert worden sind.

1. Zum Maiyan heute nicht mehr so benannt, sondern “Indus Kohistani”) gibt es das sehr

gelehrte Werk: Claus Peter ZOLLER: A Grammar and Dictionary of Indus Kohistani,
Volume 1. Dictionary, Mouton [and] de Gruyter, o. J. [2005], 507 Seiten.

2. Über Torwali ist viel Neues geboten in der Dissertation von Wayne A. LUNSFORD: An

Overview of Linguistic Structures in Torwali, A Language of Northern Pakistan. University

of Texas at Arlington, 2001, 134 Seiten.

3. Über die früher Bashkarik genannten Sprache, für die heute “Kalam Kohistani” üblich ist,

gibt es mehrere Bücher von Joan L. G. BAART. Für das Thema der Aspiraten ist am wichtigsten:

Joan L. A. BAART: The Sounds and Tones of Kalam Kohistani with Wordlist and Texts.

AS/EA LXVI•2•2012, S. 403–451

Islamabad, 1997, 128 Seiten.

4. Über die Sprache Palula so jetzt statt Morgenstiernes Phalura) handelt die vorzügliche
Dissertation: Henrik LILJEGREN: Towards a grammatical description of Palula, a Indo-
Aryan language of the Hindu Kush. Stockholm, 2008, 393 Seiten.

Schließlich gibt es von BAART eine sehr gute Bibliographie: Bibliography of Languages of

Northern Pakistan, Islamabad, 2001.

Übrigens hat Kogan ein Buch publiziert mit dem Titel Dardskije jazyki. Geneticeskaja

xarakteristika, Moskau 2005, 248 Seiten, das ich aus Bibliographien kenne, mir aber bisher

noch nicht beschaffen konnte. Der vorliegende Aufsatz ist jedoch früher verfaßt worden.

2.15

F. Kortlandt untersucht “The Origin of the Indo-Iranian Desiderative” [S. 227–
230], ausgehend von F. Heenen: Le desiderative en védique. 53 Als “typical
example” nennt er unter Verweis auf JB 1. 193 indro vai v.tram ajigha.sat)
jígha.sati und stellt dann fest, daß “[t]he desiderative is characteristically a i)
thematically inflected ii) sigmatic derivation from a iii) verbal root with iv)
zero grade vocalism and v) initial reduplication with vi) i-vocalism and vii)
initial accentuation.” Wenn die Aussage “zero grade vocalism” richtig ist – und

53 Amsterdam: Rodopi, 2006 Leiden Studies in Indo-European, vol. 13).



430 ALBRECHT WEZLER

sie ist es, wie z.B. aus G. Tichy54 hervorgeht –, dann ist das Desiderativ von

vhan gerade kein typisches Beispiel für dieses sekundäre Präsens. Diesem
Umstand hat schon Pa.ini Rechnung getragen durch sein sutra 6.4.16 ajjhanagama.

sani: “In vokalisch auslautenden ac) Wurzeln, vgl. 6.4.1), sowie in han

und gam wird der Vocal verlängert vgl. 6. 3.111) vor dem Desiderativsuffix ­sa

san), wenn dieses nicht das Augment i erhält”55. Gegen Heenen 2006) und

seine bei einem Vortrag in Leiden Okt. 2005) vorgetragene geänderte Theorie
über die Entstehung dieser Verbalkategorie stellt Kortlandt seine eigene, d.h.
eine 3. Hypothese, derzufolge “the perfective -s- was the oldest component and

the thematic -a- the most recent addition”, wobei “the meaning of the desiderative”

angeblich “reflects this chronology”. Was folgt, ist eine Parforce-Jagd

kreuz und quer durch einzelne Verbformen aus zahlreichen indogermanischen
Sprachen vom Alt-Irischen bis zum Vedischen, die bei manchem Außenstehenden

den Eindruck erwecken könnte, es handle sich um die Todeszuckungen
eines altehrwürdigen Faches, wüßte er es aufgrund anderer Publikationen nicht
besser.

2.16

Der Titel des Beitrags von T. Krisch, “Das neue Rigvedawörterbuch RIVELEX
und die Bedeutung Tat'jana Elizarenkovas für das Projekt” [S. 231–243], sagt

exakt, was der Vf. tut. Er beschreibt – z.T. von R. Schmitt daran geäußerte Kritik

zurückweisend – nämlich das “neue sprachwissenschaftlich ausgerichtete

Wörterbuch zum […] Rigveda”, das RIVELEX heißt, das er zusammen mit einigen

Mitarbeitern am Fachbereich Linguistik der Universität Salzburg kompiliert,
das das Wörterbuch von Grassmann von 1875 ersetzen soll aber natürlich nicht
nur dadurch, daß “die wichtigsten Angaben zur Bedeutung und Konstruktion der

einzelnen Lemmata in deutscher und englischer Sprache erfolgen”) und von dem

Bd. 1 inzwischen publiziert wurde56. Krisch beschreibt also die “Gestaltung der

Wörterbucheinträge” §1) und illustriert die allgemeine Beschreibung anhand

des konkreten Beispiels des Lemma “ Präverb, adv.)” §2) – das jedoch auch

deutlich macht, daß sein eigenes Wörterbuch auf keinen Fall ‘benutzerfreund-

54 G. TICHY: Indogermanisches Grundwissen für Studierende sprachwissenschaftlicher Fä¬

cher. 2., überarbeitete Auflage. Bremen: Hempen Verlag, 2004; S. 114 f.
55 Zitiert aus BÖHTLINGK: Pa.ini's Grammatik. Der Konditionalsatz geht letztlich auf Maha¬

bha.ya III 186. 13 sana. jhalgraha.ena vise.ayi.yama. / sani jhaladav iti /) zurück.
56 Graz: Leykam Buchverlag, 2006 Grazer Vergleichende Arbeiten, Bd. 20).

AS/EA LXVI•2•2012, S. 403–451



RUSSISCHE UND WESTLICHE INDOLOGIE: WIEDER VEREINT? 431

lich’ ist57 – und schließt mit “einige(n) Fälle[n] [aus dem 1. Bd. des Rigveda-

Lexikons, A.W.] […] wo die Rigveda-Übersetzung von Tat'jana Elizarenkova
uns bei der Erstellung von erläuternden Fußnoten eine Hilfe war” §3).

AS/EA LXVI•2•2012, S. 403–451

2.17

L. Kulikov beginnt seine – ausdrücklich auf die linguistischen Aspekte fokussierte

– Untersuchung über “The Vedic Causative sa.khyapáyati / sa.ksapáyati
Reconsidered” [S. 245–261] mit einem kritischen Blick auf die bisherigen
Wiedergaben (‘cause to look at’) und einer repräsentativen Auswahl der Belegstellen
aus der vedischen Prosa von MS bis zu .pSS) §1), um dann §2) “some

relevant features of Vedic causatives and passives” kurz zu behandeln, nämlich,
daß “-áya-causatives are almost exclusively derived from intransitive verbal
roots”, daß “-ya-passives derived from -áya-causatives appear as early as in the

Yajurveda mantras”, und um schließlich noch zu beobachten, daß das Präverb
sám- “is normally used for the derivation of spatial reciprocals” z.B. sám-i
‘come together’ usw.) “or sociatives such as t.p ‘rejoice’: sá.-t.p ‘rejoice

together’”. Ausgehend von den nicht-kausativen Verwendungen von sá.-khya

§3.1) und sám-cak. §3.2), für die jeweils zahlreiche Belegstellen vorgeführt
werden, kommt Kulikov §4) zu dem m.E. höchst einleuchtenden Ergebnis, daß

die in Rede stehenden Kausativa – zumindest an den älteren Belegstellen – als

“‘cause smb. to appear (/ to be considered together with smb.), make smb.
associated with smb.’” wiederzugeben sind.

2.18

An den Anfang seines Beitrags, “Alternanza causativa i classi di presente in
vedico: Contributo alla soluzione dell’‘enigma’ di Kuiper” [S. 263–272], stellt
R. Lazzeroni die von T. Ja. Elizarenkova 1960) entwickelte und K. Hoffmann
breit ausgearbeitete These, daß “the indicative with its oppositions of tense” is “a

development of the injunctive”, bzw. die allgemeine sprachgeschichtliche
Beobachtung, daß “[i]n nessuna lingua un’ innovazione cancella simultaneamente

e senza residui le forme più antiche. Il vecchio sopravvive e convive col
nuovo, spesso integrandosi nel nuovo sistema”. In seiner Arbeit, Die indo-

57 S. auch die Besprechung des 1. Bandes von RIVELEX durch K. KLAUS, WZKS, LII–LIII
2009–2010): 318–320.



432 ALBRECHT WEZLER

germanischen Nasalpräsentien 1937), hatte F. B. J. Kuiper die Beziehungen der

Nasalpräsentien zu den anderen Präsensstämmen nebst davon abgeleiteten
Tempora und Modi) als “ein noch ungelöstes Rätsel” bezeichnet. In seiner

eigenen – kurvenreichen – Untersuchung, die sich u.a. auf neue(re) bzw. neueste

Thesen im Bereich der Indo-Iranistik tätiger Indogermanisten stützt, zwischen

“telischen” und “atelischen” Verben unterscheidet und in deren Verlauf er auch

eine verbesserte Liste der Verben bietet, die Wurzelpräsentien bilden von ad

‘essen’ bis han ‘schlagen, erschlagen’) [S. 267], kommt er schließlich zu folgendem

Ergebnis – durch das seiner Ansicht nach Kuipers “Rätsel”, wenn nicht
gelöst, dann doch “weniger in Dunkel gehüllt ist” (“meno avvolto nel buio”):
“Man muß vielmehr von der Prämisse ausgehen, daß nicht alle Präsensklassen”,

was ihre Entstehung anbelangt, “den gleiche Zeitstufen angehören: einige sind

Relikte, andere Innovationen. Genauer: 1) die Wurzelklasse II. Klasse des

Sanskrit) ist eine Rest(-Klasse) […]. 2) Die Klassen der thematischen,
wurzelbetonten, vollstufigen Präsentien I. Klasse des Skt. […]) oder der nichtwurzelbetonten

schwundstufigen Präsentien IV. Klasse des Skt. […]) sind stark
innovativ und produktiv […]” [S. 269]. “E poiché – già lo vide Saussure – le
classi con nasale infissa si riportano all’unitá, se è vero che il segmento
compreso fra la nasale e desinenza personale si configura come un allargamento
della radice (*k.-n-eu-ti > s..oti ‘ode’; * u-n-ek-ti > yunakti ‘congiunge’; *kwri-n-

e.-ti > kri.ati ‘compra’; *t.-n-euti > tanoti ‘tende’) le classi atematiche si
riducono a due: quella radicale e quella in ­n.” Damit endet Lazzeroni.

2.19

Kaum ein heutiger Indologe dürfte zögern, N. R. Lidova darin zu folgen, daß die

“Erzählungen” im Na.yasastra über seinen mythischen Ursprung, anders als

Lévi, Keith und andere ältere Kollegen meinten, nichts als wissenschaftlicher
Aufmerksamkeit nicht würdige Hirngespinste darstellen. Wenn sie selbst in
ihrem Beitrag, “.ap. .pe. ..a..... Ha....ac.p.” [König und Priester im
Na.yasastra; S. 273–297], diese Mythen, die sich vor allem in NS I, II und
XXXVI finden, jedoch als historische Quellen aufzufassen scheint, dürfte die

Gefolgsbereitschaft – wie auch bei mir – spürbar nachlassen. Sie analysiert, in
ihren Worten, “das Paradigma der wechselseitigen Beziehung von König und

Priester in der Tradition des Na.yasastra […] in den mythologischen, rituellen
und literarischen Aspekten” bezüglich letzterer überschreitet die Vf.in natürlich
auch die Grenzen des NS und bezieht Schauspiel-Texte mit ein). Im wesent-

AS/EA LXVI•2•2012, S. 403–451



RUSSISCHE UND WESTLICHE INDOLOGIE: WIEDER VEREINT? 433

lichen läuft das auf eine Nacherzählung einiger Abschnitte dieses Textes hinaus,

bei der Indra dem König und Brahma dem Priester es müßte heißen: Brahmanen)

gleichgesetzt wird; nicht gefragt wird, ob Visvakarmans zentrale Funktion
beim Bau des ersten Theaters mit seinem “Stand” als Brahmane oder nicht
vielmehr seiner Rolle als “Architekt” und Baumeister der devas zusammenhängt,

ob all die Mythen nicht “nur” als aitiologische zu bestimmen sind, d.h.

primär den niedrigen sozialen Status der Schauspieler(innen) und damit
zusammenhängende soziale Probleme erklären sollen, usw. All das scheint letztlich
dazu bestimmt, die – gewiß nicht unberechtigte – These vorzutragen, daß der

vidu.aka als einer der Teilnehmer des trigata am Ende des purvara.ga des

indischen Schauspiels nicht, wie Kuiper behauptete, Gott Varu.a repräsentiert,

sondern Brahma. Vielleicht ließe sich größere Klarheit gewinnen, könnte man
das Buch der Vf.in, Drama i ritual v drevnij Indii [Drama und Ritual im alten

Indien; Moskau 1992] zurate ziehen, das auch auf Englisch, Drama and Ritual
in Early India,58 erschienen ist.

AS/EA LXVI•2•2012, S. 403–451

2.20

V. P. Liperovskijs Beitrag, “..pa.e..e ....e ..a....a....o.
ce..e..a... o..e..o. .a oc.o.e .x .c..c.e... e.....ax ...e.e...
.epax)” [Ausdruck der quantitativen Segmentierung von Gegenständen auf der

Basis ihrer Berechnung in Maßeinheiten Maßen) im Hindi; S. 293–304], liegt
ein bemerkenswert breites nämlich 23 Titel umfassendes) Textkorpus zugrunde.

Seine gründliche und umfassende, durch viele Beispiele illustrierte Untersuchung

der sprachlichen Kategorie der Quantitätsangabe, definiert als “Gesamtheit

der Mittel, die zum Ausdruck quantitativer Bedeutungen dienen”, ist
entsprechend der großen Vielfalt der entsprechenden linguistischen Gegebenheiten

des Hindi so komplex, daß eine Vollständigkeit anstrebende Zusammenfassung

nicht möglich ist. Liperovskij beginnt mit einer differenzierenden
Auflistung der einschlägigen “Mittel”, also der verschiedenen Arten von Numeralia
Kardinalia, Ordinalia, Bruchzahlen, Indefinita), Substantiven, die Quantitäten

bezeichnen, wie darjan ‘Dutzend’, jo.a ‘Paar’ usw., Wörtern mit der Bedeutung

‘circa, annähernd’ wie praya., lag-bhag usw.) bzw. ‘nur’ keval, sirf, faqat) etc.

Den Bau derjenigen Konstruktion, die dazu dient, die quantitative Aufteilung
von Gegenständen auf der Basis ihrer Bedeutung in Maßeinheiten, ob nun

58 Delhi: Motilal Banarsidass, 1994.



434 ALBRECHT WEZLER

standardisiert oder alltäglich, auszudrücken, beschreibt er dabei [S. 298] mit der

Formel sonst enthält er sich derartiger Formalisierungen) “{QM, M-õ, M-bhar}
N”, in der N für das Substantiv steht, welches das gezählte Objekt bezeichnet,

z.B. ek eka. ZAMIN, ‘ein acre Land’, M für das Substantiv, welches die
Bezeichnung der Maßeinheit darstellt, z.B. pandrah MAN anaj ‘fünfzehn man

Getreide’. M-õ für Maßangaben in der Form auf ­õ, z.B. GHA.Õ pani, ‘Krüge
von d.h. voll) Wasser’, M-bhar entsprechend für um die Partikel bhar erweiterte

Maßangaben, z.B. KATO.A-bhar dudh, ‘eine volle Tasse Milch’, und schließlich

Q das Quantitativ in Gestalt eines Kardinalzahlwortes, wie z.B. in A.H ana

nazarana, ‘acht anna Ab)gabe’, usw. Zum Schluß gibt der Vf. eine schematische

Auflistung der mindestens) “vier Strukturen, die sich auf den Ausdruck
der von ihm untersuchten Segmentierung von Gegenständen beziehen”, und

zwar unter Verwendung der – Numerativen ähnlichen – Begriffe cay f. ‘Tee’
und gilas m. ‘Glas’, geh m. ‘Weizen’ und bori f. ‘Sack’ sowie des Zahlwortes
tin ‘drei’, wobei die zentralen Wörter jeweils kursiv hervorgehoben sind:

I. tin gilas cay ‘drei Gläser Tee’

tin bori geh ‘drei Säcke Weizen’
II. tin gilas cay ‘drei Glas Tee’

tin boriy geh ‘drei Sack Weizen’
III. cay ke tin gilas wörtl. ‘von Tee drei Gläser’

geh ki tin boriy wörtl. ‘von Weizen drei Säcke’

IV. tin gilasõ ki cay wörtl. ‘Tee von drei Gläsern’

tin boriyõ ka geh wörtl. ‘Weizen von drei Säcken’.

2.21

A. Lubotsky gelingt in seinem Beitrag, “The Indo-Iranian Root stig-” [S. 305–
313] auf der Basis zweier neuer, aus der Paippalada-S. A. Griffiths Ausgabe)
stammender Belege der Nachweis, daß L. von Schroeders auf Stellen aus der

Maitraya.i-S. beruhender) Ansatz der in Rede stehenden Wurzel sthigh, ati- /
pra-) in stig zu korrigieren ist, das “something like ‘to penetrate’” bedeutet und

“from an etymological point of view […] a variant with an s-mobile of Skt. tig

‘to sharpen’” darstellt. Behandelt werden außer den Stellen aus den ved. Sa.-
hitas auch die avestischen und überhaupt iranischen Parallelen.

AS/EA LXVI•2•2012, S. 403–451



RUSSISCHE UND WESTLICHE INDOLOGIE: WIEDER VEREINT? 435

AS/EA LXVI•2•2012, S. 403–451

2.22

Ch. Minkowski, der sich seit einigen Jahren in besonderem Maß für den
Kommentator bzw. Autor Nilaka..ha Caturdhara 2. Hälfte des 17. Jh) interessiert,
untersucht in seinem Aufsatz, “Meanings Numerous and Numerical: Nilaka..ha
and Magic Squares in the .gveda” [S. 315–327], die von Nilaka..ha “entdeckten”

“numerical meanings of .gvedic verses, and conversely, the .gvedic
meanings of numbers”. Er bezieht sich dabei – und zitiert und übersetzt –
Nilaka..has Kommentar zu den Kapiteln I.12–14 des nordindischen Saiva-
Textes vermutlich abgeschlossen vor der Mitte des 15. Jh) Sivata..avatantra,
in denen “the generation, creation and ritual use of magic squares of order three

and order four” beschrieben wird. “A magic square”, erläutert der Vf., “is a

square made up of rows of smaller squares, in each of which a number is placed

in such an arrangement that the sum of the numbers in any column, row or
diagonal of the square will be the same” die sog. “magic sum”). “A magic
square of order three has three cells on a side; of order four has four cells on a

side, and so on” [S. 317]. “N. begins with a vedic passage that lends itself plausibly

and relatively transparently to his purpose, in this case a verse with many

number words in it”, nämlich RV 10.114.6; denn seiner Ansicht nach wird die

Anwendung der Interpretationsmethode mithilfe der magischen Rechtecke in
diesem ältesten ind. Literaturdenkmal selbst gelehrt. “What is distinctive to
Nilaka..ha’s approach in this case, however, is a trick not found in the
mantrarahasya literature (‘a genre of his own invention’)” [S. 316]. “This is his appeal

to the ka.apayadi system, a system for assigning numerical values to the letters

of the alphabet” möglicherweise müßte es heißen: “den Lauten des A.”)
Da ich einige Schwierigkeiten beim Nachvollzug seiner Übersetzung hatte,

wandte ich mich im letzten Jahr an Minkowski, der mir daraufhin unter dem
Datum vom 17.12. 2009 u.a. schrieb:

In the Elizarenkova article about magic squares, which I wrote eight years ago, you are

correct, both that it should be kadi nava and not kadinava; and that padi pañca should be

rendered as “indicate the numbers 1–5”, not “1–9.” As for the explanation of jña by
Nilaka..ha, you make a useful distinction, between having no role in the ka.apayadi system

and indicating 0. Perhaps sunyavaci should be understood then to mean something like

“indicates nothing” and therefore a better translation would be “In this case ña which is to
be taken next because it is the final member of the consonant cluster), indicates no number

in the ka.apayadi system), and so is not meaningful.”



436 ALBRECHT WEZLER

Sein Versuch der ‘Ehrenrettung’ für Nilaka..ha [s. “Conclusion”, S. 326 f.]
verdient durchaus Respekt. Man sollte sich in der Tat davor hüten, seine “readings

of these Vedic verses […] as wildly improbable” vorschnell gänzlich abzutun.

Aber soviel scheint mir doch schon heute klar: Nilaka..has “Deutung” ist
idiosynkratisch, d.h. trotz mancher Ähnlichkeiten z.B. mit der Kabbala nicht zu

vergleichen.

2.23

S. L. Nevelevas Essay, “....ec..e p... .o .a.... Maxa.xapa..)” [Die
epischen ..is nach den Daten des Mahabharata); S. 328–351], bezieht sich in
Wahrheit, wie sie gleich eingangs feststellt, auf den Ara.yaka)-parvan des 3.

Buches. Ihr Interesse ist vor allem auf die Gespräche gerichtet, welche die
verschiedenen ..is B.hadasva, Vyasa, Lomasa, Marka..eya, Narada, Pulastya

[gemäß russischem Alphabet]) mit den Pa..avas führen, wenn sie sie in ihrem
asrama besuchen bzw. auf ihrer Pilgerreise begleiten; dabei betrachtet die Vf.in
das Epos weitgehend synchron, als Text, wie er sich nach Jahrhunderten z.T.
noch nicht völlig geklärter Entwicklungsschritte präsentiert. Sie gliedert ihre
Betrachtung in die Abschnitte “Charakteristika der ..is” [S. 330–333], “Begegnung

mit dem Ehrengast” [S. 333–335], “Verfahren der Gestaltung des
Einführungssujets die Struktur des Gesprächs)” [S. 336–342], “Erzählertum der
epischen ..is” [S. 342–343], “Weise-Lehrer” [S. 343–347], “Epische Gespräche

und religiöse Weihe” [S. 348–348] und schließlich “Wer wörtl. was für welche)
sind die epischen ..is” [S. 348–351]. Die Ziele dieser Gespräche glaubt die

Vf.in einerseits als “Aufklärung” und “Vertrautmachen mit den kulturellen Werten

der epischen Welt” bestimmen zu können und andererseits als “
psychotherapeutische Einwirkung auf die Zuhörer” wobei das erstere Wort natürlich in
einfache Anführungszeichen gesetzt gehörte, denn gemeint ist ja, daß die ..is
die Pa..avas ermuntern, versuchen aufzurichten, nicht in Schmerz und Kummer
zu verzagen, usw.). Der Rezensent bekennt, daß er bei der Lektüre dieses
Beitrags hin- und hergerissen war zwischen kritischer Distanz – wegen seines z.T.
dominanten positivistischen Charakters – und zustimmendem Mitvollzug.

Einerseits hat die Vf.in z.B. M. Tokunagas59 Aufsatz z.T. vorweg genommen

[S. 340 f.], andererseits läßt sie sich bei ihrer Beobachtung von kurzem

59 “Vedic Exegesis and Epic Poetry: A Note on atrapi udaharanti.” In: P. KOSKIKALLIO ed.):

Parallels and Comparisons. Proceedings of the Fourth Dubrovnik International Conference

AS/EA LXVI•2•2012, S. 403–451



RUSSISCHE UND WESTLICHE INDOLOGIE: WIEDER VEREINT? 437

Antippen eines Themas und Bitte um ausführliche Erzählung vistara) ein
großes und wichtiges Thema nahezu gänzlich entgehen, dem ich mich
demnächst selbst annehmen zu können hoffe. Ihre Kenntnis einschlägiger westlicher
Sekundärliteratur ist lückenhaft z.B. fehlt beim Stichwort “Rahmenerzählung”

M. Witzel)60, ihre Sanskrit-Zitate sind nicht ganz frei von Fehlern, ihre
Übersetzung nicht immer überzeugend z.B. bedeutet daso ’smi tava III 80.19)
gewiß nicht ‘Ich bin dein Sklave’ [Bhi.ma zu Pulastya]).

AS/EA LXVI•2•2012, S. 403–451

2.24

G.-J. Pinaults Beitrag, “About the Slaying of Soma; Uncovering the Rigvedic
Witness” [S. 353–388], halte ich für sehr gut geschrieben61: klar im Aufbau und

klar gegliedert, mit bewußtem Einsatz retardierender, aber auch Späteres
andeutender, also spannungserzeugender Elemente, explizit in der Gedankenführung,
aber auch voll witziger Formulierungen. Kurzum: es ist Vergnügen, ihn zu lesen.

§1 und 2 dienen der Erläuterung der Problemstellung: “Mythem” in Yajur-veda-

texten über Tötung des Soma – von denen in §2 “the most representative”,
nämlich TS 6. 4. 8. 1–3 und MS 4. 5 8 1) und 2) vorgeführt werden – gegenüber

völligem Stillschweigen des RV mit Ausnahme der zuletzt von B. Schlerath62

behandelten Stelle RV 9.68.4 d rák.ate síra..
Mit §3 kommt der Vf. zum Kern seines Beitrags “the explanation of an

obscure noun of the RV”, nämlich ma.scatú- und seine Ableitungen
ma.scatvá- und m .scatva-, alle drei hapax legomena. Pinault zitiert die

“Belegstellen”, also RV 7.44.3 und 9.97. 52–54 nebst den Übersetzungen von
Geldner, Renou und Elizarenkova, geht §4) auf den Widerspruch zwischen

Sa.hita und Padapa.ha welch letzterer ma.scató. [mit Kürze der 1. Silbe]
bietet) ein und referiert §5) die Deutung(en) / Deutungsversuche von Saya.a
sprich: Madhava63), Benfey und Oldenberg. Deren Annahme, daß das Vorderglied

ma.s- zum Nomen manas- gehört, stellt er, im nächsten Paragraphen, die

________________________________

on the Sanskrit Epics and Pura.as, September 2005. Zagreb: Croation Academy of Sciences

and Arts, 2009, S. 21–30.

60 “On the origin of the literary device of the ‘frame story’ in Old Indian literature.” In: H.

FALK ed.): Hinduismus und Buddhismus. Festschrift für U. Schneider. Freiburg: Hedwig

Falk Verlag, 1987, S. 380–414.
61 Von einigen störenden Druckfehlern wird abgesehen.

62 StII 13/14 [= Festschrift für Wilhelm RAU]: 195–201.

63 S. dazu o. Anm. 50.



438 ALBRECHT WEZLER

von Grassmann gegenüber, demzufolge das Vorderglied zu m s- ‘Mond’ gehört,

der aber doch hier richtig “an allusion to the soma pressing” gesehen hat. Nach –
eher der Vollständigkeit halber unternommenem – Referat der Vorschläge weiterer

RV-Forscher usw.) de Saussure, Hillebrandt, Ludwig, Roth) – diskutiert
Pinault in den folgenden Abschnitten §§8 ff.) eingehend und, soweit ich sehe,

erschöpfend alle durch ma.scatú- aufgeworfenen etymologischen, morphologischen,

semantischen und exegetischen Probleme, um anschließend seinen

siddhanta vorzutragen, und zwar §14 ff.), daß in dem Vorderglied vielmehr
ved. m s- gewöhnlich thematisiert als ma.sa-) ‘meat, flesh’ steckt, dieses Wort

“Mitra as the one ‘who cuts up the flesh’” d.h. ‘butcher’ oder ‘slaughterer’) “of
Soma” bezeichnet das abgeleitete Adjektiv ma.scatvá- saras) ‘(the lake) due to

the butcher’ […] ‘a true bloodbath’ und das Substantiv m .scatva- zu dem in
RV 9.97.15 belegten hapax p.sana s. §15) sich bezieht auf ‘the pressing of the

twigs of soma’. Der Vf. beläßt es freilich nicht bei der Bemerkung §17) “[i]f
accepted, the above [d.h., die am Ende von §16 gegebene, A.W.] interpretation
of the two RVic passages would prove definitely that the myth of the slaying of
Soma was known and understood at the time of the RV”, sondern stellt sich dem
Problem, warum das in Rede stehende Kompositum ma.s-catú lautet und nicht

*ma.s-satú von der Wurzel sat- < PIE *kat ‘to cut up’). Zur Lösung dieses

Problems nimmt Pinault an, daß das Wort phonologisch von einer Nuristan-
Sprache beeinflußt wurde, wie das K. Hoffmann für kaca- ‘Perle’ (< ‘leuchtendes

Schmuckstück’) angenommen hatte, einen deutlich höheren Grad von
Wahrscheinlichkeit erzielend, da es sich beim Denotatum um einen zum Tausch oder

Handel geeigenten Gegenstand handelt.
So weit, so gut bzw. so einfalls- und beobachtungsreich und persuasiv.

Bleibt aber – abgesehen von dem generellen Vorbehalt, den man derartigen

“Deutungen” von hapax legomena gegenüber immer empfindet – doch die
Frage, warum ma.scatú- nur ein einziges Mal im RV belegt ist. Gewiß, das

Interesse der rigvedischen Dichter galt in erster Linie dem soma pavamana,

nicht der “Tötung”, d.h. Pressung des Presstrankes, aber das Schlachten von
Tieren spielt doch eine große Rolle bei zahlreichen Opfern, und m .catva- in
Bezug auf den Soma wäre doch nur eine sekundäre Metapher!

2.25

N. J. Prigarina beginnt ihren Beitrag, “Kpaco.a .ycy.a .ep.a.ax .epc..c-
.o. no.... ....a..p.o. ...o..c.” [Die Schönheit Jusufs in den Spiegeln

AS/EA LXVI•2•2012, S. 403–451



RUSSISCHE UND WESTLICHE INDOLOGIE: WIEDER VEREINT? 439

persischer Dichtung und Miniaturmalerei; S. 389–418], mit der Erläuterung der

verschiedenen “Spiegel” Text versus Bild und umgekehrt, Text versus Quelle)
bzw. die Bedeutung dieser Metapher in der islamischen Theologie. Dann
bespricht sie die koranische Quelle Sure 12), bietet eine Nacherzählung,
vergleicht diese Version mit der der Bibel und geht auf die Divergenzen bzw.
aus anderen Quellen tafsir etc.) stammenden Elemente ein, um schließlich
einzelne persische Aus)gestaltungen der Erzählung von “Jusuf und Suleika”
Revue passieren zu lassen, von Rubaki gest. 941 n. Chr.) bis zu Hafiz 1320–
1390), ohne dabei Thomas Mann zu vergessen. Im Schlußteil wendet sich Prigarina

den Miniaturen, ihren Schulen, und ihren Formen als “Illustrationen” in
Handschriften zu, allerlei interessante Beobachtungen vortragend, darunter die

zweifellos wichtige, daß die literarisch stets gepriesene besondere Schönheit
Jusufs in den Miniaturen in denen er regelmäßig durch einen Nimbus
charakterisiert ist) nicht dargestellt wird. Es wäre natürlich schön gewesen, wenn dem
Aufsatz wenigstens ein Miniaturbeispiel hätte beigegeben werden können, was

wohl aus Kostengründen unterbleiben musste. Hilfreich ist gewiß der als “
Beilage” gegebene “...co. .......p, o.y....o.a.... o.e.ec..e.... ...a-
....” [Liste der in vaterländischen Ausgaben publizierten Miniaturen; S. 415–
418]. Als Fachfremdem ist es dem Rez. nicht möglich, sich) die Frage zu

beantworten, was hier an neuen Erkenntnissen gewonnen worden ist.

AS/EA LXVI•2•2012, S. 403–451

2.26

Der Beitrag von V. J. Romanov, “O .e...a....o. ..a.e... ..a.o.a upa-as

.a.po.o. ..o..... .pa......ec.o. .po..)” [Über die meditative Bedeutung

des Verbums upa-as Zu der Genre-Entwicklung der Brahma.a-Prosa); S.

419–434], stellt eine Art Auszug aus dem Artikel dar, den der Vf. seiner im
Druck befindlichen Übersetzung von Buch II und Buch X, Kap. 6 des

Satapathabrahma.a als Einleitung vorangestellt hat. Seine Entscheidung, nur diese

Teile ins Russische) zu übersetzen, begründet Romanov nicht nur mit dem

furchteinflößenden Umfang dieses Textes und der Begrenztheit seiner eigenen

Möglichkeiten, sondern und vor allem damit, daß ihm bei der Beschäftigung mit
diesem Text bald klargeworden sei, daß SPB I und X. 6 für die “Genre-Evolution

der Brahma.a-Prosa” wichtige Entwicklungsstufen repräsentieren, die zu

der BA-Upani.ad, die bekanntlich Teile von Buch X und XIV des SPB umfaßt,
hinführen. In Buch X sieht er dabei einen “für die altindische Kultur entscheidenden

Wendepunkt” .o.opo.). Seine wortreichen Darlegungen – die praktisch



440 ALBRECHT WEZLER

ohne jegliche Bezugnahme auf die Arbeiten anderer, namentlich westlicher
Forscher auskommen und u.a. deshalb befremden z.B. sruti erklärt als ‘das, was für
das Gehör der Götter bestimmt ist’ oder satya – vermeintlich) etymologisch –
als ‘das, was unbedingt geschehen wird’) – gipfeln gewissermaßen in der
Annahme, daß die am Opfer beteiligten Priester, voran des adhvaryu, sich, “wenn

sie gerade ‘nichts’ zu tun haben”, “yogischer” Meditation hingeben, wobei der

Leser sich natürlich fragt, wie der adhvaryu usw. denn dann, wenn er “wieder
dran ist”, in das Normalbewußtsein zurückfindet unbewußt gesteuert oder von
einem seiner Kollegen “geweckt”?). Auf diesem Wege kommt Romanov – bei

kritischer Zurückweisung von M. Falks in der Tat wohl “kategorischen
Behauptung”)64 – zu dem Ergebnis, daß upa-as im Sinne “lexikalischer Polysemie”
im gegebenen Kontext bedeutet a) ‘sitzen neben dem Opferfeuer)’, b) ‘warten

darauf, daß man an der Reihe ist)’, c) ‘teilnehmen am Opfer)’, d) ‘(seine

ganze) Aufmerksamkeit auf den “geheimen Namen” des brahman richten)’,
e) ‘(ihn, ohne daß die anderen beim yajña anwesenden Personen es mitbekommen,

in seinem Geist) verehren’.

2.27

In einen ganz anderen Bereich der indischen Literatur führt M. A. Rusanov mit
seiner Studie, “...a.....a .......a ‘.......’”
[Nagarjuna und Pasupata in dem Prakrit-Roman Lilavai; S. 435–448]. Die
Komplexität der Handlungsstränge, die Menge von Protagonisten neben anderen

Faktoren zwingen den Vf., sich bei der Behandlung dieses Anfangs des 9. Jh von
Kouhala verfaßten “Romans” katha) auf zwei der auftretenden Personen zu

beschränken, die Nagarjuna genannte und die als Pasupata bezeichnete. Was ihn
dabei im ersten Falle interessiert, sind die Fragen: Welche literarische Tradition
steht hinter dieser Erzählung? Warum erwies sich gerade der buddhistische
Philosoph als Gefährte des Königs Hala) Satavahana? Es wäre doch möglich
gewesen, sich auch einer gänzlich ausgedachten Person zu bedienen. Kann man
angesichts dessen, daß Nagarjuna nur in einer einzigen Episode des Romans

auftritt, von seinen gedanklichen Verbindungen mit anderen Personen sprechen?

64 Außer dem Aufsatz von M. Maryla) FALK: “upasana et upani.ad.” Rocznik Orienta¬
listyczny 13, 1937 1938), auf den der Verfasser hier Bezug nimmt n. 21), hätte er wenigstens

in seiner Bibliographie auch anführen müssen: H. Harry) FALK: “Vedisch

upani.ád.” ZDMG 136. 1 1986): 86–97.

AS/EA LXVI•2•2012, S. 403–451



RUSSISCHE UND WESTLICHE INDOLOGIE: WIEDER VEREINT? 441

Rusanov liefert eine Übersetzung dieser Episode, d.h. der Verse 1008–1061
der Lilavai, um eine inhaltliche Analyse anzuschließen. Diese ergibt, daß

Nagarjuna als Lehrer und Führer Halas in die Unterwelt patala) fungiert, ihm
dort “Genüsse / Vergnügungen” verheißend. Hala, wegen des Verlustes der

Mahanumati der Verzweiflung nahe, ja an Selbstmord denkend, unternimmt,
von ihm geführt und von Prinzen und Höflingen begleitet, den gefahrvollen
Abstieg in die Unterwelt, befreit dort den Sohn des Siddha-Königs aus den Fängen

der Schlangen, kehrt aber, gerade als sich ihm die Verlockung der Vergnügung
mit einer “Unterwelt-Schönheit” man verzeihe mir den Kalauer) bietet, um und

zurück in die Erdenwelt, d.h. seine Hauptstadt Prati..hana. Rusanov zeigt, daß

Nagarjuna hier in erster Linie, obwohl auch) als bhikkhu bezeichnet, ein “
Zauberer und Wundertäter” ist, und erkennt nach einigen – m.E. unnötigem Hin und

Her – in ihm zu Recht eine “Legierung” aus mindestens dem Philosophen und

ich würde sagen: zu einem höheren Anteil) dem Alchemisten gleichen
Namens), einer Gestalt der pan-indischen Folklore. Zuvor hatte er den
literaturgeschichtlichen Hintergrund Mahabharata [Udyogaparvan 95–109], Ramaya.a
[Ki.kindhaka..a 50–52], Abhinandas Ramacarita [Kap. 10–13], Dasakumaracarita,

Avantisundarikatha-sara) zitiert. Der m.E. entscheidende Begriff “Naga-

Roman” fällt aber nicht, von dem man wohl die Schilderung eines “Abstiegs in
die Unterwelt” grundsätzlich unterscheiden muß, wenn auch mit “Verschmelzungen”

beider Gattungen zu rechnen ist wofür das Werk Kouhalas vielleicht
gerade ein Beispiel bietet). “Betrachtet man den Roman im Ganzen, wird die
Entsprechung zu einer weiteren Person sichtbar”, dem – natürlich in einem Siva-
Tempel lebenden – Pasupata-Asketen ohne Namen, den der König, den es nach

Rat verlangt, auf Empfehlung seines Ministers der auch als “Vermittler” wirkt)
aufsucht. Bewehrt mit einem mantra durch den Asketen, tötet Hala in nächtlichem

Kampf eine Armee von Dämonen. All dies wird erzählt in den Versen
201–214 bzw. 1148–1169, die Rusanov gleichfalls übersetzt. Sich dann aber

ihrer Analyse zuwendend, informiert er über diese Sekte – wobei freilich Arbeiten

Minoru Haras nicht genannt werden – und untersucht die Gemeinsamkeiten
und Unterschiede zwischen den beiden Figuren, dem buddhistischen Zauberer
und dem sivaitischen Asketen. Er sieht in ihnen, ich finde recht überzeugend,

literarische Reflexe religionsgeschichtlicher Machtkämpfe zwischen den in
Bedrängnis geratenen Buddhisten und auf dem Vormarsch befindlichen hinduistischen

Glaubensrichtungen im mittelalterlichen Indien literarisch reflektiert.65

65 Ganz wichtig für dieses Thema ist Alexis SANDERSON: “The Saiva Age – The Rise and

Dominance of Saivism during the Early Medial Period.”. In: SHINGO EINOO ed.): Genesis

AS/EA LXVI•2•2012, S. 403–451



442 ALBRECHT WEZLER

2.28

Das Russisch von S. D. Serebrjanyj liest sich deutlich leichter als das der

meisten anderen russischen Beiträge: kürzere Sätze, weniger Partizipialkonstruktionen

jedenfalls weniger komplizierte), keine Vokabeln, die man nicht einmal
in einem Wörterbuch findet, das “über 150 000 Wörter und Wortverbindungen”
enthält. 66 Seine “kleine Notiz”, “C..o.a o ‘..a.a..a-...e’ ‘.apa....’
.e..a..ypa .a.a... ..a..a..p. XVI–XVII ..)” [Eine die Bhagavadgita
betreffende Strophe im Naraya.iya von Meppattoor Naraya.a Bha..athiri 16.–
17. Jh); S. 449–458], hat das Ziel, die Aufmerksamkeit auf die Rezeption der

BhG seitens der Vi..uiten in Kerala zu richten, und damit auf ein Werk, dem
auch die westlichen Literaturhistoriker wenig Beachtung geschenkt haben. Nach
einer auf diesem Hintergrund verständlicherweise breiten Einführung über diesen

Sanskrit-Text Drucke, Übersetzungen, elektronische Zugangsmöglichkeiten),

den Autor Lebensdaten umstritten) und die – ich würde sagen: legendäre –
Entstehung dieser Bearbeitung des Bhagavatapura.a zitiert der Vf. den
fraglichen Vers sragdhara) 86.6 und übersetzt ihn. Dabei übersieht er einen

Druckfehler, nämlich proñjhya für projjhya, was die Folge hat, daß er, ohne

allerdings semantisch auf Abwege zu geraten, später [S. 455] von einer “Verbalwurzel

vproñjh” spricht. Er weist Zeile für Zeile, bzw. Versstück für Versstück
auf meist nur inhaltliche, kaum je wörtliche Parallelen in der Gita hin – fast

ausschließlich im 2. und 11. Kapitel –, um anschließend festzustellen, daß für
Meppattoor die BhG “lediglich eine von vielen Quellen war, die sein religiöses
Gefühl nährten” – was, so ist man versucht anzufügen, bei einem Vi..uiten bzw.
vor allem Kri..a-Verehrer, der das Bhagavata-P. nachgestalten will, auch nicht
weiter verwunderlich ist. Für die von dem Vf. offenbar geplante Präzisierung
und Vertiefung sei ihm empfohlen, die) neuere bzw. neueste westliche Literatur
zu berücksichtigen.67

________________________________

and Development of Tantrism. Tokyo: Institute of Oriental Culture, University of Tokyo,
2003, S. 41–349.

66 Gemeint ist M. J. CVILLING. Ru..ko-Nemeckij slovar' 4–e izdanie, 2000, Moskva:
Izdatel'stvo “Russkij Jazyk”; vgl. die S. 438 beschriebenen Schwierigkeiten.

67 Beispielhaft nenne ich A. MALINAR, Rajavidya: das königliche Wissen um Herrschaft und

Verzicht. Studien zur Bhagavadgita PRP, 5). 1996. Wiesbaden: Harrassowitz, und HENK

W. BODEWITZ, “On the Interpretation of the Bhagavad Gita I–VI. Some observations on the

occasion of a new translation of the Gita,” ZDMG 159.2 2009), 333–364 mit weiteren

Verweisen).

AS/EA LXVI•2•2012, S. 403–451



RUSSISCHE UND WESTLICHE INDOLOGIE: WIEDER VEREINT? 443

AS/EA LXVI•2•2012, S. 403–451

2.29

Zum anderen Ende der Entwicklung des Indoarischen, nämlich zum Hindi, der

wichtigsten neu-indischen Sprache, kommen wir mit dem Beitrag von G. V.
Strelkova, “.e... .o.ë.o.. .e.a.o.. .o.a.e .a.a.. ..aca.a ....e..
‘...o..o..a... .a.a.xa...’” [Eber und Kätzchen. Metaphern in dem Roman

Autobiographie Ba.abha..as von Hazari Prasad Dvivedi; S. 459–477]. Durch
eine umsichtige, tiefgründig-scharfsinnige und hellhörige Untersuchung des in
Santiniketan entstandenen, 1946 erst-publizierten Romans Ba.abha.. ki
atmakatha des gelehrten Literaturwissenschaftlers und Literaten Dvivedi 1907–
1979), der nicht nur mit der ‘klassischen’ und mittelalterlichen bhakti!) Dichtung

seiner Heimat intim vertraut war, sondern auch die europäische Tradition
gut kannte, zeigt die Vf.in, indem sie sich nach der Beschreibung der
vielschichtigen Struktur des als Fragment ausgegebenen Romans ma.galacara.a,68

Prolog [kathamukh], eigentliche Autobiographie und Epilog [upasa.har]) auf
die beiden im Titel genannten Metaphern konzentriert, daß der “Eber” varaha)
als 3.) avatara Vi..us hier als “Symbol der königlichen Macht” fungiert, vor
allem aber “als Symbol der Rettung, der Erschaffung der Erde, der Einheit der

indischen Welt, Kraft und Größe, des Patrons des tugendhaften und weisen
Herrschers, des Anregers zu guten Taten, als Gegenstand der wahren Liebe seitens

seines Anhängers” [S. 465]. Die Herkunft der Gestalt des kleinen Kätzchens, das

die Österreicherin Katrin, einer der wichtigen Protagonisten des Rahmens

(“Prolog” plus “Epilog”), nachhause mitgenommen hatte und mit dem sie, es ist
inzwischen erwachsen und hat selbst fünf Junge, nach dem Ende des 2.
Weltkriegs nach Indien, ihre Spiritualität schenkende Wahlheimat zurückkehrt, ist
weniger leicht aufzuklären. Offenbar haben sowohl bengalische Vorbilder als

auch europäische E. T. A. Hoffmann) dabei Pate gestanden, einen “Schuß” aus

der Folklore nicht ausgeschlossen. Das Kätzchen die Katze[nmutter]) ist eine

schillernde Figur. Die Elemente des Spiels, der Ironie, des Geheimnisvollen, der

ul.a ba.si, aber auch der Göttin der Fruchtbarkeit .a..hi) fließen gewissermaßen

in ihr zusammen. Wenn Strelkovas Beobachtung zutrifft, daß “es eine

seiner Hauptaufgaben war, das Streben, das Interesse an der großen indischen
Literatur vom Altertum bis in die Gegenwart zu erwecken und zu erhalten” [S.

475], dann wünschte man sich viele Dvivedis mehr. Wenn der gelehrte Schriftsteller

und “Neo-Hinduist” aber meint (“Asok ke phul”), daß es “das wahre Ziel
der Literatur sei, die Menschheit aus Unkenntnis, Illusion und Verwirrung

68 Sie schreibt leider falsch ma.galcara.a.



444 ALBRECHT WEZLER

moha), Aberglauben und Servilität zu retten”, und dabei auch noch von der

“geistigen Führerschaft Indiens” ausgeht, so irrt er, fürchte ich, in mehrfacher
Hinsicht. Zweifellos ein sehr interessanter Beitrag.

2.30

E. Tichy ergötzt die Leser mit einer weiteren Kostprobe ihrer herrlichen
etymologischen Einzelstudien. Dieses Mal ist es “Mit dem Tag im Bunde: Vedisch
jyók und lateinisch diu, iuges” [S. 479–492]. Am besten, nicht nur einfachstem,

ist es, ihr eigenes dem Aufsatz vorangestelltes “Summary” zu zitieren.

Since the phonological structure of Vedic jyók for a long time’ [‘über lange Zeit

kontinuierlich andauernd’, wie die Vf.in anhand ausgewählter Belege [RV, MS, SPB] zeigt;
A.W.] is bisyllabic /jiyók/, its Proto-Indo-European antecedent should be reconstructed

[anders als von anderen vorgeschlagen bzw. als theoretisch denkbar; A.W.] as *d u- é g

joined with the day' The first member of this late compound symbolized the continuous

course of time, largely associated with human fate, while the second member was used for
designating a conjunction that would naturally come to an end but could be interrupted and

break off even before [wie es der Bedeutung der vyuj entspricht; A.W.]. Latin cognates are

both diu [‘lang’; A.W.]) and iugis among which the adverb serves roughly the same

purposes as jyók while the adjective specifies an ‘ever-running’ or ‘inexhaustible’ well for
its continuous and unceasing flow. So Latin gives evidence of a paradigm with generalized

weak stem *d u- ug.

Frau Tichy rekonstruiert “am Ende ihrer Überlegungen” die Flektion des
ablautenden urindogermanischen Wurzelkompositums – “the corresponding strong
stem being preserved as an opaque relic in Vedic”, “opaque” vor allem deshalb,

weil mit dem Wort *d e m. des Urindogermanischen, ‘(heller) Himmel’ und

‘(heller) Tag’, zugleich “ein Name des höchsten Gottes, Wettergottes und obersten

Schicksalslenker”, in ved. jyók “ein aufschlußreiches Stück der ‘ursprünglichen’

Vorstellungen” bewahrt ist.

2.31

Eine Art “Kabinettstückchen” steuert auch A. A. Vigasin zu der Gedenkschrift
bei. Unter dem Titel “‘.e....e’ ‘.a..e’ .a...c.x A.o..” [‘Große’ und

‘Kleine’ in den Asoka-Inschriften; S. 493–499] trägt er ausgehend von der Aussage

in dem kleinen Felsedikt – “In früheren Zeiten waren die Menschen nicht
zusammen mit den Göttern in Jambudvipa. Jetzt aber wurden sie mit ihnen

AS/EA LXVI•2•2012, S. 403–451



RUSSISCHE UND WESTLICHE INDOLOGIE: WIEDER VEREINT? 445

‘vermischt’ d.h. verbunden)” – m.E. sehr überzeugende Gründe dafür vor, daß

die Wörter mahapta (<mahatma) alias mahalaka alias udala, die in Opposition
zu khudaka stehen, ‘große’, d.h. ‘adlige, hochstehende Leute, Edelleute’, bedeuten,

also begüterte Leute im Unterschied zum einfachen, des Reichtums durchaus

entbehrenden Volkes, den ‘kleinen’ Leuten. Den letzteren, die sich ein teures

srauta-Opfer nicht leisten konnten, verspricht Asoka den Aufstieg in den Himmel

und das Zusammensein mit den Göttern; sie müssen zu diesem Zweck nur
den von ihm gelehrten dharma69 befolgen. Mit dieser “Reform” hätte Asoka
einer großen Bevölkerungsschicht eine vorher unerreichbare Heilsmöglichkeit
eröffnet.

Daß, so füge ich meinerseits an, die Brahmanen als Träger des vedischen

Rituals und der vedischen Religion, ihn darum nicht lieben konnten, liegt auf der

Hand: Ihr Status und Ansehen wurde durch ihn – zumindest zeitweilig,
wahrscheinlich aber dauerhaft – massiv bedroht bzw. beschädigt, und sie wurden
einer ihrer wichtigsten Erwerbsquellen vermutlich dauerhaft beraubt. Möglicherweise

aber hat die wohl tiefe Aversion70 gegen den Sakaparthiva, den “Gemüsefürsten”

71, die Brahmanen nicht daran gehindert in listigem Rückgriff auf den

69 Zu diesem s. jetzt auch P. OLIVELLE ed.): Asokas Studies: History and Historical Memory

[oder: The World of Asoka: Historical Memories and Historical Constructions; der Titel
steht noch nicht genau fest]. Delhi: Oxford University Press, 2011.

70 Die möglicherweise auch zu der absichtlichen Zerstörung von Asoka-Säulen geführt hat,

von der Giovanni VERARDI berichtet: Excavations at Gothihawa and Pipri Kapilbastu

District Nepal. Roma: Instituto Italiano per l' Africa et l' Oriente, 2007: S. 16 in der

“Introduction” und S. 131 aufgrund archäologischer Daten.

71 Zu dem – erstmals als von Katyayana, vartt. 8 zu Pa.. 2. 1. 69 erwähnten – Spott- bzw.
Schimpfnamen Asokas s. H. SCHARFE: “The Maurya dynasty and the Seleucids.” Zeitschrift
für Vergleichende Sprachwissenschaft 85.1 1971): 211–225. Leider ist dieser wichtige Aufsatz

den Indien-Historikern unbekannt geblieben oder von ihnen ignoriert worden übrigens

auch von Th. OBERLIES im I. Teil seines Aufsatzes “Die Geschichte Indiens – von 300 vor

bis 300 nach Christus”; Studien zur Indologie und Iranistik 26 2009): 125–176), obwohl
Scharfes These, daß die Mauryas nur Vasallen seleukidischer Herrscher waren, doch mindestens

eine Kenntnisnahme und Erwähnung verdiente, im Grunde aber der Überprüfung und

kritischen Auseinandersetzung bedürfte. Daß diese bisher unterblieben ist, liegt wahrscheinlich

aber auch an dem gewählten Publikationsorgan, das die an der) Geschichte interessierten

Kollegen gewiß nicht durchsehen.

Bei dieser Gelegenheit möchte ich noch darauf hinweisen, daß das von Patañjali im gleichen

Kontext MBha.ya I 406.6–8) genannte Kompositum aja-taulvali., das er durch ajapa.yas
T. paraphrasiert – pace Böthlingk und Roth, die ‘Ziegenfreund’ als Äquivalent haben und J.

Wackernagel, der es Altind. Grammatik II, §98 c [S. 245]), mit ‘(der für eine) Ziege zu

kaufende) Taulvali’ wiedergibt – wörtlich zwar ‘whose trade article are goats’ > ‘goat-

AS/EA LXVI•2•2012, S. 403–451



446 ALBRECHT WEZLER

“Inklusivismus”72, zu dem sie ohnehin neigen, den Gedanken, daß man lediglich
durch Befolgung des dharma erlöst werden könne, zu entlehnen bzw. für sich zu

entwickeln.
Heranzuziehen wäre auch Patrick Olivelle, der auch auf FITZGERALD

2004) verweist73, sowie FITZGERALD 2006) selbst, der die, ich meine, sehr
interessante These vertritt,74 daß der Mok.adharmaparvan “demonstrates to kings
and their subjects in the post-Mauryan world that in addition to all the esoteric
rites and Veda-based wisdom brahmins had cultivated in the past, brahmins had

as much of the newer non-esoteric wisdom to teach as did the nastika favorites

________________________________

trading’ SCHARFE, 1971: 220 nebst Anm. 53) bedeutet, aber wohl, worauf Saka.ayana

angeblich in seinem Ga.apa.ha ich habe diese Angabe aber trotz vieler Bemühungen nicht
verifizieren können) wohl hinweist, meint ‘mit Ziegenmilch handelnder T.’ > ‘von

Ziegenmilch, vom Verkauf von Ziegenmilch lebender d.h. dadurch seinen Lebensunterhalt

erwerbender) T.’ ajadugdhena vartamana.), eine, so scheint mir, nicht unplausible
Deutung. In diesem Zusammenhang ist auch zu beachten, daß z.B. gemäß Arthasastra 3.6.1 der

älteste Sohn eines Brahmanen unter den Söhnen von ein und derselben Frau) die) “Ziegen”
erbt und einer der Kommentatoren dabei auf die rituellen Verpflichtungen der jye..ha
hinweist Aptes s. v. aja) Angabe ‘N. of a sage who lived on the milk of goats’ beruht

m.E. auf einem Mißverständnis der Explikation Saka.ayanas oder geht auf das PW zurück,
das unter dem Eindruck von AsvSS 5.6/24 den Taulvali als ‘Lehrer’ bezeichnet hatte

obwohl keineswegs ausgemacht ist, daß dort von ein und derselben Person die Rede ist, auf die
sich Katyayana bezieht, oder daß “Taulvali” im ga.a zu Pa.. 2.4.69 mehr ist als der gleiche

Brahmanen)name. Aus dem sutra von Pa.ini bzw. seinem Kontext vgl. 2.4.60) folgt lediglich,

daß es sich um eine Person des obersten var.a) handelt, die im “Osten” zuhause ist

bzw. um einen seiner Nachkommen.

72 In einer seiner letzten Rezensionen hat sich der – leider zu früh verstorbene – Klaus Rüping
sozusagen knurrend, mich meinend, aber nicht nennend, heftig darüber beklagt, daß man

diesen Begriff “nicht einmal mehr gebrauchen dürfe” sinngemäß). Ich benutze die Gelegenheit,

klarzustellen, daß mein Zögern in erster Linie dadurch bedingt war, daß weder sein

Lehrer P. Hacker) noch er selbst den Begriff je eindeutig definiert haben. Man vgl. z.B.
auch SEREBRJANYJ, 2005: 99, der im “Inklusivismus” ebenfalls kein spezifisches indisches

Phänomen zu erkennen vermag.

73 S. die “Introduction”, zu seiner Übersetzung der Bücher 11 und 12, Teil I des Mahabharata:
The Mahabharata: Book 11: The Book of the Women, Book 12: The Book of Peace, Part 1.

Chicago: University of Chicago Press, 2004. Vgl. auch Patrick OLIVELLE: Manu’s Code of

Law: A Critical Edition and Translation of the Manava-Dharmasastra. New York: Oxford
University Press, 2006; “Introduction”, §I. 4, S. 37 ff.

74 JAMES L. FITZGERALD: “Negotiating the Shape of ‘Scripture’: New Perspections on the

Development and Growth of the Mahabharata between the Empires.” In: PATRICK

OLIVELLE ed.): Between the Empires. Society in India 300 BCE to 400 CE. Oxford: Oxford
University Press, 2006, S. 257–286, insbesondere 282 ff.

AS/EA LXVI•2•2012, S. 403–451



RUSSISCHE UND WESTLICHE INDOLOGIE: WIEDER VEREINT? 447

of Candragupta and Asoka”, die jedoch nie genannt werden. Mich dünkt
allerdings, daß sich dieses Epos als Ganzes als brahmanische Reaktion auf die
Mauryas, namentlich Asoka, deuten läßt: Der betonte Hinweis den auch

Fitzgerald erwähnt, z.B. S. 283 fn. 39), daß dieses Werk den “Frauen, Sudras

und anderen Personen, die zum Studium des Veda nicht berechtigt sind

vedanadhikarin), Befreiung mok.a) erlaubt mittels der Kenntnis des dharma
dharmajnanadvara)”, wie Anandhatirtha es in seinem Gitabha.ya formuliert,

d.h. sich gerade auch an diese Personengruppe wendet, sollte auch im
Zusammenhang mit seiner “Selbstbezeichnung” als “fünfter Veda” betrachtet werden,
bezeugt er doch eine besondere Form listigen Inklusivismuses – die man

“camouflierten I.” nennen könnte: “Frauen, Sudras usw.” bezeichnenderweise

sind diese Kategorien gewählt) –, im Gegensatz zu Asokas ‘kleinen Leuten’
wird ein Weg zum “nachhaltigen” Heil gewiesen, der schon durch diese seine

Benennung seine Äquivalenz zu den “Veden” sinnfällig macht.

AS/EA LXVI•2•2012, S. 403–451

2.32

Provoziert durch einen Aufsatz von Karen Thomson,75 die in ved. gr van eine

Ableitung der vg. ‘singen, preisen’ sieht und als seine Bedeutung ‘speaking,

singing or having an invocatory role’ angibt, unterzieht J. C. Wright die im Titel
seines Beitrags, “Rigvedic gr van, úsri, and k.íp” [S. 501–526], genannten

Elemente des ved. Lexikons einer erneuten, sorgfältigen und kritischen
Untersuchung. Zu beachten ist seine einleitende methodologische Bemerkung: “It is

[…] not enough to compare Geldner and Renou’s translations […]. What her

‘test case’ actually emphazises is that the translators’ assumptions can be understood

and evaluated only by examining the commentarial tradition on which they
rest; and that ‘allowing the meanings to emerge from the contexts themselves’
THOMSON, 2007: 298, quoting Stephan Ullmann) is liable to lead us straight

back to the naive assumptions of the earliest Vedic exegesis” [S. 502]. So spürt
der Vf. immer wieder den Erklärungen Saya.as – soll(te) heißen: Madhavas76–

und des Nirukta nach, wenn er sich mit einzelnen der vor allem natürlich dem 9.

Ma..ala entstammenden Belegstellen, um ihr Verständnis ringend, auseinandersetzt,

dabei in verschiedenen Richtungen, vor allem aber auf Th. Oberlies der ja
zuletzt diesen Liederkreis zusammenhängend studiert hat) zielende abwehrende

75 “The meaning and language of the Rigveda: Rigvedic gravan as a test case.” The Journal of

Indo-European Studies 2001): 295–349.

76 S. o. Anm. 50.



448 ALBRECHT WEZLER

Tritte austeilend. Er geht für gr van von der durch zahlreiche indogermanische

“Verwandte” nahegelegte Bedeutung ‘Mühlstein’ aus, der mit Bezug auf die

‘(Press)steine’ ádri) verwendet bereits ins Bildhafte führt, und zeigt seinerseits

“a pattern of evolution from pressing-stone to terrestrial deity” auf [S. 502–513;
513–516: “gr van in Nirukta”], ohne dabei die “sexual connotations”
auszulassen. “Judging by its probable true etymology gurú), its ostensible affinity
with girí notably in 9.83.3), and its epithet p.thábudhna. ‘broad-based’ 1.

28.1), it was a particularly heavy grinding implement” – so beginnt Wrights
Zusammenfassung dieses Teils seiner Untersuchung. Er wendet sich dann [S.

516] den Wörtern úpara seiner Ansicht nach ‘upper [stone]’), úsri (‘milk-cow’)
und k.íp (‘water-man’) zu, die von Oldenberg so genannte “formlose Gewirr von

Bildern” zu entwirren bemüht [S. 517–523], und fügt einen Absatz über die
Genitive usrá., usr 2.39.3, 1.69.9 und 9.58.2) an bzw. sozusagen als Zugabe

anderthalb Seiten [S. 523 f.] über a)mahiyamana in Samaveda-Brahma.as
bzw. RV 9.61.10–12), von dem er zeigt, daß es in allen Fällen heißt ‘being

without honour’. Da es mir an Zeit und Kompetenz fehlt, selbst tiefer in die

vielen Probleme einzudringen und mich mit W.s z.T. nur als möglich markierten)

Lösungsvorschlägen auseinanderzusetzen, schließe ich mit dem Satz: Right
or wrong, a true Wright.

Natürlich finden sich hie und da, in nicht-russischen wie russischen Beiträgen,

Druckfehler. Da sie nahezu alle aber leicht als solche erkannt werden und also

korrigiert werden können, erübrigt es sich, sie aufzulisten. Nur auf einen

vermeintlichen muß ich eingehen, da ich zu seiner “Enträtselung” gar der Hilfe
meines Freundes Kulikov bedurfte: Im Beitrag von Andronov s. o. 2.5) steht S.

73 Zeile 3 von unten “.e.e...e .o...)”: Auch S. J. OŽEGOV: Slovar'
russkogo jazyka, 22-e izdanie. Moskva, 1990: “Russkij jazyk” hat mich da im Stich
gelassen. Es handelt sich um ein Fachwort von Geodätikern, Physikern usw. mit
der Bedeutung ‘Messpunkt’.

3

3.1

Wenn man nun einen Blick auf die Gedenkschrift als ganze wirft, wird deutlich,
daß sie insgesamt 30 indologische Sachbeiträge enthält. Denn Ivanovs Dar-

AS/EA LXVI•2•2012, S. 403–451



RUSSISCHE UND WESTLICHE INDOLOGIE: WIEDER VEREINT? 449

stellung des Werdegangs T. Ja. Elizarenkovas 2.1) und die Liste ihrer Werke
2.2) haben einen anderen Charakter. Daß der Beitrag Toporovs 2.3) allen

anderen vorangestellt ist, liegt an seiner engen familiären Beziehung zu T. JA. E.

Die sich daran anschließenden 29 Artikel sind dann alphabetisch angeordnet,

und zwar gemäß dem lateinischen Alphabet, vermutlich aus Höflichkeit bzw.
mit Blick auf die westlichen Beiträger bzw. Leser; denn die russisch-sprachigen

Beiträge sind in der Überzahl, die von Russen stammenden 15) erst recht.
Prüft man nun, wer von den westlichen Autoren russischsprachige Literatur

zitiert und wer von den Verfassern russischsprachiger Beiträge umgekehrt westliche

Sekundärliteratur benutzt hat, so ergibt sich ein entschieden weniger
ausgewogenes Bild: Von Bezugnahmen auf T. JA. E. selbst abgesehen, zitiert nur ein

westlicher Beiträger Kortlandt, 2.15) einen russischen Titel in seinen “
References” [S. 230], aber dabei handelt es sich um einen Aufsatz über ein linguistisches

oder slavistisches Problem (“Ul’janov, G. […] 1903”). Demgegenüber

listen sämtliche russische Autoren, und keineswegs nur die beiden im Ausland
tätigen Kulikov und Lubotsky), nur oder auch oder vor allem westliche
Sekundärliteratur auf, die sie benutzt haben. Ein ebenso offenkundiges wie sprechendes

Ungleichgewicht! In nicht wenigen Fällen auf einige wurde in Abschnitt 2
schon hingewiesen) fällt allerdings auf, daß Literaturangaben der russischen

Kollegen, um es möglichst wertfrei zu formulieren, mehr oder minder große

Lücken aufweisen, wie auch immer diese zu erklären sein mögen. Wollte man es

auf eine griffige Formel bringen, könnte man sagen: Die westlichen Indologen
scheinen die russische Indologie kaum zu kennen bzw. keinen Zugang zu ihr zu

haben – wohl vor allem wegen der Sprachbarriere –, die russische Indologie
könnte eine Erweiterung ihrer Kenntnis dessen, was im Westen publiziert wurde
und wird, und dazu wohl auch eine Verbesserung des Zugangs zu diesen

Publikationen gut vertragen! En passant notiere ich, daß ich bei der erneuten

Durchsicht der Beiträge zu meinem Bedauern feststellen mußte, daß ein gutes

Drittel der Autoren ihre Literaturverzeichnisse als “Bibliographie” bezeichnen.

Als Wissenschaftler sollte man sich vor solchen Begriffsverwirrungen hüten und

eine Bibliographie als “Zusammenstellung von – möglichst allen – Büchern und

Schriften, die zu einem bestimmten Fachgebiet oder Thema erschienen sind”,
von “References” bei Pinault, z.B., vier Seiten!), “(Secondary) Literature” /

“Zitierte Literatur” und so fort) füglich unterscheiden.

AS/EA LXVI•2•2012, S. 403–451



450 ALBRECHT WEZLER

3.2

Der von mir als “Wiedervereinigung” bezeichnete Prozeß hat sichtbar längst

begonnen. Um ihn zu befördern, d.h. beschleunigen, zu sichern und zum
Abschluß zu bringen, schlage ich hiermit vor, ein Treffen – ob nun Konferenz oder

Symposium oder gar Workshop genannt – zwischen russischen und westlichen
Indologen zu organisieren, die/das vornehmlich, wenn auch nicht unbedingt
ausschließlich, der Diskussion all der Fragen und all der Probleme gewidmet sein

sollte, deren Klärung oder Lösung zum Erreichen des erstrebten Zieles beitragen
bzw. dafür notwendig sind. Diese beginnen beim Informationsaustausch, der

fachspezifischen Kommunikation also, und reichen bis zur Zusammenarbeit, d.h.

eventuellen zukünftigen gemeinsamen wissenschaftlichen Projekten und ihrer
Finanzierung). Konferenz-Sprache sollte neben den drei “großen” Sprachen

Englisch, Französisch und Deutsch) natürlich das Russische sein, wobei aber

Dolmetscher bzw. Übersetzungen ein uneingeschränktes Verständnis seitens der
des Russischen nicht mächtigen) westlichen Teilnehmer garantieren müßten.

Daß die russischen Indologen – in dieser Hinsicht “standhafter” als etwa die
deutschen – generell an ihrer Muttersprache festhalten wollen und werden mit
Ausnahme derjenigen, wie gesehen, die im Ausland leben), hatte ich bereits

angenommen, bevor mir Serebrjanyjs in §1 schon zitierten Aufsatz s. o. Anm.
13) in die Hände kam. Er seinerseits fordert nämlich nicht nur den weiteren)
Gebrauch des Russischen geradezu und mit spürbarer Emphase [2005: 112 bes.

115 f.], sondern führt auch – durch einen Überblick über die Entwicklung des

Russischen zu einer bzw. als Literatur- und Wissenschaftssprache – dafür höchst

einleuchtende Gründe eines durchaus ehrenhaften “Nationalismus”, wie ich
finde, ins Felde. Unsere russischen Kollegen sollten gleichwohl erwägen, ihren

Arbeiten “Zusammenfassungen” in einer der genannten westlichen Sprachen

anzufügen und außerdem ihre weithin geübte Praxis kritisch zu überdenken,

Wörter – aus indischen Sprachen – zu übernehmen und zu deklinieren, ohne sie

irgendwie hervorzuheben oder sie z.B. in Klammern) auch in Umschrift
anzugeben. Nicht, daß sie die einzigen “Sünder” wären! Beileibe nicht! Was ich
sagen will, ist lediglich, daß man gewisse “Regeln” einführen könnte, welche die
wechselseitige Zugänglichkeit erleichtern würden. Und daß die “Wiedervereinigung”

überhaupt nur durch eine) wechselseitige Anstrengung(en) erreicht
werden kann, liegt ja offen zu tage. Ich unterstelle dabei als) selbstverständlich,
daß diese Bemühung(en) im Geist partnerschaftlichen Miteinanders unternommen

werden: zu Überheblichkeit oder reuevoller Zerknirschung besteht kein

Anlaß.

AS/EA LXVI•2•2012, S. 403–451



RUSSISCHE UND WESTLICHE INDOLOGIE: WIEDER VEREINT? 451

AS/EA LXVI•2•2012, S. 403–451

3.3

Wenn der Übergang “[f]rom segregation and hierarchy to unrestricted scientific
cooperation”, wie Serebrjanyj es formuliert 2005: 124), nachhaltig sein soll, wie
wir es uns alle wünschen, müssen allerdings politisch einige Bedingungen erfüllt
sein. Wenn er eingangs 2005: 93) feststellt:

It would appear that we need new people, new generations who never knew repression,

never sought to accommodate themselves …, people, that is, who have grown up in
conditions of political and informational freedom: Then, let us hope, the human sciences in
Russia will really enter into a new period of their history

so hat er zweifellos den Nagel auf den Kopf getroffen. Zwischen den Zeilen
spürt man – wie auch sonst gelegentlich – eine gewisse Skepsis des Autors. Sie

scheint ja auch ganz und gar nicht unberechtigt, bedenkt man die Entwicklung,
die Rußland im letzten Jahrzehnt genommen hat, und etwa an den skandalösen

Chodorkowski-Prozeß, um zur jüngsten Gegenwart zu gelangen und nur ein
einziges Beispiel zu nennen. Dem Schlußwort Serebrjanyjs 2005: 125)

[i]n other words, the ‘turn’ we need, perhaps the most important one of all,77 the condition
of every other, is from hierarchy to equality, from servility to independence, from
humiliation and unfreedom – to freedom

aber wird man trotz aller Zweifel daran, ob Rußland im Jahre 2011 “Fortschritte
bei der Modernisierung und Demokratisierung erwarten läßt” F.A.Z. vom
31.12.2010, Titelblatt) oder nicht, doch nicht nur beipflichten, sondern aus

westlich-indologischer Perspektive die Frage anfügen: Können wir und, wenn ja,

auf welche Weise beitragen zur ersehnten Freiheit und endgültigen) Befreiung
von der jahrhundertealten Knechtschaft und ihren psychischen Folgen)?

77 Serebrjanyj unterscheidet verschiedene “turns”, den “turn from pride to humility” 2005:

96 ff.; s. o. §1), den “turn from mono-linearity to pluralism” 2005: 97 ff.), den “epistemological”

2005: 101–109), den “linguistic ‘turn’” 2005: 109–122) und schließlich den

“‘turn’ from realism to reality” 2005: 122–124).




	'Wiedervereinigung' der russischen und westlichen Indologie?

