
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 66 (2012)

Heft: 2

Artikel: Le commentaire littéraire : entre classification et interprétation :
exemples issus de la "rngradpik" et de la "Bhvadpik" de
Vemabhpla

Autor: Cattoni, Nadia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-306441

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-306441
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE COMMENTAIRE LITTÉRAIRE:
ENTRE CLASSIFICATION ET INTERPRÉTATION

EXEMPLES ISSUS DE LA S..GARADIPIKA
ET DE LA BHAVADIPIKA DE VEMABHUPALA

Nadia Cattoni, Université de Lausanne

AS/EA LXVI•2•2012, S. 239–260

Abstract 1

The Hala’s Sattasai and the Amarusataka are two well known anthologies of muktaka poetry.

Vemabhupala, commentator of the 15th c., wrote a commentary on each work. This paper
compares the two commentaries S..garadipika and Bhavadipika, and giving examples from the two
texts, highlights the differences of treatment of each one. It shows that a medieval Indian
commentator did not use a comparative method, but on the contrary, gave a separate treatment to each

of his works, privileging a classificatory or an interpretative approach, depending on the nature of

the text, the way of writing of his contemporaries and his own aspirations.

1. Introduction

Dans l’histoire de la littérature indienne ancienne, la Sattasai2 de Hala3 occupe

une place de choix et est une oeuvre emblématique de la poésie muktaka.4 Cette

1 Pour leur aide et leurs précieux conseils concernant la rédaction de cet article, je remercie le
Prof. Johannes Bronkhorst et le Dr. Danielle Feller.

2 Appelée aussi Gahasattasai skt. Saptasati, Gathasaptasati), et connue dans un premier
temps sous le nom de Kosa ou Gahakosa skt. Kosa, Gathakosa). Sera abrégée par SS dans

la suite de l’article.
3 Que l’on retrouve également sous les noms Salavaha.a, Salaha.a, Satavaha.a. Il est men¬

tionné dans les généalogies des Pura.as comme le dix-septième successeur au trône de la

dynastie Satavahana ou Andhra, qui remplaça la dynastie Maurya dans le Deccan env. 230
avant l’ère commune), et qui régna jusqu’à la fin du troisième siècle de notre ère. Lui-même

resta cinq ans sur le trône, autour de l’an 50.

4 Le muktaka est un poème à une stance appartenant à la forme mineure laghukavya par

opposition à mahakavya). Il se définit par le fait qu’il est sans contexte, et qu’il constitue à

lui seul un poème complet. Il forme un tout et n’a pas de connexion avec la stance qui le suit

ou le précède même si parfois certains anthologistes ou poètes ont réuni différents poèmes



240 NADIA CATTONI

collection de sept cents poèmes brefs d’auteurs variés composés en mahara...i a

traversé les siècles en raison de sa réputation d’un modèle de poésie lyrique
raffinée, traitant principalement de poèmes dédiés à l’amour sur fond de paysage

rural. L’anthologie a été très largement commentée,5 et est très souvent citée par
les critiques et les théoriciens de la poésie, notamment par les écoles de rasa et

de dhvani. Son rayonnement a atteint de nombreuses oeuvres,6 dont l’Amarusataka,

7 qui serait inspiré de l’anthologie prakrite, et contient des strophes

dédiées à l’amour s..gara), rasa recherché dans cette collection de poèmes

attribuée à Amaru.8 Dans le but de montrer cette filiation, mais également de

relire les poèmes de la Sattasai à la lumière de ceux plus récents et plus
explicites d’Amaru, Selby 2000), dans son ouvrage Grow Long, Blessed Night:
Love Poems from Classical India, compare certaines strophes appartenant à la
première anthologie avec d’autres de la seconde.9 La comparaison entre deux

textes que l’on pense proche est un outil largement utilisé de nos jours par les

chercheurs. Mais qu’en est-il dans la tradition des commentateurs indiens? Un
commentateur du 15ème siècle se sert-il des connaissances qu’il a acquises d’un
certain texte afin d’en commenter un autre? Fait-il usage de la comparaison entre

deux textes afin d’étudier le traitement réservé à chacun de ces textes, et

d’établir des liens dans la rédaction de ses commentaires?

________________________________

en les classant par thème, par mètre, ou par ordre alphabétique selon la première lettre du

vers). Voir LIENHARD, 1984: 65–104, pour plus d’informations sur cette forme de poésie.

5 Voir l’article de DUNDAS, 1985, qui recense tous les commentateurs du SS. Voir également

la liste proposée par UPADHYE, 1970: 16–18.

6 Voir notamment UPADHYE, 1970: 14, qui affirme qu’aucun autre travail que la Sattasai n’a
eu autant d’influence sur la poésie prakrite et sanskrite. On retrouve sa trace chez Kalidasa,

Bhart.hari, Bhavabhuti, Srihar.a, et d’autres.

7 Sera abrégé par AS dans la suite du texte.

8 Nommé également Amaru, Amaruka, Amaruka, Amaraka, Amraka ou Amara, ayant com¬

pilé ou rédigé selon les auteurs l’Amarusataka dans la première moitié du 7ème siècle voir
notamment les opinions divergentes de LIENHARD, 1984: 92; BROUGH, 1968: 14; et INGALLS,

1968: 39–40).

9 SELBY, 2000: 84–86. Cette lecture comparée de l’AS et de la Sattasai, démontre le rappro¬

chement au niveau du contenu, le poème sanskrit explicitant ce qui est déjà évoqué dans la

strophe en prakrit.
LIENHARD, 1984: 94, souligne également cette filiation: “Amaru’s Sataka is really a

continuation in Sanskrit of the Prakrit tradition of love poetry begun in Hala’s Sattasai; with the

exception of a few interpolated poems by other authors, it is the first anthology of short

erotic poems in Sanskrit.”

AS/EA LXVI•2•2012, S. 239–260



LA COMMENTAIRE ENTRE CLASSIFICATION ET INTERPRÉTATION 241

Ce sont là les questions qui émergent lors de l’étude des deux commentaires

écrits par Vemabhupala et qui portent justement sur l’Amarusataka et la

Sattasai de Hala. Etonnamment, ces deux commentaires n’ont jamais été mis en

parallèle, et personne, à l’exception de S. Lienhard 1984: 94), dans son ouvrage

A History of Classical Poetry Sanskrit-Pali-Prakrit, n’a jamais fait le lien
entre ces quatre textes.10 Toutefois, il est possible de présupposer qu’un
commentateur qui travaille sur deux textes de même inspiration11 fasse appel à un
traitement identique lors de l’étude de ces textes. Il est raisonnable d’imaginer
qu’il serait à la recherche des mêmes informations, qu’il procèderait à une

analyse identique ou similaire des textes en question, voire qu’il les comparerait

l’un avec l’autre. Peut-être même citerait-il ses propres réflexions sur un texte

pour les mettre à profit dans le second? Mais nous allons voir qu’il en va

autrement, et qu’en fait, les deux commentaires de Vemabhupala utilisent des

catégories d’interprétation différentes et qu’ils poursuivent un but différent.

L’objet de cet article est double: d’une part, je souhaite comparer les deux
commentaires de Vemabhupala, afin d’identifier le traitement de chacun de ces deux
textes, et de juger s’il se sert de l’un afin de mieux comprendre le deuxième.

D’autre part, je souhaite mettre en lumière deux textes qui n’ont jamais été

traduits, et en citer quelques passages ici, que j’ai réunis sur le thème de l’amour
dans la séparation, vipralambhas..gara,12 thème cher à la poésie lyrique. Ce

10 “Significantly enough, Vemabhupala, an expert on dhvani, wrote a commentary on the

Sattasai as well as on the Amarusataka.” LIENHARD, 1984: 94.

Dans ce sens, DEVADHAR, 1984, ne mentionne pas la Bhavadipika dans son introduction à la

S..garadipika. De même, RAGHAVAN, KUNJUNNI, [etc.] 1968) dans le New Catalogus

Catalogorum, Vol. XVII, sous l’entrée “Bhupala Koma.i ou Vemabhupala”, seul la SD est

mentionnée. Il n’y a qu’UPADHYE, 1970: 18 qui mentionne l’ensemble de ses oeuvres.

11 Il est entendu ici que la Sattasai ne traite pas uniquement de s..gara.
12 Je garde le terme de “séparation” pour traduire vipralambha, bien que je sois d’accord avec

Selby et Ingalls sur le fait que cette séparation comprend un élément de frustration: “To
think of vipralambha as ‘separation’ at all may be a mistake in understanding and/or
translation. As Ingalls rightly points out in a note to Dhvanyaloka 2.12, ‘vipralambhas..gara [is]
love in frustration, for vipralambha means literally vañcana, deception, frustration.’ The

range of the word’s lexical possibilities also underscores the fact that the probability of
reunion must necessarily be a part of the mood: vipralambha means deception, deceit, and

sexual infidelity; it can also theoretically mean reappropriation and recovery. It is this flux
in meaning that gives vipralambha its added charge; its ambiguity is what can be held

responsible for the poetic tension that has served to make this genre so appealing and

popular.” SELBY, 2000: 40.

AS/EA LXVI•2•2012, S. 239–260



242 NADIA CATTONI

mode se construit par opposition à celui de l’amour dans l’union
sambhogas..gara). Mais il s’avère que la séparation des amants peut non

seulement être due à différentes circonstances, mais elle peut également être de

courte ou de longue durée. Les causes de séparation sont au nombre de quatre: il
peut s’agir d’une séparation qui a lieu avant un moment d’épanouissement, de

satisfaction ayoga); d’une séparation engendrée par la querelle et la colère des

amoureux pra.ayamana); d’une séparation provenant d’un sentiment de

confiance ou d’orgueil bafoué causé par l’infidélité ou dû à l’inconstance de

l’amant ir.yamana); ou enfin d’une séparation due à l’absence du bien-aimé qui
part à l’étranger pour un long voyage pravasavipralambha).13 Les onze poèmes

traités dans cet article appartiennent à cette dernière catégorie.14

Cette comparaison aura pour but d’éclairer deux façons différentes de

travailler un commentaire.15 Elle se présente en deux temps: premièrement, nous

comparerons de manière globale deux poèmes et leur commentaire, puis, dans

un deuxième temps, nous procéderons à une analyse plus détaillée, examinant
différents éléments abordés dans les deux commentaires de Vemabhupala.

2. Premier temps: Une comparaison globale

Vemabhupala appelé aussi Pedakoma.i Vemabhupala, Vemare..i) succède à

Komaragiri sur le trône de Ko..avi.u en 1403. Il règnera pendant dix-sept ans,

13 DEVADHAR, 1984: 26–29, recense les poèmes appartenant à chacune de ces quatre causes de

séparation.

14 Pour la SD, il s’agit des poèmes 13, 31, 46, 52, 91 et 92; pour la BhD, ce sont les poèmes

21, 26, 51, 64 et 79.

15 Le commentaire est un genre quelque peu délaissé par les chercheurs. Cet article cherche à

mettre en valeur ce genre littéraire si important en Inde. Comme le dit Kapil KAPOOR dans

son ouvrage Text and Interpretation. The Indian Tradition 2005: 39–40): “The presence or

absence of a powerful interpretative tradition is an index of the degree and extent of the

liberty of thought and discussion available in a given civilization more so if the tradition has

or hasn’t produced and has or hasn’t accorded respect to competing and even conflicting
interpretations. India, on this count has a long and continuous interpretative tradition that

has facilitated liberty of thought and expression. […] Commentaries were written on almost

all the major texts belonging to different types of literature.” De plus, “Indians have not

worried much about or attached much significance to ‘dates’, nor to ‘who’ or ‘by whom’;
but, ‘what’ and ‘why’ and ‘how’ matter note 1, p. 39).” Cette tradition est très importante et

ancienne: “The tradition of interpretation in India is i) continuous, and ii) cumulative,

originating as it does in the .gvedic exegesis p. 44).”

AS/EA LXVI•2•2012, S. 239–260



LA COMMENTAIRE ENTRE CLASSIFICATION ET INTERPRÉTATION 243

soit jusqu’en 1420. Sa généalogie peut être tracée assez fidèlement; il appartient
à la famille Pa..akula.16 Prolla est le géniteur originel de cette brillante lignée,
Maca était son fils aîné, et Vemabhupala le petit-fils de ce dernier. Sa femme se

nommait Surama.ba, connue pour sa charité; des canaux et des réservoirs d’eau
sont associés à son nom.17 Vemabhupala était un grand guerrier et s’est vu offrir
les titres honorifiques de viranaraya.a, et de jaganobbaga..a. Il était grand
amateur de littérature et d’art, et parallèlement au mécénat qu’il prodiguait aux
hommes de lettres par exemple les poètes Srinatha,Vamana, Bha..a, ou Ba.a), il
était lui-même auteur et critique. A côté de la S..garadipika commentaire sur

l’AS) et de la Bhavadipika commentaire sur la SS), il a écrit un travail sur

l’ala.kara, la Sahitya Cintama.i, et un sur la musique, la Sa.gita Cintama.i.18

Il existe différentes recensions de l’AS, dont le contenu varie entre 96 et

115 strophes, et qui ont toutes été commentées. Une version bengalie, qui a été

commentée par Ravicandra, 19 une version dite de l’ouest, commentée par

Arjunavarman20 ou Arjunavarmadeva) et Kokasambhava, et une version mixte
étudiée par Ramarudra et Rudramadeva. Vemabhupala quant à lui, a commenté
la version sud-indienne, qui a été également commentée par Ramanandanatha, et

d’autres.21

La S..garadipika22 de Vemabhupala est donc un commentaire sur
l’ensemble de l’AS, sous la forme de sa recension sud-indienne qui contient 101

poèmes.23 Le texte de Vemabhupala présente les poèmes les uns à la suite des

autres, entrecoupés du commentaire de l’auteur. Aucune mise en chapitre
n’intervient, Vemabhupala ayant certainement repris l’ordre des poèmes tels

16 Voir le tableau généalogique de la famille présenté par Devadhar 1984: 30).
17 UPADHYE, 1970: 18.

18 UPADHYE, 1970: 18.

19 Pour une analyse du commentaire de Ravicandra, voir l’article de BRONNER, 1998, cité en

AS/EA LXVI•2•2012, S. 239–260

bibliographie.
20 Il s’agit du commentaire le plus ancien, certainement le texte le plus proche de l’original

selon DEVADHAR, 1984.
Voir l’ouvrage de SIEGEL, 1983, Fires of Love – Waters of Peace, cité en bibliographie, qui
se base sur le commentaire d’Arjunavarmadeva, et qui propose un parallèle entre la passion

du poète et la renonciation de l’ascète. Ainsi son essai propose une lecture croisée de deux

idéaux antithétiques: le feu et l’eau, l’amour et l’apaisement, la passion et la renonciation.

21 WINTERNITZ / JHA, 1985: 126, note 5.

22 Sera abrégée par la suite SD.
23 Il est fréquent que le nombre de strophes contenues dans l’anthologie ne corresponde pas à

ce qui est énoncé dans le titre, ici une “centurie”. Il en va de même, par exemple, pour les

trois centuries, Satakatraya de Bhart.hari.



244 NADIA CATTONI

qu’ils se présentent dans la recension qu’il avait à disposition. La structure de la
SD est bien établie et fixe. En premier lieu, Vemabhupala indique à son lecteur
le narrateur de la strophe, ensuite il donne des indications grammaticales et

lexicales afin d’aider à la compréhension du poème. Généralement, il répète les

termes qui se trouvent dans le poème et les fait suivre d’un synonyme de son

choix. Parfois, il commente les vers les uns après les autres dans l’ordre, et
parfois dans le désordre, en fonction de la partie du poème qu’il souhaite mettre en

avant, ou selon l’ordre dans lequel il pense devoir construire les phrases. De
même, il peut suivre l’ordre des mots de la phrase composée par le poète,

comme il peut le réajuster afin de livrer à son lecteur une meilleure
compréhension. Suite à cela, il ajoute un certain nombre de paraphrases libres qui se

trouvent parfois au milieu de la liste de synonymes. Elles constituent un passage

très important et intéressant du commentaire dans lequel Vemabhupala fait part
de ses connaissances de la poésie et de la littérature en donnant son avis
personnel, sa propre vision du texte. Puis il termine par des phrases très courtes qui
se présentent toujours dans le même ordre. Premièrement, il évoque l’émotion
bhava) présente dans le poème, puis le type de nayaka et de nayika auquel le

lecteur se trouve confronté. Troisièmement, il définit si les amants vivent un
amour dans l’union sambhogas..gara) ou un amour dans la séparation
vipralambhas..gara). Et enfin, il nomme la figure de style ala.kara) et/ou le sens

caché dhvani).

A titre d’exemple, et afin de se rendre compte concrètement de la forme de

commentaire que contient la SD, je propose ci-dessous une traduction d’un
poème suivi du texte complet de Vemabhupala. Il s’agit du poème SD13:

Praharaviratau madhye vahnas tato’pi pare’tha va

kim uta sakale yate vahni priya tvam ihai.yasi |

Iti dinasataprapya. desa. priyasya yiyasato

harati gamana. bala vakyai. saba.pajhalajjhalai. ||

“Mon aimé, reviendras-tu en première partie de journée, à la mi-journée,

ou plus tard encore?

Ou reviendras-tu lorsqu’un jour entier sera passé?”

Avec des paroles accompagnées de larmes et de sanglots,

La jeune femme retarde ainsi le départ de son bien-aimé

Qui désire partir dans un pays que l’on atteint en cent jours.

[1] 24 Nayika praya.onmukha. priya. mugdha lapair nivarayati |

24 J’ai pris la liberté de numéroter chaque phrase du commentaire afin de faciliter l’organi¬

sation de l’analyse.

AS/EA LXVI•2•2012, S. 239–260



LA COMMENTAIRE ENTRE CLASSIFICATION ET INTERPRÉTATION 245

La jeune femme inexpérimentée retient avec des paroles son bien-aimé prêt à partir.

[2] He priya PRAHARAVIRATAU25 satya. yamavasane sati tvam IHAtra AI.YASI agami.yasi |
Oh mon bien-aimé, ai.yasi – tu reviendras iha – ici lorsque praharaviratau – le troisième

tiers de la nuit se sera écoulé.

AS/EA LXVI•2•2012, S. 239–260

[3] AHNO MADHYE madhyahne va ai.yasi |

Ou tu reviendras ahno madhye – en milieu de journée.

[4] Atha va TATO’PI PARE aparahne ai.yasi |

Ou encore, tu reviendras tato’pi pare – encore plus tard.

[5] KIM UTA SAKALE YATE VAHNI divase yate nigate sati ai.yasi ity anena prakare.a BALA mugdha

SABA.PAJHALAJJHALAI. saba.pa.i ca tani jhalajjhalani ca saba.pagadgadair ity artha. |

Par cette expression kim uta sakale yate vahni, [l’auteur entend] tu reviendras lorsqu’un jour
aura passé; bala [signifie] jeune femme inexpérimentée, saba.pajhalajjhalai. [signifie] les

sons sont pleins de larmes lorsqu’elles tombent sur le sol, [c’est-à-dire] en balbutiant avec

des larmes.

[6] Jhalajjhalam iti anukara.asabdo’yam |

Ce terme jhalajjhalam est une onomatopée.

[7] Ba.pasya ka..ha. prabhavasthanam |

La gorge est l’endroit de production des larmes.

[8] Tatha cokta. sakuntale ka..ha.26 stambhitaba.pav.ttikalu.am iti |

De même, il est dit dans le Sakuntala: “La gorge est enrouée en raison de l’activité des

larmes immobilisées.”

[9] Tena vakyana. gadgadatva. sa.bhavati |

C’est pour cette raison que la notion de balbutiement des phrases se rencontre.

[10] Eva.vidhair vakyai. padakadambhakai.27 DINASATAPRAPYA. bahudivasagamya. desa.
YIYASATO gantum icchata. priyasya GAMANA. prasthana. HARATI nihanti iti sa.bandha. |

Par le biais de telles phrases, c’est-à-dire des accumulations de mots, harati – elle porte
atteinte gamana. – au départ de son bien-aimé yiyasato

qui désire partir dans un pays dinasataprapya. – atteignable en de nombreux jours.

[11] Atra dainya. nama sa.cari bhava. |

Ici l’émotion transitoire porte le nom de dépression.

[12] Yathoktam anaujastva. tu manaso dainyam28 ity abhidhiyate |

Comme il a été dit: “La faiblesse de l’esprit s’appelle dépression.”

[13] Sokadhivyadhidaridryacintautsukyadibhir bhavet |

Elle la faiblesse de l’esprit) peut s’accompagner de la peine, l’anxiété, la maladie, la misère,

le souci, le regret, etc.

25 Les termes apparaissant en majuscules sont ceux que le commentateur reprend de sa source.

Il s’agit donc des termes qui sont commentés, et pour lesquels il propose une interprétation.
Dans la traduction, je reprends ce terme en italique; la traduction qui suit ce terme ne le

reflète qu’indirectement puisqu’il s’agit de la traduction du synonyme que Vemabhupala a

choisi.
26 DEVADHAR, 1984, écrit ka..hastambhitaba.pav.ttikalu.am.
27 DEVADHAR, 1984, écrit padakadambakai..
28 DEVADHAR, 1984, écrit dainyabh.



246 NADIA CATTONI

[14] A.ganam api saithilya. dehasa.skaravarjanam29 | Añcita. ca siro ba.po vaisvarya. tatra
jayate |

La faiblesse des membres, l’abandon de [tout] ornement corporel, et la tête baissée, la larme,

la perte du langage, se produisent dans cet [état].

[15] Nayika sviya mugdha ca nayako’nukula. |

La bien-aimée est sa propre femme et est inexpérimentée, le bien-aimé est un mari fidèle.

[16] Bhavi.yatpravasak.tavipralambhas..gara. |

C’est un amour dans la séparation produit par le départ imminent.

[17] Atmopak.eparupa. s..gari narma |

C’est le plaisir érotique dont la forme est atmopak.epa.

[18] Ak.epo’la.kara. ||

[Cette] figure de style [se nomme] ak.epa.

Cette traduction relève les différentes étapes évoquées plus haut. Les commentaires

de tous les poèmes se présentent sous cette forme-là. Remarquons la

précision, et le plan bien établi de ce texte qui nous permet déjà d’affirmer que

l’auteur savait ce dont il voulait parler dans son commentaire avant de le
commencer. Il avait en tête un certain nombre d’éléments propres à l’analyse
poétique qu’il avait l’intention de déceler et de mettre en avant dans son étude de

l’AS. La référence à l’Abhijñanasakuntalam de Kalidasa phrase [8]), 30 une

pièce de théâtre écrite aux alentours du 4ème ou 5ème siècle racontant l’histoire de

Sakuntala, montre l’érudition de Vemabhupala, et le moyen pour un commentateur

de faire appel à d’autres textes afin d’étoffer son propos, et d’appuyer ses

arguments.

La Sattasai quant à elle, et comme nous l’avons déjà mentionné en introduction,
a été largement commentée au fil des siècles. La Saptasatisara.ika est un
commentaire portant sur une sélection de cent poèmes issus de la Sattasai de Hala,
nommé Bhavadipika.31 Dans les faits, le nombre de poèmes sélectionnés est de

104. Nous n’avons pas d’informations particulières quant au choix de ces

poèmes. Peut-être, Vemabhupala a-t-il sélectionné des poèmes d’une grande

valeur littéraire à ses yeux, ou a-t-il essayé d’offrir un panel varié de situations,

29 DEVADHAR, 1984, écrit dehasa.skara. varjanam.

30 La phrase citée dans le commentaire se situe au moment où Sakuntala doit quitter l’ermitage
pour rejoindre son époux. Cette phrase est prononcée par Kasyapa, acte IV, scène 6. Voir
BANSAT-BOUDON, 2006: 390, et DEVADHAR, 1966: 108.

31 Abrégé par la suite BhD.

AS/EA LXVI•2•2012, S. 239–260



LA COMMENTAIRE ENTRE CLASSIFICATION ET INTERPRÉTATION 247

ou a-t-il choisi des strophes lui permettant de mettre à l’épreuve ses connaissances?

AS/EA LXVI•2•2012, S. 239–260

Nous n’en savons rien.32

Vemabhupala procède de la manière suivante, selon un schéma un peu plus

flou que dans la SD: il nomme le narrateur de la strophe, puis il traduit le poème

de la langue mahara...i en sanskrit. Il poursuit en commentant les termes

prakrits en se basant sur l’autorité de la grammaire prakrite. Les citations
concernant l’explication des termes et formes prakrits sont issues du Prak.ta¬
sabdanusasana de Trivikrama, dont la grammaire a récolté une grande popularité

dans différentes parties de l’Inde du Sud. Ensuite, intervient une partie
interprétative, entrecoupée d’éléments de poétique; enfin, Vemabhupala termine
sur des aspects concernant l’ala.kara, et surtout le dhvani. C’est en fait cette

dernière partie qui constitue la spécialité de Vemabhupala, tout comme on peut
le constater également dans la SD. Le commentateur tire ses citations de

l’Amarakosa, du Kavyadarsa de Da..in, du Dhvanyaloka, du Sarasvatika..ha¬
bhara.a, et du Jayama.gala, commentaire sur le Kamasutra de Vatsyayana.33

Comme précédemment, et pour se rendre compte du traitement différent
accordé à ce texte par son auteur, je propose un poème et son commentaire
complet issu de la BhD, soit le 79:

Ruva. acchisu .hia. pha.so a.gesu ja.pia. ka..e |

Hiaa. hiae.a sama. viaoia. ki. tha devve.a ||

Sa forme est dans mes yeux, son contact dans mes membres,

sa parole dans mon oreille.
Son coeur est identique au mien.

Qu’est-ce qui est séparé par le destin?

[1] Nayikavakyam |

La parole de la bien-aimée.

[2] RUVA. ACCHISU°: “ Rupam ak..o. sthita. sparso’.ge.u jalpita. kar.e |

H.daya. h.dayena sama. saha sthita.)34 viyojita. kim atra daivena || ”
Ruva. acchisu, etc. [signifie]: “[Sa] forme se tient dans [mes] yeux, [son] toucher dans

[mes] membres, [sa] parole dans [mes] oreilles.

[Son] coeur est identique se tient avec) à [mon] coeur; qu’est-ce qui est séparé par le
destin?”

32 L’étude de l’ensemble du commentaire, et la comparaison avec le texte original, per¬

mettraient peut-être d’apporter une réponse à cette question.

33 UPADHYE, 1970: 19. Voir également les tableaux proposés à la fin de l’édition.
34 Les parenthèses sont présentes dans l’édition d’UPADHYE, 1970. Ce n’est pas un ajout de ma

part. Il s’agit certainement d’une explication du terme qui précède, fournie par le commentateur.



248 NADIA CATTONI

[3] KI. THA ity atra “lug avyayatyadadyat tadaca.” ity tyadadyat35 parasyavyayasyader aco

luk |

Ici, ki. tha signifie [kim atha] en raison de [la règle] “lug avyayatyadadyat tadaca.”, il y a

élision de la voyelle initiale d’un indéclinable qui suit tyad, etc.

[4] Atra kacit pro.itabhart.ka virahavyathatisayad a..amavastha. prapta
nirantaracintasamanitadayitarupadikam upalabhamana36 daivena kim atra viyojita.
sarvam upasthitam ity anena katha. mama h.dayam a.gani tapyanta iti savismaya.
sakhim ahety abhipraya. |

Ici, une certaine femme dont le mari est parti à l’étranger a atteint le huitième état en raison

de la grandeur de la peine due à la séparation, percevant le corps, etc. du bien-aimé en raison

du souci constant, dit à l’amie [son] étonnement: “Qu’est-ce qui est séparé par le destin?

Tout est là: comment mes membres et mon coeur sont-ils tourmentés?”

[5] Atra vakyaprakasyo’sa.lak.yakramo rasadhvani., sa.tapakari.a.
pravasavipralambhasya pratite. ||

Ici, le sens caché basé sur un sentiment, [dit aussi] asa.lak.yakrama est rendu manifeste

dans la phrase, parce qu’il est évident que ce qui cause de la peine est la séparation due au

départ.

Cette traduction permet de concevoir, d’une manière globale, la forme différente
que prend la BhD par rapport à la SD. Le texte ci-dessus est plus ou moins

représentatif des commentaires contenus dans la BhD, bien que leur longueur
puisse varier, ainsi que leur contenu. Cet exemple contient une traduction de la
strophe prakrite en sanskrit, une information grammaticale phrase [3]), un

élément de classification poétique phrase [4]), et enfin l’identification du
dhvani. Nous remarquons donc un traitement différent sur le plan formel par

rapport à la SD. Bien que certains éléments se retrouvent, la longueur du
commentaire est moindre, les informations proposées sont moins nombreuses, et le
commentaire bénéficie de moins de clarté.

3. Deuxième temps: Une analyse détaillée

Maintenant nous allons procéder à une comparaison plus détaillée en analysant

les différentes thématiques étudiées dans la SD. Vu que ce commentaire suit
une ligne stricte et marquée tant au niveau de la forme que du contenu, c’est lui
qui nous servira de guide. Nous suivrons donc sa ligne rédactionnelle.

35 UPADYE, 1970, écrit ity adadyat.

36 UPADYE, 1970, écrit upalabhamana.

AS/EA LXVI•2•2012, S. 239–260



LA COMMENTAIRE ENTRE CLASSIFICATION ET INTERPRÉTATION 249

Commençons par étudier la manière dont Vemabhupala évoque les différents
personnages intervenant dans un poème. En effet, ce thème fait l’objet de

nombreux classements et sous-classements dans la littérature consacrée à la
poésie. Les nayaka- et nayika- bheda sont une part importante de cette

littérature et nous y reviendrons plus tard. Mais précisons d’abord que ces

figures interviennent de diverses manières au sein du commentaire. D’une part,

Vemabhupala énumère et classe les figures qui apparaissent dans le poème
nommément, ou de manière sous-entendue. Il s’agit bien évidemment des

amants, de la nayika et du nayaka, mais aussi des figures secondaires la
messagère, l’amie de l’héroïne, la mère, etc.) qui entourent les héros dans leur
intrigue amoureuse. D’autre part, les personnages apparaissent par le biais de la
voix du poème, c’est-à-dire de la personne qui prononce les paroles du poème.
Dans les commentaires étudiés, que ce soit dans la SD ou la BhD, Vemabhupala
donne systématiquement cette information au début de son commentaire. Ainsi,
il est question de la mugdha nayika: Nayika praya.onmukha. priya. mugdha
lapair nivarayati ‘La jeune femme inexpérimentée retient avec des paroles son

bien-aimé prêt à partir’ SD13); de la nayika, sans précision supplémentaire:
Nayika svajivita. praty aha ‘La bien-aimée parle à sa propre vie’ SD31);
d’une messagère: Kacid duti rajakanyaka. prati bhiru. yuvana. protsahayati

‘Une certaine messagère presse le jeune homme timide vers la fille du roi’
BhD26); d’une certaine femme, sans plus de précision: Kacit sahacaram aha

‘Une certaine [femme] dit à un ami’ BhD51); du poète lui-même: Kaver
vakyam ‘La parole du poète’ SD46), etc. Cette entrée en matière poursuit le
même objectif dans les deux commentaires, soit une mise en contexte de la
scène qui va se dérouler. Il s’agit là clairement d’un ajout du commentateur,
d’une interprétation, et une autre lecture pourrait bien évidemment être

envisagée. Mais l’élément à relever ici, est que pour la SD, le narrateur du

poème tel que défini par Vemabhupala est toujours très précise, et renvoie à des

personnages répertoriés dans les traités. Alors que dans la BhD, le
commentateur est moins précis, et la personne prenant la parole peut
simplement être définie par kacid.

La seconde manière pour Vemabhupala de se référer aux acteurs de la

strophe se situe dans le corps des commentaires. Et ici, la différence entre les

deux commentaires est encore plus marquée. En effet, dans la SD,
Vemabhupala traite systématiquement de ce sujet en fin de commentaire, en utilisant
une phrase dans laquelle il classe ses personnages précisément. Ainsi, la nayika
est sviya la sienne), mugdha timide et inexpérimentée), madhya modérément

expérimentée) ou pragalbha très expérimentée), et le nayaka est anukula

AS/EA LXVI•2•2012, S. 239–260



250 NADIA CATTONI

fidèle et aimant) dans tous les cas de figures étudiées.37 Si Vemabhupala hésite
au niveau de sa classification, il l’exprime: Atra nayika sviya madhyapragalbhayor

anyatara ‘Ici, il s’agit de sa propre femme soit moyennement

expérimentée, soit expérimentée’ SD31), ou comme dans la SD46: Nayikanayakayor

vise.o na sphu.a. ‘Les catégories de l’amant et de l’amante ne sont pas

claires’.
Dans la BhD, cette information n’intervient pas à un endroit précis du

commentaire, et n’est pas donnée de manière systématique. Quand elle l’est, on
découvre au fil du texte que la nayika est rajakanyaka la fille du roi; BhD26),
kacid asaccarita une femme dont la conduite est mauvaise; BhD21), ou
pro.itabhart.ka une femme dont le mari est à l’étranger; BhD64 et 79). Voici,
par exemple une partie du commentaire qui suit le poème 51 de la BhD, traitant,
parmi d’autres éléments, l’information concernant la nayika:

Ra.ara.aasu..ahiao cintanto virahadubbala. jaa. |

Aga.ia.iavasai ccia voli.o gamamajjhe.a ||

Le coeur vidé par la nostalgie,
pensant à sa femme rendue malade par la séparation.

Il n’a pas reconnu sa propre maison,
et est passé à travers le village. BhD51)

Vemabhupala en explique le contenu:

E.a38 desantarad atmagramam asadya virahadurbala jaya kid.sim avastha. prapteti
cintara.ara.akasunyah.dayo’sya. vithyam atmiyam agaram iti vismaran mohad

gramamadhyena niryata ity anena sakhe anuragatisayenayam etad.savise.a. prapta.
pasyeti, kascit sahacaram ahety abhipraya. |

Voici l’idée: ayant atteint son propre village, venant de l’étranger, celui dont le coeur est

vidé par la nostalgie à cette pensée: “Dans quel état est cette femme affaiblie par la

séparation?”, est allé à travers le village par erreur, oubliant sa propre maison [qui se

trouvait] sur sa route. Pour cette raison, quelqu’un dit à un ami: “Oh ami, regarde, il a atteint
un tel état spécial par excès d’amour.”

Ce commentaire reprend simplement ce qui est dit dans le poème, soit que la
femme est malade parce qu’elle est séparée de son époux virahadurbala jaya),
mais Vemabhupala n’en profite pas pour la classer, comme il l’aurait

37 Pour une explication de ces différents termes, voir l’article de LIENHARD, 1955. Voir égale¬

ment RAI, 1983: 145–147, pour les divisions et subdivisions de la nayika, et les pp. 148–149

concernant les catégories du nayaka.

38 UPADHYE, 1970, écrit e.a.

AS/EA LXVI•2•2012, S. 239–260



LA COMMENTAIRE ENTRE CLASSIFICATION ET INTERPRÉTATION 251

assurément fait dans la SD. En effet, il est clair qu’ici elle serait qualifiée de

pro.itabhart.ka, celle dont l’amant / le mari est parti à l’étranger. Mais
Vemabhupala ne juge pas nécessaire de le spécifier.

De plus, si on compare ces différents qualificatifs attribués à la jeune
femme par Vemabhupala, on remarque qu’ils ne sont pas tous sur le même plan.
En effet, lorsque la nayika du BhD79 est qualifiée de pro.itabhart.ka, il s’agit
d’une classification extraite des traités, et similaire à celles que l’on peut

trouver dans la SD. Mais lorsque la jeune femme est qualifiée de rajakanyaka
ou kacid asaccarita, les références ne sont pas les mêmes. Il ne s’agit plus ici de
classement clair proposé par les traités de poétique, mais plutôt de qualificatifs
proposés par le commentateur. Ils sont choisis selon la libre appréciation de

celui-ci, qui les utilise afin de construire une histoire autour du poème qu’il a

sous les yeux.
Je vais m’attarder quelques instants sur ces deux exemples. Le premier est

AS/EA LXVI•2•2012, S. 239–260

extrait du poème suivant:

Ara.bha.tassa dhua. lacchi mara.a. va hoi purisassa |

Ta. mara.am a.ara.bhe vi hoi lacchi u.a .a hoi ||

La richesse ou la mort est le fardeau de l’homme qui prend des initiatives;
Sans initiative, il trouve la mort, mais pas la richesse. BhD26)

Vemabhupala commente:

Kacid duti rajakanyaka. prati bhiru. yuvana. protsahayati | […] Atra kacid vidagdha

duti rajakanyakam abhila.anta. bhiru. yuvana., dhruva. mahakaryam arabhamanasya

lak.mir mara.a. va bhavati | Tad anarambhe’pi mara.a. bhavati | LAK.MI. PUNAR NA

BHAVATIty anena udyoganusari.i lak.mi. iti vacanatvat sahacaram aha |Udyogenaiva

lak.mi. prapyate | Ato bhiruta. vihaya lak.misadrasim ena. praptum udyoga. kriyatam iti
protsahayatity abhipraya. |

Une certaine messagère presse le jeune homme timide vers la fille du roi. […]
Ici, la messagère est une intrigante [qui presse] le jeune homme timide qui convoite la fille
du roi [en disant] “le succès ou la mort sont le résultat certain de celui qui entreprend

quelque chose.” La mort est aussi dans l’absence de commencement de cela. Par cette

expression lak.mi. punar na bhavati – la richesse en revanche ne l’est pas, [l’auteur du

poème] dit à son ami avec cette portion de phrase: “la richesse est proportionnelle à

l’effort.”
La richesse s’obtient seulement par l’effort. L’auteur veut dire que, ayant abandonné la
timidité pour obtenir cette [jeune femme] qui ressemble à Lak.mi, un effort doit être fait
[par le jeune homme].



252 NADIA CATTONI

Vemabhupala ne le mentionne pas, mais j’ai classé ce poème comme un amour
dans la séparation puisqu’il dépeint la réussite d’un homme qui a le courage de

prendre des initiatives. Ce qui peut être compris comme le fait de partir au loin.39

Dans sa façon de classer les personnages, Vemabhupala exécute une démarche

inverse par rapport à la SD. Dans ce dernier, il cite les protagonistes du poème,

les place dans l’une ou l’autre des classifications à sa disposition, et n’apporte
aucun élément supplémentaire. Ici, au lieu de classer le nayaka comme anukula,
et la nayika comme une jeune femme timide, ou dont le mari est à l’étranger, il
ajoute cette phrase un peu étrange au début de son commentaire. 40 C’est lui qui
crée et ajoute des personnages afin d’étoffer la scène décrite dans le poème. Il
crée l’ambiance et l’atmosphère dans lesquelles le lecteur doit imaginer que ces

paroles sont prononcées. C’est pourquoi il n’utilise pas les classifications
d’usage, mais procède plutôt à une brève description des personnages

nécessaires à la compréhension du poème, tel qu’il souhaite le présenter. Ainsi,
autour de cette stance brève et énigmatique, il construit cette idée du jeune

homme timide convoitant la fille du roi, ce qui lui permet également de mettre
en avant le jeu de mot sur lak.mi. Même la messagère, duti, figure qui apparaît

régulièrement dans ce genre de poésie aux côtés des deux héros, qui peut être

une amie, une servante, une ouvrière, une soeur, une voisine, une ascète, une

artisane, ou l’héroïne elle-même,41 n’est énumérée par Vemabhupala que dans le
but de construire sa scène.

De même, dans le BhD21, la façon dont Vemabhupala décrit ses personnages lui
permet d’élaborer un scénario à partir de la bribe d’histoire racontée dans le
poème. Le poème est le suivant:

39 KHOROCHE / TIEKEN, 2009, font de même puisqu’ils insèrent ce poème dans leur chapitre

intitulé “Departure”.
40 À noter que d’une manière générale, le nayaka n’est que très peu étudié de manière poussée

par les commentateurs de la SS. Voir également DUNDAS, 1985: 10, note 31: “A convention

maintained throughout by the commentators is that each verse will only make its full point if
it is shown to be addressed by one person to another. The frequent use of terms nayaka for
the male speaker and nayika for the female speaker shows that they were aware of the

divisions of hero and heroine provided in poetic handbooks such as the Sahityadarpa.a
which derive from the analysis of dramatic characters found in na.yasastra. However, the

commentators on the SS do not offer the elaborate subdivisions of the male character, such

as dhiradhiranayaka, which are found in dramatic analysis but rather give precise

delineations of the female characters only. […] But very often the commentators say no more

than iti kacit or iti kascit.”
41 Selon la liste donnée par NAGENDRA, 1987: 56.

AS/EA LXVI•2•2012, S. 239–260



LA COMMENTAIRE ENTRE CLASSIFICATION ET INTERPRÉTATION 253

Ajja ccea pauttho ajja ccia su..ai jaai. |

Racchamuhadeulacaccarai amha.a a gharai. ||

Il est parti aujourd’hui même, aujourd’hui même,

L’entrée des routes, les temples, les carrefours, et nos maisons sont vides.

AS/EA LXVI•2•2012, S. 239–260

Il commente comme suit:

Atra kacid asaccarita patyau pro.ite sati sakhisamak.a. patir adyaiva pro.ita. | Adyaiva

rathyamukhadinity anena sarvala.karabhutena tena vina arama.iyani jataniti
patisaubhagyavar.anavyajena patipravasad asmaka. g.ha. sunya. rathyamukhadini
daivavasaj janarahitani | Atas tava yatra va rantum iccha tatragantavyam iti vatadutiv.ttya
prativesika. sravayatity abhipraya. |

Ici, [une femme] dont la conduite est mauvaise [fait savoir], en présence d’une amie, lorsque
le mari est parti, que le mari est parti aujourd’hui même. “Aujourd’hui même, l’entrée des

routes, etc.” [signifie] qu’elles sont devenues sans grâce sans lui qui est l’ornement de tout;

en prétextant la description de la prospérité du mari, [elle fait savoir que] notre maison est

vide en raison de son absence; l’entrée des routes, etc. sont désertées fatalement par les gens.

C’est pourquoi, elle fait savoir au travers de la messagère vataduti au voisin: “Là où tu veux

t’amuser, là il faut venir”, voilà l’idée.

Les informations suivantes sont données: la nayika est une femme dont la
conduite est mauvaise, asaccarita, et le nayaka est parti aujourd’hui même.

Interviennent encore une messagère, vataduti, et le voisin, prativesika. Certaines

de ces classifications, notamment vataduti42 se retrouvent dans les traités. Mais
le but du commentateur ici n’est pas de classifier tel ou tel personnage, mais de

les utiliser afin de solidifier sa narration; ou d’utiliser cette classification à des

fins d’interprétation. Ainsi, cette messagère sert à porter le message que la
nayika se retrouve seule suite au départ de son mari, et à inviter de manière

déguisée le voisin à la rejoindre. C’est d’ailleurs pour cette raison, que
Vemabhupala propose de traduire g.ha.i pkt. gharai.)43 par “maisons”, et non pas

par “coeurs” comme ont choisi de le faire KHOROCHE / TIEKEN 2009) ou

BOCCALI / SAGRAMOSO / PIERUCCINI 1990).44 Cet exemple est révélateur du

42 Vemabhupala lui-même en propose une définition: “Yanyasa.bha.a.avyajat svabhipre¬

tartham utsuka | Ya sravayaty asa.mukhyad vatadutiti sa mata ||”.
43 Vemabhupala traduit du mahara...i en sanskrit: Adyaiva pro.ita. adyaiva sunyani jatani |

Rathyamukhadevakulacatvara.y asmaka. ca g.ha.i ||.

44 Les premiers traduisent: “Today he is gone, Today the alleys are empty, The temples are

empty, The crossroads are empty, And so is my heart” KHOROCHE / TIEKEN, 2009: 138–

139); et les seconds: “Oggi, sì, è partito, e oggi infatti son diventate deserte bocche di strada,

temple, piazza, per noi – e cuori” BOCCALI /SAGRAMOSO / PIERUCCINI, 1990: 73).



254 NADIA CATTONI

pouvoir d’interprétation que détient le commentateur. Dans le cas où les “coeurs”

sont vides, le poème dépeint la tristesse de la jeune femme restée seule, alors que

dans la proposition de Vemabhupala, ce sont les “maisons” qui restent vides par

l’absence du mari. Dès lors, la jeune femme n’est plus triste et désespérée, mais
devient celle qui trompe son mari avec le voisin.

De retour à la SD, le même esprit classificatoire habite Vemabhupala lorsqu’il
s’agit de définir si l’amour décrit dans le poème est un amour dans la séparation,

ou un amour dans l’union. Un passage est consacré à cela avec quelques précisions

lorsque le poème décrit le moment de la séparation des amants. Alors,
Vemabhupala précise: Bhavi.yatpravasak.tavipralambhas..gara. SD13),

‘c’est un amour dans la séparation dû au départ imminent’, ou
Bhavipravasavipralambhas..gara. SD52), ou Pravasavipralambhas..gara. SD31),

‘c’est un amour dans la séparation dû au départ’. Dans la BhD, cette information
n’intervient que sporadiquement, et n’est pas formulée pour elle-même en tant

que telle, mais n’intervient que de manière secondaire au milieu d’autres
indications sur lesquelles l’accent est porté. Par exemple, lorsque Vemabhupala
définit le dhvani du poème: Atra vakyagatasa.lak.yakramo rasadhvani.,
pravasavipralambhasya pratite. BhD51) ‘Ici, le sens caché basé sur un sentiment

[dit aussi] asa.lak.yakrama, appartient à la phrase, parce que ce qui est

reconnu est la séparation dû au départ’. A nouveau, l’information est secondaire

puisque énoncée comme la cause de la présence d’un rasadhvani.
Le même raisonnement est à appliquer pour ce qui est de l’émotion, bhava,

que Vemabhupala cherche systématiquement à identifier dans la SD, mais qui
n’est qu’occasionnellement évoquée dans la BhD. En effet, dans le premier des

deux commentaires, Vemabhupala a une “case” spéciale dans laquelle il détermine

l’émotion. Ce qui apparaît généralement sous la forme: Atra dainya.
nama sa.cari bhava. SD13) ‘Ici, l’émotion transitoire porte le nom de

dépression’. Cette indication apparaît parfois dans la BhD, mais pas

systématiquement, et surtout pas toujours sous la même forme, comme il est de

coutume pour le reste dans ce texte. L’information apparaît, insérée parmi
différents éléments, comme par exemple ici: Nirvedatisayad dvir ukti. BhD64)

‘Le mot kuta. est répété en raison de la prééminence de l’état d’aversion’.
Nirveda est le premier des trente-trois vyabhicaribhavas tels qu’énumérés par

Bharata, mais il ne s’agit pas de l’information principale ici. Vemabhupala met

plutôt l’accent sur le redoublement de kuta., qu’il explique par cet état

d’aversion, de dégoût. Tout comme dans l’exemple précédent, l’énoncé de

AS/EA LXVI•2•2012, S. 239–260



LA COMMENTAIRE ENTRE CLASSIFICATION ET INTERPRÉTATION 255

l’émotion n’est présenté que comme la cause d’un aspect que Vemabhupala
considère comme plus important. Ici, une question d’ordre grammatical.

Une nouvelle fois, on remarque donc que l’intention n’est pas la même

pour l’un et l’autre commentaire. Classer les émotions qu’il perçoit dans le
poème est une priorité pour Vemabhupala dans le commentaire sur l’AS, mais
est complètement accessoire dans le commentaire de la SS.

En ce qui concerne la détermination de la figure de style, ala.kara, les choses

se présentent quelque peu différemment, puisque Vemabhupala ne l’identifie
que lorsqu’il perçoit que le poème en contient une. La différence apparaît au

niveau du traitement de cette information. La SD, dans sa forme très logique et

fixe, consacre une brève phrase à l’identification de cette figure en fin de

commentaire: Ak.epo’la.kara. ‘Il s’agit de la figure de style ak.epa’. Alors que

la BhD traite cette information de manière différente selon les poèmes, c’est-
àdire en parallèle avec d’autres: Atra svata. siddharthasaktimulo vastudhvani.,
ala.karadhvani., rupakasya gamyamanatvat BhD26), ‘Ici, le sens suggéré est

basé sur le contenu, [c’est une suggestion] basée sur le pouvoir de signification
qui s’accomplit de lui-même; le sens suggéré est [aussi] basé sur une figure de

style, parce que la métaphore est comprise’. De plus, ici, la figure de style n’est
évoquée que comme l’un des trois dhvanis45 possible, et n’est pas prise pour
elle-même, en tant que telle.

Mais, Vemabhupala mentionne parfois la figure de style seule: Hetur
ala.kara. tatpravasasya sunyatahetutvat BhD21), ‘C’est la figure de style

hetu, parce que le départ de celui-ci est la cause du vide’. Mais clairement,
l’identification systématique de la figure de style contenue dans le poème n’est
pas la préoccupation de Vemabhupala, contrairement à Bhuvanapala, autre

commentateur de la SS qui s’est employé à définir les ala.karas employés dans

chaque vers, mais qui généralement n’en donne aucune interprétation.46

L’effet s’inverse lorsqu’il s’agit du sens caché, ou suggéré, dhvani.
Vemabhupala n’en fait jamais mention dans la SD en ce qui concerne notre

échantillon). C’est comme s’il considérait ces catégories, ala.kara et dhvani,
comme s’excluant l’une l’autre. La BhD, dans laquelle Vemabhupala décèle

quasiment sans exception un dhvani, fait parfois référence à une figure de style,

45 Les théoriciens postulent trois sortes de sous-entendus: le sous-entendu sur la base du con¬

tenu vastudhvani), le sous-entendu sur la base des figures poétiques ala.karadhvani), et le

sous-entendu sur la base des sentiments rasadhvani). Le dernier étant souvent considéré

comme la source de la “vraie poésie”.

AS/EA LXVI•2•2012, S. 239–260

46 DUNDAS, 1985: 9.



256 NADIA CATTONI

mais le contraire ne se produit jamais. La SD quant à elle relève la figure de

style, mais ne cite jamais de dhvani, alors que la poésie d’Amaru en contient
également.47

Quelle en est la raison? Pour Vemabhupala, le dhvani ne s’applique-t-il
qu’à un certain type de texte? De prime abord, il est évident lorsque l’on
compare les poèmes de l’AS et de la SS, de remarquer que plus d’informations
nous sont données dans les poèmes de la première anthologie, qui sont plus
longs, mais aussi plus explicites. Alors que parfois, dans la seconde, les stances

apparaissent comme énigmatiques, et nécessitent une explication, voire un

déchiffrement. Ainsi, le dhvani est très utile au commentateur pour expliquer ce

qu’il lit entend?), car il peut ainsi insérer derrière les mots ce qu’il comprend du
poème. Le dhvani lui permet de justifier la mise en scène qu’il a élaborée
luimême. En fait, le dhvani se révèle comme un fabuleux outil à la disposition de

Vemabhupala, raison pour laquelle il s’en sert dans sa BhD de manière si

régulière; en opposition aux autres éléments que nous avons vus ci-dessus, qui
n’interviennent que de manière irrégulière.

4. Conclusion

Au début de cet article, nous nous demandions si Vemabhupala, commentateur
du 15ème s., ferait un lien entre les deux textes qu’il étudiait, et si le traitement

qu’il leur accorderait serait identique. Les différents éléments énumérés et

étudiés ci-dessus démontrent l’écart qui existe entre les deux commentaires,
mise à part une fonction globale commune et propre à tout commentaire. Il est

clair à ce stade que l’auteur n’avait aucune volonté de mettre ses deux textes
sources en parallèle, mais qu’il les traite de manière séparée, et très distincte. En

fait, ce traitement individuel peut déjà être détecté dans les titres que

Vemabhupala a donnés à ses commentaires. Ils en sont le reflet. Le commentaire
sur la SS s’intitule Bhavadipika, c’est-à-dire une mise en lumière des bhavas.

Dans ce cas précis, le terme bhava n’est pas à traduire par “émotion”, mais il
faut plutôt le prendre dans le sens que DUNDAS 1985) utilise dans son analyse

des différents commentaires sur la SS, c’est-à-dire celui d’“énigme”. En effet,
cette traduction nous éclaire grandement sur la manière dont Vemabhupala a

écrit son commentaire. Cette volonté de préciser le contexte, comme on a pu le

47 L’AS est d’ailleurs cité dans le Dhvanyaloka d’Anandavardhana env. milieu du 9ème

siècle); voir Devadhar 1984: 22).

AS/EA LXVI•2•2012, S. 239–260



LA COMMENTAIRE ENTRE CLASSIFICATION ET INTERPRÉTATION 257

voir, de donner de plus amples informations, correspond à la réponse qu’il donne
à l’énigme posée dans le poème. De cette manière, il se trouve dans le même cas

de figure que ses contemporains qui ont écrit sur la SS:

The medieval commentators on the SS, however, are interested above all in establishing the

precise context depicted in each gatha and have little interest in any particular charm the

verses may have as poetry.48

De ce fait, la BhD de Vemabhupala s’insère dans une perspective interprétative,
bien plus que sa SD. Deux éléments le poussent dans cette direction: d’une part
la nature même du texte sur lequel il travaille, bref et énigmatique, qui demande

au commentateur une explication conséquente; et d’autre part, le trend parmi ses

contemporains de traiter ces brefs poèmes comme des énigmes.

La comparaison n’est donc pas un outil adéquat pour Vemabhupala. De
plus, il a délibérément choisi d’utiliser des catégories d’interprétation
différentes. Dans la SD, il a opté pour une étude fine, ciblée, proche des traités de

poétique qu’il avait à disposition. Alors que pour la BhD, c’est principalement le
dhvani qui l’intéressait. Mais outre ces raisons variées – textes sources
présentant des caractéristiques différentes, approches diverses de l’auteur, influence
de ses contemporains, etc. – il existe une dernière cause susceptible d’entrer en

ligne de compte dans le traitement différent de nos deux commentaires. Il s’agit
des règles qui régissent la rédaction d’un commentaire. En effet, la rédaction
d’un texte appartenant à ce genre littéraire spécifique ne peut se faire
indépendamment de tout autre texte. Ici intervient un élément d’intertextualité très

important. Un commentateur indien, ne peut se permettre d’écrire un commentaire

sur un texte source sans se préoccuper des commentaires qui l’ont précédé.

AS/EA LXVI•2•2012, S. 239–260

En effet,

[t]he commentary tradition is a cumulative tradition, i.e., a long line of commentaries on a

given text generally follow each other, each succeeding commentary taking into account and

building on the preceding one.49

BRONNER 1998) dans son article “Double-Bodied Poet, Double-Bodied Poem”,
évoque également des règles 50 qui régissent la rédaction d’un commentaire.

48 DUNDAS, 1985: 34.

49 KAPOOR, 2005: 49.



258 NADIA CATTONI

Celle qui nous interpelle plus particulièrement ici est la deuxième qui s’intitule
“there should be a precedent”.51 Ce qui signifie que rien ne peut être complètement

neuf; il doit y avoir d’une manière ou d’une autre, un élément auquel le
commentateur peut et doit se référer. Ces règles propres au commentaire ont
forcément généré des approches différentes. Les commentaires qu’allaient
produire Vbh étaient de ce fait aiguillés avant la rédaction de la première ligne,
puisqu’il a dû intégrer à sa réflexion les commentaires qui ont précédé ses

propres écrits. Au final, ces différents éléments ont empêché Vemabhupala de se

comporter comme un comparatiste, car la tradition littéraire à laquelle il
appartenait primait.

Abréviations

AS: Amarusataka
BhD: Bhavadipika
SS: Sattasai
SD: S..garadipika

Bibliographie

BANSAT-BOUDON, Lyne
2006 “Sakuntala au signe de reconnaissance.” In : L. BANSAT-BOUDON di¬

rection), avec la collaboration de Nalini BALBIR / Sylvain BROCQUET

/ Yves CODET / André COUTURE / Charles MALAMOUD / Marie-
Claude PORCHER: Théâtre de l’Inde ancienne. Paris: Editions
Gallimard, Bibliothèque de la Pléiade, pp. 351–444.

BOCCALI, Giuliano / Daniela SAGRAMOSO / Cinzia PIERUCCINI

1990 Hala. Le settecento strofe Sattasai). Brescia: Paideia Editrice.

________________________________

50 Ces quatre règles sont “the author must have meant it”, “there should be a precedent”, “the
interpretation should make cultural) sense”, et “there must be a historically traced

motivation”, BRONNER, 1998: 244–250.

51 BRONNER, 1998: 246.

AS/EA LXVI•2•2012, S. 239–260



LA COMMENTAIRE ENTRE CLASSIFICATION ET INTERPRÉTATION 259

BRONNER, Yigal
1998 “Double-Bodied Poet, Double-Bodied Poem: Ravicandra’s Commen¬

tary on the Amarusatakam and the Rules of Sanskrit Literary
Interpretation.” Journal of Indian Philosophy, n°26: 233–261.

BROUGH, John transl.)
1968 Poems from the Sanskrit. Harmondsworth: Penguin Books.
DEVADHAR, Chintaman Ramchandra

1966 Abhijñana-Sakuntala of Kalidasa. Edited with Exhaustive Introduc¬
tion, Translation and Critical and Explanatory Notes. Delhi, Varanasi,

AS/EA LXVI•2•2012, S. 239–260

Patna: Motilal Banarsidass Publ.
1984/1959 Amarusatakam. With S..garadipika of Vemabhupala. A Centum

of Ancient Love Lyrics of Amaruka. Critically edited with an
Introduction, English translation and Appendices. Delhi, Varanasi, Patna,

Madras: Motilal Banarsidass Publ.
DONIGER, Wendy / Sudhir KAKAR transl.)
2002 Vatsyayana Mallanaga. Kamasutra, A new, complete English trans¬

lation of the Sanskrit text with excerpts from the Sanskrit
Jayamangala commentary of Yashodhara Indrapada, the Hindi Jaya
commentary of Devadatta Shastri, and explanatory notes by the

translators. New York: Oxford University Press.

DUNDAS, Paul
1985 “The Sattsai and its Commentators.” In: Indologica Taurinensia, Vol.

17. Torino: Instituto di Indologia, pp. 5–39.

INGALLS, Daniel H. H. ed. and transl.)
1990 The Dhvanyaloka of Anandavardhana with the Locana of Abhinava¬

gupta. Translated by Daniel H. H. INGALLS / Masson J. MOUSSAIEFF /
M. V. PATWARDHAN. Cambridge, London: Harvard University Press.

1968 Sanskrit Poetry, from Vidyakara’s Treasury. Cambridge: Belknap
Press of Harvard University Press.

KAPOOR, Kapil
2005 Text and Interpretation. The Indian Tradition. New Delhi: D. K. Print¬

world P) Ltd.
KHOROCHE, Peter / Herman TIEKEN

2009 Poems on Life and Love in Ancient India: Hala’s Sattasai. New York:
State University of New York Press.

LIENHARD, Siegfried
1955 “Typen der nayika im indischen kavya.” Wiener Zeitschrift für die

Kunde des Morgenlandes, n°52: 386–398.



260 NADIA CATTONI

1984 “A History of Classical Poetry Sanskrit-Pali-Prakrit.” In: Jan GONDA

ed.): A History of Indian Literature, Vol. III, Fasc.1. Wiesbaden: Otto
Harrassowitz, pp. 1–307.

RAGHAVAN, V. / Raja K. KUNJUNNI [et al.]
1968 New Catalogus Catalogorum. An Alphabetical Register of Sanskrit

and allied Works and Authors. Madras: University of Madras
Collection Madras University Sanskrit Series).

RAI, Ram Kumar
1983 Encyclopedia of Indian Erotics. Varanasi: Prachya Prakashan Indo¬

logical Reference Series n°3).
SELBY, Martha Ann
2000 Grow Long, Blessed Night: Love Poems from Classical Indian. New

York: Oxford University Press.

SIEGEL, Lee

1983 Fires of Love – Waters of Peace. Passion and Renunciation in Indian
Culture. Honolulu: University of Hawaii Press.

UPADHYE, A. N. ed.)

1970 Saptasatisara with Bhavadipika of Vema Bhupala. With the Chappa.-
.yaya-Gahao text and chaya). Kolhapur: Shivaji University Shivaji
University Sanskrit and Prakrit Series, vol. 3).

WINTERNITZ, Maurice / Subhadra JHA

1985 A History of Indian Literature, Vol. 3. Delhi: Motilal Banarsidass

Publ.

AS/EA LXVI•2•2012, S. 239–260


	Le commentaire littéraire : entre classification et interprétation : exemples issus de la "Śrngāradīpikā" et de la "Bhāvadīpikā" de Vemabhūpāla

