Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 66 (2012)

Heft: 2

Artikel: Le commentaire littéraire : entre classification et interprétation :
exemples issus de la "rngradpik” et de la "Bhvadpik" de
Vemabhpla

Autor: Cattoni, Nadia

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-306441

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-306441
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE COMMENTAIRE LITTERAIRE:
ENTRE CLASSIFICATION ET INTERPRETATION
EXEMPLES ISSUS DE LA SRNGARADIPIKA
ET DE LA BHAVADIPIKA DE VEMABHUPALA

Nadia Cattoni, Université de Lausanne

Abstract!

The Hala’s Sattasar and the Amarusataka are two well known anthologies of muktaka poetry.
Vemabhiipala, commentator of the 15" ¢., wrote a commentary on each work. This paper com-
pares the two commentaries Srrgaradipika and Bhavadipika, and giving examples from the two
texts, highlights the differences of treatment of each one. It shows that a medieval Indian com-
mentator did not use a comparative method, but on the contrary, gave a separate treatment to each
of his works, privileging a classificatory or an interpretative approach, depending on the nature of
the text, the way of writing of his contemporaries and his own aspirations.

1. Introduction

Dans I’histoire de la littérature indienne ancienne, la Sattasai* de Hala’ occupe
une place de choix et est une ceuvre emblématique de la poésie muktaka.* Cette

1 Pour leur aide et leurs précieux conseils concernant la rédaction de cet article, je remercie le
Prof. Johannes Bronkhorst et le Dr. Danielle Feller.
2 Appelée aussi Gahasatiasar (skt. Saptasati, Gathasaptasati}, et connue dans un premier

temps sous le nom de Kosa ou Gahakosa (skt. Kosa, Gathakosa). Sera abrégée par SS dans
la suite de 1'article.

3 Que 1’on retrouve également sous les noms Salavahana, Salahana, Satavahana. Il est men-
tionné dans les généalogies des Puranas comme le dix-septieme successeur au trone de la
dynastie Satavahana ou Andhra, qui remplaga la dynastie Maurya dans le Deccan (env. 230
avant [’ére commune), et qui régna jusqu’a la fin du troisiéme siécle de notre ére. Lui-méme
resta cing ans sur le tréne, autour de 1’an 50,

4 Le muktaka est un potme & une stance appartenant a la forme mineure laghukavya {par
opposition & mahakavya). 11 se définit par le fait qu’il est sans contexte, et qu’il constitue a
lui seul un poeme complet. Il forme un tout et n’a pas de connexion avec la stance qui le suit
ou le précede (mé&me s1 parfois certains anthologistes ou pogtes ont réuni différents po2mes

AS/EALXVI=2-2012, §. 239-26()



240 NADIA CATTONI

collection de sept cents poeémes brefs d’auteurs variés composés en maharasirt a
traversé les siecles en raison de sa réputation d’un modele de poésie lyrique
ratfinée, traitant principalement de poemes dédi€s a I’amour sur fond de paysage
rural. L anthologie a été trés largement commentée,” et est trés souvent citée par
les critiques et les théoriciens de la poésie, notamment par les écoles de rasa et
de dhvani. Son rayonnement a atteint de nombreuses ceuvres,® dont 1" Amaru-
Sataka,” qui serait nspiré¢ de l’anthologie prakrite, et contient des strophes
dédiées a I'amour (srrigara), rasa recherché dans cette collection de pogmes
attribuée 2 Amarn.® Dans le but de montrer cette filiation, mais également de
relire les poemes de la Saftasar a la lumiere de ceux plus récents et plus ex-
plicites d’Amaru, Selby (2000), dans son ouvrage Grow Long, Blessed Night:
Love Poems from Classical India, compare certaines strophes appartenant a la
premiere anthologie avec d’autres de la seconde.” La comparaison entre deux
textes que I’on pense proche est un outil largement utilisé de nos jours par les
chercheurs. Mais qu’en est-il dans la tradition des commentateurs indiens? Un
commentateur du 15°™ sidcle se sert-il des connaissances qu’il a acquises d’un
certain texte atin d’en commenter un autre? Fait-il usage de la comparaison entre
deux textes afin d’étudier le traitement réservé a chacun de ces textes, et
d’établir des liens dans la rédaction de ses commentaires?

en les classant par théme, par métre, ou par ordre alphabétique selon la premiere lettre du
vers). Voir LIENHARD, 1984: 65-104, pour plus d’informations sur cette forme de poésie.

5 Voir I'article de DUNDAS, 1985, qui recense tous les commentateurs du SS. Voir également
la liste proposée par UPADHYE, 1970: 16-18.

6 Voir notamment UPADHYE, 1970: 14, qu affirme qu’aucun auvtre travail que la Sattasal n’a
eu autant d’influence sur la poésie prakrite et sanskrite. On retrouve sa trace chez Kalidasa,
Bhartrhari, Bhavabhiti, Sriharsa, et d’autres.

Sera abrégé par AS dans la suite du texte.

8 Nommé également Amari, Amaruka, Amariika, Amaraka, Amraka ou Amara, ayant com-
pilé ou rédigé selon les auteurs 1" Amarusaiaka dans la premiére moitié du 7e¢me siécle (voir
notamment les opinions divergentes de LIENHARD, 1984: 92: BROUGH, 1968: 14; et INGALLS,
1968: 36-40).

9 SELBY, 2000: 84-86. Celte lecture comparée de I’AS et de la Sattasai, démontre le rappro-

chement au niveau du contenu, le poéme sanskrit explicitant ce qui est déja évoqué dans la
strophe en prakrit.
LIENHARD, 1984: 94, souligne également cette filiation: “Amaru’s Sataka is really a con-
tinuation in Sanskrit of the Prakrit tradition of love poetry begun in Hala’s Sattasatr, with the
exception of a few interpolated poems by other authors, it is the first anthology of short
erotic poems in Sanskrit.”

AS/EALXVI=2-2012, 5. 239-26()



LA COMMENTAIRE ENTRE CLASSIFICATION ET INTERPRETATION 241

Ce sont 1a les questions qui émergent lors de [’étude des deux commen-
taires €crits par Vemabhipala et qui portent justement sur I’Amarusataka et la
Sattasar de Hala. Ftonnamment, ces deux commentaires n’ont jamais ét€¢ mis en
parall¢le, et personne, a ’exception de S. Lienhard (1984: 94), dans son ouvr-
age A History of Classical Poetry Sanskrit-Pali-Prakrit, n’a jamais fait le lien
entre ces quatre textes.!” Toutefois, il est possible de présupposer qu’un com-
mentateur qui travaille sur deux textes de méme inspiration!! fasse appel a un
traitement identique lors de I’étude de ces textes. Il est raisonnable d’imaginer
qu’il serait a la recherche des mémes informations, qu’il procederait a une
analyse identique ou similaire des textes en question, voire qu’il les comparerait
I’un avec 1’autre. Peut-étre méme citerait-il ses propres réflexions sur un texte
pour les mettre a profit dans le second? Mais nous allons voir qu’il en va
autrement, et qu’en fait, les deux commentaires de Vemabhiipala utilisent des
catégories d interprétation diftérentes et qu’ils poursuivent un but différent.

L’ objet de cet article est double: d’une part, je souhaite comparer les deux com-
mentaires de Vemabhiipala, afin d’identifier le traitement de chacun de ces deux
textes, et de juger s’il se sert de I’un afin de mieux comprendre le deuxieme.
D’autre part, je souhaite mettre en lumiére deux textes qui n’ont jamais été
traduits, et en citer quelques passages ici, que j’ai réunis sur le theme de 1’amour
dans la séparation, vipralambhasrigara,'? theme cher a la poésie lyrique. Ce

10 “Significantly enough, Vemabhiipila, an expert on dhvani, wrote a commentary on the

Sattasal as well as on the Amarusataka.” LIENHARD, 1984: 94,
Dans ce sens, DEVADHAR, 1984, ne mentionne pas la Bhavadipika dans son introduction 2 la
Srﬁgamdﬁpikﬁ. De méme, RagHAvVAN, KUNIUNNL [etc.] (1968) dans le New Catalogus
Catalogorum, Vol. XVII, sous 'entrée “Bhipala Komati ou Vemabhapala”, seul la SD est
mentionnée. [l n'y a qu’ UPADHYE, 1970: 18 qui mentionne 1’ensemble de ses ceuvres.

11 Il est entendu ici que la Satfasal ne traite pas uniquement de §rrgara.

12 Je garde le terme de “séparation” pour traduire vipralambha, bien que je sois d’accord avec
Selby et Ingalls sur le fait que cette séparation comprend un élément de frustration: “To
think of vipralambha as “separation” at all may be a mistake in understanding and/or trans-
lation. As Ingalls rightly points out in a note to Dhvaryaloka 2.12, “vipralambhasrigara [1s]
love in frustration, for vipralambha means literally vaficana, deception, frustration.” The
range of the word’s lexical possibilities also underscores the fact that the probability of
reunion must necessarily be a part of the mood: vipralambha means deception, deceit, and
sexual infidelity; it can also theoretically mean reappropriation and recovery. It is this flux
in meaning that gives vipralambha its added charge; its ambiguity i1s what can be held
responsible for the poetic tension that has served to make this genre so appealing and
popular.” SELBY, 2000: 40.

AS/EALXVI=2-2012, §. 239-26()



242 NADIA CATTONI

mode se construit par opposition a celu de ['amour dans ["union
(sambhogasrngara). Mais il s’avére que la séparation des amants peut non
seulement étre due a différentes circonstances, mais elle peut également étre de
courte ou de longue durée. Les causes de séparation sont au nombre de quatre: il
peut s’agir d’une séparation qui a lieu avant un moment d’épanouissement, de
satisfaction (ayoga); d’une séparation engendrée par la querelle et la colere des
amoureux (pranayamana); d’une séparation provenant d’un sentiment de
confiance ou d’orgueil batoué causé par I’infidélité ou dii a I'inconstance de
I’amant (7rsyamana); ou enfin d’une séparation due a I’absence du bien-aimé qui
part a ’étranger pour un long voyage (pravasavipralambha).!> Les onze poemes
traités dans cet article appartiennent a cette derniére catégorie.'

Cette comparaison aura pour but d’éclairer deux fagons différentes de
travailler un commentaire.! Elle se présente en deux temps: premierement, nous
comparerons de manicre globale deux poémes et leur commentaire, puis, dans
un deuxiéme temps, nous procéderons a une analyse plus détaillée, examinant
différents éléments abordés dans les deux commentaires de Vemabhiipala.

2. Premier temps: Une comparaison globale

Vemabhitipala (appelé aussi Pedakomati Vemabhipala, Vemareddi) succede a
Komaragiri sur le tréne de Kondavidu en 1403. 1l régnera pendant dix-sept ans,

13 DEVADHAR, 1984: 26-29, recense les poémes appartenant a chacune de ces quatre causes de
séparation.

14 Pourla 8D, il s’agit des poémes 13, 31, 46, 52, 91 et 92; pour la BhD, ce sont les poémes
21,26, 51,64 et 79.

15  Le commentaire est un genre quelque peu délaissé par les chercheurs. Cet article cherche a
mettre en valeur ce genre littéraire si important en Inde. Comme le dit Kapil Kapoor dans
son ouvrage Text and Interpretation. The Indian Tradition (2005: 39-40): “The presence or
absence of a powerful interpretative tradition is an index of the degree and extent of the
liberty of thought and discussion available in a given civilization more so if the tradition has
or hasn’t produced and has or hasn’t accorded respect to competing and even conflicting
interpretations. India, on this count has a long and continuous interpretative tradition that
has facilitated liberty of thought and expression. [...] Commentaries were written on almost
all the major texts belonging to different types of literature.” De plus, “Indians have not
worried much about or attached much significance to ‘dates’, nor to ‘who’ or “by whom’;
but, ‘what” and ‘why’ and ‘how’ matter {note 1, p. 39).” Cette tradition est trés importante et
ancienne: “The tradition of interpretation in India is (i) continuous, and (ii} cumulative,
originating as it does in the Rgvedic exegesis (p. 44).”

AS/EALXVI=2-2012, 5. 239-26()



LA COMMENTAIRE ENTRE CLASSIFICATION ET INTERPRETATION 243

soit jusqu’en 1420. Sa généalogie peut étre tracée assez fidelement; il appartient
a la famille Pantakula.'® Prolla est le géniteur originel de cette brillante lignée,
Maca était son fils ainé, et Vemabhpala le petit-fils de ce dernier. Sa femme se
nommait Suramamba, connue pour sa charité; des canaux et des réservoirs d’eau
sont associés a son nom.!” Vemabhpala était un grand guerrier et s est vu offrir
les titres honorifiques de viranarayapa, et de jaganobbaganda. 11 était grand
amateur de littérature et d’art, et parall¢lement au mécénat qu’il prodiguait aux
hommes de lettres (par exemple les poetes Srinatha,Vamana, Bhatta, ou Bana), il
était lni-méme auteur et critique. A c6té de la Smg&mdipik& (commentaire sur
’AS) et de la Bhavadipika (commentaire sur la SS), il a écrit un travail sur
I’alamkara, la Sahitya Cintamant, et un sur la musique, la Sarngita Cintamant.'

Il existe différentes recensions de I’AS, dont le contenu varie entre 96 et
115 strophes, et qui ont toutes été commentées. Une version bengalie, qui a été
commentée par Ravicandra,' une version dite de I’ouest, commentée par
Arjunavarman®® (ou Arjunavarmadeva) et Kokasambhava, et une version mixte
¢tudiée par Ramarudra et Rudramadeva. Vemabhtpala quant & lui, a commenté
la version sud-indienne, qui a été également commentée par Ramanandanatha, et
d’autres.?!

La Srrgaradipika®? de Vemabhipala est donc un commentaire sur Ien-
semble de I’AS, sous la forme de sa recension sud-indienne qui contient 101
poemes.” Le texte de Vemabhtpala présente les poémes les uns a la suite des
autres, entrecoupés du commentaire de l'auteur. Aucune mise en chapitre
n’intervient, Vemabhiipala ayant certainement repris 1’ordre des poémes tels

16 Voir le tablean généalogique de la famille présenté par Devadhar (1984: 30).

17  UpabHYE, 1970: 18.

18  UpabpHYE, 1970: 18.

19  Pour une analyse du commentaire de Ravicandra, voir 1’article de BRONNER, 1998, cité en
bibliographie.

20  1II s’agit du commentaire le plus ancien, certainement le texte le plus proche de 'original
selon DEVADHAR, 1984,
Voir I'ouvrage de SIEGEL, 1983, Fires of Love — Waters of Peace, cité en hibliographie, qui
se base sur le commentaire d’ Arjunavarmadeva, et qui propose un parall¢le entre la passion
du poéte et la renonciation de I"ascéte. Ainsi son essal propose une lecture croisée de deux
idéaux antithétiques: le fen et 1’ean, I’amour et I’apaisement, la passion et la renonciation.

21  WINTERNITZ / JHA, 1985: 126, note 5.

22 Sera abrégée par la suite SD.

23 1l est fréquent que le nombre de strophes contenues dans 1’anthologie ne corresponde pas a
ce qui est énoncé dans le titre, ici une “centurie”. Il en va de méme, par exemple, pour les
trois centuries, S’amkatmya de Bhartrhari.

AS/EALXVI=2-2012, §. 239-26()



244 NADIA CATTONI

qu’ils se présentent dans la recension qu’il avait a disposition. La structure de la
SD est bien établie et fixe. En premier lieu, Vemabhiipala indique a son lecteur
le narrateur de la strophe, ensuite il donne des indications grammaticales et
lexicales afin d’aider a la compréhension du poéme. Généralement, 1l répéte les
termes qui se trouvent dans le poéme et les fait suivre d’un synonyme de son
choix. Parfois, il commente les vers les uns apres les autres dans 1’ordre, et par-
fois dans le désordre, en fonction de la partie du poe¢me qu’il souhaite mettre en
avant, ou selon 1’ordre dans lequel il pense devoir construire les phrases. De
méme, 1l peut suivre 1’ordre des mots de la phrase composée par le poéte,
comme il peut le réajuster afin de livrer a son lecteur une meilleure com-
préhension. Suite a cela, il ajoute un certain nombre de paraphrases libres qui se
trouvent parfois au milieu de la liste de synonymes. Elles constituent un passage
trés important et intéressant du commentaire dans lequel Vemabhtipala fait part
de ses connaissances de la poésie et de la littérature en donnant son avis per-
sonnel, sa propre vision du texte. Puis il termine par des phrases trées courtes qui
se présentent toujours dans le méme ordre. Premi¢rement, il évoque 1’émotion
(bhava) présente dans le poéme, puis le type de navaka et de nayika auquel le
lecteur se trouve confronté. Troisiémement, il définit si les amants vivent un
amour dans ["union (sambhogasrrigara) ou un amour dans la séparation (vipra-
lambhasyrigara). Et enfin, il nomme la figure de style (alamkara) et/ou le sens
caché (dhvani).

A titre d’exemple, et afin de se rendre compte concrétement de la forme de
commentaire que contient la SD, je propose ci-dessous une traduction d’un
poéme suivi du texte complet de Vemabhapala. Il s’agit du poéme SD13:

Praharaviratau madhye vahnas tato’'pi pare 'tha va

kim uta sakale yate vahni priya tvam ihaisyasi |

Iii dinasataprapyam desam priyasya yivasato

harati gamanam bala vakyaih sabaspajhalajjhalaif Il

“Mon aimé, reviendras-tu en premiere partie de journée, 4 la mi-journée,
ou plus tard encore?

Ou reviendras-tu lorsqu’un jour entier sera passé?”

Avec des paroles accompagnées de larmes et de sanglots,

La jeune femme retarde ainsi le départ de son bien-aimé

Qui désire partir dans un pays que 1’on atteint en cent jours.

[11* Nayika prayanonnukham priyam mugdha lapair nivarayati |

24 Tai pris la liberté de numéroter chaque phrase du commentaire afin de faciliter I’organi-

sation de I’analyse.

AS/EALXVI=2-2012, 5. 239-26()



25

26
27
28

LA COMMENTAIRE ENTRE CLASSIFICATION ET INTERPRETATION 245

La jeune femme inexpérimentée retient avec des paroles son bien-aimé prét a partir.

He priya PRAHARAVIRATAUZ satyam yamavasane sati tvam IHAtra ALSYASI dgamisyasi |

Oh mon bien-aimé, aisyasi — tu reviendras iha — ici lorsque praharaviratau — le troisieme
tiers de la nuit se sera écoulé.

AHNO MADHYE madhydhne va aigyasi |

Ou tu reviendras ahno madhye — en milieu de journée.

Atha va TATO 'P1 PARE apardhne aisyasi |

Ou encore, tu reviendras tato pi pare — encore plus tard.

Kine UT4 SAKALE YATE VAHN! divase yate nigate sati aigyasi ity anena prakarena BALA mugdha
SARASPATHALAITHALALE sabaspani ca tani jhalajjhalani ca sabaspagadgadair ity artha/ |
Par cette expression kim uta sakale yate vahni, [1"auteur entend] tu reviendras lorsqu’un jour
aura passé; bala [signifie] jeune femme inexpérimentée, sabaspajhalajjhalaif [signifie] les
sons sont pleins de larmes lorsqu’elles tombent sur le sol, [c’est-a-dire] en balbutiant avec
des larmes.

Thalajjhalamiti anukaranasabdo vam |

Ce terme jhalajjhalam est une onomatopée.

Baspasya kanthah prabhavasthanam |

La gorge est ’endroit de production des larmes.

Tatha coktam $akuntale kanthah?® stambhitabaspavrttikalusam it |

De méme, il est dit dans le Sakuntala: “La gorge est enrouée en raison de I’activité des
larmes immobilisées.”

Tena vakyanam gadgadatvam sambhavati |

C’est pour cette raison que la notion de balbutiement des phrases se rencontre.
BEvamvidhair vakyaih padakadambhakaih®’ nin4s474pPrApyaM bahudivasagamyam desam
¥IvASATO gantum icchatal privasya GAMANAM prasthdnam HARATI nihanti iti sambandhat |
Par le biais de telles phrases, ¢’est-a-dire des accumulations de mots, harati — elle porte
atteinte gamanam — au départ de son bien-aimé yiyasato

qui désire partir dans un pays dinasataprapyam — atteignable en de nombreux jours.

Atra dainyam nama sameart bhaval |

Ici I’émotion transitoire porte le nom de dépression.

Yathoktam anaujastvam tn manaso dainyam? ity abhidhiyate |

Comme il a été dit: “La faiblesse de ’esprit s’appelle dépression.”
Sokadhivyadhidaridryacintautsukyadibhir bhavet |

Elle (la faiblesse de ’esprit) peut s’accompagner de la peine, |’anxiété, la maladie, la misere,
le souci, le regret, etc.

Les termes apparaissant en majuscules sont ceux que le commentateur reprend de sa source.
I1 s’agit donc des termes qui sont commentés, et pour lesquels il propose une interprétation.
Dans la traduction, je reprends ce terme en italique; la traduction qui suit ce terme ne le
refléte qu’indirectement puisqu’il s’agit de la traduction du synonyme que Vemabhiipala a
choisi.

DEVADHAR, 1984, écrit kanthastamb hitabaspavrttikalusam.

DEVADHAR, 1984, écrit padakadambakaif.

DEvVADHAR, 1984, écrit dainyabh.

AS/EALXVI=2-2012, §. 239-26()



246 NADIA CATTONI

[14] Asganam api Saithilyam dehasamskaravarjanam® | Aficitam ca Siro baspo vaisvaryam tatra
jayate |
La faiblesse des membres, 1’abandon de [tout] ormement corporel, et 1a téte baissée, la larme,
la perte du langage, se produisent dans cet [état].
[15] Nayika sviya mugdha ca nayako nukiiah |
La bien-aimée est sa propre femme et est inexpérimentée, le bien-aimé est un mari fidele.
[16] Bhavigyatpravasakrtavipralambhasriigarah |
C’est un amour dans la séparation produit par le départ imminent.
[17] Atmopakseparipam srngari narma |
C’est le plaisir érotique dont la forme est aimopaksepa.
[18] Aksepo’lamkarah |l
[Cette] figure de style [se nomme] aksepa.

Cette traduction releve les différentes étapes évoquées plus haut. Les commen-
taires de tous les pocmes se présentent sous cette forme-la. Remarquons la
préeision, et le plan bien établi de ce texte qui nous permet déja d’affirmer que
I"auteur savait ce dont il voulait parler dans son commentaire avant de le com-
mencer. Il avait en té€te un certain nombre d’éléments propres a 1’analyse poé-
tique qu’il avait I'intention de déceler et de mettre en avant dans son étude de
I’AS. La référence a I’Abhijiianasakuntalam de Kalidasa (phrase [8]),% une
piece de théatre écrite aux alentours du 4™ ou 5™ siécle racontant I*histoire de
Sakuntala, montre 1’érudition de Vemabhiipala, et le moyen pour un commen-
tateur de faire appel a d’autres textes afin d’étoffer son propos, et d’appuyer ses
arguments.

La Sattasar quant a elle, et comme nous 1’avons déja mentionné en introduction,
a été largement commentée au fil des sieécles. La Saptasatisaratika est un com-
mentaire portant sur une sélection de cent poémes issus de la Sattasar de Hala,
nommé Bhavadipika.?! Dans les faits, le nombre de pogmes sélectionnés est de
104. Nous n’avons pas d’informations particulieres quant au choix de ces
poémes. Peut-étre, Vemabhiipala a-t-1l sélectionné des poémes d’une grande
valeur littéraire a ses yeux, ou a-t-il essayé d’offrir un panel varié de situations,

29  DEVADHAR, 1984, écrit dehasamskaram varjanam.

30  La phrase citée dans le commentaire se situe au moment ou Sakuntala doit quitter I’ermitage
pour rejoindre son époux. Cette phrase est prononcée par Kasyapa, acte [V, scéne 6. Voir
BansaT-Bounon, 2006: 390, et DEVADHAR, 1966: 108.

31 Abrégé par la suite BhD.

AS/EALXVI=2-2012, 5. 239-26()



LA COMMENTAIRE ENTRE CLASSIFICATION ET INTERPRETATION 247

ou a-t-1l choisi des strophes lui permettant de mettre a 1’épreuve ses connais-
sances? Nous n’en savons rien.*?

Vemabhipala procede de la maniere suivante, selon un schéma un peu plus
flou que dans la SD: il nomme le narrateur de la strophe, puis il traduit le poéme
de la langue maharasy? en sanskrit. I1 poursuit en commentant les termes
prakrits en se basant sur ’autorit¢ de la grammaire prakrite. Les citations
concernant [’explication des termes et formes prakrits sont issues du Prakrta-
Sabdanusasana de Trivikrama, dont la grammaire a récolté une grande popula-
rit¢ dans diftérentes parties de 1’Inde du Sud. Ensuite, intervient une partie
interprétative, entrecoupée d’éléments de poétique; enfin, Vemabhiipala termine
sur des aspects concernant 1’alamkara, et surtout le dhvani. C’est en fait cette
derniere partie qui constitue la spécialité de Vemabhiipala, tout comme on peut
le constater également dans la SD. Le commentateur tire ses citations de
I’ Amarakosa, du Kavyadarsa de Dandin, du Dhvanyaloka, du Sarasvatikantha-
bharana, et du Jayamarigala, commentaire sur le Kamasiitra de Vatsyayana.

Comme précédemment, et pour se rendre compte du traitement différent
accordé a ce texte par son auteur, je propose un poéme et son commentaire
complet issu de la BhD, soit le 79:

Ratvar acchisu thiarm phamso amgesu jampiam kanne |
Hiaam hiaera samar viaoiar kiri tha devvena |l

Sa forme est dans mes yeux, son contact dans mes membres,
sa parole dans mon oreille.

Son cceur est identique au mien.

Qu’est-ce qui est séparé par le destin?

[11 Nayikavakyam |
La parole de la bien-aimée.

[2] ROvaM ACCHISU®: “ Ripam aksnoh sthitam spar§o higesu jalpitam karpe |
Hrdavam hrdayena samam (saha Sthitam)34 viyojitam kim atra daivena || 7
Ritvam acchisu, etc. [signifie]: “[Sa] forme se tient dans [mes] yeux, [son] toucher dans
[mes] membres, [sa] parole dans [mes] oreilles.
[Son] ceeur est 1dentique (se tient avec) a [mon] ceeur; qu’est-ce qui est séparé par le
destin?”

32 L’¢tude de l’ensemble du commentaire, et la comparaison avec le texte original, per-
mettraient peut-&tre d’apporter une réponse a cette question,

33 UrpapHYE, 1970: 19. Voir également les tableaux proposés a la fin de ’édition.

34 Les parenthéses sont présentes dans 1’édition d’UPADHYE, 1970. Ce n’est pas un ajout de ma
part. Il s’agit certainement d’une explication du terme qui précede, fournie par le commen-
tateur.

AS/EALXVI=2-2012, §. 239-26()



248 NADIA CATTONI

[3] KM THA ity atra “lug avyayatyadidyat tadacalk’ ity tyadadyai®>
luk |

Iei, kisn tha signifie [kim atha] en raison de [la régle] “lug avyayatyadadyat tadacak”™, 11y a

parasyavyayasydder aco

¢lision de la voyelle initiale d’un indéclinable qui st tyad, ete.

[4]  Atra kacit prositabhartrka virahavyathatisayad astamavastham prapta
nirantaracintasamantiadayitaripadikam upalabhamana®® daivena kim atra viyojitam
sarvam upasthitam ity anena katham mama hrdayam arngani lfapyanta iti savismayam
sakhim ahety abhiprayah |
Ici, une certaine femme dont le mari est parti a 1’étranger a atteint le huitiéme état en raison
de la grandeur de la peine due a la séparation, percevant le corps, etc. du bien-aimé en raison
du souci constant, dit & [’amie [son] élonnement: “Qu’est-ce qui est séparé par le destin?
Tout est la: comment mes membres et mon cceur sont-ils tourmentés?”

[5]  Atra vakyaprakasyo samlaksvakramo rasadhvanif, samtapakarinah
pravasavipralambhasya pratiteh ||
Ici, le sens caché basé sur un sentiment, [dit aussi] asamlaksyakrama est rendu manifeste
dans la phrase, parce qu’il est évident que ce qui canse de la peine est la séparation due au
départ.

Cette traduction permet de concevoir, d’une maniere globale, la forme différente
que prend la BhD par rapport 4 la SD. Le texte ci-dessus est plus ou moins
représentatif des commentaires contenus dans la BhD, bien que leur longueur
puisse varier, ainsi que leur contenu. Cet exemple contient une traduction de la
strophe prakrite en sanskrit, une information grammaticale (phrase [3]), un
¢lément de classification poétique (phrase [4]), et enfin 1’identification du
dhvani. Nous remarquons donc un traitement différent sur le plan formel par
rapport & la SD. Bien que certains éléments se retrouvent, la longueur du com-
mentaire est moindre, les informations proposées sont moins nombreuses, et le
commentaire bénéficie de moins de clarté.

3. Deuxieme temps: Une analyse détaillée

Maintenant nous allons procéder a une comparaison plus détaillée en analysant
les différentes thématiques étudiées dans la SD. Vu que ce commentaire suit
une ligne stricte et marquée tant au niveau de la forme que du contenu, ¢’est lui
qui nous servira de guide. Nous suivrons donc sa ligne rédactionnelle.

35  UpaDpyE, 1970, écrit ity adadyat.
36 Upranvyek, 1970, écrit updalabhamana.

AS/EALXVI=2-2012, 5. 239-26()



LA COMMENTAIRE ENTRE CLASSIFICATION ET INTERPRETATION 249

Commengons par étudier la maniére dont Vemabhtpala évoque les différents
personnages intervenant dans un poeme. En effet, ce theme fait 1’objet de
nombreux classements et sous-classements dans la littérature consacrée a la
poésie. Les mavaka- et nayika- bheda sont une part importante de cette
littérature et nous y reviendrons plus tard. Mais précisons d’abord que ces
figures interviennent de diverses maniéres au sein du commentaire. 1)’ une part,
Vemabhiipala énumere et classe les figures qui apparaissent dans le poéme
nommément, ou de maniére sous-entendue. Il s’agit bien évidemment des
amants, de la navika et du navaka, mais aussi des figures secondaires (la
messagere, 1’amie de ["héroine, la mere, etc.) qui entourent les héros dans leur
intrigue amoureuse. 1)’ autre part, les personnages apparaissent par le biais de la
voix du poéme, ¢’est-a-dire de la personne qui prononce les paroles du poéme.
Dans les commentaires étudiés, que ce soit dans la SD ou la BhD, Vemabhtpala
donne systématiquement cette information au début de son commentaire. Ainsi,
il est question de la mugdha nayika: Nayika prayanonmukham priyam mugdha
lapair nivarayati ‘La jeune femme inexpérimentée retient avec des paroles son
bien-aimé prét a partir’ (SD13); de la nayika, sans précision supplémentaire:
Nayika svajivitam praty @ha ‘La bien-aimée parle 3 sa propre vie® (SD31);
d’une messagere: Kacid diitt rajakanyakam prati bhirum yuvanam protsahayati
‘Une certaine messagere presse le jeune homme timide vers la fille du roi’
(BhD26); d’une certaine femme, sans plus de précision: Kacit sahacaram aha
‘Une certaine [femme] dit 2 un ami” (BhD51); du poete lui-méme: Kaver
vakyam ‘La parole du pogte’ (SD46), ete. Cette entrée en matiére poursuit le
méme objectif dans les deux commentaires, soit une mise en contexte de la
scéne qui va se dérouler. Il s’agit 1a clairement d’un ajout du commentateur,
d’une interprétation, et une autre lecture pourrait bien évidemment éEtre
envisagée. Mais 1’élément a relever ici, est que pour la SD, le narrateur du
poeme tel que défini par Vemabhiipala est toujours tres precise, et renvoie a des
personnages répertoriés dans les traités. Alors que dans la BhD, le
commentateur est moins précis, et la personne prenant la parole peut
simplement étre définie par kacid.

La seconde maniére pour Vemabhupala de se référer aux acteurs de la
strophe se situe dans le corps des commentaires. Et ici, la différence entre les
deux commentaires est encore plus marquée. En effet, dans la SD, Vema-
bhtpala traite systématiquement de ce syjet en fin de commentaire, en utilisant
une phrase dans laquelle il classe ses personnages précisément. Ainsi, la nayika
est sviva (la sienne), mugdha (timide et inexpérimentée), madhya (modérément
expérimentée) ou pragalbha (trés expérimentée), et le navaka est anukiila

AS/EALXVI=2-2012, §. 239-26()



250 NADIA CATTONI

(fidele et aimant) dans tous les cas de figures étudiées.’” S1 Vemabhupala hésite
au niveau de sa classification, il I'exprime: A#ra nayika sviva madhyapra-
galbhavor anyatara ‘lci, i1l s’agit de sa propre femme soit moyennement
expérimentée, soit expérimentée’ (SD31), ou comme dans la SD46: Nayikana-
yakayor viseso na sphurah ‘Les catégories de I’amant et de [’amante ne sont pas
claires’.

Dans la BhD, cette information n’intervient pas & un endroit précis du
commentaire, et n’est pas donnée de maniere systématique. Quand elle 1’est, on
découvre au fil du texte que la nayika est rajakanyaka (la fille du roi; BhD26),
kacid asaccarita (une femme dont la conduite est mauvaise; BhD21), ou
prositabhartyka (une femme dont le mari est a 1’étranger; BhD64 et 79). Voici,
par exemple une partie du commentaire qui suit le poéme 51 de la BhD, traitant,
parmi d’autres éléments, 1'information concernant la nayika:

Rararamaasunpahiao cintanto virahadubbalari jaar |
Agamamiavasai ccia volino gamamajjhena |l

Le ccewr vidé par la nostalgie,

pensant a sa femme rendue malade par la séparation.
[l n’a pas reconnu sa propre maison,

et est passé A travers le village. (BhD51)

Vemabhiipala en explique le contenu:

Esa’® desantarad atmagramam asadya virahadurbala jaya kidr$tm avastham prapteti
cintaraparanakasinyahrdayo syam vithyam atmiyam agaram iti vismaran mohad
gramamadhyena niryata ity anena sakhe anurdagatisayenayam etadriavisesam prapiah
pasyeti, kascit sahacaram ahety abhiprayah |

Voici I'1dée; ayant atteint son propre village, venant de 1’étranger, celui dont le cceur est
vidé par la nostalgie & cette pensée: “Dans quel état est cette femme affaiblie par la
séparation?”, est allé a travers le village par erreur, oubliant sa propre maison [qui se
trouvait] sur sa route. Pour cette raison, quelqu’un dit a un ami: “Oh ami, regarde, il a atteint

un tel état spécial par exceés d’amour.”

Ce commentaire reprend simplement ce qui est dit dans le poeme, soit que la
femme est malade parce qu’elle est séparée de son époux (virahadurbala jaya),
mais Vemabhipala n’en profite pas pour la classer, comme 1l [aurait

37  Pour une explication de ces différents termes, voir 'article de LIENHARD, 19535, Voir égale-
ment RAL, 1983: 145-147, pour les divisions et subdivisions de la nayika, et les pp. 148-149
concernant les catégories du nayaka.

38  UpabpHYE, 1970, écrit esa.

AS/EALXVI=2-2012, 5. 239-26()



LA COMMENTAIRE ENTRE CLASSIFICATION ET INTERPRETATION 251

assurément fait dans la SD. En effet, il est clair qu’ici elle serait qualifiée de
prositabhartrka, celle dont I’amant / le mar est parti a I’étranger. Mais
Vemabhiipala ne juge pas nécessaire de le spécifier.

De plus, si on compare ces différents qualificatifs attribués a la jeune
temme par Vemabhipala, on remarque qu’ils ne sont pas tous sur le méme plan.
En effet, lorsque la nayika du BhD79 est qualifiée de prositabhartrka, il s”agit
d’une classification extraite des traités, et similaire a celles que 1’on peut
trouver dans la SD. Mais lorsque la jeune femme est qualifiée de rajakanyaka
ou kacid asaccarita, les rétérences ne sont pas les mémes. Il ne s’agit plus ici de
classement clair proposé par les traités de poétique, mais plutdt de qualificatifs
proposés par le commentateur. Ils sont choisis selon la libre appréciation de
celui-ci, qui les utilise atin de construire une histoire autour du poeme qu’il a
sous les yeux.

Je vais mattarder quelques instants sur ces deux exemples. Le premier est
extrait du poéme suivant:

Arambhamtassa dhuarm lacchi maranam va hoi purisassa |

Tarr mararam andrambhe vi hoi lacchi una na hoi ||

La richesse ou la mort est le fardeau de I’homme qui prend des initiatives;
Sans initiative, il trouve la mort, mais pas la richesse. (BhD26)

Vemabhiipala commente:

Kacid datt rajakanyakam prati bhirum yuvanam protsahayati | [ .. .] Atra kacid vidagdha
duti rajakanyakam abhilasantam bhirum yuvanam, dhravam mahakaryam arabhamanasya
laksmir maranam va bhavati | Tad anarambhe’'pi maranam bhavati | LAKSMIH PUNAR NA
BHAVATIY anena udyoganusarint faksmih iti vacanatvat sahacaram aha [Udyogenaiva
laksmih prapyate | Ato bhirutam vihaya laksmisadrasim enam praptum udyogah kriyatam it
protsahayatity abliprayah |

Une certaine messagere presse le jeune homme timide vers la fille du roi. [...]

Ici, la messagere est une intrigante [qui presse] le jeune homme timide qui convoite la fille
du roi [en disant] “le succes ou la mort sont le résultat certain de celui qui entreprend
quelque chose.” La mort est aussi dans 1’absence de commencement de cela. Par cette
expression laksmih punar na bhavati — la richesse en revanche ne 1’est pas, [I’auteur du
poéme] dit & son ami avec cette portion de phrase: “la richesse est proportionnelle 4
I’effort.”

La richesse s’obtient seulement par 1’effort. 1. auteur veut dire que, ayant abandonné la
timidité pour obtenir cette [jeune femme] qui ressemble & Laksmi, un effort doit étre fait
[par le jeune homme].

AS/EALXVI=2-2012, §. 239-26()



252 NADIA CATTONI

Vemabhiipala ne le mentionne pas, mais j’ai classé ce poéme comme un amour
dans la séparation puisqu’il dépeint la réussite d’un homme qui a le courage de
prendre des initiatives. Ce qui peut étre compris comme le fait de partir au loin.*
Dans sa facon de classer les personnages, Vemabhtpala exécute une démarche
inverse par rapport a la SD. Dans ce dernier, il cite les protagonistes du poéme,
les place dans I’une ou 1’autre des classifications a sa disposition, et n’apporte
aucun élément supplémentaire. Ici, au lieu de classer le nayaka comme anukiila,
et la nayika comme une jeune femme timide, ou dont le mari est a I’étranger, 1l
ajoute cette phrase un peu étrange au début de son commentaire.® C’est lui qui
crée et ajoute des personnages afin d’étoffer la scéne décrite dans le poeme. Il
crée I’ambiance et ’atmosphere dans lesquelles le lecteur doit imaginer que ces
paroles sont prononcées. C’est pourquoi il n’utilise pas les classifications
d’usage, mais procede plutdt a une bréve description des personnages
nécessaires a la compréhension du poeme, tel qu’il souhaite le présenter. Ainsi,
autour de cette stance bréve et énigmatique, il construit cette idée du jeune
homme timide convoitant la fille du roi, ce qui Ini permet également de mettre
en avant le jeu de mot sur laksmi. Méme la messagere, datfi, figure qui apparait
régulierement dans ce genre de poésie aux cOtés des deux héros, qui peut étre
une amie, une servante, une ouvriére, une sSceUr, une voisine, une asceéte, une
artisane, ou 1’héroine elle-méme,*! n’est énumérée par Vemabhiipala que dans le
but de construire sa scene.

De méme, dans le BhD21, la fagon dont Vemabhiipala déerit ses personnages lui
permet d’élaborer un scénario a partir de la bribe d’histoire racontée dans le
poeme. Le poeme est le suivant:

39  KHOROCHE / TiEKEN, 2009, font de méme puisqu’ils insérent ce poeme dans leur chapitre
intitulé “Departure™.

40 A noter que d’une maniére générale, le nayaka n’est que trés pen étudié de maniére poussée
par les commentateurs de la SS. Voir également DUNDAS, 1985: 10, note 31: “A convention
maintained throughout by the commentators is that each verse will only make its full point if
it is shown to be addressed by one person to another. The frequent use of terms nayaka for
the male speaker and nayika for the female speaker shows that they were aware of the
divisions of hero and heroine provided in poetic handbooks such as the Sakityadarpana
which derive from the analysis of dramatic characters found in manasastra. However, the
commentators on the SS do not offer the elaborate subdivisions of the male character, such
as dhiradhivanayaka, which are found in dramatic analysis but rather give precise de-
lineations of the female characters only. [...] But very often the commentators say no more
than iti kacit or iti kascit.”

41  Selon la liste donnée par NAGENDRA, 1987: 56.

AS/EALXVI=2-2012, 5. 239-26()



LA COMMENTAIRE ENTRE CLASSIFICATION ET INTERPRETATION 253

Ajja ccea pauttho ajja ccia sunnai jadir |

Racchamuhadeunlacaccarai amhana a gharaim |

Il est parti aujourd’hui méme, aujourd’hui méme,

L’entrée des routes, les temples, les carrefours, et nos maisons sont vides.

Il commente comme suit:

Atra kacid asaccarita patyan progite sati sakhisamaksam patir adyaiva prositaf | Adyaiva
rathyamukhadinity anena sarvalamkarabhiitena tena vina aramantyani jaraniti
patisaubhagyavarnanavydjena patipravasad asmakam grham Sanyam rathyamukhadin
daivavasaj janarahitani | Atas tava yatra va rantum iccha tatragantavyam iti vatadiarivrtiya
prativesikam §ravayatity abhiprayaf |

Iei, [une fermme] dont la conduite est mauvaise [fait savoir], en présence d’une amie, lorsque
le mari est parti, que le mari est parti aujourd’hui méme. “Aujourd’hui méme, I’entrée des
routes, etc.” [signifie] qu’elles sont devenues sans grice sans lui qui est ['ornement de tout;
en prétextant la description de la prospérité du mari, [elle fait savoir que] notre maison est
vide en raison de son absence; I’entrée des routes, ete. sont désertées fatalement par les gens.
C’est pourquoi, elle fait savoir au travers de la messagére vatadiii au voisin: “La oll u veux
t’amuser, la il faut venir”, voila 1’idée.

Les informations suivantes sont données: la nayika est une femme dont la
conduite est mauvaise, asaccarita, et le nayaka est parti aujourd’hui méme.
Interviennent encore une messagere, vatadiit, et le voisin, prativesika. Certaines
de ces classifications, notamment vatadiifr*? se retrouvent dans les traités. Mais
le but du commentateur 1c1 n’est pas de classifier tel ou tel personnage, mais de
les utiliser afin de solidifier sa narration; ou d’utiliser cette classification a des
fins d’interprétation. Ainsi, cette messagére sert a porter le message que la
nayika se retrouve seule suite an départ de son mari, et a inviter de maniére
déguisée le voisin a la rejoindre. C’est d ailleurs pour cette raison, que Vema-
bhtpala propose de traduire grhami (pkt. gharain)* par “maisons”, et non pas
par “coeurs” comme ont choisi de le faire KHOROCHE / TIEKEN (2009) ou
BOCCALI / SAGRAMOSO / PIERUCCINI (1990).* Cet exemple est révélateur du

42 Vemabhopala lui-méme en propose une défimtion: “Yanyasambhasanavyajat svabhipre-
tartham utsuka | Ya sravayaty asammukhyad vatadititi sa mata ||”.

43 Vemabhapala traduit du maharasir? en sanskrit: Adyaiva prositah adyaiva §inyani jatani |
Rathyamukhadevakulacatvarany asmakam ca griam |l.

44 Les premiers traduisent: “Today he is gone, Today the alleys are empty, The temples are
empty, The crossroads are empty, And so is my heart” (KHOROCHE / TIEKEN, 2009: 138-
139); et les seconds: “Oggi, si, & partito, e oggl infatti son diventate deserte bocche di strada,
temple, piazza, per noi —e cuori” (BOCCALL/ SAGRAMOSO / PIERUCCINI, 1990: 73).

AS/EALXVI=2-2012, §. 239-26()



254 NADIA CATTONI

pouvoir d’interprétation que détient le commentateur. Dans le cas ot les “coeurs”™
sont vides, le poeme dépeint la tristesse de la jeune femme restée seule, alors que
dans la proposition de Vemabhiipala, ce sont les “maisons™ qui restent vides par
I’absence du mari. Des lors, la jeune femme n’est plus triste et désespérée, mais
devient celle qui trompe son mari avec le voisin.

De retour & la SD, le méme esprit classificatoire habite Vemabhtpala lorsqu’il
s’agit de définir si I’amour décrit dans le poéme est un amour dans la séparation,
ou un amour dans I’union. Un passage est consacré a cela avec quelques préci-
sions lorsque le poeme décrit le moment de la séparation des amants. Alors,
Vemabhiipala précise: Bhavisyatpravasakrtavipralambhasyigarah  (SD13),
‘c’est un amour dans la séparation dii au départ imminent’, ou Bhaviprava-
savipralambhasrngarah (SDSZ), ou Pravasavipralambhasrngarah (SD31),
“‘c’est un amour dans la séparation dii au départ’. Dans 1a BhD, cette information
n’intervient que sporadiquement, et n’est pas formulée pour elle-méme en tant
que telle, mais n’intervient que de manicre secondaire au mulieu d’autres
indications sur lesquelles I’accent est porté. Par exemple, lorsque Vemabhiipala
définit le dhvani du poéme: Atra vakyagatasamlaksyakramo rasadhvanif,
pravasavipralambhasya pratiteh (BhD51) “Ici, le sens caché basé sur un senti-
ment [dit aussi| asamlaksyakrama, appartient a la phrase, parce que ce qui est
reconnu est la séparation dii au départ’. A nouveau, ['information est secondaire
puisque énoncée comme la cause de la présence d’un rasadhvani.

Le méme raisonnement est a appliquer pour ce qui est de I’émotion, bhava,
que Vemabhitipala cherche systématiquement & identifier dans la SD, mais qui
n’est qu’occasionnellement évoquée dans la BhD. En effet, dans le premier des
deux commentaires, Vemabhupala a une “case” spéciale dans laquelle il déter-
mine 1’émotion. Ce qui apparait généralement sous la forme: Atra dainyam
nama samcari bhavah (SD13) “Ici, I’émotion transitoire porte le nom de
dépression’. Cette indication apparait parfois dans la BhD, mais pas
systématiquement, et surtout pas toujours sous la méme forme, comme il est de
coutume pour le reste dans ce texte. I.’information apparait, insérée parmi
différents éléments, comme par exemple ici: Nirvedatisayad dvir uktih (BhD64)
‘Le mot kutak est répété en raison de la prééminence de 1’état d’aversion’.
Nirveda est le premier des trente-trois vyabhicartbhavas tels qu’énumérés par
Bharata, mais 1l ne s’agit pas de I'information principale ici. Vemabhiipala met
plutét 1’accent sur le redoublement de kutaz, qu’il explique par cet état
d’aversion, de dégolt. Tout comme dans 1’exemple précédent, 1’énoncé de

AS/EALXVI=2-2012, 5. 239-26()



LA COMMENTAIRE ENTRE CLASSIFICATION ET INTERPRETATION 255

I’émotion n’est présenté que comme la cause d’un aspect que Vemabhtpala
considere comme plus important. Ici, une question d’ordre grammatical.

Une nouvelle fois, on remarque donc que I'intention n’est pas la méme
pour 1'un et "autre commentaire. Classer les émotions qu’il percoit dans le
poéme est une priorité pour Vemabhiipala dans le commentaire sur I’AS, mais
est complétement accessoire dans le commentaire de la SS.

En ce qui concerne la détermination de la figure de style, alamikara, les choses
se présentent quelque peu différemment, puisque Vemabhupala ne 1’identitie
que lorsqu’il percoit que le poéme en contient une. La différence apparait au
niveau du traitement de cette information. La SD, dans sa forme trés logique et
fixe, consacre une breve phrase a I'identification de cette figure en fin de
commentaire: Aksepo lamkarah ‘1l s°agit de la figure de style aksepa’. Alors que
la BhD traite cette information de maniére différente selon les poemes, c¢’est-a-
dire en paralleéle avec d’autres: Atra svatah siddharthasaktimitlo vastudhvanih,
alamkaradhvanih, ripakasva gamyamanatvat (BhD26), ‘Ici, le sens suggéré est
bas¢ sur le contenu, [c’est une suggestion] basée sur le pouvoir de signification
qui s’accomplit de lui-méme; le sens suggéré est [aussi] basé sur une figure de
style, parce que la métaphore est comprise’. De plus, ici, la figure de style n’est
évoquée que comme 1'un des trois dhvanis® possible, et n’est pas prise pour
elle-méme, en tant que telle.

Mais, Vemabhipala mentionne parfois la figure de style seule: Hetur
alamkarah tatpravasasya sinyatahetutvat (BhD21), ‘C’est la figure de style
hetu, parce que le départ de celui-ci est la cause du vide’. Mais clairement,
I"identification systématique de la figure de style contenue dans le poéme n’est
pas la préoccupation de Vemabhiipala, contrairement a Bhuvanapala, autre
commentateur de la SS qui s’est employé a définir les alamkaras employés dans
chaque vers, mais qui généralement n’en donne aucune interprétation.*¢

L’effet s’inverse lorsqu’il s’agit du sens caché, ou suggéré, dhvani. Vema-
bhipala n’en fait jamais mention dans la SD (en ce qui concerne notre
échantillon). C’est comme s’il considérait ces catégories, alamkara et dhvani,
comme s’excluant 1’une 1’autre. La BhD, dans laquelle Vemabhopala décéle
quasiment sans exception un dhvani, fait parfois référence a une figure de style,

45  Les théoriciens postulent trois sortes de sous-entendus: le sous-entendu sur la base du con-
tenu (vasmdhvani), le sous-entendu sur la base des figures poétiques (alamkaradhvani), et le
sous-entendu sur la base des sentiments (rasadhvani}. Le dernier étant souvent considéré
comme la source de la “vraie poésie”.

46  DunDas, 1985: 9.

AS/EALXVI=2-2012, §. 239-26()



256 NADIA CATTONI

mais le contraire ne se produit jamais. La SD quant a elle reléve la figure de
style, mais ne cite jamais de dhvani, alors que la poésie d’Amaru en contient
également."’

Quelle en est la raison? Pour Vemabhiipala, le dhvani ne s’applique-t-il
qu’a un certain type de texte? De prime abord, il est évident lorsque 1’on
compare les poémes de I’AS et de 1a SS, de remarquer que plus d’informations
nous sont données dans les poemes de la premiere anthologie, qui sont plus
longs, mais aussi plus explicites. Alors que parfois, dans la seconde, les stances
apparaissent comme €énigmatiques, et nécessitent une explication, voire un
déchiffrement. Ainsi, le dhvani est tres utile au commentateur pour expliquer ce
qu’il lit (entend?), car il peut ainsi insérer derriere les mots ce qu’il comprend du
poeme. Le dhvani lui permet de justifier la mise en scene qu’il a élaborée Iui-
méme. En fait, le dhvani se révele comme un fabuleux outil a la disposition de
Vemabhiipala, raison pour laquelle 1l s’en sert dans sa BhDD de maniere si
réguliere; en opposition aux autres €léments que nous avons vus ci-dessus, qui
n’interviennent que de maniere irréguliére.

4. Conclusion

Au début de cet article, nous nous demandions si Vemabhiipala, commentateur
du 15°™ s., ferait un lien entre les deux textes qu’il étudiait, et si le traitement
qu’il leur accorderait serait identique. Les différents ¢léments énumérés et
étudiés ci-dessus démontrent I’écart qui existe entre les deux commentaires,
mise a part une fonction globale commune et propre a tout commentaire. 1l est
clair a ce stade que 1’auteur n’avait aucune volonté de metire ses deux textes
sources en paralléle, mais qu’il les traite de maniere séparée, et trés distincte. En
fait, ce traitement individuel peut déja étre détecté dans les titres que
Vemabhiipala a donnés a ses commentaires. Ils en sont le reflet. L.e commentaire
sur la SS s’intitule Bhavadipika, ¢’est-a-dire une mise en lumiére des bhavas.
Dans ce cas précis, le terme bhiava n’est pas a traduire par “émotion”, mais il
faut plutdt le prendre dans le sens que DUNDAS (1985) utilise dans son analyse
des différents commentaires sur la SS, c¢’est-a-dire celui d’*énigme”. En effet,
cette traduction nous éclaire grandement sur la mani¢re dont Vemabhiipala a
écrit son commentaire. Cette volonté de préciser le contexte, comme on a pu le

47  L’AS est dailleurs cité dans le Dhvanyaloka d’Anandavardhana (env. milieu du 9éme
sigcle); voir Devadhar (1984: 22).

AS/EALXVI=2-2012, 5. 239-26()



LA COMMENTAIRE ENTRE CLASSIFICATION ET INTERPRETATION 257

voir, de donner de plus amples informations, correspond a la réponse qu’il donne
a I’énigme posée dans le poeme. De cette maniere, il se trouve dans le méme cas
de figure que ses contemporains qui ont écrit sur la SS:

The medieval commentators on the 8S, however, are interested above all in establishing the
precise context depicted in each gatha and have little interest in any particular charm the
verses may have as poetry.*

De ce fait, la BhD de Vemabhupala s’insére dans une perspective interprétative,
bien plus que sa SD. Deux éléments le poussent dans cette direction: d’une part
la nature méme du texte sur lequel il travaille, bref et énigmatique, qui demande
au commentateur une explication conséquente; et d’autre part, le trend parmi ses
contemporains de traiter ces brefs poemes comme des énigmes.

ILa comparaison n’est donc pas un outil adéquat pour Vemabhupala. De
plus, il a délibérément choisi d’utiliser des catégories d’interprétation ditté-
rentes. Dans la SD, il a opté pour une étude fine, ciblée, proche des traités de
poetique qu’il avait a disposition. Alors que pour la BhD, c’est principalement le
dhvani qui I'intéressait. Mais outre ces raisons variées — textes sources pré-
sentant des caractéristiques différentes, approches diverses de 1’auteur, influence
de ses contemporains, etc. — il existe une derniére cause susceptible d’entrer en
ligne de compte dans le traitement diftérent de nos deux commentaires. Il s agit
des regles qui régissent la rédaction d’'un commentaire. En effet, la rédaction
d’un texte appartenant a ce genre littéraire spécifique ne peut se faire indé-
pendamment de tout autre texte. Ici intervient un élément d’intertextualité trés
important. Un commentateur indien, ne peut se permettre d’écrire un commen-
taire sur un texte source sans se préoccuper des commentaires qui I’ont précédé.
En effet,

[t]he commentary tradition is a cumulative tradition, i.e., a long line of commentaries on a
given text generally follow each other, each succeeding commentary taking into account and
building on the preceding one.*?

BRONNER (1998) dans son article “Double-Bodied Poet, Double-Bodied Poem™,
évoque également des régles®® qui régissent la rédaction d’un commentaire.

48  Dunpas, 1985: 34.
49  KAPOOR, 2005: 49,

AS/EALXVI=2-2012, §. 239-26()



258 NADIA CATTONI

Celle qui nous interpelle plus particulicrement ici est la deuxieéme qui s’intitule
“there should be a precedent”.>! Ce qui signifie que rien ne peut étre complete-
ment neuf; il doit y avoir d’une maniére ou d’une autre, un élément auquel le
commentateur peut et doit se référer. Ces regles propres an commentaire ont
torcément généré des approches diftérentes. L.es commentaires qu’allaient pro-
duire Vbh étaient de ce fait aiguillés avant la rédaction de la premiere ligne,
puisqu’il a di intégrer a sa réflexion les commentaires qui ont précédé ses
propres écrits. Au final, ces diftérents éléments ont empéché Vemabhipala de se
comporter comme un comparatiste, car la tradition littéraire a laquelle il
appartenait primait.

Abréviations

AS: Amarusataka
BhD:  Bhavadipika
SS: Sattasar

SD: Srigaradipika

Bibliographie

BANSAT-BOUDON, Lyne

2006 “Sakuntala au signe de reconnaissance.” In : L. BANSAT-BOUDON (di-
rection), avec la collaboration de Nalini BALBIR / Sylvain BROCQUET
/ Yves CODET / André COUTURE / Charles MALAMOUD / Marie-
Claude PORCHER: Thedtre de I'Inde ancienne. Paris: Editions Galli-
mard, Bibliothéque de la Pléiade, pp. 351-444.

BoccALl Giuliano / Daniela SAGRAMOSO / Cinzia PIERUCCINI

1990 Hala. Le settecento strofe (Sattasar). Brescia: Paideia Editrice.

SRS

50  Ces quatre régles sont “the author must have meant it”, “there should be a precedent”, “the
interpretation should make (cultural) sense”, et “there must be a historically traced
motivation”, BRONNER, 1998: 244-250.

51 BRONNER, 1998: 246.

AS/EALXVI=2-2012, 5. 239-26()



LA COMMENTAIRE ENTRE CLASSIFICATION ET INTERPRETATION 259

BRONNER, Yigal

199§ “Double-Bodied Poet, Double-Bodied Poem: Ravicandra’s Commen-
tary on the Amarusatakam and the Rules of Sanskrit Literary
Interpretation.” Journal of Indian Philosophy, n°26: 233-261.

BROUGH, John (transl.)

1968 Poems from the Sanskrit. Harmondsworth: Penguin Books.

DEVADHAR, Chintaman Ramchandra

1966  Abhijitana-Sakuntala of Kalidasa. Edited with Exhaustive Introduc-
tion, Translation and Critical and Explanatory Notes. Delhi, Varanasi,
Patna: Motilal Banarsidass Publ.

1984/1959 Amarusatakam. With Srigaradipika of Vemabhipala. A Centum
of Ancient Love Lyrics of Amaruka. Critically edited with an Intro-
duction, English translation and Appendices. Delhi, Varanasi, Patna,
Madras: Motilal Banarsidass Publ.

DONIGER, Wendy / Sudhir KAKAR (transl.)

2002 Vatsyayana Mallanaga. Kamasutra, A new, complete English trans-
lation of the Sanskrit text with excerpts from the Sanskrit Jaya-
mangala commentary of Yashodhara Indrapada, the Hindi Jaya
commentary of Devadatta Shastri, and explanatory notes by the
translators. New York: Oxford University Press.

DUNDAS, Paul

1985 “The Sattsat and 1ts Commentators.” In: Indologica Taurinensia, Vol.
17. Torino: Instituto di Indologia, pp. 5-39.

INGALLS, Daniel H. H. (ed. and transl.)

1990 The Dhvanyaloka of Anandavardhana with the Locana of Abhinava-
gupta. Translated by Daniel H. H. INGALLS / Masson J. MOUSSAIEFF /
M. V. PATWARDHAN. Cambridge, L.ondon: Harvard University Press.

1968 Sanskrit Poetry, from Vidyakara’s Treasury. Cambridge: Belknap
Press of Harvard University Press.

KAPOOR, Kapil
2005 Text and Interpretation. The Indian Tradition. New Delhi: D. K. Print-
world (P) Ltd.

KHOROCHE, Peter / Herman TIEKEN

2009 Poems on Life and Love in Ancient India: Hala's Sattasar. New York:
State University of New York Press.

LIENHARD, Siegfried

1955 “Typen der nayika im indischen kavya.” Wiener Zeitschrift fiir die
Kunde des Morgenlandes, n°52: 386—398.

AS/EALXVI=2-2012, §. 239-26()



260 NADIA CATTONI

1984 “A History of Classical Poetry Sanskrit-Pali-Prakrit.” In: Jan GONDA
(ed.): AHistory of Indian Literature, Vol. III, Fasc.1. Wiesbaden: Otto
Harrassowitz, pp. 1-307.

RAGHAVAN, V./ Raja K. KUNJUNNI [et al.]

1968 New Catalogus Catalogorum. An Alphabetical Register of Sanskrit
and allied Works and Authors. Madras: University of Madras
(Collection Madras University Sanskrit Series).

RAI, Ram Kumar

1983 Encyclopedia of Indian Erotics. Varanasi: Prachya Prakashan (Indo-
logical Reference Series n°3).

SELBY, Martha Ann

2000 Grow Long, Blessed Night: Love Poems from Classical Indian. New
York: Oxford University Press.

SIEGEL, Lee

1983 Fires of Love — Waters of Peace. Passion and Renunciation in Indian
Culture. Honolulu: University of Hawaii Press.

UPADHYE, A. N. (ed.)

1970 Saptasatisara with Bhavadipika of Vema Bhiipala. With the Chappan-
nyaya-Gahao (text and chava). Kolhapur: Shivaji University (Shivaji
University Sanskrit and Prakrit Series, vol. 3).

WINTERNITZ, Maurice / Subhadra JHA

1985 A History of Indian Literature, Vol. 3. Delhi: Motilal Banarsidass
Publ.

AS/EALXVI=2-2012, 5. 239-26()



	Le commentaire littéraire : entre classification et interprétation : exemples issus de la "Śrngāradīpikā" et de la "Bhāvadīpikā" de Vemabhūpāla

