
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 66 (2012)

Heft: 1

Artikel: Natsume Sseki und die Zwecklosigkeit des Lebens als das Wesen der
Modernisierung

Autor: Tru, It

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-283439

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-283439
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


NATSUME S¿SEKI UND
DIE ZWECKLOSIGKEIT DES LEBENS

ALS DAS WESEN DER MODERNISIERUNG

ItÀ TÀru, KyÀto Institut f r Technologie

Abstract

This paper identifies as a starting point of Natsume SÀseki’s writing the consciousness of loss of
life’s basis, brought about by modernization since the Meiji-restoration. The sensuality of the
female figures emerging in his novels is explored as a concrete expression of that life abyss, a theme

absent in the works of his contemporary, the painter Asai ChÌ who accepted also the arts at the

end of the 19th century. The paper examines SÀseki’s two ways of writing novels, in order to
analyze his answers to that problematic collapse: the humanistic and the post-humanistic approach.

While the former establishes a transcending point of view from which an author could regulate the

process of events critically, the latter position remains in the same perspective as that of emerging

figures and bears with their destiny as being its own. In conclusion it is suggested that the
posthumanistic way – often noticed in SÀ seki’s later works – suggests how to exist in the industrialized

world today, where the purposefulness of being is ultimately defeated by a radically utilitarian
technological world.

AS/EA LXVI•1•2012, S. 103–128

1.

Natsume SÀseki ?-%a .# ist ein repräsentativer Romanschriftsteller und
Intellektueller der japanischen Moderne, wie Mori ¿gai S>F dessen

Gedenkstätte in Berlin steht.1 Viele seiner Werke sind in europäische Sprachen,

auch ins Deutsche, übersetzt. Der Ausgangspunkt dieses Aufsatzes ist die
Beziehung zwischen SÀseki und Europa, allerdings nicht Deutschland wie im Fall
¿gais, sondern England und Frankreich. Ein solcher Anfang ist weder neuartig

1 Dieser Aufsatz ist eine überarbeitete Version eines Vortrags, der erstmals am 12. Mai 2010

an der Universität Heidelberg und dann am 18. Mai 2010 an der Mori-¿gai-Gedenkstätte

der Humboldt-Universität zu Berlin gehalten, und ein Jahr später, am 31. Mai 2011 mit
einigen Veränderungen an der Universität Zürich wiederholt wurde. Für dessen Entstehung

danke ich herzlich Dr. Iijima ShÀji Heidelberg), Dr. Edda Binder-Iijima Heidelberg), Frau
Beate Wonde Berlin), und Dr. Simone Müller Zürich).



104 IT¿ T¿RU

noch ungewöhnlich. Denn SÀseki wohnte vom 28. Oktober 1900 bis zum 5.

Dezember 1912 in London und hielt sich unterwegs nach London eine Woche in
Paris auf, nachdem er in Genua in Italien angekommen war. Vor allem das

Leben in London, das SÀseki selbst später als “so ein armes Leben wie das eines

Pudels unter Wölfen”2 charakterisierte, ist so ausführlich untersucht, dass ich
keine weiteren historischen Informationen hinzufügen kann. Ich möchte aber

hier nicht diskutieren, was SÀseki in London oder Paris erlebte, sondern was

seine Erfahrungen dort bedeuteten. Um 1900 war London eine der fortschrittlichsten

Städte in der Welt, wo die U-Bahnlinien wie “Spinnenbeine” verliefen,
wie SÀseki es selbst ausdrückte.3 In Paris andererseits fand damals die Weltausstellung

statt, die SÀseki kurz vor ihrem Ende besuchte, worauf ich später
zurückkommen werde. Die Weltausstellung ist ein Symbol der Modernisierung.
Mein Nachdenken wird also diese Richtung einschlagen. Das heisst, ich möchte
danach fragen, wie SÀseki die Moderne annahm und was uns seine Akzeptanz
der Modernisierung zeigen kann. Ich führe zunächst ein Beispiel dafür an.

Die frühe Novelle Carlyle House K—rairu hakubutsukan 3Ìq,sŠ(™

OX 1905) beschreibt SÀsekis Besuch des historischen Hauses von Thomas Carlyle.

Es steht im Luxuswohnviertel Chelsea, das damals noch nicht zur Innenstadt

von London gehörte. Es ist wichtig zu wissen, dass Chelsea, auf das SÀseki

täglich vom anderen Themseufer aus blickte, damals noch ein Vorort war. Denn
Carlyle floh vor den verschiedenen Geräuschen der Stadt in jenes Haus. Dieses
war für ihn ein Asyl gegen die Stadt und die Modernisierung, ähnlich wie es das

Haus einer Dirne in Tamanoi )¹ Å für Nagai KafÌ "hÅ9§NØ in Romanze

östlich des Sumidagawa BokutÀ kidan Ø¡3êAŠ 1937) war, dessen Hauptfigur
dorthin vor dem Lärm des Radios floh.4 Nicht nur, dass Carlyle in dieses Haus

floh, sondern er baute zusätzlich noch ein sonderbares Dachzimmer darin. Dazu
äussert sich SÀseki wie folgt:

Wozu bemühte sich Carlyle, dieses dem Himmel nahe Zimmer zu besorgen? Er war schnell

wie das Blitzlicht, wie seine Schrift zeigt. Seine Hitzköpfigkeit gab ihm, scheint mir, keine

Grossmütigkeit, die ihn von den unhöflichen Geräuschen um ihn herum hätte befreien und

in Gelassenheit schreiben lassen können. Die Stimme des Klaviers, des Hundes, des Huhns,

des Papageien – alle Stimmen reizten seine empfindlichen Nerven und trieben ihn in einen

2 NATSUME, 1993–1999, IX: 14.

3 NATSUME, 1993–1999, II: 3.

4 NAGAI, 1964: 129.

AS/EA LXVI•1•2012, S. 103– 128



NATSUME S¿SEKI UND DIE ZWECKLOSIGKEIT DES LEBENS 105

heftigen Schmerz, so dass er endlich im dritten Stock, dem Dachzimmer, seine dem Himmel
nächste und dem alltäglichen Leben fernste Wohnung suchen musste.5

AS/EA LXVI•1•2012, S. 103–128

Carlyles Bemühungen waren jedoch vergeblich:

Der Laut des Klaviers hörte zwar auf. Die Stimme des Hundes, des Huhns und des Papageien

konnten ihn nicht mehr erreichen, so wie er erwartet hatte. Aber er hatte, als er unten

wohnte, nicht geahnt, dass ihm das Geläute der Kirchen, das Pfeifen des Eisenbahnzugs und

die aus der Ferne kommenden unbestimmten Geräusche der Menschenwelt wie Flüche
nachfolgten und ihn wie früher ständig peinigten.6

Obgleich Carlyle der Stadt London zu entfliehen versucht, kann er sich nicht
davon befreien, wohin er auch immer gehen mag. Das lässt uns über das

Verhältnis zwischen der Moderne und den Intellektuellen einschliesslich SÀseki
nachdenken. Viele der Intellektuellen und Künstler in dieser Zeit begannen die
grundlegenden Veränderungen des Menschenlebens durch die Modernisierung
zu empfinden und die Stadt zu verlassen. Der Mensch kann sich jedoch nicht
von den Problemen der Modernisierung befreien, was immer er auch tun mag.
Deutet das Carlyle House, das SÀseki sich anschaute, nicht auf diesen Sachverhalt?

SÀseki bezeichnet es in seiner Novelle als ein “exakt viereckiges Haus”7

und sagt, “Das Viereck scheint mir das wesentliche Attribut dieses Hauses zu
sein.”8 Ich assoziiere dieses Viereck mit dem eines modernen Gebäudes, das

spätestens in den zwanziger Jahren auch in Japan erscheinen wird.
Im Bezug auf das Entfliehen der Moderne möchte ich auch das Fahrrad

erwähnen, weil es damals ein Mittel war, von der Stadt, die schon durch die
Industrialisierung für das Wohnen unangenehm geworden war, weg in den

gesunden Vorort zu fahren, und zwar aus eigener Kraft. SÀseki übte im Herbst
1902 in London das Fahrradfahren, weil es ihm einer seiner Bekannten für seine

geistige Gesundheit empfohlen hatte. Am Anfang des 20. Jahrhunderts wurde
das Fahrrad in Japan eingeführt und bereits eine Generation nach SÀseki gab es

nicht wenige, die schon in der Kindheit das Fahrradfahren gelernt hatten. Es war
aber für SÀseki als einem vor der Meiji-Restauration Geborenen gar nicht leicht,
diesen neuen Apparat unter Kontrolle zu bringen. Er beschrieb in Das Tagebuch
des Fahrrads Jitensha nikki 8EDú @H 1903) komisch und selbstironisch

5 NATSUME, 1993–1999, II: 40.

6 NATSUME, 1993–1999, II: 42.

7 NATSUME, 1993–1999, II: 35.

8 NATSUME, 1993–1999, II: 38.



106 IT¿ T¿RU

seinen Kampf mit diesem.9 Obwohl das Fahrrad ein Mittel zur Flucht aus der
industrialisierten Stadt war, ist es nichts anderes als ein Produkt der Modernisierung,

das sich mit dem Gummireifen von Dunlop ausgebreitet hat. Das

Entfliehen mit diesem Ding kann daher nicht aus der Moderne herausführen.
SÀsekis Kampf mit dem Fahrrad erscheint als ein vergebliches Sträuben des

Menschen, der sich im Spinnennetz der Moderne verfangen hat.
SÀseki zog fünfmal in London um, und es war in der Zeit, als er in seiner

letzten Pension wohnte, dass er die Herausforderung mit dem Fahrrad annahm.
Noch heute stehen alle Gebäude, in denen er wohnte, bis auf das dritte. Jede

Pension hat bei SÀseki Erinnerungen hinterlassen, aber ich möchte hier nur die
zweite erwähnen, deren Adresse 85 Priory Road, West Hampstead lautete. Es ist
diese Pension, die später in Kleine Stücke an langen Tagen Eijitsu shÀhin "h
? 1909), vor allem in den Abschnitten “Die Pension” (“Geshuku” ;ïoder “Der Geruch der Vergangenheit“ (“Kako no nioi” F~ë 2Ù dargestellt
wurde. SÀseki hat die Atmosphäre darin als “die glänzend dunkle Hölle”
bezeichnet10, die aus den komplizierten Verhältnissen der Vermieterfamilie
herrührte. EtÀ Jun "<$# ein hervorragender SÀseki-Kenner, hat diese trostlose
Dunkelheit mit dem Abgrund des Lebens verbunden, den er in SÀsekis Texten
entdeckt hatte.11 Nach neueren historischen Untersuchungen gibt es aber einen
Unterschied zwischen dem damaligen Tatbestand und der Beschreibung in
Kleine Stücke an langen Tagen. In diesen spricht die Pensionswirtin z.B.
fliessend “die Sprache des Südens”, d.h. Französisch. Dies verweist aber dem

Historiker Takeda Katsuhiko zufolge in Wirklichkeit auf die Vermieterin der
letzten Pension.12 Die Frau von der “85 Priory Road” ist bisher in Japan als Miss
Milde englisch ausgesprochen worden. Nach Takedas Untersuchung war sie eine
jüdische Deutsche, so dass ihr Name demnach deutsch ausgesprochen werden
sollte13.

In der Nähe dieser Pension steht das damalige Haus von Sigmund Freud,
jetzt ein Museum. Freud, der damals bereits an Krebs litt, emigrierte 1938 aus

Wien nach London und starb dort im darauffolgenden Jahr. Da waren seit
SÀsekis Weggang aus diesem Viertel mehr als dreissig Jahre vergangen. Es

scheint nicht so schwer zu erraten, warum der Wiener gerade hier wohnte.
Dieses Viertel hiess einmal “JJ town”. Das eine J steht für “jew”. Wahr-

9 NATSUME, 1993–1999, XII: 57–70.

10 NATSUME, 1993–1999, XII: 152.

11 ET¿ 1970: 96.

12 TAKEDA, 2002: 212.

13 TAKEDA, 2002: 65.

AS/EA LXVI•1•2012, S. 103– 128



NATSUME S¿SEKI UND DIE ZWECKLOSIGKEIT DES LEBENS 107

scheinlich kam Freud hierher aufgrund seiner jüdischen Beziehungen. Das

andere J steht für “japanese”. Freud und SÀseki stehen hier also für diese

JJVerbindung.

Freud lässt uns an den Intellektuellen denken, der in der Tiefe der neuzeitlichen

Vernunft das Unbewusstsein entdeckt hat, aber auch SÀseki behandelt in
Träume aus zehn Nächten Yume jÌya RqL 1908) usw. auf seine Weise das

gleiche Unbewusstsein. Soviel ich weiss, erwähnt SÀseki Freud leider in keiner
seiner Schriften. Es gibt aber einen anderen jüdischen Denker, der in London mit
SÀseki in Beziehung gebracht werden kann. Es handelt sich um Karl Marx.
Marx kam 1849 nach London, arbeitete dort als Journalist bei The New York
Tribune und schrieb, von Friedrich Engels unterstützt, sein Hauptwerk Das
Kapital. In seinen späteren Jahren ging er jeden Tag ins British Museum, um
Dokumente des Alltagslebens zu notieren, und starb in London am 14. März
1883. SÀseki hatte natürlich keine Möglichkeit, persönlich Marx kennenzulernen,

genau so wenig wie im Fall von Freud. SÀseki kaufte sich zwar eine

englische Übersetzung von Das Kapital, las es aber nicht. Nur am 15. März
1902, d.h. genau 19 Jahre nach dem Tode von Marx, erwähnte SÀseki den

Denker in einem Brief an seinen Schwiegervater. Er schrieb, “Es scheint mir nur
natürlich, dass eine solche Theorie [von Marx] in der heutigen Welt entstanden

ist, einer Welt, in der es so einen grossen Unterschied zwischen Reichen und
Armen gibt.” SÀseki sah London, wo er selbst wohnte, als den Raum an, der

“jedes Jahr viele Talente in den Hungertod zwingt.” 14 SÀseki war zwar als
Stipendiat von der Regierung versorgt, aber keinesfalls reich. Die moderne
Gesellschaft, die SÀseki beobachtete, scheint mir etwas anders zu sein als die,
die ¿gai in Berlin gesehen hatte. Es sind nicht die Antreibenden der Modernisierung,

sondern vielmehr die daraus fallenden Leute, die SÀseki sah. Ähnlich
wie bei Marx erscheinen die an der Krankheit des Kapitalismus leidenden
Menschen z.B. die Iren, oft auch in den Texten SÀsekis. Er besuchte regelmässig

Mr. Craig, weil er wegen seiner Armut auf die Einschreibung an der Universität
London oder Cambridge verzichten musste. Dieser Shakespeare-Forscher war
Ire. SÀseki hielt nach seiner Rückkehr an der Universität TÀkyÀ Vorlesungen
über die englische Literatur des 18. Jahrhunderts. Er nennt darin das England
dieser Zeit “die Welt des gesunden Menschenverstandes”15, in dem Sinne, dass

man alles einfach erkläre, jede romantische Extravaganz vermeide und in der
urbanisierten Stadt wohne. In seinem ironischen Blick taucht gegenüber den

AS/EA LXVI•1•2012, S. 103–128

14 NATSUME, 1993–1999, XXII: 253.

15 NATSUME, 1993–1999, XVII: 187.



108 IT¿ T¿RU

zeitgenössischen “gesunden” Intellektuellen wie Joseph Addison oder Richard
Steele der damalige Romanschriftsteller Jonathan Swift als “eine wahnsinnige
Erscheinung” 16 auf. Swift ist ebenfalls in Irland geboren. Sein Hauptwerk
Gulliver’s Travel ist oft mit Ich der Kater Wagahai wa neko de aru EY )[
ü× 1905–1906) verglichen worden, in dem auch Einflüsse von Laurence
Sterne auszumachen sind. Auch Sterne stammt aus Irland. Carlyle, der auf
SÀsekis Ich der Kater einigen Einfluss ausübte, und Robert Stevenson, der
SÀseki gefiel, sind keine Iren, sondern kamen aus Schottland, während Addison
ein echter Engländer war. Während das Zentrum des Kapitalismus England und

London sind, richtet sich SÀsekis Blick umgekehrt auf periphere Gebiete. Die
Peripherie ist das Gebiet, dem die Entwicklung des Kapitalismus durch die
Ausbeutung der Arbeitskraft verschiedene Nachteile aufzwingt.

Die TÀkyÀ-Vorlesungen, die im 15. Bd. der Gesamtausgabe SÀsekis als
Die Literaturkritik Bungaku hyÀron·–@…A 1909) nachzulesen sind, erschienen

erst in Februar 1909, als er die Universität bereits verlassen hatte und
Schriftsteller geworden war. Als tatsächliche Vorlesungen hatten sie am 18.
September 1905 begonnen, nach dem Ende des Russisch-Japanischen Krieges.
Am 5. September geschah der sogenannte Hibija-yaki-uchi-jiken "Bg'lƒ
ö»& ein Aufruhr, der aus der Unzufriedenheit der Bürger darüber entstanden

war, dass sich der Sieg Japans nicht genügend im Friedensvertrag widergespiegelt

hatte. Dieses Ereignis drückte jedoch sowohl eine Beruhigung darüber
aus, dass sich Japan von der Furcht vor der Krise der Kolonialisierung durch die
Grossmächte in der Welt hatte befreien können, als auch den Stolz des Volks auf
sich selbst. Man nannte damals das sich seit der Restauration industrialisierte
Vaterland IttÀkoku 01y-; einen Staat der ersten Klasse). Jene Vorlesungen
handeln zwar von Literaturgeschichte. Ich meine aber, dass in der Kritik an der

englischen Zivilisation des 18. Jahrhunderts auch Kritik an der eben in Japan

erscheinenden modernen Gesellschaft geübt wird. In dieser Zeit schrieb SÀseki

Ich der Kater, in dem viele kritische Äusserungen zur Moderne zu finden sind,
die mit denen von Swift, Carlyle und Sterne verwandt sind. Ich möchte daraus

nur ein Beispiel zitieren:

Das Selbstbewusstsein heutiger Menschen bringt es mit sich, dass unsere Zeitgenossen nur
allzu genau erkennen, welch abgrundtief grosser Unterschied zwischen ihren eigenen Interessen

und den Interessen anderer besteht. Und da dieses Selbstbewusstsein, bedingt durch
das Fortschreiten der Zivilisation, mit jedem weiteren Tag an Schärfe gewinnt, wird es

schliesslich niemandem mehr möglich sein, spontan und natürlich zu handeln. Henley

16 NATSUME, 1993–1999, XV: 249.

AS/EA LXVI•1•2012, S. 103– 128



NATSUME S¿SEKI UND DIE ZWECKLOSIGKEIT DES LEBENS 109

äusserte sich einmal kritisch über Stevenson und meinte, dass dieser wegen seiner Unfähigkeit,

sich selbst auch nur für einen Moment zu vergessen, gezwungen sei, jedesmal, wenn er

in ein Zimmer mit einem Spiegel trat, sein Abbild darin zu betrachten – dieses Beispiel
illustriert in bezeichnender Weise den Lauf unserer Zeit.

Diese Meinung vom Protagonisten Herrn Schneutz besagt weiter, dass sich “aus

diesem Grund die Menschen unserer Zeit wie Schnüffler und Einbrecher
benehmen”, und endet mit der Kennzeichnung des weltbeherrschenden
Selbstbewusstseins als “des Fluchs der Zivilisation” und als “einer durch und
durch idiotischen Entwicklung.”17

AS/EA LXVI•1•2012, S. 103–128

2.

Auf das Wesen von SÀsekis Kritik an der Moderne werde ich später eingehen.

Zunächst möchte ich von London nach Paris wechseln und SÀsekis Reisestrecke

zurückverfolgen. SÀseki besuchte dreimal in seinem eine Woche dauernden

Aufenthalt die obengenannte Weltausstellung. Er traf in Paris einen Maler aus

Japan, der vor einem halben Jahr für diese Ausstellung gekommen war. Er hiess

Asai ChÌ #uÅ Die beiden hatten sich schon in Japan kennengelernt,

wahrscheinlich durch Vermittlung von Masaoka Shiki !“Ñ€?¿ dem
berühmten Haiku-Dichter und einem Freund von beiden, obwohl der Verlauf der

Vermittlung leider nicht mehr historisch bestätigt werden kann. Es blieb nicht
nur bei dieser einen Begegnung in Paris. Asai besuchte direkt vor seiner Abfahrt
aus Europa SÀseki in London und wohnte knapp eine Woche in SÀsekis Pension.

Der Maler skizzierte SÀseki auf dem Rasen, und der Schriftsteller beschrieb in
einem späteren Vortrag voll Respekt seinen Spaziergang mit Asai in der Stadt.
Nach ihrer Rückkehr unterhielten sie bis zum Tode Asais in 1907 enge
freundschaftliche Beziehungen. Es war Asai, der für Ich der Kater einige Illustrationen
malte. SÀseki beschrieb andererseits in seinem Roman SanshirÀs Wege Sanshir

À 9 Fþ 1908) eine Szene von der Ausstellung der nachgelassenen Werke
eines Malers Fukami, oder liess in dem Werk Und dann Sorekara, ò!à
1909) die von Asai Mokugo U@Î gezeichneten Teetassen als Requisiten
erscheinen, um den Tod seines Freundes zu betrauern. Mokugo war ein Künstlername

von Asai.

17 NATSUME, 1996: 570–571 NATSUME, 1993–1999, I: 531).



110 IT¿ T¿RU

Ich möchte einen Unterschied zwischen den beiden Künstlern aufzeigen,
aber davor muss ich deren Identität oder Gemeinsamkeiten als Grundlage des

Vergleichs bestimmen. Beide besuchten die Weltausstellung und bewunderten
ihre Grösse. Gleichzeitig gaben sie, indem sie über die Dürftigkeit des japanischen

Ausstellungsbeitrags klagten, die Niederlage ihres eigenen Landes in der
weltweiten Konkurrenz zu. Hier ist das eindrucksvolle Bekenntnis von Asai zu

zitieren:

Die Ausstellung ist erst neulich im Ganzen eingerichtet worden. Frankreich stellt mit vollem
Stolz seine wunderbar schönen Werke seit den letzten zehn Jahren aus. Die anderen Länder

konkurrieren damit und miteinander. Es ist aber leider nicht zu leugnen, dass die Ölmalerei
aus Japan und auch die japanische Malerei am weitesten hinter den ausländischen
zurückbleiben. Vor diesen Werken nur stehen zu bleiben, bewirkt, dass ich mich höchst beschämt

fühle. Ich hatte mir vorher vorgestellt, dass ich mich im Museum schämen würde, aber ein

solch niederschmetternder Zustand ist noch elender als meine Vorstellung und beleidigt
wirklich das Auge.18

Vor allem an dem Satz, “Vor diesen Werken nur stehen zu bleiben, bewirkt, dass

ich mich höchst beschämt fühle”, können wir die bittere Enttäuschung ablesen.

SÀseki beschrieb in seinem Tagebuch eine ähnliche Desillusion, wenn auch nicht
so tiefgehend wie bei Asai. Wir können in einem solchen Gefühl den Hintergrund

der Aktivitäten von beiden entdecken, d.h. das Bewusstsein der Zugehörigkeit

zu dem Staat, der sie nach Europa geschickt hatte. Asai klagt darüber,
dass Japan als sein Vaterland im internationalen Wettbewerb hinter den
europäischen Ländern zurückbleibt. Die Kunstwerke und die kunstgewerblichen
Arbeiten, besonders die traditionellen, waren bis in die neunziger Jahre in Japan,

entsprechend der Vorliebe für japanische Dinge in Europa, wichtige Ausfuhrartikel,

die den noch jungen und technisch schwach entwickelten Industrien half
und wodurch ausländisches Kapital erworben werden konnte. Okakura Tenshin

Ñ9Yó der erste Rektor der TÀkyÀter Hochschule für Kunst, appellierte
1894 an die Regierung, die Bedeutung des Kunsthandels für Japan zu erkennen

und die Notwendigkeit, die Kunsterziehung zu vervollkommen.19 Die Kunst war
seiner Meinung nach kein Ausdruck des Individuellen, sondern sie sollte einen
Beitrag zum Staatswohl leisten. Okakura war Mitte der Meiji-Zeit ein Nationalist

und führte damals mit dem amerikanischen Ästhetiker Ernest Fenollosa eine

restaurative Kunstrichtung an, so dass er bei der Gründung seiner Hochschule

18 ASAI ChÌ 1900: 38.
19 OKAKURA, 1979: 383.

AS/EA LXVI•1•2012, S. 103– 128



NATSUME S¿SEKI UND DIE ZWECKLOSIGKEIT DES LEBENS 111

kein Seminar über europäische Malerei errichtete. Der Ölmaler Asai lebte also in
widrigen Zeitumständen, dennoch teilte er gemeinsam mit Okakura die Idee

eines Beitrags zum Staatswohl durch die Kunst.
SÀseki fand weder am Politischen noch am Ideologischen besonderen

Gefallen. Trotzdem vertrat er dieselben Ideen wie Asai und Okakura. Die
Erforschung der englischen Sprache und Literatur und die darauf basierende

Erziehung waren für SÀseki keine persönliche Angelegenheit. In seiner Rede

anlässlich des Gedenkjahres der Hochschule von Kumamoto 1897 bezeichnete
er z.B. die Erziehung als die Basis für die Grundlage des Staats und drängte

Lehrer und Schüler zu weiteren Anstrengungen. Man kann in dieser Rede

dasselbe Bewusstsein ablesen.

Heute befindet sich der Staat in einer Notlage. […] Die starken Weltmächte lauern draussen

nur auf eine günstige Gelegenheit. […] Wenn wir hier an der Schule mitwirken und uns um
Lernen und Studium bemühen, dann können wir nicht nur den Ruhm unserer Schule
gewinnen, sondern auch den Staat erfreuen.20

Viele Leute in Japan fürchteten vor dem Russisch-Japanischen Krieg den Untergang

ihres Vaterlandes, aber gleichzeitig bildete sich bei ihnen gerade wegen
dieser Furcht ein starkes Bewusstsein der Zusammengehörigkeit heraus. Auch
SÀseki gehörte zu ihnen. Die oben zitierten Sätze stammen aus einem offiziellen
Text. Wir können aber auch in seinem Londoner Tagebuch das gleiche Bewusstsein,

verbunden mit Einsamkeit, finden: “Starker Wind. Im zweiten Stock denke

ich in der Nacht reiflich über die Zukunft Japans nach.”21

Eine andere Gemeinsamkeit zwischen den beiden bestand in ihrem Interesse

für die Kunst um die Jahrhundertwende. Die Weltausstellung von 1900
verherrlichte den “Sieg des art nouveau”. Asai war von dieser Mode stark fasziniert.

Er besuchte das “Maison de l’art nouveau” von Samuel Bing und lernte
ihn kennen. Bing war als Händler von japanischen Kunstgegenständen ein
führender Kopf der Ausstellung und auch der Kunstrichtung des art nouveau. Von
ihm erfuhr Asai, dass die japanische Kunsttradition auf diesen neuen Kunststil
keinen geringen Einfluss ausgeübt hatte, so dass er von der oben geschilderten
Enttäuschung etwas geheilt wurde22. Aber nicht nur das. Nach seiner Rückkehr
wohnte er als Professor an der Hochschule für Kunstgewerbe in KyÀto, um mit
seinen Zeichnungen im Stil des art nouveau das traditionelle Kunstgewerbe in

AS/EA LXVI•1•2012, S. 103–128

20 NATSUME, 1993–1999, XXVI: 297.

21 NATSUME, 1993–1999, XIX: 150.

22 ASAI Mokugo, 1900: 31.



112 IT¿ T¿RU

der alten Kaiserstadt zu rehabilitieren. Wir können die Früchte seiner Bemühungen

z.B. in den Werken von Miyanaga TÀzan Þ"h¡¡ Shimizu Rokubei $5

"d ¥>‹ Sugibayashi KokÀ yÇ OÉ usw. erkennen und uns daran freuen.
SÀseki interessierte sich seinerseits für die kunstgewerbliche Richtung in

England, the arts and crafts movement, die mit dem art nouveau und dem
Jugendstil verwandt ist, und nahm nach seiner Rückkehr Einflüsse davon in
seinen Werken auf. SÀseki zeigte vermutlich die mitgebrachten Zeitschriften,
z.B. Studio usw. einem jüngen Ölmaler, dessen Bruder er in seiner Kumamoto-
Zeit unterrichtet hatte. Dieser Maler hiess Hashiguchi GoyÀ { Ä:y der
später Zeichner wurde. Er siegte im Plakatwettbewerb von Mitsukoshi 9Cº;
bald danach das erste grosse Kaufhaus in Japan) und illustrierte zugleich die
sechzehn Bücher von SÀseki Abbildung 1).

Abbildung 1: Von Hashiguchi GoyÀ illustriertes SÀsekis Shihen

GoyÀ war später in der TaishÀ -Zeit als ein namhafter Designer tätig und auch als
Künstler von Shin-hanga à(x+k 23 bekannt, die man auch als the lesser art im

23 Die modernisierten Ukiyoe, die in 1920er Jahren erschienen.

AS/EA LXVI•1•2012, S. 103– 128



NATSUME S¿SEKI UND DIE ZWECKLOSIGKEIT DES LEBENS 113

Sinne von William Morris bezeichnen könnte. SÀseki entwarf selbst für sein
Buch Kokoro ó 1914) die Buchgestaltung, dessen Muster wir noch heute auf
der Gesamtausgabe seiner Werke im Iwanami-Verlag sehen können. Sein letztes

Werk Licht und Dunkelheit Meian >Ç 1916) wurde von Tsuda SeifÌ
gestaltet, der ein Schüler von Asai in der KyÀto-Zeit war und der SÀseki in
dessen späteren Jahren im Malen unterrichtete. Aber man muss vor allem auf die
Figuren in SÀsekis Romanen zurückgreifen, wenn man über die Beziehungen

zwischen ihm und der Kunst à la fin de siècle sprechen will. Es ist nur ein
Beispiel, wenn der Maler in Das Graskissen-Buch Kusamakura 9yÅ 1906)
über eine über dem Teichwasser schwebende junge Frau fantasiert. Diese Szene

ist geradezu eine Widerspiegelung von John Everett Millais’ Gemälde Ophelia
Lassen Sie uns nun zum Unterschied zwischen SÀseki und Asai zurückkehren,

in deren Aneignung der Kunst um die Jahrhundertwende eine Differenz
besteht. Diese bezieht sich auf die Sinnlichkeit als die Wesensart dieser Kunst.
Asais Design im Stil des art nouveau behält zwar oft die organischen Formen,

z.B. die botanischen Abbildung 2), aus dem ursprünglichen art nouveau, aber

fast keine Formen der Weiblichkeit.

Abbildung 2: Von Asai ChÌ entworfenes Asagao-maki-e tebako

Asai nannte einmal den art-nouveau-Stil zuruzurunobitaruguriguri-shiki ïï ô å å ? 24. Dieser nachahmend-lautmalerische Ausdruck ist

AS/EA LXVI•1•2012, S. 103–128

24 ASAI Mokugo, 1900: 29.



114 IT¿ T¿RU

kaum zu übersetzen. Man würde aber vielleicht nicht ganz falsch liegen, wenn
man sich ausdehnende, lange Buchweizennudeln oder verschiedene wallende
Pastasorten vorstellen würde. Asai interessierte sich möglicherweise nur für die
formale Seite dieses Stils.

Dagegen schuf SÀseki in seinen Romanen viele weibliche Figuren, z.B. die
obengenannte, die Fantasie beflügelnde Frau Nami in Das Graskissen-Buch, die
Frau in Purpur Fujio in Die Mohnblume GubijinsÀ <Ž 5¾ê9y 1907), die

“wolllüstige” Frau “wie das Bild von Jean-Baptiste Greuze”, Mineko in Sanshir

Às Wege, Michiyo in Und dann, worüber ich später etwas erzählen werde,
bis zu Kiyoko in Licht und Dunkelheit. 25 Diese damals in Japan ziemlich
sinnlichen Frauengestalten sind sozusagen femmes fatales, die in der Kunst um
die Jahrhundertwende mehrmals gemalt wurden. Eva in Die Sünde des Vertreters

des Münchner Jugendstils, Franz von Stuck, ist ihre Schwester.
Was bedeutet dieser Unterschied zwischen Asai und SÀseki? Es gibt ein

Gemälde von Dante Gabriel Rossetti, der wie Millais ein Präraffaelit war,
genannt Proserpina. Dies ist der lateinische Name der griechischen Göttin
Persephone, die als Tochter der Demeter und Gattin von Hades/Pluto zwischen Leben
und Tod hin und her wechselt. Die Sinnlichkeit ist der Reiz, der verführerisch
die Lebenslust bringen und zugleich aber auch eine Schrecklichkeit erwecken
kann, die zum Abgrund des Todes führt. Die femme fatale ist zwar ein faszinierendes

Wesen, das dem in der industrialisierten Gesellschaft entfremdeten Mann
einen Traum der Rettung gibt, aber zugleich ein gefährliches, das ihn seiner

Rolle in der Gesellschaft beraubt und ihn verderben lässt. Das Modell der
Proserpina war Jane, die Frau von William Morris. Man sagt, sie habe ein unmoralisches

Verhältnis mit seinem Freund Rossetti gehabt. Um die Jahrhundertwende

treten tatsächlich einige “fatale Frauen” in Erscheinung, wie im deutschen Fall
Alma Mahler oder Franziska zu Reventlow, in Japan Hiratsuka RaitchÀ £ŠM'

S deren Liebesbeziehung mit SÀsekis Schüler Morita SÀhei +` 9y£
damals zu einem berühmten Skandal führte. Sie alle sind nicht durch die Moral
gefesselt, die sich in den Institutionen von Ehe und Familie konkretisiert. Wenn
die Familie als Einheit der Reproduktion der Arbeitskraft die Grundlage der

industrialisierten Gesellschaft ausmacht, so sind sie als Zerstörerinnen dieser

anzusehen. Die Freiheit ihres Verhaltens resultiert allerdings aus dem Geist der

Neuzeit, der die modernisierte Zivilisation begründet hat. Man kann also sagen,

25 Nach der Heimkehr aus London zeichnete SÀseki oft in seinen selbst gemalten Postkarten

sinnliche Frauen, und einmal auch einen weiblichen Akt.

AS/EA LXVI•1•2012, S. 103– 128



NATSUME S¿SEKI UND DIE ZWECKLOSIGKEIT DES LEBENS 115

dass die femme fatale nichts anderes als eine Erscheinung der Selbstauflösung
der Moderne ist.

Meiner Meinung nach manifestiert sich in der Darstellung von Sinnlichkeit
der Unterschied in den geistesgeschichtlichen Wahrnehmungen. Während SÀ-
seki, der viele femmes fatales schuf, die Veränderung der Lebensgrundlagen
mitten in der Industrialisierung wahrgenommen hat, hat Asai, der sich die
Sinnlichkeit des art nouveau nicht aneignete, eine solche Veränderung nicht empfunden,

beziehungsweise die bisherige Grundlage weiter beibehalten. Diese
Lebensgrundlage bezieht sich auf die erste Gemeinsamkeit zwischen den beiden
Künstlern, d.h. die Zugehörigkeit zum Staat. Das Fundament der Modernisierung

seit der Meiji-Restauration war nicht die Vernunft wie in Europa seit der
Renaissance und der Reformation, sondern der japanische Meiji-Staat. Diese
Grundlage basiert auf der Ie-Gemeinschaft als der Grundlage der Samurai-
Gesellschaft. Das japanische Wort ie æ bedeutet ursprünglich das Haus als
Gebäude, aber auch die Familie, die darin wohnt. Die ie als eine kleine Gemeinschaft

steht jedoch keineswegs im Gegensatz zur Öffentlichkeit. Wenn sie auch

immer grundsätzlich auf der Blutsverwandtschaft gründet, so betreut sie auch

Nicht-Verwandte und bezieht sich nach aussen zu der Han < genannten

Öffentlichkeit, die ihrem Wesen nach auch eine ie ist26, wenn auch eine viel
grössere. Nach der Restauration haben sich zwar die Han aufgelöst, aber der sich
neu bildende Staat trug bis zur Mitte der Meiji-Zeit, d.h. ca. 1890 in seiner

politischen und kulturellen Verfassung noch einen Ie-Charakter. ¿gai kam 1884

mit diesem Hintergrund nach Deutschland. In seiner frühen Novelle Das
Balletmädchen27 Maihime 8N 1890) sagt ¿ta ToyotarÀ die Hauptfigur, “Jetzt ist
die Zeit, mein eigenes Haus zu gründen!”28, als er von der Regierung, die ihn
nach Berlin schickt, den Befehl zur Abreise erhält. ToyotarÀ als Abbild ¿gais ist
noch auf der moralischen Grundlage der strengen Ie-Erziehung zum Bürokraten
des Meiji-Staats geworden. Asai stammt eigentlich aus der Samurai-Klasse und

wurde tatsächlich von seinem Umfeld zum Samurai-Maler bestimmt. Wenn er
als Repräsentant des Meiji-Staats während der Weltausstellung in Paris in einer
Konkurrenzsituation den daran teilnehmenden Ausländern gegenüber trat, so

stützte er sich auf dasselbe Fundament der Samurai-Erziehung und hielt daran
bis zu seinem Tode 1907 fest. SÀseki dagegen war nach London mit dem Ent-

26 Das Wort Han als solches trat erst Ende der Edo-Zeit in Erscheinung. Davor nannte man

AS/EA LXVI•1•2012, S. 103–128

Samurai nicht Hanshi < sondern Kerai æ•
27 Im Suhrkamp Verlag auch unter dem Titel Die Tänzerin erschienen.

28 MORI, 1971: 426.



116 IT¿ T¿RU

schluss gekommen, durch das Studium der englischen Literatur zum Staatsaufbau

beizutragen, aber er begann schon während seines Aufenthaltes dort die
Schwierigkeit seines diesbezüglichen Beitrags und seine eigene Nutzlosigkeit zu
fühlen. “Obwohl ich schon 35 Jahre alt geworden bin, fühle ich mich an diesem

Neujahr hoffnungslos, weil ich noch nichts gemacht habe, obwohl ich von so

weit nach Europa gekommen bin.”29 Diese Hoffnungslosigkeit kann ein Gefühl
des Abgeschnittenseins von jener Basis bedeuten. Macht sich diese Haltlosigkeit
nicht in seinen späteren Romanen an den femmes fatales fest?

Der Unterschied zwischen Asai und SÀseki verweist auch auf den
Fortschritt der Modernisierung. Asai ist elf Jahre älter als SÀseki. Der Maler
Fujishima Takeji <&!–"ë der im selben Jahre 1867 wie SÀseki geboren war,
gestaltete eine damalige Literaturzeitschrift MyÀjÀ >O Abbildung 3).

Abbildung 3: Fujishima Takejis Illustrierung von MyÀjyÀ

29 NATSUME, 1993–1999, XXII: 200.

AS/EA LXVI•1•2012, S. 103– 128



NATSUME S¿SEKI UND DIE ZWECKLOSIGKEIT DES LEBENS 117

Seine Illustrierung ist offenkundig sinnlicher als die von Asai für die Zeitschrift
ShinshÀsetsu à?@Ü angefertigte Abbildung 4).

Abbildung 4: Asais ChÌs Illustrierung von Shin-shÀsetsu

Die Generation von SÀseki und Fujishima wuchs mit dem Meiji-Japan auf und
fühlte allmählich im Prozess seiner Entwicklung, dass sich die Verbindung
zwischen der Ie-Gemeinschaft und dem Staat zu lockern begann. Man kann
sagen, dass sich das “Haus” zu etwas Privatem wandelte und von der Öffentlichkeit

getrennt wurde. Die veränderte Lebensform wird greifbar in dem Roman

Das Tor Mon K° 1910). Gerade in dieser Zeit kommt der Angestellte auch in
Japan auf. Der Protagonist Nonaka SÀsuke ist ein Angestellter, der jeden Werktag

zwischen dem im Stadtzentrum befindlichen Büro und dem gemieteten Haus

in der Umgebung der Stadt pendelt. Seine Frau Yone bleibt andererseits immer
als Hausfrau im privaten Innenraum. Auch das Haus als Gebäude verwandelt
sich. Die traditionelle Veranda engawa 41¤ war bisher nach aussen hin offen,

AS/EA LXVI•1•2012, S. 103–128



118 IT¿ T¿RU

wie sie im Haus von Hirota-Sensei in SanshirÀs Wege beschrieben ist30. Aber
um diese Zeit hielt die Glastür ihren Einzug und die engawa verlor ihren öffentlichen

Charakter. SÀsekis Essay Hinter den Glastüren Garasudo no uchi .€
h ] wurde 1915 geschrieben.

¿gai seinerseits ist fünf Jahre älter als SÀseki und Fujishima. Er studierte

im Ausland als er jung war, und trieb in einer Spitzenfunktion des Staates die
Modernisierung voran. Aber schon um die Jahrhundertwende begann auch er
eine grundlegende Änderung seines Staats wahrzunehmen. In seinen späteren

Jahren schrieb ¿gai mehrere Geschichtsromane, von Das Testament des Okitsu
Yagoemon Okitsu Yagoemon no isho 88#UUÄ >‹K° Fª( 1912) bis zu
dem grossen Werk Shibue ChÌsai $;"í¾ 1916). Diese erscheinen mir als

seine Versuche, die leere Stelle des Zusammenbruchs der bisherigen
Lebensgrundlage der Ie-Gemeinschaft in der Dichtung auszufüllen.

3.

Die Empfindung des Verlustes von Grundlagen ist auch der Ursprung der Kritik
SÀsekis an der Moderne. Nach der oben zitierten Kritik aus Ich der Kater liegt
der Kernpunkt der Probleme der Moderne im Selbstbewusstsein. Man kann dies
folgendermassen interpretieren: es ist das menschliche Wesen, das seinen Boden
unter den Füssen verloren hat und sich gerade deswegen irgendeine Identität
sichern möchte; es muss sich daher immer weiter um die Unterschiede zu den

Anderen kümmern und sich damit quälen. SÀseki hat ein solches Wesen als sein
eigenes empfunden und eine alternative Lebensart in der Entwurzelung durch
die Modernisierung gesucht. Seine Romane sind das Ergebnis seiner geistigen
Auseinandersetzung mit diesem Verlust der Grundlagen. Der Roman Kokoro ist
in Japan unter seinen Werken am populärsten. “Sensei”, die Hauptfigur, wird
von der Gemeinschaft in der Provinz verraten und von ihr ausgeschlossen. In der
Stadt leidet er, inmitten seiner Beziehungen mit seiner Frau und seinem Freund,
einsam an existentieller Angst in der Tiefe seines eigenen Seins und treibt
schliesslich dem Tode entgegen. Die Seinsart des Menschen in der Moderne, die
SÀseki darstellt, sind bisher als Problematik des Egoismus, des “Haftens an sich
selbst” gashÌ A' verstanden worden. Nach meiner Meinung bestimmt diese

Problematik zu stark die Richtung des Denkens und Fragens. Denn sie führt uns

30 Vgl. NATSUME, 1993–1999, V: 367–368.

AS/EA LXVI•1•2012, S. 103– 128



NATSUME S¿SEKI UND DIE ZWECKLOSIGKEIT DES LEBENS 119

zur Frage, wie unsere Begierde zu kontrollieren sei, und lässt uns dann zur
nächsten Stufe übergehen, nämlich das Subjekt der Kontrolle in uns selbst zu

entdecken oder festzustellen. Auf diese Weise wurde das Verhältnis zwischen
der Modernisierung und unserem Sein verdeckt und die Veränderung des

Seinscharakters des Seienden in der Industrialisierung nicht mehr hinterfragt.
Diese Denkweise bedeutet, konkreter gesagt, den guten Teil des Menschen vom
bösen zu trennen und dann den letzteren unter die Kontrolle des ersteren zu
bringen: Die Vernunft oder das Persönliche sollte die Begierde überwachen. Das

Sein des Egos würde hinter der Frage zurücktreten und ohne weiteres für das

Denken im Ganzen vorausgesetzt werden. Aber kann die Modernisierung das

Selbst des Menschen unangetastet lassen? Hat sie nicht vielmehr das neuzeitliche

Ego als fundamentum inconcussum unerschütterliche Fundament)
zusammenbrechen lassen? Der Blick SÀsekis hat zumindest die Unruhe des menschlichen

Egos erreicht. Ich glaube daher, man würde das Blickfeld des Gedankens

SÀsekis verengen, wenn man ihn so auslegen würde, dass man mit Hilfe der

konstatierten edlen Persönlichkeit den Egoismus regulieren sollte. Eine solche
Auslegungstendenz möchte ich hier humanistisch nennen, deren typische
Vertreter ich in der Literaturströmung Shirakaba-Gruppe Í,­jÎ#n finde, die
direkt auf SÀseki folgte. Ich halte ihren eigentümlichen Optimismus für das

Ergebnis eines Mangels an Nachdenken über das eigene Sein.
Ich will damit allerdings nicht sagen, es gebe keinen Humanismus in

SÀsekis Texten. Ein Humanismus ist bei ihm bis in seine späteren Jahre zu
finden und taucht gelegentlich auf. Wir können in seinem Brief an Isoda Taka

/+`J£ 1915 ein Beispiel finden, die Geisha in KyÀto-Gion /wB war und
auch mit Tanizaki Jun’ichirÀ Bg>%”0Fþ Umgang pflegte. SÀseki bedrängte

sie darin mit dem Begriff der Persönlichkeit jinkaku êl weil sie das

Versprechen der Verabredung mit ihm gebrochen habe.31 Seine Vorhaltungen sind
zwar in der Geisha-Welt als ziemlich yabo GþÞ; unverfeinert) zu beurteilen.
Aber es ist in diesem Fall bedeutsam, dass sich SÀseki auf die Verantwortlichkeit

einer Person beruft. Sein Verhalten ist hier in diesem Sinne humanistisch.

Nebenbei gesagt, stand Isoda einst auch in Verbindung mit Asai. Es war
Asai gewesen, der sie in Gion einen Laden für Kunstgewerbe KyÌundÀ M"2
eröffnen liess. Asai dachte dabei zweifellos an das Maison de l’art nouveau.

Wenn es bei SÀseki immer auch humanistische Gedankengänge gegeben

haben mag, so interessiere ich mich doch mehr für eine andere, sozusagen
posthumanistische Anschauung vom Menschen. Diese sieht den Menschen als ein

AS/EA LXVI•1•2012, S. 103–128

31 NATSUME, 1993–1999, XXIV: 419–420 und 424–425.



120 IT¿ T¿RU

auf die individuelle Persönlichkeit nicht reduzierbares und sich in den verschiedenen

Beziehungen mit Anderen formierendes Wesen an. Ich denke, dass das

letztere für uns, die wir in einer hochtechnisierten Welt wohnen, bedeutsamer als

das erstere. Ich möchte nun über das posthumanistische Menschenverständnis

bei SÀseki sprechen.

Und dann ist der Roman, den der Führer der Shirakaba-gruppe Mushanok
Àji Saneatsu !–65?DÏ2 als humanistisch, gegenüber der bisherigen und

allgemeinen Gewohnheit als ein den Individualismus bejahendes Werk
interpretierte. Aber gerade in diesem Roman kann man den Posthumanismus
entdecken. Die Hauptfigur dieses Romans, Daisuke, ist ein arbeitsloser Gelehrter
kÀtÀ yÌmin Q1yFz"A der soziale Arbeit verachtet und Lektüre und Kunst

geniesst. Der Grund seiner Verachtung der Arbeit liegt darin, dass sich diese

immer nach den Anderen richtet. Dagegen verbleibt nach ihm die Liebe zur
Kunst als eine selbstgenügsame Tätigkeit im Liebhaber selbst. Daisuke ist
offensichtlich Individualist im Gegensatz zu seinem Vater, der noch auf der Basis der

Ie-Gemeinschaft tätig ist. Aber der Individualismus von Daisuke hat kein festes

Fundament, sondern ist vielmehr als in den Beziehungen mit den Anderen
begründet anzusehen. Denn sein “arbeitsloses” Leben wird finanziell von seinem
Vater und Bruder als Geschäftsleuten unterstützt und ihm ist zudem von seiner

Familie die Rolle der Sicherung im Falle eines unvorhergesehenen Todes seines

Bruders zugedacht. Die Geschichte von Und dann beginnt, als der Sohn des

Bruders schon gross und also Daisukes Rolle der Familiensicherung unwichtiger
geworden ist. Daisuke wird dann der Auftrag gegeben, eine für seine Familie
bedeutsame Ehe zu schliessen. Aber er lehnt eine solche Heirat ab. Das würde
nämlich konkret bedeuten, die unglückliche Frau Michiyo, die Schwester seines

toten Freundes und jetzt die Gattin seines anderen Freundes Hiraoka, diesem
wegzunehmen, obwohl Daisuke selbst einst die Heirat von Michiyo mit Hiraoka
vermittelt hat. Diese gesellschaftlich zu verurteilende Handlung beraubt Daisuke
seiner finanziellen Grundlage und führt ihn in den Untergang. MushanokÀji sagt

nun, dieser Roman wolle durch die Tragödie des von der Gewohnheit verurteilten

Individuums den Individualismus als solchen loben. 32 Ich sehe aber im
Gegenteil hier eine ironische Haltung gegenüber dem Individualismus. Der
bejahende Grund der Wegnahme der Frau gegenüber der Tradition liegt darin,
dass es für die Liebe als individuelles Gefühl natürlicher wäre, Michiyo aus ihrer
schon verblassenden Ehe zu befreien. Dies wird auch konkret als Daisukes
Erinnerung beschrieben, da nämlich Daisuke einst Michiyo geliebt hatte. Nach

32 MUSHANOK¿JI, 1987: 330.

AS/EA LXVI•1•2012, S. 103– 128



NATSUME S¿SEKI UND DIE ZWECKLOSIGKEIT DES LEBENS 121

der Auslegung von MushanokÀji würde die Natur, die sich in dieser Liebe
zwischen den beiden Individuen zeigt, den Individualismus zu etwas Allgemeingültigem,

nämlich dem Humanismus, erheben. SÀseki stellt sich jedoch diese

Erinnerung keineswegs als real vor, sondern vielmehr als eine retrospektive
Konstruktion. Gerade nach der Szene der Bestätigung der Liebe von Daisuke
und Michiyo zueinander schreibt SÀseki: Daisuke “erwachte dann aus dem

Traum.”33 Daisuke beginnt dann im wirklichen Konflikt zwischen seiner Familie
und Hiraoka zu leiden. Deshalb ist die Vorstellung des der Tradition Widerstand
leistenden Individuums nicht als ein Lob des Individualismus durch die tragische
Katharsis zu verstehen, sondern sie zeigt, dass das Sein eines extremen
Individualisten wie Daisukes nicht anders ist als eine sich auf den gesellschaftlichen
Verhältnissen gründende Erfindung. In diesem Sinne bin ich der Meinung, dass

in Und dann eine Ironie des Individualismus, und des Weiteren des Humanismus,

zum Ausdruck kommt.
Die posthumanistische Anschauung in Und dann sieht den Menschen als

einen sich wurzellos in den Beziehungen mit den Anderen verwandelnden an.

Ihre Ausformung ist bereits in SÀsekis früherer Schaffenszeit, z.B. in
Bergarbeiter KÀfu [ 1908) zu finden, doch behauptete der Humanismus zu

dieser Zeit noch eine Dominanz wie in Herbstwind Nowaki Gþ6 1907), der
das von der edlen Persönlichkeit bestimmte Schicksal des armen Intellektuellen
Shira’i DÀya behandelt. Ich vermute jedoch, dass die posthumanistische
Anschauung im Lebenslauf SÀsekis allmählich stärker wird. Dabei möchte ich auf

Bis zur Tagundnachtgleiche Higansugi made èF~Eô 1912)34 verweisen,
weil sie hier sowohl im Inhalt als auch in der Komposition des Romans
offensichtlich

AS/EA LXVI•1•2012, S. 103–128

erscheint.
Das Thema dieses Romans ist Eifersucht. Die Hauptfigur Sunaga IchizÀ

wohnt mit seiner Mutter zusammen und beide vertrauen einander. Die Mutter
hofft, dass seine Jugendfreundin Chiyoko auch seine Frau werden würde. Aber
Sunaga kann zu Chiyoko keine Liebe, sondern bloss Freundschaft empfinden.
Die Situation verändert sich allerdings, als ein gutmütiger und munterer Jüngling
namens Takagi als Bräutigamsbewerber von Chiyoko auftritt. Nun kann Sunaga

nicht mehr die in sich aufsteigende Eifersucht kontrollieren. Normalerweise
stellen wir uns die Eifersucht so vor: ein Jüngling liebt ein Mädchen. In seinem

Inneren gibt es zuerst eine Liebe als individuelles Gefühl. Aber wenn ein
Anderer dazwischen kommt und mit dem Mädchen freundschaftliche Beziehungen

33 NATSUME, 1993–1999, VI: 271.
34 Vgl. IT¿ 2010: 9–33.



122 IT¿ T¿RU

anknüpft, so entsteht im ersteren auf der Grundlage der vorausgehenden Liebe
die Eifersucht als das zweite Gefühl. Diese normale Aufeinanderfolge kehrt sich
in Bis zur Tagundnachtgleiche um. Die Eifersucht geht der Liebe voraus. Die
Möglichkeit der Liebe von Sunaga zu Chiyoko verwirklicht sich hier zwar nicht.
Aber das geschieht in Kokoro. Das wird verständlich, wenn wir uns fragen, ob
Sensei Shizu einen Heiratantrag gemacht hätte, wenn nicht sein Freund “K”
aufgetreten wäre, der in Sensei Eifersucht erweckt. Sogar ein persönliches Erlebnis

wie die Liebe kann also erst in den Beziehungen mit den Anderen entstehen.

Sunagas Mutter ist in Wirklichkeit aber nicht seine wahre Mutter. Er ist der
Sohn ihres verstorbenen Mannes und einer Dienerin ihrer Familie, die auch

schon tot ist. Die Mutter versucht nun Chiyoko zu Sunagas Braut zu machen,

weil Chiyoko ihre Nichte ist. Dadurch möchte sie ihre eigene Abstammung mit
der ihres Mannes verbinden und das Mutter-Sohn-Verhältnis wieder herstellen.
Die Umstände seiner Geburt, die Sunaga unbekannt waren, schaffen ein neues

Verhältnis zwischen ihm und Chiyoko und stellen so eine neue Situation her.

Wenn das Verhältnis seines Vaters mit jener Dienerin auch als ein Produkt
vergangener Verhältnisse anzusehen ist, so sind doch unzählige und unbestimmbare
Beziehungen hinter den jetzt in Erscheinung tretenden verborgen. Wenn wir auf
diesen Sachverhalt blicken, können wir in der Tiefe des Menschseins als eines

durch Beziehungen geformten Wesens eine unergründliche Dunkelheit erkennen.

In Bis zur Tagundnachtgleiche gibt es eine Szene, in der Sunaga Leonid
Andreevs Roman Der Gedanke liest. In diesem wird erzählt, wie ein normaler
Jugendlicher unter gewissen Umständen zu einem wahnsinnigen Mörder werden
kann. Diese Geschichte lässt Sunaga schaudern. Es handelt sich dabei um nichts
anderes als die Empfindung des sich hinter den Beziehungen verbergenden

Abgrundes des Menschen.
Bis zur Tagundnachtgleiche ist nicht nur inhaltlich, sondern auch von

seiner Komposition her interessant. SÀseki strukturiert das Werk absichtlich in
Form einer Serie von sechs Novellen. Das Werk als Ganzes wird in der personalen

Perspektive von KeitarÀ gebündelt, einer der Figuren dieses Romans. Seine

Sicht, nämlich die Einheit des Werkes, ist demzufolge nicht transzendent,
sondern bewegt sich mit den anderen Figuren auf derselben Ebene, von wo aus

die ganze Geschichte nicht mehr überblickt werden kann. KeitarÀ ist kein besonderer

Jugendlicher, sondern eher durchschnittlich, und seine Durchschnittlichkeit
lässt in ihm eine romantische Sehnsucht entstehen. Er hört den Worten der
anderen Figuren Sunaga, Chiyoko und Sunagas Onkel Matsumoto zu, kann aber

als ein begrenzter Zuhörer nicht die weiteren Entwicklungen der Ereignisse
voraussehen. Er beobachtet Sunagas Verwicklungen wie die obengenannte

AS/EA LXVI•1•2012, S. 103– 128



NATSUME S¿SEKI UND DIE ZWECKLOSIGKEIT DES LEBENS 123

Eifersucht. Aber er kann gar nichts machen, sondern nur zuschauen. SÀseki
konzipierte den Roman bewusst aus dieser beobachtenden Perspektive des

Charakters KeitarÀ Das folgende Zitat findet sich am Schluss:

KeitarÀs Abenteuer begann mit einer Geschichte und endete mit einer anderen. Die Welt,
die er kennenlernen wollte, war zunächst nur in der Ferne sichtbar. Seit kurzem lag sie

sichtbar vor seinen Augen. Aber bis zum Ende ähnelte er einem Aussenseiter, der weder in
die Welt hinausgehen, noch eine Rolle darin spielen konnte. Seine Rolle war die in der Art
eines Beobachters, der ständig einen Telefonhörer an sein Ohr drückt, um der “Welt”
zuzuhören.

AS/EA LXVI•1•2012, S. 103–128

35

Die Endlichkeit der Perspektive KeitarÀs wird von der Polyphonie dieses
Romans verstärkt. Die drei Novellen in der ersten Hälfte des Romans sind die
Geschichten, die KeitarÀ selbst erlebt. Aber in den letzten Novellen vernimmt er

die durch die anderen Figuren erzählten Geschichten. Im Ganzen klingen daher
pluralistische Stimmen, und jede Figur, einschliesslich KeitarÀ kann nur in
ihrem beschränkten Blickfeld die Dinge beobachten. Demzufolge versinkt das

Wesen des Sachverhalts hinter der Vielzahl von Stimmen.

Worin besteht die Beziehung eines solchen endlichen Blicks zu der
posthumanistischen Denkweise, die man wieder in den darauffolgenden Romanen
Wanderer KÀjin >|ê 1913) und Kokoro entdecken kann? Um diese Beziehung
zu klären, möchte ich auf das Begriffspaar “das kritische Werk” hihanteki
sakubutsu ©@…,´Œ(™ und “das mitfühlende Werk” dÀjÀteki sakubutsu õ
,´Œ(™ zurückgreifen, das SÀseki in seiner wissenschaftlichen Schrift Literarische

Untersuchungen Bungakuron·–A 1907) eingeführt hat. “Das kritische
Werk” setzt eine edel gesinnte und reflektierende Persönlichkeit des Erzählers
als Grundlage der Rede voraus. SÀseki drückt dies folgendermassen aus: In
diesem Werk

muss der Schriftsteller in sich eine grossartige und starke Persönlichkeit besitzen, und aus

dieser heraus seine Kenntnisse, Urteile und Beobachtungen auf die Leser ausstrahlen, die,
ohne ein unzufriedenes Wort zu äussern, sich überzeugen lassen und sich vor dem

Schriftsteller verneigen. 36

Dies würde sich auf eine allgemeine Humanität beziehen und kann, darauf
gründend, als humanistisch bezeichnet werden. Ein diesbezüglich typischer Roman
ist Herbstwind, obgleich ich hier nicht dessen literarischen Wert beurteilen

35 NATSUME, 1993–1999, VII: 344.

36 NATSUME, 1993–1999, XIV: 396.



124 IT¿ T¿RU

möchte. “Das mitfühlende Werk” auf der anderen Seite lässt im Gegensatz dazu,
von der Gerechtigkeit oder der Unparteilichkeit weit entfernt, den Erzähler mit
den Figuren zusammenspielen, selbst wenn diese nicht so klug sein mögen. Eine
solche Erzählung hat ihren Standort nicht in der Grösse des Persönlichen,
sondern bewegt sich auf der Ebene der Figuren. Bis zur Tagundnachtgleiche gehört
zu dieser mitfühlenden Kategorie. Der Posthumanismus betrachtet den
Menschen, ohne die allgemeingültige Humanität als seinen Standpunkt vorauszusetzen,

als ein durch die Verhältnisse geformtes Wesen. Wenn der posthumanistische

Erzähler seinen eigenen Standpunkt ausserhalb der menschlichen
Beziehungen setzen würde, könnte er sich selbst nicht als posthumanistisch
ansehen. Die posthumanistische Denkweise wäre in diesem Fall inkonsequent.
Ihre Radikalisierung führt demzufolge den Erzähler notwendig in die
Beziehungen hinein, in denen sich dieser selbst wie die erzählten Figuren herausbildet.
Das posthumanistische Werk muss daher mitfühlend sein.

Ich habe oben gesagt, dass die posthumanistische Anschauung für unsere

Zeit wichtiger ist. Die Wichtigkeit hängt davon ab, wie diese Zeit zu denken ist.
Nach meiner Meinung befindet sich die Welt unserer Tage in einer Gefahr. Ich
meine damit nicht das gefährliche Ereignis, das oft wirklich in der Welt geschehen

kann. Was ist dann die Gefahr? Sie ist in meinem Sinne eine seltsame Struktur

oder Erscheinungsweise des Seienden in der heutigen Welt als solche. Das ist
die Zwecklosigkeit, die die Modernisierung verursacht, wie der Titel dieses

Aufsatzes lautet. Die Modernisierung ist nichts anderes als die unaufhörliche
Entwicklung der Technik, deren Grundbewegung in der Nützlichmachung des

Seienden besteht. Das Nützliche ist ein Mittel und besitzt solange unausweichlich

die Vorstellung eines Zwecks. Es ist das Mittel für etwas Anderes mit
seinem Zweck. Die moderne Technisierung trägt in sich aber wesentlich den

radikalen Grundzug, alles Seiende als Nützliches vor- und darzustellen. Ein
Seiendes bezieht sich als Mittel auf ein anderes als Zweck, dieses zweite ist aber

auch nur als Mittel auf ein noch anderes bezogen, dieses dritte auf das vierte und
so weiter. Diese Bewegung nimmt daher kein Ende. Es scheint zwar nicht
unmöglich, diesen endlosen Mittel-Zweck-Zusammenhang zu unterbrechen, und er
ist auch wirklich beendet worden. Besonders das neuzeitliche Denken hat dem
Menschen die Stelle des Endzwecks zu geben versucht. Dieser humanistische
Versuch wird heute noch wiederholt, um mit der darauf gründenden Ethik den

Wettlauf um die Atomtechnik usw. zu stoppen. Die Technisierung kann aber

leicht dem Menschen diese Stelle eines Endzwecks wegnehmen. Der Mensch
wird wie jedes andere Seiende in die Bewegung der Nutzbarmachung gestellt
und zu irgendeinem Zweck aufgefordert. Diese Bewegung verschluckt auf ihre

AS/EA LXVI•1•2012, S. 103– 128



NATSUME S¿SEKI UND DIE ZWECKLOSIGKEIT DES LEBENS 125

Art und Weise sogar den Humanismus als eine nützliche Erfindung. Dieser gerät
demnach auch in die endlose Kette von Mittel und Zweck. Solange die Bewegung

der Nutzbarmachung und der Nützlichkeitserwägungen nirgends das letzte
Telos erreichen kann, wird man sagen müssen, dass sie im Ganzen grundsätzlich
zwecklos ist. Die moderne Technik erzeugt zwar viel Verwertbares. Aber dessen

Nützlichkeit muss als Schein gelten, sofern der Zweck prinzipiell ausbleibt. Die
Radikalisierung der Nützlichkeit macht gerade wegen der Radikalisierung selbst

die Nützlichkeit als solche sinnlos – diese paradoxe Lage ist es, in der wir uns in
der Gegenwart befinden.37

Die posthumanistische Anschauung SÀsekis passt in diese Grundsituation
von heute hinein, insofern sie den Menschen als einen durch Beziehungen
geschaffenen interpretiert. Die allgemeine Persönlichkeit oder die Humanität, die
das kritische Werk ermöglichen, sind die Quelle, aus der das allgemeingültige
Urteil resultiert. Die Humanität kann daher allem Seienden seinen angemessenen

Ort und seine Richtung, also seinen Zweck geben. SÀseki hat verstanden, dass

eine solche Persönlichkeit mit dem Fortschritt der Wissenschaften und der
darauf gründenden Technisierung immer mehr unmöglich wird und statt ihrer
der Mensch mit seiner tiefabgründigen Angst auftritt. Z.B. IchirÀ der Held des

Wanderer sagt:

Die Angst kommt von der Entwicklung der Wissenschaft her. Die unaufhörlich
fortschreitende Wissenschaft hat uns nicht einmal erlaubt, auch nur einen Moment anzuhalten.

Vom Gehen mit den Füssen kam es zur Rikscha, von der Rikscha zur Kutsche, von dieser

zur Eisenbahn, von dieser zum Auto, dann zum Luftschiff, dann zum Flugzeug … so

können wir keine Ruhepause mehr haben. Wir wissen nicht, wohin wir schliesslich gebracht

werden. Es ist sehr schrecklich.38

Er ist sich bewusst: “was er auch immer tun mag, kann es zu keinem Zweck
noch Mittel werden. Er hat nur Angst.”39 Wie kann der Mensch inmitten dieser
Angst leben, die die Leere der Nützlichkeit durch den Verlust des Zwecks mitgebracht

hat? Die posthumanistische Erzählung in SÀsekis “mitfühlendem” Werk

AS/EA LXVI•1•2012, S. 103–128

enthält diese Frage, die unsere eigene ist.
Das Schlüsselwort von Gras am Wegrand Michikusa Fƒ9y 1915), dem

autobiographischen Roman aus SÀsekis späteren Jahren, ist katazukanai (w à
ÿÙ ‘nicht zu beenden oder beseitigen’). Es bedeutet gerade die Zwecklosig-

37 Vgl. IT¿ 2003: 176– 191.

38 NATSUME, 1993–1999, VIII: 395–396.

39 NATSUME, 1993–1999, VIII: 394.



126 IT¿ T¿RU

keit. Seine nicht zu beendende Welt steht unserer heutigen näher als die von
Wanderer oder Kokoro, die jeweils mit dem Tode des Helden endet, d.h.
eschatologisch ist. Im Gegensatz dazu treten in Gras am Wegrand die Hauptfigur

KenzÀ SÀsekis Abbild) und seine Frau Sumi, seine Schwester Natsu und

sein Bruder ChÀtarÀ auf, die alle trotz der Nähe des Todes noch nicht tot sind.
Der Raum, in dem alle schweben, ist weder eschatologisch noch durch eine
andere Teleologie strukturiert. Er ist ein öder Ort. Es gibt keinen tragischen

Schluss wie in Kokoro. Er wird aber gerade deswegen noch endlicher. Denn hier
gibt es nur eine abgrundtiefe Verzweiflung, aus der eben der Tod nicht retten
könnte.

Ein anderes Schlüsselwort von Gras am Wegrand ist Geld. KenzÀ als
Intellektueller trägt in sich die Leidenschaft, etwas Grosses zu schaffen.
Bedauerlicherweise lebt er allerdings in einer Wirklichkeit, in der sein Pflegevater
Shimada, mit dem es zum Bruch gekommen ist, und seine gleichfalls von
diesem getrennte Pflegemutter Tsune wie Gespenster auftreten und wegen Geld
KenzÀ quälen. Diese beiden Alten leiden auf ihre Weise ebenso unter der eigenen

Geldgier. Natsu bittet KenzÀ immer um Taschengeld und in dem Plot auch

um dessen Erhöhung. Von diesem Geld wird ihr fast alles von ihrem Mann
weggenommen, aber trotzdem kauft sie aus dem wenigen Rest ein Geschenk anlässlich

der Geburt von KenzÀs Baby. Natsu lebt unvernünftig. KenzÀs Schwiegervater

war einst reich, ist jetzt aber heruntergekommen, so dass er KenzÀs alten

Mantel von Sumi bekommt und KenzÀ darum bittet, für seine Schulden zu
bürgen. KenzÀ lehnt ab, aber statt seines Vaters macht er selbst Schulden und
schreibt literarische Texte, um Geld zu verdienen, so dass auch er in diesen

Strom von Geldgier und -not gerät. Er muss selbst in sich gehen und wird sich
schmerzlich bewusst, dass er sich von seinem Umfeld kaum unterscheidet.

Die Gier nach Geld ist eine Gestaltung des Selbstbewusstseins, das als das

Wesen der Moderne in Ich der Kater kritisiert wird. Das Geld produziert
Unterschiede zum Anderen und gibt Macht. Diese Gier mit den daraus entstehenden

Differenzen kann aber dem Selbstbewusstsein keine feste Identität geben,
sondern verwickelt es in die Beziehungen mit Anderen und peinigt es weiter. Sie hat
kein Ende und nimmt endlos zu, anders als die Begierde nach Essen oder der
Geschlechtstrieb. In der Geldgier gibt es keinen Zweck, der das Handeln
vervollständigen könnte, sondern nur vergebliche Mühe. Die Vorstellung des Geldes in
Gras am Wegrand ist die von einer nicht zu beendenden Welt. Sie drückt in der

Konkretisierung der endlosen Vermehrung der Begierde die Verzweiflung über
die Zwecklosigkeit in der modernisierten Welt aus:

AS/EA LXVI•1•2012, S. 103– 128



NATSUME S¿SEKI UND DIE ZWECKLOSIGKEIT DES LEBENS 127

KenzÀ entschloss sich, für immer in der Unbehaglichkeit weiter zu leben. Er hoffte nicht
darauf, dass der Verlauf eine natürliche Erlösung bringen könnte.40

Gras am Wegrand ist die Geschichte des Verzichts. Dieser Roman ist für mich
jedoch das faszinierendste von SÀsekis Werken. Dafür habe ich einige Gründe,
möchte aber zum Schluss nur einen erwähnen. Dieser liegt in der Redlichkeit des

Verzichts. Das Gegenteil zum Verzicht bedeutet Hoffnung auf Erlösung. Die
verschiedenen Mythen der Erlösung, die die Menschheit seit alters her produziert

hat, einschliesslich desjenigen der Humanität, haben einen transzendenten

Punkt als Grundlage ihrer Erzählung, von dem aus man die Beteiligten
überblicken und alle Dinge beurteilen kann. Sie fragen aber meist nicht nach dem
Seinscharakter dieses Standpunktes und neigen als Ideen zur Überzeitlichkeit,
obwohl sie selbst grundsätzlich erfunden, also zeitlich sind. Im Gegenteil dazu

nimmt der posthumanistische Blick denselben Horizont wie die unter den
Beziehungen leidenden Menschen ein und durchschaut die Fiktionalität der dort
immer wieder artikulierten Mythen. An diesem Ort mit den sich hier Quälenden

mitleidend und fortwährend zu bleiben, auch wenn es noch so enttäuschend und
trostlos sein mag – die Redlichkeit dieser Lebensart beeindruckt mich sehr. In
Gras am Wegrand und dem folgenden Roman Licht und Dunkelheit treten die
Menschen in ihrer Seinswürde hervor. Das verhält sich vermutlich immer so,

wenn es mit einem redlichen Blick geschieht.

Ich habe von einem bekannten Marx-Forscher gehört, dass der Mythos der
Revolution bereits für diesen Denker eine Enttäuschung war, als er jeden Tag im
British Museum verschiedene Belanglosigkeiten wie den Fahrplan von Droschken

usw. notierte. Weiter habe ich gehört, Marx habe den Kapitalismus als eine

Art von Krebs angesehen und sich die Frage gestellt, wie man mit dieser

unheilbaren Krankheit zusammen leben könnte. Ich deutete am Anfang eine
geheime Verwandtschaft zwischen SÀseki und Marx an. Das hängt mit meiner
Erinnerung an die von jenem Forscher angeregten Vorstellung zusammen,

SÀseki habe an demselben Ort wie Marx gewohnt. Ich stelle mir auch die weitere

Frage, was dieser Ort der Redlichkeit ist. Sie verbindet mich immer noch mit
SÀseki auch 100 Jahre nach seinem Tode.

AS/EA LXVI•1•2012, S. 103–128

40 NATSUME, 1993–1999, X: 240.



128 IT¿ T¿RU

Literaturverzeichnis

ASAI ChÌ #uÅ
1900 “Paris ShÀsoku Yr#¸Ÿ ” In: Hototogisu cPP6A Bd. 3. H. 9,

S. 38–40.
ASAI Mokugo #uÅU@Î

1900 “Paris ShÀsoku Yr#¸Ÿ ” In: Hototogisu cPP6A Bd. 4. H. 1,
S. 29–32.

ET¿ Jun "<$#
1970 SÀseki to sono jidai %a.#ýò r Bd. 2. TÀkyÀ: ShinchÀ-sha.

ITÀ TÀru:<é
2003 Te toshite no ningen {ýìû êKÃ TÀkyÀ: Heibon-sha.

2010 “Shinen o nazoru gengo $!$%'ÿó @0@Î ” In: Tsukurukoto no
Nihon kindai Œ èý \F KyÀto: SekaishisÀ-sha, S. 9–33.

MUSHANOK¿JI Saneatsu !–65?DÏ2
1987 MushanokÀji Saneatsu zenshÌ !–65?DÏ2˜Lö Bd. 1. TÀkyÀ:

ShÀgakukan.
MORI ¿gai S>F
1971 ¿gai zenshÌ S>F˜Lö Bd. 1. TÀkyÀ: Iwanami-shoten.

NAGAI KafÌ "hÅ9§NØ

1964 KafÌ zenshÌ 9§NØ˜Lö Bd. 9. TÀkyÀ: Iwanami-shoten.
NATSUME SÀseki ?-%a.#
1993–99 SÀseki zenshÌ%a.#˜Lö 29 Bde. TÀkyÀ: Iwanami-shoten.
1996 Ich der Kater. Übersetzt von Otto PUTZ. Frankfurt a. M./Leipzig: Insel

Verlag.
OKAKURA Tenshin Ñ9Yó
1979 Okakura Tenshin ZenshÌÑ9Yó˜Lö Bd,. 3. TÀkyÀ: Heibon-sha.

TAKEDA Katsuhiko !–+` –
2002 SÀseki London no yado %a.#[– ï TÀkyÀ: Kindai bungei-sha.

AS/EA LXVI•1•2012, S. 103– 128


	Natsume Sōseki und die Zwecklosigkeit des Lebens als das Wesen der Modernisierung

