Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 66 (2012)

Heft: 1

Artikel: Natsume Sseki und die Zwecklosigkeit des Lebens als das Wesen der
Modernisierung

Autor: Tru, It

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-283439

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-283439
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

NATSUME SOSEKI UND
DIE ZWECKLOSIGKEIT DES LEBENS
ALS DAS WESEN DER MODERNISIERUNG

Itd Toru, Kyoto Institut fiir Technologie

Abstract

This paper identifies as a starting point of Natsume Soseki’s writing the consciousness of loss of
life’s basis, brought about by modernization since the Meiji-restoration. The sensuality of the fe-
male figures emerging in his novels 1s explored as a concrete expression of that life abyss, a theme
absent in the works of his contemporary, the painter Asai Chii, who accepted also the arts at the
end of the 19® century. The paper examines Soseki’s two ways of writing novels, in order to
analyze his answers to that problematic collapse: the humanistic and the post-humanistic approach.
While the former establishes a transcending point of view from which an author could regulate the
process of events critically, the latter position remains in the same perspective as that of emerging
figures and bears with their destiny as being its own. In conclusion it is suggested that the post-
humanistic way — often noticed in Sdseki’s later works — suggests how to exist in the industrnialized
world today, where the purposefulness of being is ultimately defeated by a radically utilitarian
technelogical world.

Natsume Soseki (E H ik 41) ist ein reprisentativer Romanschriftsteller und
Intellektueller der japanischen Moderne, wie Mori Ogai (£ K& 41 ), dessen
Gedenkstitte in Berlin steht.! Viele seiner Werke sind in européische Sprachen,
auch ins Deutsche, tibersetzt. Der Ausgangspunkt dieses Aufsatzes ist die Be-
ziehung zwischen Soseki und Europa, allerdings nicht Deutschland wie im Fall
Ogais, sondern England und Frankreich. Ein solcher Anfang ist weder neuartig

1 Dieser Aufsatz ist eine iiberarbeitete Version eines Vortrags, der erstmals am 12. Mai 2010
an der Universitiit Heidelberg und dann am 18. Mai 2010 an der Mori-Ogai-Gedenkstiitte
der Humboldt-Universitit zu Berlin gehalten, und ein Jahr spiter, am 31. Mai 2011 mit
emigen Verdnderungen an der Universitit Ziirich wiederholt wurde. Fiir dessen Entstehung
danke ich herzlich Dr. Iijima Shoji (Heidelberg), Dr. Edda Binder-Iijjima (Heidelberg), Fran
Beate Wonde (Berlin), und Dr. Simone Miiller (Ziirich).

AS/EA LXVI=1-2012, S. 103128



104 ITo TORU

noch ungewdhnlich. Denn Saseki wohnte vom 28. Oktober 1900 bis zum 5.
Dezember 1912 in London und hielt sich unterwegs nach [London eine Woche in
Paris auf, nachdem er in Genua in Italien angekommen war. Vor allem das
Leben in London, das Soseki selbst spater als “so ein armes Leben wie das eines
Pudels unter Wolfen? charakterisierte, 1st so ausfiihrlich untersucht, dass ich
keine weiteren historischen Informationen hinzufiigen kann. Ich mochte aber
hier nicht diskutieren, was Soseki in London oder Pans erlebte, sondern was
seine Erfahrungen dort bedeuteten. Um 1900 war London eine der fortschritt-
lichsten Stédte in der Welt, wo die U-Bahnlinien wie “Spinnenbeine” verliefen,
wie Soseki es selbst ausdriickte.? In Paris andererseits fand damals die Weltaus-
stellung statt, die Soseki kurz vor ithrem Ende besuchte, worauf ich spiter
zurtickkommen werde. Die Weltausstellung ist ein Symbol der Modernisierung.
Mein Nachdenken wird also diese Richtung einschlagen. Das heisst, ich moéchte
danach fragen, wie Soseki die Moderne annahm und was uns seine Akzeptanz
der Modernisierung zeigen kann. Ich tithre zunéchst ein Beispiel dafiir an.

Die frithe Novelle Carlyle House (Karairu hakubutsukan 71— 7 1 ) Ly
5, 1905) beschreibt Sosekis Besuch des historischen Hauses von Thomas Car-
lyle. Es steht im Luxuswohnviertel Chelsea, das damals noch nicht zur Innen-
stadt von London gehorte. Es ist wichtig zu wissen, dass Chelsea, auf das Soseki
tiglich vom anderen Themseufer aus blickte, damals noch ein Vorort war. Denn
Carlyle floh vor den verschiedenen Gerduschen der Stadt in jenes Haus. Dieses
war fir thn ein Asyl gegen die Stadt und die Modernisierung, dhnlich wie es das
Haus einer Dirne in Tamanoi (5@ #f) fir Nagai Kafu (7K 375 &) in Romanze
ostlich des Sumidagawa (Bokuto kidan S5 #5735, 1937) war, dessen Hauptfigur
dorthin vor dem Léarm des Radios floh.# Nicht nur, dass Carlyle in dieses Haus
floh, sondern er baute zusatzlich noch ein sonderbares Dachzimmer darin. Dazu
dussert sich Soseki wie folgt:

Wozu bemiihte sich Carlyle, dieses dem Himmel nahe Zimmer zu besorgen? Er war schnell
wie das Blitzlicht, wie seine Schrift zeigt. Seine Hitzkopfigkeit gab ithm, scheint mir, keine
Grossmiitigkeit, die thn von den unhéflichen Gerduschen um ihn herum hitte befreien und
in Gelassenheit schreiben lassen kénnen. Die Stimme des Klaviers, des Hundes, des Huhns,

des Papageien — alle Stimmen reizten seine empfindlichen Nerven und trieben thn in einen

2 NATSUME, 1993-1999, IX: 14.
NATSUME, 1993-1999, II. 3.
4 Nagal, 1964: 129

8]

AS/EA LXVI=1-2012, 8. 103128



NATSUME SOSEKI UND DIE ZWECKLOSIGKEIT DES [.LEBENS 105

heftigen Schmerz, so dass er endlich im dritten Stock, dem Dachzimmer, seine dem Himmel

niichste und dem alltiglichen Leben fernste Wohnung suchen musste. >

Carlyles Bemiihungen waren jedoch vergeblich:

Der Laut des Klaviers horte zwar auf. Die Stimme des Hundes, des Huhns und des Papa-
geien konnten ihn nicht mehr erreichen, so wie er erwartet hatte. Aber er hatte, als er unten
wohnte, nicht geahnt, dass thm das Gelédute der Kirchen, das Pfeifen des Eisenbahnzugs und
die aus der Ferne kommenden unbestimmten Gerdusche der Menschenwelt wie Fliiche

nachfolgten und ihn wie frither stindig peinigten.®

Obgleich Carlyle der Stadt L.ondon zu entflichen versucht, kann er sich nicht
davon befreien, wohin er auch immer gehen mag. Das ldsst uns tiber das Ver-
hiltnis zwischen der Moderne und den Intellektuellen einschliesslich Saseki
nachdenken. Viele der Intellektuellen und Kiinstler in dieser Zeit begannen die
grundlegenden Veridnderungen des Menschenlebens durch die Modernisierung
zu empfinden und die Stadt zu verlassen. Der Mensch kann sich jedoch nicht
von den Problemen der Modernisierung befreien, was immer er auch tun mag.
Deutet das Carlyle House, das Soseki sich anschaute, nicht auf diesen Sachver-
halt? Soseki bezeichnet es in seiner Novelle als ein “exakt viereckiges Haus™
und sagt, “Das Viereck scheint mir das wesentliche Attribut dieses Hauses zu
sein.”® Ich assoziiere dieses Viereck mut dem eines modernen Gebidudes, das
spétestens in den zwanziger Jahren auch in Japan erscheinen wird.

Im Bezug auf das Entflichen der Moderne mochte ich auch das Fahrrad
erwahnen, weil es damals ein Mittel war, von der Stadt, die schon durch die
Industrialisierung fur das Wohnen unangenehm geworden war, weg in den
gesunden Vorort zu fahren, und zwar aus eigener Kraft. Saseki tibte im Herbst
1902 1in London das Fahrradfahren, weil es ithm einer seiner Bekannten fiir seine
geistige Gesundheit empfohlen hatte. Am Anfang des 20. Jahrhunderts wurde
das Fahrrad in Japan eingefuihrt und bereits eine Generation nach Soseki gab es
nicht wenige, die schon in der Kindheit das FFahrradfahren gelernt hatten. Es war
aber fiir Soseki als einem vor der Meiji-Restauration Geborenen gar nicht leicht,
diesen neuen Apparat unter Kontrolle zu bringen. Er beschrieb in Das Tagebuch
des Fahrrads (Jitensha nikki BH¥45 H5C, 1903) komisch und selbstironisch

NATSUME, 1993-1999, II. 40.
NATSUME, 19931999, II. 42.
NATSUME, 19931999, II. 35.
NATSUME, 1993-1999, II. 38.

oo ~1 o LA

AS/EA LXVI=1-2012, S. 103128



106 ITo TORU

seinen Kampf mit diesem.® Obwohl das Fahrrad ein Mittel zur Flucht aus der
industrialisierten Stadt war, 1st es nichts anderes als ein Produkt der Moderni-
sierung, das sich mit dem Gummireifen von Dunlop ausgebreitet hat. Das
Entflichen mit diesem Ding kann daher nicht aus der Moderne herausfiihren.
Sosekis Kampf mit dem Fahrrad erscheint als ein vergebliches Strduben des
Menschen, der sich im Spinnennetz der Moderne verfangen hat.

Soseki zog funfmal in London um, und es war in der Zeit, als er in seiner
letzten Pension wohnte, dass er die Herausforderung mit dem Fahrrad annahm.
Noch heute stehen alle Gebidude, in denen er wohnte, bis auf das dritte. Jede
Pension hat bei Soseki Erinnerungen hinterlassen, aber ich méchte hier nur die
zweite erwdhnen, deren Adresse 85 Priory Road, West Hampstead lautete. Es ist
diese Pension, die spiter in Kleine Stiicke an langen Tagen (Eijitsu shohin 7K H
/MY, 1909), vor allem in den Abschnitten “Die Pension” (“Geshuku” [F78&)
oder “Der Geruch der Vergangenheit™ (“Kako no nioi” & 2: (D &) 1) dargestellt
wurde. Soseki hat die Atmosphédre darin als “die glinzend dunkle Holle”
bezeichnet!®, die aus den komplizierten Verhéltnissen der Vermieterfamilie her-
rithrte. Etd Jun (YL.J#7E), ein hervorragender Soseki-Kenner, hat diese trostlose
Dunkelheit mit dem Abgrund des L.ebens verbunden, den er in Sosekis Texten
entdeckt hatte.!! Nach neueren historischen Untersuchungen gibt es aber einen
Unterschied zwischen dem damaligen Tatbestand und der Beschreibung in
Kleine Stiicke an langen Tagen. In diesen spricht die Pensionswirtin z.B.
tfliessend “die Sprache des Stidens”, d.h. Franzdsisch. Dies verweist aber dem
Historiker Takeda Katsuhiko zufolge in Wirklichkeit auf die Vermieterin der
letzten Pension.2 Die Frau von der “85 Priory Road” ist bisher in Japan als Miss
Milde englisch ausgesprochen worden. Nach Takedas Untersuchung war sie eine
judische Deutsche, so dass thr Name demnach deutsch ausgesprochen werden
sollte!3.

In der Nihe dieser Pension steht das damalige Haus von Sigmund Freud,
jetzt ein Museum. Freud, der damals bereits an Krebs litt, emigrierte 1938 aus
Wien nach London und starb dort im darauftolgenden Jahr. Da waren seit
Sosekis Weggang aus diesem Viertel mehr als dreissig Jahre vergangen. Es
scheint nicht so schwer zu erraten, warum der Wiener gerade hier wohnte.
Dieses Viertel hiess einmal “JJ town”. Das eine J steht fir “jew”. Wahr-

9 NATSUME, 19931999, XII. 57-70.
10 NATSUME, 19931999, XII: 152
11 ET1H, 1970: 96.

12 Takebpa, 2002: 212.

13  TakebDa, 2002: 65,

AS/EA LXVI=1-2012, 8. 103128



NATSUME SOSEKI UND DIE ZWECKLOSIGKEIT DES [.LEBENS 1077

scheinlich kam Freud hierher aufgrund seiner judischen Beziehungen. Das
andere J steht fur “japanese”. Freud und Soseki stehen hier also fiir diese JJ-
Verbindung.

Freud lasst uns an den Intellektuellen denken, der in der Tiefe der neuzeit-
lichen Vernunft das Unbewusstsein entdeckt hat, aber auch Soseki behandelt in
Tréume aus zehn Nichten (Yume jiva 21, 1908) usw. auf seine Weise das
gleiche Unbewusstsein. Soviel 1ch weiss, erwdhnt Soseki Freud leider in keiner
seiner Schriften. Es gibt aber einen anderen jtidischen Denker, der in London mit
Soseki in Beziehung gebracht werden kann. Es handelt sich um Karl Marx.
Marx kam 1849 nach London, arbeitete dort als Journalist bet The New York
Tribune und schrieb, von Iriedrich Engels unterstiitzt, sein Hauptwerk Das
Kapital. In seinen spiteren Jahren ging er jeden Tag ins British Museum, um
Dokumente des Alltagslebens zu notieren, und starb in London am 14. Marz
1883. Soseki hatte natiirlich keine Moglichkeit, persénlich Marx kennenzu-
lernen, genau so wenig wie im Fall von Freud. Soseki kautie sich zwar eine
englische Ubersetzung von Das Kapital, las es aber nicht. Nur am 15. Mirz
1902, d.h. genau 19 Jahre nach dem Tode von Marx, erwihnte Soseki den
Denker in einem Brief an seinen Schwiegervater. Er schrieb, “Es scheint mir nur
natiirlich, dass eine solche Theorie [von Marx] in der heutigen Welt entstanden
ist, einer Welt, in der es so einen grossen Unterschied zwischen Reichen und
Armen gibt.” Soseki sah London, wo er selbst wohnte, als den Raum an, der
“jedes Jahr viele Talente in den Hungertod zwingt.”!4 Soseki war zwar als
Stipendiat von der Regierung versorgt, aber keinesfalls reich. Die moderne
Gesellschaft, die Soseki beobachtete, scheint mir etwas anders zu sein als die,
die Ogai in Berlin gesehen hatte. Es sind nicht die Antreibenden der Moderni-
sierung, sondern vielmehr die daraus fallenden Leute, die Soseki sah. Ahnlich
wie bei Marx erscheinen die an der Krankheit des Kapitalismus leidenden
Menschen z.B. die Iren, oft auch in den Texten Sosekis. Er besuchte regelméssig
Mr. Craig, weil er wegen seiner Armut auf die Einschreibung an der Universitit
London oder Cambridge verzichten musste. Dieser Shakespeare-Forscher war
Ire. Soseki hielt nach seiner Riickkehr an der Universitat Tokyd Vorlesungen
tiber die englische Literatur des 18. Jahrhunderts. Er nennt darin das England
dieser Zeit “die Welt des gesunden Menschenverstandes™?, in dem Sinne, dass
man alles einfach erkldre, jede romantische Extravaganz vermeide und in der
urbanisierten Stadt wohne. In seinem ironischen Blick taucht gegeniiber den

14 NATSUME, 19931999, XXII: 253,
13 NATSUME, 1993-1999, XVII: 187

AS/EA LXVI=1-2012, S. 103128



108 ITo TORU

zeitgendssischen “gesunden™ Intellektuellen wie Joseph Addison oder Richard
Steele der damalige Romanschriftsteller Jonathan Swift als “eine wahnsinnige
Erscheinung™ !¢ auf. Swift ist ebenfalls in Irland geboren. Sein Hauptwerk
Gulliver’s Travel 1st oft mit Ich der Kater (Wagahai wa neko de aru EE LN
T d %, 1905-1906) verglichen worden, in dem auch Einfliisse von Laurence
Sterne auszumachen sind. Auch Sterne stammt aus Irland. Carlyle, der auf
Sosekis Ich der Kater einigen Einfluss ausiibte, und Robert Stevenson, der
Soseki gefiel, sind keine Iren, sondern kamen aus Schottland, wihrend Addison
ein echter Engliander war. Wihrend das Zentrum des Kapitalismus England und
London sind, richtet sich Sasekis Blick umgekehrt auf periphere Gebiete. Die
Peripherie 1st das Gebiet, dem die Entwicklung des Kapitalismus durch die Aus-
beutung der Arbeitskratt verschiedene Nachteile autzwingt.

Die Tokyo-Vorlesungen, die im 15. Bd. der Gesamtausgabe Sosekis als
Die Literaturkritilc (Bungaku hyoron L2515, 1909) nachzulesen sind, erschie-
nen erst in Februar 1909, als er die Universitidt bereits verlassen hatte und
Schriftsteller geworden war. Als tatsdchliche Vorlesungen hatten sie am 18.
September 1905 begonnen, nach dem Ende des Russisch-Japanischen Krieges.
Am 5. September geschah der sogenannte Hibija-yaki-uchi-jiken (H tE 25T
), ein Aufruhr, der aus der Unzufriedenheit der Biirger dariiber entstan-
den war, dass sich der Sieg Japans nicht gentigend 1m Friedensvertrag widerge-
spiegelt hatte. Dieses Ereignis driickie jedoch sowohl eine Beruhigung dartiber
aus, dass sich Japan von der Furcht vor der Krise der Kolonialisierung durch die
Grossméchte 1in der Welt hatte befreien kénnen, als auch den Stolz des Volks auf
sich selbst. Man nannte damals das sich seit der Restauration industrialisierte
Vaterland /ttokoku (—25[E; einen Staat der ersten Klasse). Jene Vorlesungen
handeln zwar von Literaturgeschichte. Ich meine aber, dass in der Kritik an der
englischen Zivilisation des 18. Jahrhunderts auch Kritik an der eben in Japan
erscheinenden modernen Gesellschaft getibt wird. In dieser Zeit schrieb Soseki
Ich der Kater, in dem viele kritische Ausserungen zur Moderne zu finden sind,
die mit denen von Swift, Carlyle und Sterne verwandt sind. Ich méchte daraus
nur ein Beispiel zitieren:

Das Selbstbewusstsein heutiger Menschen bringt es mit sich, dass unsere Zeitgenossen nur
allzu genau erkennen, welch abgrundtief grosser Unterschied zwischen ihren eigenen Inter-
essen und den Interessen anderer besteht. Und da dieses Selbstbewnsstsein, bedingt durch
das Fortschreiten der Zivilisation, mit jedem weiteren Tag an Schirfe gewinnt, wird es

schliesslich niemandem mehr mdéglich sein, spontan und natiirlich zu handeln. Henley
16  NATSUME, 19931999, XV: 249

AS/EA LXVI=1-2012, 8. 103128



NATSUME SOSEKI UND DIE ZWECKLOSIGKEIT DES [.LEBENS 109

dusserte sich einmal kritisch iiber Stevenson und meinte, dass dieser wegen seiner Unfihig-
keit, sich selbst auch nur fiir einen Moment zu vergessen, gezwungen sei, jedesmal, wenn er
in ein Zimmer mit einem Spiegel trat, sein Abbild darin zu betrachten — dieses Beispiel

1llustriert in bezeichnender Weise den Lauf unserer Zeit.

Diese Meinung vom Protagonisten Herrn Schneutz besagt weiter, dass sich “aus
diesem Grund die Menschen unserer Zeit wie Schniiffler und Einbrecher
benehmen™, und endet mut der Kennzeichnung des weltbeherrschenden
Selbstbewusstseins als “des Fluchs der Zivilisation™ und als “einer durch und
durch idiotischen Entwicklung.””

. |

Auf das Wesen von Sosekis Kritik an der Moderne werde ich spater eingehen.
Zunichst mochte ich von London nach Paris wechseln und Sosekis Reisestrecke
zurlickverfolgen. Sdseki besuchte dreimal in seinem eine Woche dauernden
Aufenthalt die obengenannte Weltausstellung. Er traf in Paris einen Maler aus
Japan, der vor einem halben Jahr fir diese Ausstellung gekommen war. Er hiess
Asai Chii (7&FH8). Die beiden hatten sich schon in Japan kennengelernt,
wahrscheinlich durch Vermittlung von Masaoka Shiki (I [f] T-#7), dem be-
rithmten Haiku-Dichter und einem Freund von beiden, obwohl der Verlauf der
Vermittlung leider nicht mehr historisch bestétigt werden kann. Es blieb micht
nur ber dieser einen Begegnung in Paris. Asai besuchte direkt vor seiner Abfahrt
aus Europa Soseki in London und wohnte knapp eine Woche in Sosekis Pension.
Der Maler skizzierte Soseki auf dem Rasen, und der Schriftsteller beschrieb in
einem spéiteren Vortrag voll Respekt seinen Spaziergang mit Asai in der Stadt.
Nach ihrer Riickkehr unterhielten sie bis zum Tode Asais in 1907 enge freund-
schaftliche Bezichungen. Es war Asai, der fur /ch der Kater einige lllustrationen
malte. Soseki beschrieb andererseits in seinem Roman Sanshiros Wege (San-
shiré —JJEE, 1908) eine Szene von der Ausstellung der nachgelassenen Werke
eines Malers Fukami, oder liess in dem Werk Und dann (Sorekara, €L/ 5,
1909) die von Asai Mokugo (EAFE) gezeichneten Teetassen als Requisiten er-
scheinen, um den Tod seines I'reundes zu betrauern. Mokugo war ein Kiinstler-
name von Asai.

17  NATSUME, 1996: 570571 ( NATSUME, 19931999, T. 531).

AS/EA LXVI=1-2012, S. 103128



110 ITo TORU

Ich moéchte einen Unterschied zwischen den beiden Kinstlern aufzeigen,
aber davor muss ich deren Identitdt oder Gemeinsamkeiten als Grundlage des
Vergleichs bestimmen. Beide besuchten die Weltausstellung und bewunderten
thre Grosse. Gleichzeitig gaben sie, indem sie tiber die Dirftigkeit des japani-
schen Ausstellungsbeitrags klagten, die Niederlage ihres eigenen Landes in der
weltweiten Konkurrenz zu. Hier ist das eindrucksvolle Bekenntnis von Asai zu
zitieren:

Die Ausstellung ist erst neulich im Ganzen eingerichtet worden. Frankreich stellt mit vollem
Stolz seine wunderbar schonen Werke seit den letzten zehn Jahren aus. Die anderen Liander
konkurrieren damit und miteinander. Es ist aber leider nicht zu leugnen, dass die Olmalerei
aus Japan und auch die japanische Malerei am weitesten hinter den auslindischen zuriick-
bleiben. Vor diesen Werken nur stehen zu bleiben, bewirkt, dass ich mich héchst beschamt
fithle. Ich hatte mir vorher vorgestellt, dass ich mich im Museum schimen wiirde, aber ein
solch niederschmetternder Zustand ist noch elender als meine Vorstellung und beleidigt
wirklich das Auge. 1%

Vor allem an dem Satz, “Vor diesen Werken nur stehen zu bleiben, bewirkt, dass
ich mich hochst beschamt fithle”, kénnen wir die bittere Enttiuschung ablesen.
Soseki beschrieb in seinem Tagebuch eine dhnliche Desillusion, wenn auch nicht
so tiefgehend wie bei Asai. Wir kénnen 1n einem solchen Gefithl den Hinter-
grund der Aktivititen von beiden entdecken, d.h. das Bewusstsein der Zugeho-
rigkeit zu dem Staat, der sie nach Europa geschickt hatte. Asai klagt dartiber,
dass Japan als sein Vaterland im internationalen Wettbewerb hinter den euro-
paischen Liandern zurlickbleibt. Die Kunstwerke und die kunstgewerblichen
Arbeiten, besonders die traditionellen, waren bis in die neunziger Jahre in Japan,
entsprechend der Vorliebe fiir japanische Dinge in Europa, wichtige Austuhr-
artikel, die den noch jungen und technisch schwach entwickelten Industrien half
und wodurch ausléndisches Kapital erworben werden konnte. Okakura Tenshin
([f] & K »), der erste Rektor der Tokyodter Hochschule fiir Kunst, appellierte
1894 an die Regierung, die Bedeutung des Kunsthandels fir Japan zu erkennen
und die Notwendigkeit, die Kunsterziehung zu vervollkommen.' Die Kunst war
seiner Meinung nach kein Ausdruck des Individuellen, sondern sie sollte einen
Beitrag zum Staatswohl leisten. Okakura war Mitte der Meiji-Zeit ein Nationa-
list und fiihrte damals mit dem amerikanischen Asthetiker Ernest Fenollosa eine
restaurative Kunstrichtung an, so dass er bei der Griindung seiner Hochschule

18  Asa1iCha, 1900: 38.
19  OKAKURA, 1979: 383,

AS/EA LXVI=1-2012, 8. 103128



NATSUME SOSEKI UND DIE ZWECKLOSIGKEIT DES [.LEBENS 111

kein Seminar tiber europdische Malerei errichtete. Der Olmaler Asai lebte also in
widrigen Zeitumstinden, dennoch teilte er gemeinsam mit Okakura die Idee
eines Beitrags zum Staatswohl durch die Kunst.

Soseki fand weder am Politischen noch am Ideologischen besonderen
Gefallen. Trotzdem vertrat er dieselben Ideen wie Asai und Okakura. Die
Erforschung der englischen Sprache und Literatur und die darauf basierende
Erziehung waren fiir Soseki keine personliche Angelegenheit. In seiner Rede
anlasslich des Gedenkjahres der Hochschule von Kumamoto 1897 bezeichnete
er z.B. die Erziehung als die Basis fiir die Grundlage des Staats und dringte
Lehrer und Schiiler zu weiteren Anstrengungen. Man kann in dieser Rede
dasselbe Bewusstsein ablesen.

Heute befindet sich der Staat in einer Notlage. [...] e starken Weltméchte lanern draussen
nur auf eine giinstige Gelegenheit. [...] Wenn wir hier an der Schule mitwirken und uns um

Lemen und Studium bemithen, dann kénnen wir nicht nur den Ruhm unserer Schule

gewinnen, sondern auch den Staat erfrenen.?’

Viele Leute in Japan fiirchteten vor dem Russisch-Japanischen Krieg den Unter-
gang ihres Vaterlandes, aber gleichzeitig bildete sich bei ihnen gerade wegen
dieser Furcht ein starkes Bewusstsein der Zusammengehdorigkeit heraus. Auch
Soseki gehorte zu thnen. Die oben zitierten Sitze stammen aus einem offiziellen
Text. Wir kénnen aber auch in seinem Londoner Tagebuch das gleiche Bewusst-
sein, verbunden mit Einsamkeit, finden: “Starker Wind. Im zweiten Stock denke
ich in der Nacht reiflich tiber die Zukunft Japans nach.”!

Eine andere Gemeinsamkeit zwischen den beiden bestand in ithrem Inter-
esse fur die Kunst um die Jahrhundertwende. Die Weltausstellung von 1900
verherrlichte den “Sieg des art nouveau”. Asal war von dieser Mode stark faszi-
niert. Er besuchte das “Maison de 1’art nouveau™ von Samuel Bing und lernte
thn kennen. Bing war als Héndler von japanischen Kunstgegenstéinden ein fiih-
render Kopf der Ausstellung und auch der Kunstrichtung des art nouveau. Von
thm erfuhr Asai, dass die japanische Kunsttradition auf diesen neuen Kunststil
keinen geringen Einfluss ausgetiibt hatte, so dass er von der oben geschilderten
Enttauschung etwas geheilt wurde??. Aber nicht nur das. Nach seiner Rickkehr
wohnte er als Professor an der Hochschule fiir Kunstgewerbe in Kydto, um mit
seinen Zeichnungen im Stil des art nouveau das traditionelle Kunstgewerbe in

20  NATSUME, 19931999, XXV 297.
21 NATSUME, 19931999, XIX: 150.
22 Asal Mokugo, 1900: 31.

AS/EA LXVI=1-2012, S. 103128



112 ITo TORU

der alten Kaiserstadt zu rehabilitieren. Wir kénnen die Friichte seiner Bemiithun-
gen z.B. in den Werken von Miyanaga Tézan (= 7K ® 111), Shimizu Rokubei (5
JKFSLEAE), Sugibayashi Koko (A2 4K 15 &) usw. erkennen und uns daran freuen.

Soseki interessierte sich seinerseits fir die kunstgewerbliche Richtung in
England, the arts and crafts movement, die mit dem art nouveau und dem
Jugendstil verwandt ist, und nahm nach seiner Riickkehr Einfliisse davon in
seinen Werken auf. Soseki zeigte vermutlich die mitgebrachten Zeitschriften,
z.B. Studio usw. einem jiingen Olmaler, dessen Bruder er in seiner Kumamoto-
Zeit unterrichtet hatte. Dieser Maler hiess Hashiguchi Goyo (& 0 11 5%), der
spiter Zeichner wurde. Er siegte im Plakatwettbewerb von Mitsukoshi (=,
bald danach das erste grosse Kaufhaus in Japan) und illustrierte zugleich die
sechzehn Biicher von Soseki (Abbildung 1).

Abbildung 1. Von Hashiguchi Govd illustriertes Sosekis Shifien

Goyd war spiter in der Taishd-Zeit als ein namhafter Designer tatig und auch als
Kiinstler von Shin-hanga (i )22 bekannt, die man auch als the lesser art im

23 Dxe modernisierten Ukiyoe, die in 1920er Jahren erschienen.

AS/EA LXVI=1-2012, 8. 103128



NATSUME SOSEKI UND DIE ZWECKLOSIGKEIT DES [.LEBENS 113

Sinne von William Morris bezeichnen kénnte. Soseki entwarf selbst fiir sein
Buch Kokoro (:(0», 1914) die Buchgestaltung, dessen Muster wir noch heute auf
der Gesamtausgabe seiner Werke im Iwanami-Verlag sehen kénnen. Sein letztes
Werk Licht und Dunkelheit (Meian PHHS . 1916) wurde von Tsuda Seifui
gestaltet, der ein Schiler von Asai in der Kydto-Zeit war und der Soseki in
dessen spiteren Jahren im Malen unterrichtete. Aber man muss vor allem auf die
Figuren in Sosekis Romanen zuriickgreifen, wenn man tber die Bezichungen
zwischen thm und der Kunst a la fin de siécle sprechen will. Es ist nur ein
Beispiel, wenn der Maler in Das Graskissen-Buch (Kusamalkura FEE, 1906)
tiber eine tiber dem Teichwasser schwebende junge Frau fantasiert. Diese Szene
ist geradezu eine Widerspiegelung von John Everett Millais® Gemalde Ophelia

Lassen Sie uns nun zum Unterschied zwischen Soseki und Asai zuriick-
kehren, in deren Aneignung der Kunst um die Jahrhundertwende eine Differenz
besteht. Diese bezieht sich auf die Sinnlichkeit als die Wesensart dieser Kunst.
Asais Design im Stil des art nouveau behilt zwar oft die organischen Formen,
z.B. die botanischen (Abbildung 2), aus dem urspriinglichen art nouveau, aber
tast keine Formen der Weiblichkeit.

Abbildung 2: Von Asai Chii entworfenes Asagao-maki-e tebako

Asai nannte einmal den art-nouveau-Stil zuruzurunobitaruguriguri-shiki (4 %
T2DU 5 < F)M Dieser nachahmend-lautmalerische Ausdruck ist

24 Asal Mokugo, 1900: 29,

AS/EA LXVI=1-2012, S. 103128



114 ITo TORU

kaum zu tbersetzen. Man wiirde aber vielleicht nicht ganz falsch liegen, wenn
man sich ausdehnende, lange Buchweizennudeln oder verschiedene wallende
Pastasorten vorstellen wiirde. Asai interessierte sich méglicherweise nur tur die
formale Seite dieses Stils.

Dagegen schut Soseki in seinen Romanen viele weibliche Figuren, z.B. die
obengenannte, die Fantasie befliigelnde Frau Nami in Das Graskissen-Buch, die
Frau in Purpur Fujio in Die Mohnblume (Gubijinsé 232 A ¥, 1907), die
“wollltistige™ Frau “wie das Bild von Jean-Baptiste Greuze”, Mineko in San-
shiros Wege, Michiyo in Und dann, worliber ich spiter etwas erzédhlen werde,
bis zu Kivoko in Licht und Dunkelheit.?® Diese damals in Japan ziemlich
sinnlichen Frauengestalten sind sozusagen femmes fatales, die in der Kunst um
die Jahrhundertwende mehrmals gemalt wurden. Eva in Die Siinde des Vertre-
ters des Minchner Jugendstils, Franz von Stuck, ist ithre Schwester.

Was bedeutet dieser Unterschied zwischen Asai und Soseki? Es gibt ein
Gemailde von Dante Gabriel Rossetti, der wie Millais ein Préraftaelit war, ge-
nannt Proserpina. Dies ist der lateinische Name der griechischen Gottin Perse-
phone, die als Tochter der Demeter und Gattin von Hades/Pluto zwischen I.eben
und Tod hin und her wechselt. Die Sinnlichkeit 1st der Reiz, der verfiihrerisch
die Lebenslust bringen und zugleich aber auch eine Schrecklichkeit erwecken
kann, die zum Abgrund des Todes fithrt. Die femme fatale 1st zwar ein faszinie-
rendes Wesen, das dem in der industrialisierten Gesellschaft entfremdeten Mann
einen Traum der Rettung gibt, aber zugleich ein gefihrliches, das thn seiner
Rolle in der Gesellschaft beraubt und ihn verderben lasst. Das Modell der Pro-
serpina war Jane, die Frau von William Morris. Man sagt, sie habe ein unmora-
lisches Verhaltnis mit seinem Freund Rossetti gehabt. Um die Jahrhundertwende
treten tatsachlich einige “fatale Frauen™ in Erscheinung, wie im deutschen Fall
Alma Mabhler oder Franziska zu Reventlow, in Japan Hiratsuka Raitchd (*F-35 5
). deren Liebesbeziehung mit Sosekis Schiller Morita Sohei (#% H &%)
damals zu einem bertthmten Skandal fiihrte. Sie alle sind nicht durch die Moral
gefesselt, die sich in den Institutionen von Ehe und Familie konkretisiert. Wenn
die Familie als Einheit der Reproduktion der Arbeitskraft die Grundlage der
industrialisierten Gesellschaft ausmacht, so sind sie als Zerstérerinnen dieser
anzusehen. Die Ireiheit ithres Verhaltens resultiert allerdings aus dem Geist der
Neuzeit, der die modernisierte Zivilisation begriindet hat. Man kann also sagen,

23 Nach der Heimkehr aus London zeichnete Soseki oft in seinen selbst gemalten Postkarten

sinnliche Frauen, und einmal auch einen weiblichen Akt.

AS/EA LXVI=1-2012, 8. 103128



NATSUME SOSEKI UND DIE ZWECKLOSIGKEIT DES [.LEBENS 115

dass die femme fatale nichts anderes als eine Erscheinung der Selbstauflésung
der Moderne ist.

Meiner Meinung nach manifestiert sich in der Darstellung von Sinnlichkeit
der Unterschied in den geistesgeschichtlichen Wahrnehmungen. Wahrend So-
seki, der viele femmes fatales schuf, die Verdnderung der Lebensgrundlagen
mitten in der Industrialisierung wahrgenommen hat, hat Asai, der sich die Sinn-
lichkeit des art nouveau nicht aneignete, eine solche Verdanderung nicht empfun-
den, beziechungsweise die bisherige Grundlage weiter beibehalten. Diese Lebens-
grundlage bezieht sich auf die erste Gemeinsamkeit zwischen den beiden
Kinstlern, d.h. die Zugehorigkeit zum Staat. Das Fundament der Modernisie-
rung seit der Meiji-Restauration war nicht die Vernunft wie in Europa seit der
Renaissance und der Reformation, sondern der japanische Meiji-Staat. Diese
Grundlage basiert auf der Je-Gemeinschaft als der Grundlage der Samurai-
Gesellschaft. Das japanische Wort fe (3() bedeutet urspriinglich das Haus als
Gebidude, aber auch die Familie, die darin wohnt. Die fe als eine kleine Gemein-
schaft steht jedoch keineswegs im Gegensatz zur Offentlichkeit. Wenn sie auch
immer grundsétzlich auf der Blutsverwandtschaft griindet, so betreut sie auch
Nicht-Verwandte und bezieht sich nach aussen zu der Han (¥%) genannten
Offentlichkeit, die ihrem Wesen nach auch eine 7e ist?, wenn auch eine viel
grossere. Nach der Restauration haben sich zwar die Han aufgelést, aber der sich
neu bildende Staat trug bis zur Mitte der Meiji-Zeit, d.h. ca. 1890 in seiner
politischen und kulturellen Verfassung noch einen /e-Charakter. Ogai kam 1884
mit diesem Hintergrund nach Deutschland. In seiner frithen Novelle Das Ballet-
mddchen®” (Maihime #£10, 1890) sagt Ota Toyotard, die Hauptfigur, “Tetzt ist
die Zeit, mein eigenes Haus zu griinden!”?®, als er von der Regierung, die ihn
nach Berlin schickt, den Befehl zur Abreise erhilt. Toyotard als Abbild Ogais ist
noch auf der moralischen Grundlage der strengen /e-Erziechung zum Biirokraten
des Meiji-Staats geworden. Asai stammt eigentlich aus der Samurai-Klasse und
wurde tatsdchlich von seinem Umfeld zum Samurai-Maler bestimmt. Wenn er
als Reprasentant des Meiji-Staats wihrend der Weltausstellung in Paris in einer
Konkurrenzsituation den daran teilnehmenden Auslindern gegentiber trat, so
stitzte er sich auf dasselbe Fundament der Samurai-Erziechung und hielt daran
bis zu seinem Tode 1907 fest. Soseki dagegen war nach LLondon mit dem Ent-

26 Dlas Wort Han als solches trat erst Ende der Edo-Zeit in Erscheinung. Davor nannte man
Samurai nicht Hanshi (7% ), sondern Kerai (Z ).

27  Im Suhrkamp Verlag auch unter dem Titel Die Tédnzerin erschienen.

28  Mory, 1971 426.

AS/EA LXVI=1-2012, S. 103128



116 ITo TORU

schluss gekommen, durch das Studium der englischen Literatur zum Staats-
autbau beizutragen, aber er begann schon wihrend seines Autenthaltes dort die
Schwierigkeit seines diesbeziiglichen Beitrags und seine eigene Nutzlosigkeit zu
fuhlen. “Obwohl ich schon 35 Jahre alt geworden bin, fithle ich mich an diesem
Neujahr hoftnungslos, weil ich noch nichts gemacht habe, obwohl ich von so
weit nach Europa gekommen bin.”? Diese Hoffnungslosigkeit kann ein Gefiihl
des Abgeschnittenseins von jener Basis bedeuten. Macht sich diese Haltlosigkeit
nicht in seinen spateren Romanen an den femmes fatales test?

Der Unterschied zwischen Asai und Soseki verweist auch auf den Fort-
schritt der Modernisierung. Asai 1st elf Jahre dlter als Soseki. Der Maler
Fujishima Takeji (& 5 R75), der im selben Jahre 1867 wie Soseki geboren war,
gestaltete eine damalige Literaturzeitschrift AMyajo (W] £ ) (Abbildung 3).

IS I Zi=® LEERRENES| ?!i'l‘bl'i‘lllil‘ ;
@

—
e

Abbildung 3: Fujishima Takejis Illustrierung von Mya/yé

29 NaTsuME, 1993-1999, XXII: 200.

AS/EA LXVI=1-2012, 8. 103128



NATSUME SOSEKI UND DIE ZWECKLOSIGKEIT DES [.LEBENS 117

Seine Tllustrierung ist offenkundig sinnlicher als die von Asai fiir die Zeitschrift
Shinshosetsu GHT/en) angefertigte (Abbildung 4).

Abbildung 4: Asais Chis [llustrierung von Shin-shosetsu

Die Generation von Soseki und Fyjishima wuchs mit dem Meiji-Japan auf und
fuhlte allmédhlich 1m Prozess seiner Entwicklung, dass sich die Verbindung
zwischen der /e-Gemeinschaft und dem Staat zu lockern begann. Man kann
sagen, dass sich das “Haus™ zu etwas Privatem wandelte und von der Offent-
lichkeit getrennt wurde. Die verdnderte Lebensform wird greifbar in dem Roman
Das Tor (Mon [, 1910). Gerade in dieser Zeit kommt der Angestellte auch in
Japan auf. Der Protagonist Nonaka Sosuke ist ein Angestellter, der jeden Werk-
tag zwischen dem im Stadtzentrum befindlichen Biiro und dem gemieteten Haus
in der Umgebung der Stadt pendelt. Seine Frau Yone bleibt andererseits immer
als Hausfrau im privaten Innenraum. Auch das Haus als Gebdude verwandelt
sich. Die traditionelle Veranda engawa (#{8]) war bisher nach aussen hin offen,

AS/EA LXVI=1-2012, S. 103128



118 ITo TORU

wie sie im Haus von Hirota-Sensei in Sanshiros Wege beschrieben ist3?. Aber
um diese Zeit hielt die Glastiir ihren Finzug und die engawa verlor ihren 6tfent-
lichen Charakter. Sosekis Essay Hinter den Glastiiren (Garasudo no uchi 8T
JF O H) wurde 1915 geschrieben.

Ogai seinerseits ist fiinf Jahre dlter als Soseki und Fujishima. Er studierte
im Ausland als er jung war, und trieb in einer Spitzenfunktion des Staates die
Modernisierung voran. Aber schon um die Jahrhundertwende begann auch er
eine grundlegende Anderung seines Staats wahrzunehmen. In seinen spiteren
Jahren schrieb Ogai mehrere Geschichtsromane, von Das Testament des Okitsu
Yagoemon (Okitsu Yagoemon no isho BRI T ABM OIEE, 1912) bis zu
dem grossen Werk Shibue Chitsai (3%{T4l155, 1916). Diese erscheinen mir als
seine Versuche, die leere Stelle des Zusammenbruchs der bisherigen I.ebens-
grundlage der Je-Gemeinschaft in der Dichtung auszufullen.

Die Empfindung des Verlustes von Grundlagen 1st auch der Ursprung der Kritik
Sosekis an der Moderne. Nach der oben zitierten Kritik aus Ich der Kater liegt
der Kernpunkt der Probleme der Moderne im Selbstbewusstsein. Man kann dies
folgendermassen interpretieren: es ist das menschliche Wesen, das seinen Boden
unter den Fissen verloren hat und sich gerade deswegen irgendeine Identitit
sichern maéchte; es muss sich daher immer weiter um die Unterschiede zu den
Anderen kiimmern und sich damit quélen. Soseki hat ein solches Wesen als sein
eigenes empfunden und eine alternative Lebensart in der Entwurzelung durch
die Modernisierung gesucht. Seine Romane sind das Frgebnis seiner geistigen
Auseinandersetzung mit diesem Verlust der Grundlagen. Der Roman Kokoro ist
in Japan unter seinen Werken am populérsten. “Sensei”, die Hauptfigur, wird
von der Gemeinschaft in der Provinz verraten und von ihr ausgeschlossen. In der
Stadt leidet er, inmitten seiner Beziehungen mit seiner Frau und seinem Freund,
einsam an existentieller Angst in der Tiefe seines eigenen Seins und treibt
schliesslich dem Tode entgegen. Die Seinsart des Menschen in der Moderne, die
Soseki darstellt, sind bisher als Problematik des Egoismus, des “Hatiens an sich
selbst™ (gashit FFR) verstanden worden. Nach meiner Meinung bestimmt diese
Problematik zu stark die Richtung des Denkens und Fragens. Denn sie fithrt uns

30 Vgl NATSUME, 1993-1999, V: 367-368.

AS/EA LXVI=1-2012, 8. 103128



NATSUME SOSEKI UND DIE ZWECKLOSIGKEIT DES [.LEBENS 119

zur Frage, wie unsere Begierde zu kontrollieren sei, und lasst uns dann zur
ndchsten Stufe tibergehen, namlich das Subjekt der Kontrolle in uns selbst zu
entdecken oder festzustellen. Auf diese Weise wurde das Verhéltnis zwischen
der Modernisierung und unserem Sein verdeckt und die Verdnderung des
Seinscharakters des Seienden in der Industrialisierung nicht mehr hinterfragt.
Diese Denkweise bedeutet, konkreter gesagt, den guten Teil des Menschen vom
bosen zu trennen und dann den letzteren unter die Kontrolle des ersteren zu
bringen: Die Vernunft oder das Personliche sollte die Begierde tiberwachen. Das
Sein des Egos wiirde hinter der Frage zurticktreten und ohne weiteres fiir das
Denken im Ganzen vorausgesetzt werden. Aber kann die Modernisierung das
Selbst des Menschen unangetastet lassen? Hat sie nicht vielmehr das neuzeit-
liche Ego als fundamentum inconcussum (unerschiitterliche Fundament) zusam-
menbrechen lassen? Der Blick Sosekis hat zumindest die Unruhe des mensch-
lichen Egos erreicht. Ich glaube daher, man wiirde das Blickfeld des Gedankens
Sosekis verengen, wenn man thn so auslegen wirde, dass man mit Hilfe der
konstatierten edlen Personlichkeit den Egoismus regulieren sollte. Eine solche
Auslegungstendenz mochte ich hier humanistisch nennen, deren typische Ver-
treter ich in der Literaturstromung Shirakaba-Gruppe ( [ EH#E] JR) finde, die
direkt auf Soseki folgte. Ich halte ithren eigentiimlichen Optimismus fur das
Ergebnis eines Mangels an Nachdenken tiber das eigene Sein.

Ich will damit allerdings nicht sagen, es gebe keinen Humanismus in
Sosekis Texten. Ein Humanismus ist bei thm bis in seine spéteren Jahre zu
finden und taucht gelegentlich auf. Wir kénnen in seinem Brief an Isoda Taka
(A% HH 214F) 1915 ein Beispiel finden, die Geisha in Kyoto-Gion (#{%[&]) war und
auch mit Tanizaki Jun’ichiro (%0 —BF) Umgang pflegte. Soseki bedringte
sie darin mit dem Begriff der Personlichkeit (inkaku AF%), weil sie das Ver-
sprechen der Verabredung mit thm gebrochen habe.’! Seine Vorhaltungen sind
zwar in der Geisha-Welt als ziemlich vabo (Ef % unverfeinert) zu beurteilen.
Aber es 1st in diesem Fall bedeutsam, dass sich Soseki auf die Verantwort-
lichkeit einer Person beruft. Sein Verhalten ist hier in diesem Sinne humani-
stisch. Nebenbei gesagt, stand Isoda einst auch in Verbindung mit Asai. Es war
Asai gewesen, der sie in Gion einen Laden fiir Kunstgewerbe Kytundd (JL.E %)
erdftnen liess. Asai dachte dabei zweifellos an das Maison de 1’art nouveau.

Wenn es bei Soseki immer auch humanistische Gedankenginge gegeben
haben mag, so interessiere ich mich doch mehr fiir eine andere, sozusagen post-
humanistische Anschauung vom Menschen. Diese sieht den Menschen als ein

31 NATSUME, 1993-1999, XXIV: 419-420 und 424-425.

AS/EA LXVI=1-2012, S. 103128



120 ITo TORU

auf die individuelle Personlichkeit nicht reduzierbares und sich in den verschie-
denen Beziehungen mit Anderen formierendes Wesen an. Ich denke, dass das
letztere fiir uns, die wir 1n einer hochtechmsierten Welt wohnen, bedeutsamer als
das erstere. Ich méchte nun tiber das posthumanistische Menschenverstandnis
bei Soseki sprechen.

Und dann ist der Roman, den der Fihrer der Shirakaba-gruppe Mushano-
koji Saneatsu (EE /NEEHEE) als humanistisch, gegeniiber der bisherigen und
allgemeinen Gewohnheit als ein den Individualismus bejahendes Werk inter-
pretierte. Aber gerade in diesem Roman kann man den Posthumanismus ent-
decken. Die Hauptfigur dieses Romans, Daisuke, ist ein arbeitsloser Gelehrter
(koto yimin B2 [G), der soziale Arbeit verachtet und Lektiire und Kunst
geniesst. Der Grund seiner Verachtung der Arbeit liegt darin, dass sich diese
immer nach den Anderen richtet. Dagegen verbleibt nach thm die Liebe zur
Kunst als eine selbstgentigsame Tétigkeit im Liebhaber selbst. Daisuke ist offen-
sichtlich Individualist im Gegensatz zu seinem Vater, der noch aut der Basis der
le-Gemeinschaft titig 1st. Aber der Individualismus von Daisuke hat kein festes
Fundament, sondern ist vielmehr als in den Beziehungen mit den Anderen
begriindet anzusehen. Denn sein “arbeitsloses™ .eben wird tinanziell von seinem
Vater und Bruder als Geschiftsleuten unterstiitzt und ithm 1st zudem von seiner
Familie die Rolle der Sicherung im Falle eines unvorhergesehenen Todes seines
Bruders zugedacht. Die Geschichte von Und dann beginnt, als der Sohn des
Bruders schon gross und also Daisukes Rolle der Familiensicherung unwichtiger
geworden ist. Daisuke wird dann der Aufirag gegeben, eine flir seine Familie
bedeutsame Ehe zu schliessen. Aber er lehnt eine solche Heirat ab. Das wiirde
ndmlich konkret bedeuten, die ungliickliche Frau Michiyo, die Schwester seines
toten Freundes und jetzt die Gattin seines anderen Freundes Hiraoka, diesem
wegzunehmen, obwohl Daisuke selbst einst die Heirat von Michiyo mit Hiraoka
vermittelt hat. Diese gesellschaftlich zu verurteilende Handlung beraubt Daisuke
seiner finanziellen Grundlage und fithrt thn in den Untergang. Mushanokdji sagt
nun, dieser Roman wolle durch die Tragédie des von der Gewohnheit verurteil-
ten Individuums den Individualismus als solchen loben.?? Ich sehe aber im
Gegentell hier emne ironische Haltung gegentiber dem Individualismus. Der
bejahende Grund der Wegnahme der Frau gegentiber der Tradition liegt darin,
dass es fiir die Liebe als individuelles Gefiihl nattirlicher wire, Michiyo aus ihrer
schon verblassenden Ehe zu befreien. Dies wird auch konkret als Daisukes
Erinnerung beschrieben, da namlich Daisuke einst Michiyo geliebt hatte. Nach

32 MusHANOKOJL, 1987: 330.

AS/EA LXVI=1-2012, 8. 103128



NATSUME SOSEKI UND DIE ZWECKLOSIGKEIT DES [.LEBENS 121

der Auslegung von Mushanokdji wiirde die Natur, die sich in dieser Liebe
zwischen den beiden Individuen zeigt, den Individualismus zu etwas Allgemein-
giiltigem, ndmlich dem Humanismus, erheben. Soseki stellt sich jedoch diese
Erinnerung keineswegs als real vor, sondern vielmehr als eine retrospektive
Konstruktion. Gerade nach der Szene der Bestidtigung der Liebe von Daisuke
und Michiyo zueinander schreibt Soseki: Daisuke “erwachte dann aus dem
Traum.”3 Daisuke beginnt dann im wirklichen Konflikt zwischen seiner Familie
und Hiraoka zu leiden. Deshalb ist die Vorstellung des der Tradition Widerstand
leistenden Individuums nicht als ein Lob des Individualismus durch die tragische
Katharsis zu verstehen, sondern sie zeigt, dass das Sein eines extremen Indivi-
dualisten wie Daisukes nicht anders ist als eine sich aut den gesellschaftlichen
Verhiltnissen griindende Erfindung. In diesem Sinne bin ich der Meinung, dass
in Und dann eine Ironie des Individualismus, und des Weiteren des Humanis-
mus, zum Ausdruck kommt.

Die posthumanistische Anschauung in Und dann sieht den Menschen als
einen sich wurzellos in den Bezichungen mit den Anderen verwandelnden an.
Ihre Ausformung ist bereits in Sosekis fritherer Schaffenszeit, z.B. in Berg-
arbeiter (Kofu Y17, 1908) zu finden, doch behauptete der Humanismus zu
dieser Zeit noch eine Dominanz wie in Herbstwind (Nowaki %771, 1907), der
das von der edlen Personlichkeit bestimmte Schicksal des armen Intellektuellen
Shira’i Ddva behandelt. Ich vermute jedoch, dass die posthumanistische An-
schauung im Lebenslaut Sosekis allmihlich starker wird. Dabei méchte ich auf
Bis zur Tagundnachtgleiche (Higansugi made 1 F 1812, 1912)3* verweisen,
well sie hier sowohl im Inhalt als auch in der Komposition des Romans offen-
sichtlich erscheint.

Das Thema dieses Romans ist Eifersucht. Die Hauptfigur Sunaga Ichizd
wohnt mit seiner Mutter zusammen und beide vertrauen einander. Die Mutter
hoftt, dass seine Jugendfreundin Chiyoko auch seine IFrau werden wiirde. Aber
Sunaga kann zu Chiyoko keine Liebe, sondern bloss Freundschaft empfinden.
Die Situation veriandert sich allerdings, als ein gutmiitiger und munterer Jiingling
namens Takagi als Brautigamsbewerber von Chiyoko auftritt. Nun kann Sunaga
nicht mehr die in sich aufsteigende Fifersucht kontrollieren. Normalerweise
stellen wir uns die Eifersucht so vor: ein Jingling liebt ein Midchen. In seinem
Inneren gibt es zuerst eine Liebe als individuelles Geftihl. Aber wenn ein An-
derer dazwischen kommt und mit dem Madchen freundschaftliche Beziehungen

33 NaTsUME, 1993-1999, VI: 271.
34 Vgl I1H, 2010: 9-33.

AS/EA LXVI=1-2012, S. 103128



122 ITo TORU

ankniipft, so entsteht im ersteren auf der Grundlage der vorausgehenden Licbe
die Eifersucht als das zweite Getiihl. Diese normale Aufeinanderfolge kehrt sich
in Bis zur Tagundnachtgleiche um. Die Fifersucht geht der Liebe voraus. Die
Moglichkeit der Liebe von Sunaga zu Chiyoko verwirklicht sich hier zwar nicht.
Aber das geschieht in Kokoro. Das wird verstdndlich, wenn wir uns fragen, ob
Sensei Shizu einen Heiratantrag gemacht hitte, wenn nicht sein Freund “K”
aufgetreten wire, der in Sensei Eifersucht erweckt. Sogar ein persénliches Erleb-
nis wie die Liebe kann also erst in den Beziehungen mit den Anderen entstehen.

Sunagas Mutter ist in Wirklichkeit aber nicht seine wahre Mutter. Er ist der
Sohn ihres verstorbenen Mannes und einer Dienerin ithrer Famulie, die auch
schon tot 1st. Die Mutter versucht nun Chiyoko zu Sunagas Braut zu machen,
weil Chiyoko ihre Nichte ist. Dadurch mochte sie ihre eigene Abstammung mit
der ithres Mannes verbinden und das Mutter-Sohn-Verhiltnis wieder herstellen.
Die Umstidnde seiner Geburt, die Sunaga unbekannt waren, schatfen ein neues
Verhiltnis zwischen thm und Chiyoko und stellen so eine neue Situation her.
Wenn das Verhiltnis seines Vaters mit jener Dienerin auch als ein Produkt ver-
gangener Verhiltnisse anzusehen ist, so sind doch unzidhlige und unbestimmbare
Beziehungen hinter den jetzt in Erscheinung tretenden verborgen. Wenn wir auf
diesen Sachverhalt blicken, kénnen wir in der Tiefe des Menschseins als eines
durch Beziehungen geformten Wesens eine unergriindliche Dunkelheit erken-
nen. In Bis zur Tagundnachtgleiche gibt es eine Szene, in der Sunaga Leonid
Andreevs Roman Der Gedanke liest. In diesem wird erzihlt, wie ein normaler
Jugendlicher unter gewissen Umstidnden zu einem wahnsinnigen Mérder werden
kann. Diese Geschichte ldsst Sunaga schaudern. Es handelt sich dabei um nichts
anderes als die Empfindung des sich hinter den Beziehungen verbergenden
Abgrundes des Menschen.

Bis zur Tagundnachtgleiche ist nicht nur inhaltlich, sondern auch von
seiner Komposition her interessant. Soseki strukturiert das Werk absichtlich in
Form einer Serie von sechs Novellen. Das Werk als Ganzes wird in der persona-
len Perspektive von Keitard gebiindelt, einer der Figuren dieses Romans. Seine
Sicht, ndmlich die Einheit des Werkes, ist demzufolge nicht transzendent,
sondern bewegt sich mit den anderen Figuren auf derselben Ebene, von wo aus
die ganze Geschichte nicht mehr tiberblickt werden kann. Keitard ist kein beson-
derer Jugendlicher, sondern eher durchschnittlich, und seine Durchschnittlichkeit
lasst in thm eine romantische Sehnsucht entstehen. Er hort den Worten der
anderen Figuren Sunaga, Chiyoko und Sunagas Onkel Matsumoto zu, kann aber
als ein begrenzter Zuhorer nicht die weiteren Entwicklungen der Ereignisse
voraussehen. Er beobachtet Sunagas Verwicklungen wie die obengenannte

AS/EA LXVI=1-2012, 8. 103128



NATSUME SOSEKI UND DIE ZWECKLOSIGKEIT DES [.LEBENS 123

Eifersucht. Aber er kann gar nichts machen, sondern nur zuschauen. Soseki
konzipierte den Roman bewusst aus dieser beobachtenden Perspektive des
Charakters Keitard. Das folgende Zitat findet sich am Schluss:

Keitards Abenteuer begann mit einer Geschichte und endete mit emner anderen. Die Welt,
die er kennenlernen wollte, war zunichst nur in der Ferne sichtbar. Seit kurzem lag sie
sichtbar vor seinen Augen. Aber bis zum Ende dhnelte er einem Aussenseiter, der weder in
die Welt hinansgehen, noch eine Rolle darin spielen komnte. Seine Rolle war die in der Art

eines Beobachters, der stindig einen Telefonhérer an sein Ohr driickt, um der “Welt” zuzu-

héren.3?

Die Endlichkeit der Perspektive Keitards wird von der Polyphonie dieses Ro-
mans verstirkt. Die drei Novellen in der ersten Hilfte des Romans sind die
Geschichten, die Keitard selbst erlebt. Aber in den letzten Novellen vernimmt er
die durch die anderen Figuren erzdhlten Geschichten. Im Ganzen klingen daher
pluralistische Stimmen, und jede Figur, einschliesslich Keitard, kann nur in
threm beschriankten Blickfeld die Dinge beobachten. Demzufolge versinkt das
Wesen des Sachverhalts hinter der Vielzahl von Stimmen.

Worin besteht die Beziehung eines solchen endlichen Blicks zu der post-
humanistischen Denkweise, die man wieder in den darauffolgenden Romanen
Wanderer (K&jin 1T A, 1913) und Kokoro entdecken kann? Um diese Beziehung
zu klaren, moéchte ich auf das Begriffspaar “das kritische Werk™ (hihanteki
sakubutsu #LEEPHEYD) und “das mitfithlende Werk” (dojoteki sakubutsu Eki
HFIEYD) zuriickgreifen, das Soseki in seiner wissenschaftlichen Schrift Literari-
sche Untersuchungen (Bungakuron L2525, 1907) eingefiithrt hat. “Das kritische
Werk™ setzt eine edel gesinnte und reflektierende Personlichkeit des Erzidhlers

als Grundlage der Rede voraus. Soseki driickt dies folgendermassen aus: In
diesem Werk

muss der Schriftsteller in sich eine grossartige und starke Persénlichkeit besitzen, und aus
dieser heraus seine Kenntnisse, Urteile und Beobachtungen auf die Leser ausstrahlen, die,

ohne ein unzufriedenes Wort zu dHussern, sich ilberzeugen lassen und sich vor dem

Schrifisteller verneigen.*®

Dies wiirde sich auf eine allgemeine Humanitit beziehen und kann, darauf griin-
dend, als humanistisch bezeichnet werden. Ein diesbeziiglich typischer Roman
ist Herbstwind, obgleich ich hier nicht dessen literarischen Wert beurteilen

35 NaTsuME, 1993-1999, VII: 344.
36 NATSUME, 1993-1999, XIV: 396.

AS/EA LXVI=1-2012, S. 103128



124 ITo TORU

mochte. “Das mitfiihlende Werk™ auf der anderen Seite lasst im Gegensatz dazu,
von der Gerechtigkeit oder der Unparteilichkeit weit entfernt, den Erzidhler mit
den Figuren zusammenspielen, selbst wenn diese nicht so klug sein mégen. Eine
solche Erzdhlung hat ihren Standort nicht in der Grosse des Personlichen, son-
dern bewegt sich auf der Ebene der Figuren. Bis zur Tagundnachtgleiche gehort
zu dieser mittfilhlenden Kategorie. Der Posthumanismus betrachtet den Men-
schen, ohne die allgemeingiiltige Humanitit als seinen Standpunkt vorauszu-
setzen, als ein durch die Verhiltnisse geformtes Wesen. Wenn der posthumani-
stische Erzdhler seinen eigenen Standpunkt ausserhalb der menschlichen
Bezichungen setzen wiirde, konnte er sich selbst nicht als posthumanistisch
ansehen. Die posthumanistische Denkweise wire in diesem Fall inkonsequent.
Ihre Radikalisierung fiihrt demzufolge den Erzidhler notwendig in die Bezie-
hungen hinein, in denen sich dieser selbst wie die erzidhlten Figuren herausbildet.
Das posthumanistische Werk muss daher mitfithlend sein.

Ich habe oben gesagt, dass die posthumanistische Anschauung fir unsere
Zeit wichtiger 1st. Die Wichtigkeit hiangt davon ab, wie diese Zeit zu denken ist.
Nach meiner Meinung befindet sich die Welt unserer Tage in einer Gefahr. Ich
meine damit nicht das getiihrliche Ereignis, das oft wirklich in der Welt gesche-
hen kann. Was ist dann die Gefahr? Sie 1st in meinem Sinne eine seltsame Struk-
tur oder Erscheinungsweise des Seienden in der heutigen Welt als solche. Das ist
die Zwecklosigkeit, die die Modernisierung verursacht, wie der Titel dieses
Aufsatzes lautet. Die Modernisierung ist nichts anderes als die unauthorliche
Entwicklung der Technik, deren Grundbewegung in der Nitzlichmachung des
Seienden besteht. Das Niutzliche 1st ein Mittel und besitzt solange unausweich-
lich die Vorstellung eines Zwecks. Es ist das Mittel fiir etwas Anderes mit
seinem Zweck. Die moderne Technisierung triagt in sich aber wesentlich den
radikalen Grundzug, alles Seiende als Nitzliches vor- und darzustellen. Ein
Seiendes bezieht sich als Mittel auf ein anderes als Zweck, dieses zweite 1st aber
auch nur als Mittel auf ein noch anderes bezogen, dieses dritte auf das vierte und
so weiter. Diese Bewegung nimmt daher kein Ende. Es scheint zwar nicht un-
moglich, diesen endlosen Mittel-Zweck-Zusammenhang zu unterbrechen, und er
1st auch wirklich beendet worden. Besonders das neuzeitliche Denken hat dem
Menschen die Stelle des Endzwecks zu geben versucht. Dieser humanistische
Versuch wird heute noch wiederholt, um mit der darauf griindenden Ethik den
Wettlauf um die Atomtechnik usw. zu stoppen. Die Technisierung kann aber
leicht dem Menschen diese Stelle eines Endzwecks wegnehmen. Der Mensch
wird wie jedes andere Seiende in die Bewegung der Nutzbarmachung gestellt
und zu irgendeinem Zweck aufgefordert. Diese Bewegung verschluckt auf ihre

AS/EA LXVI=1-2012, 8. 103128



NATSUME SOSEKI UND DIE ZWECKLOSIGKEIT DES [.LEBENS 125

Art und Weise sogar den Humanismus als eine niitzliche Erfindung. Dieser gerit
demnach auch in die endlose Kette von Mittel und Zweck. Solange die Bewe-
gung der Nutzbarmachung und der Nitzlichkeitserwigungen nirgends das letzte
Telos erreichen kann, wird man sagen miissen, dass sie im Ganzen grundsitzlich
zwecklos ist. Die moderne Technik erzeugt zwar viel Verwertbares. Aber dessen
Nitzlichkeit muss als Schein gelten, sofern der Zweck prinzipiell ausbleibt. Die
Radikalisierung der Niitzlichkeit macht gerade wegen der Radikalisierung selbst
die Nitzlichkeit als solche sinnlos — diese paradoxe Lage ist es, in der wir uns in
der Gegenwart befinden .

Die posthumanistische Anschauung Sosekis passt in diese Grundsituation
von heute hinein, insofern sie den Menschen als einen durch Beziehungen ge-
schaffenen interpretiert. Die allgemeine Personlichkeit oder die Humanitét, die
das kritische Werk ermoglichen, sind die Quelle, aus der das allgemeingiiltige
Urteil resultiert. Die Humanitét kann daher allem Seienden seinen angemessenen
Ort und seine Richtung, also seinen Zweck geben. Soseki hat verstanden, dass
eine solche Personlichkeit mit dem Fortschritt der Wissenschaften und der
darauf griindenden Technisierung immer mehr unmoglich wird und statt ihrer
der Mensch mit seiner tiefabgriindigen Angst auftritt. Z.B. Ichird, der Held des
Wanderer sagt:

Die Angst kommt von der Entwicklung der Wissenschaft her. Die unauthérlich fort-
schreitende Wissenschaft hat uns nicht einmal erlaubt, auch nur einen Moment anzuhalten.
Vom Gehen mit den Fiissen kam es zur Rikscha, von der Rikscha zur Kutsche, von dieser
zur Eisenbahn, von dieser zum Auto, dann zum Luftschiff, dann zum Flugzeug ... so
kénnen wir keine Ruhepause mehr haben. Wir wissen nicht, wohin wir schliesslich gebracht

werden. Fs ist sehr schrecklich.38

Er ist sich bewusst: “was er auch immer tun mag, kann es zu keinem Zweck
noch Mittel werden. Er hat nur Angst.”?® Wie kann der Mensch inmitten dieser
Angst leben, die die Leere der Niitzlichkeit durch den Verlust des Zwecks mitge-
bracht hat? Die posthumanistische Erzédhlung in Sosekis “mitfithlendem™ Werk
enthalt diese Frage, die unsere eigene 1st.

Das Schliisselwort von Gras am Wegrand (Michikusa 1EE, 1915), dem
autobiographischen Roman aus Sosekis spiteren Jahren, ist katazukanai (Fy 11 4>
Z Uy “nicht zu beenden oder beseitigen’). Es bedeutet gerade die Zwecklosig-

37 Vgl ITo 2003: 176-191.
38  NatsuME, 1993-1999, VIII: 395-396.
39 NaTsUME, 1993-1999, VIII: 394.

AS/EA LXVI=1-2012, S. 103128



126 ITo TORU

keit. Seine nicht zu beendende Welt steht unserer heutigen niher als die von
Wanderer oder Kokoro, die jeweils mit dem Tode des Helden endet, d.h.
eschatologisch ist. Im Gegensatz dazu treten in Gras am Wegrand die Haupt-
figur Kenzo (Sosekis Abbild) und seine Frau Sumi, seine Schwester Natsu und
sein Bruder Chotard auf, die alle trotz der Nihe des Todes noch nicht tot sind.
Der Raum, in dem alle schweben, ist weder eschatologisch noch durch eine
andere Teleologie strukturiert. Er 1st ein 6der Ort. Es gibt keinen tragischen
Schluss wie in Kokoro. Er wird aber gerade deswegen noch endlicher. Denn hier
gibt es nur eine abgrundtiefe Verzweiflung, aus der eben der Tod nicht retten
kénnte.

Ein anderes Schliisselwort von Gras am Wegrand st Geld. Kenzo als Intel-
lektueller trigt in sich die Leidenschaft, etwas Grosses zu schaffen. Bedauer-
licherweise lebt er allerdings in emner Wirklichkeit, in der sein Pflegevater
Shimada, mit dem es zum Bruch gekommen ist, und seine gleichfalls von die-
sem getrennte Pflegemutter Tsune wie Gespenster auftreten und wegen Geld
Kenzd quilen. Diese beiden Alten leiden auf ihre Weise ebenso unter der eige-
nen Geldgier. Natsu bittet Kenzd immer um Taschengeld und in dem Plot auch
um dessen Erhéhung. Von diesem Geld wird ihr fast alles von threm Mann weg-
genommen, aber trotzdem kauft sie aus dem wenigen Rest ein Geschenk anliss-
lich der Geburt von Kenzos Baby. Natsu lebt unverntinftig. Kenzods Schwieger-
vater war einst reich, ist jetzt aber heruntergekommen, so dass er Kenzos alten
Mantel von Sumi bekommt und Kenzo darum bittet, fiir seine Schulden zu
biirgen. Kenzd lehnt ab, aber statt seines Vaters macht er selbst Schulden und
schreibt literarische Texte, um Geld zu verdienen, so dass auch er in diesen
Strom von Geldgier und -not gerit. Er muss selbst in sich gehen und wird sich
schmerzlich bewusst, dass er sich von seinem Umfeld kaum unterscheidet.

Die Gier nach Geld ist eine Gestaltung des Selbstbewusstseins, das als das
Wesen der Moderne in /ch der Kater kritisiert wird. Das Geld produziert Unter-
schiede zum Anderen und gibt Macht. Diese Gier mit den daraus entstehenden
Differenzen kann aber dem Selbstbewusstsein keine feste Identitit geben, son-
dern verwickelt es in die Beziehungen mit Anderen und peinigt es weiter. Sie hat
kein Ende und nimmt endlos zu, anders als die Begierde nach Essen oder der
Geschlechtstrieb. In der Geldgier gibt es keinen Zweck, der das Handeln vervoll-
stindigen konnte, sondern nur vergebliche Mithe. Die Vorstellung des Geldes in
Gras am Wegrand 1st die von einer nicht zu beendenden Welt. Sie driickt in der
Konkretisierung der endlosen Vermehrung der Begierde die Verzweitlung tiber
die Zwecklosigkeit in der modernisierten Welt aus:

AS/EA LXVI=1-2012, 8. 103128



NATSUME SOSEKI UND DIE ZWECKLOSIGKEIT DES [.LEBENS 127

Kenzo entschloss sich, filr immer in der Unbehaglichkeit weiter zu leben. Er hoffte nicht

darauf, dass der Verlauf eine natiirliche Erlésung bringen konnte.*?

Gras am Wegrand st die Geschichte des Verzichts. Dieser Roman ist fir mich
jedoch das faszinierendste von Sosekis Werken. Dafiir habe ich einige Griinde,
méchte aber zum Schluss nur einen erwéhnen. Dieser liegt in der Redlichkeit des
Verzichts. Das Gegenteil zum Verzicht bedeutet Hoftnung auf Erlésung. Die
verschiedenen Mythen der Erlosung, die die Menschheit seit alters her produ-
ziert hat, einschliesslich desjenigen der Humanitit, haben einen transzendenten
Punkt als Grundlage ihrer Erzdhlung, von dem aus man die Beteiligten tiber-
blicken und alle Dinge beurteilen kann. Sie fragen aber meist nicht nach dem
Seinscharakter dieses Standpunktes und neigen als Ideen zur Uberzeitlichkeit,
obwohl sie selbst grundsitzlich erfunden, also zeitlich sind. Im Gegenteil dazu
nimmt der posthumanistische Blick denselben Horizont wie die unter den Bezie-
hungen leidenden Menschen ein und durchschaut die Fiktionalitit der dort
immer wieder artikulierten Mythen. An diesem Ort mit den sich hier Quéilenden
mitleidend und fortwihrend zu bleiben, auch wenn es noch so enttduschend und
trostlos sein mag — die Redlichkeit dieser Lebensart beeindruckt mich sehr. In
Gras am Wegrand und dem folgenden Roman Licht und Dunielheit treten die
Menschen in ithrer Seinswiirde hervor. Das verhilt sich vermutlich immer so,
wenn es mit einem redlichen Blick geschieht.

Ich habe von einem bekannten Marx-Forscher gehort, dass der Mythos der
Revolution bereits fiir diesen Denker eine Enttauschung war, als er jeden Tag im
British Museum verschiedene Belanglosigkeiten wie den Fahrplan von Drosch-
ken usw. notierte. Weiter habe ich gehort, Marx habe den Kapitalismus als eine
Art von Krebs angesehen und sich die Frage gestellt, wie man mit dieser
unheilbaren Krankheit zusammen leben konnte. Ich deutete am Anfang eine
geheime Verwandtschaft zwischen Soseki und Marx an. Das hidngt mit meiner
Erinnerung an die von jenem Forscher angeregten Vorstellung zusammen,
Soseki habe an demselben Ort wie Marx gewohnt. Ich stelle mir auch die weite-
re Frage, was dieser Ort der Redlichkeit 1st. Sie verbindet mich immer noch mit
Soseki auch 100 Jahre nach seinem Tode.

40  NATSUME, 1993-1999, X: 240,

AS/EA LXVI=1-2012, S. 103128



128 ITO TORU
Literaturverzeichnis

ASAI Cha &8

1900 “Paris Shosoku /% V) ¥§&.” In: Hototogisu + ~ ~ F A, Bd. 3. H. 9,
S. 38-40.

ASAI Mokugo HH-ERGE

1900 “Paris Shosoku /% V) ¥§ & In: Hototogisu + ~ ~ F A, Bd. 4. H. 1,
5. 29-32.

ETO Jun {1V

1970 Séseki to sono jidai 1 & F O, Bd. 2. Tokyd: Shincho-sha.

116 Toru fHEM

2003 Te toshite no ningen F & L T D Afi]. Tokyd: Heibon-sha.

2010 “Shinen o nazoru gengo {Rill % % % % 578" In: Tsukurukoto no
Nihon kindai 1£ % Z & @ HAJLA. Kyoto: Sekaishiso-sha, S. 9-33.

MUSHANOKOIN Saneatsu i /DI EE

1987 Mushanokaji Saneatsu zenshii HRENMEEESE Bd 1. Tokyo:
Shogakukan.

Mor1 Ogai £ F&Hk

1971 Ogai zenshit B§/M5=%. Bd. 1. Tokyd: Iwanami-shoten.

NaGal Kafu 7 H 787 B

1964 Kafii zenshi To B =42, Bd. 9. Tokyd: Iwanami-shoten.

NATSUME Soseki & H A

1993-99 Saseki zenshii 1 5. 29 Bde. Tokyd: Iwanami-shoten.

1996 Ich der Kater. Ubersetzt von Otto PUTZ. Frankfurt a. M./Leipzig: Insel
Verlag.

OKAKURA Tenshin [ & F0»

1979 Okakura Tenshin Zenshii 6] 8 K042 %E. Bd.. 3. Tokyo: Heibon-sha.

TAKEDA Katsuhiko & FH B £

2002 Séseki London no vado A {30 D15 . Tokyd: Kindai bungei-sha.

AS/EA LXVI=1-2012, 8. 103128



	Natsume Sōseki und die Zwecklosigkeit des Lebens als das Wesen der Modernisierung

